# هويّت تاريخي ايرانيان

#### • دكتر سيد ابوالفضل رضوى

### در معنای هویّت

تعیین هستی آنها را هویّت میدانند. از این روی، هویّت را می تبیین هستی آنها را هویّت میدانند. از این روی، هویّت را می تبیان ملاک تمایز یک مجموعه در برابر دیگر مجموعهها دانست که موجبات بقا و تداوم آن را فراهم می کند\. هنگامی که از هویّت جمعی سخن به میان میآید، نوعی هستی جمعی که از هویّت جمعی سخن به میان میآید، نوعی هستی جمعی این همبستگی عاطفی و وفاداری عمومی نسبت به موجبات این همبستگی را در خود دارد به ذهن متبادر می شود. در این معنا، هویّت تصوری همبسته را ایجاد می کند که بر اساس آن، مجموعه همبسته، خویشتن را از دیگران متمایز می کند. با هر رویکردی، هویّت تعبیر ثابتی ندارد و متناسب می کند. با هر رویکردی، هویّت تعبیر ثابتی ندارد و متناسب پیدا می کند. کاربرد هویّت در معنای قومی و جمعی نیز از پیدا می کند. کاربرد هویّت در معنای قومی و جمعی نیز از پنیز بر اساس تلقی ما از دیگران و تمایزی که برای ملیّت یا



قومیّت خود قائل هستیم، معنا پیدا می کند. هویّت به معنای پیوستگی و انسجام قومی در تمام ادوار تاریخی و در میان اقوام و تمدن های مختلف نمود داشته، اما در قرون جدید که تحولات سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی، مردم اروپا را به سمت تشکیل دولت ملّت در معنای قراردادی و اعتباری سـوق داده مفهوم متفاوتی پیدا نموده و در معنای ملی به کار رفته است. در مورد ایران نیز مفهـوم هویّت و مصداقهای أن تابع شرايط تاريخي بوده و متناسب با شرايط خاص حاکم بر جامعه ایرانی در ادوار مختلف، نمودهای خاص خود را داشته است. قدر مسلم اگر «هویّت ایرانی» را به عنوان نماد تعیین ویژگیهای مشترکی بدانیم که آنها را مؤلفههای هویّت ایرانیان به شـمار می آوریم در تمامی ازمنه نمود داشته است، اما در معنای جدید، هویّت مفهومی است که از دوران پس از مشروطه و رواج اندیشههای اعتباری به وجود آمده است۲. همچنان که قومیت و ملیت معانی ثابتی ندارد و در سیر حوادث تاریخی دگرگون میشود، نمی توان از مبانی ثابتی برای هویّتهای قومی ـ ملی سـخن گفت.

## مؤلفههای هویّت فرهنگی ـ تاریخی در ایران

هویّت ایرانی به عنوان یک مفهوم تاریخی ماهیت فرهنگی دارد و با هویّت ملی به عنوان مفهومی سیاسی که بار معنایی محدودتری دارد، متفاوت است. آنچه در این نوشته مورد نظر قرار می گیرد، توجه به مؤلفههای هویّت ایرانی در نگاهی متفاوت تر از هویّت ملی است. البته در جهت روشن شدن مفاهیم بحث و در صورت لزوم، سیر تحول هویّت ملی نیز مورد نظر قرار می گیرد. هویّت ایرانی قبل از هر چیز با مفهوم ایران و ایرانشهر مقارنت پیدا می کند. مفهوم ایران دو معنای قومی و جغرافیایی را در خود دارد که چه در دوران اسطورهای و چه اعصار تاریخی، نقش مهمی در قوام بخشیدن به حیات جمعی و انسیجام جغرافیایی و تمرکز سیاسی این مرز و بوم داشته است. ایران مأخوذ از نام دستهای از مردم هند و اروپایی است که از اواخر هزاره دوم پیش از میلاد به این سرزمین وارد شدهاند آ. هرچند که اطلاق این نام به معنای عدم وجود مردمی غیرآریایی و تمدنی پیشین در این



از زمان قدرتگیری مادها، که البته بر بخشی از آنچه که امروزه ایران نام دارد، حکومت داشتند، ساخت سیاسی جامعه نقش مؤثری در ایجاد انسجام جامعه و اقتصاد ایرانی ایفا کرد

از تقسیم پادشاهی جهانیِ «فریدون» میان پسرانش و واگذاری بخش میان پادشاهی به «ایرج» بود که نخستین بار مفهوم ایران در یک معنای جغرافیایی و قومی مطرح شد. این لفظ که معنای «نجابت و پاکی و فرّهی» را در خود داشت، به ایرجی واگذار شده بود که سلامت نفس، جسارت، اعتدال و سلوکی عقل مدار در کنار هم داشت و همین نیز موجبات رشک برادران و زمینههای قتل او را فراهم کرد.

وزان پس چو نوبت به ایرج رسید/ مر او را پدر شهر ایران گزید هم ایران و هم دشت نیزهوران/همان تخت شاهی و تاج سران بدو داد کو را سزا دید گاه/همان تیغ و مُهر و نگین و کلاه سران را که بُد هوش و فرهنگ و رای/ مر او را چه خواندند ایران خدای\*

درگیری «منوچهر» نواده ایرج با «سلم» و «تور» نخستین بار ایرانیان را در برابر «انیران» قرار میدهد و همین چالش در همگرایی میان ساکنان ملک ایرانی و همنوایی سیاسی ـ

سرزمین نبوده است؛ اما نوعی دگرگونی مبسوط که با ورود این اقوام و سپس پیدایش حکومتهای آریایی در ایران به وجود آمد و جامعه و حکومت ایرانی را به سمت تمرکز و انسجام سوق داد، حائز اهمیت است. به علاوه اسطورههای عهد پیشدادی حاکی از این است که پیدایش و رواج مفهوم ایران با سرنوشت سیاسی همین هند و اروپائیانی که از آن پس آریایی و یا آریانی نام گرفتهاند، در ارتباط بوده است. بر اساس شاهنامه فردوسی، پس

قبلی شکل گیری تمدن ایرانی از سوی سلسلههای قبلی نیز مورد اهتمام بود، اما ساسانیان همه آنها را در خدمت تمرکز سیاسی و اقتصادی درآوردند و موجبات وحدت فکری و فرهنگی و قومی مردمانی را فراهم کردند که قبل از هر چیز مدافع ایرانی و ایرانیـت بودند. از این زمان، مفهوم ایرانی نامی اسـت که بر تمامی آنچه که در سرزمین ما می گذرد و با ویژگیهای ملل نوظهور در قرون جدید همخوانی دارد، قابل اطلاق است و این مهم که دریناه تمرکز سیاسی و فرض دفاع از آن حاصل شده بود، شایسته تقدیر است. این واقعیتی پذیرفته شده است که دولتها در ایجاد وحدت و یکپارچگی قومی و هویّت ملی ساکنان قلمرو خویش بیشترین نقش را ایفا می کنند. در این خصوص نقش دودمان ساسانی به عنوان بانیان حکومت ملی و کسانی که از دین زردشتی در جهت قوام بخشیدن بیشتر به جامعه و حکومت خویش بهره گرفتند و در حفظ ثبات و ایجاد امنیت و مهمتر از آن، تأمین یا نظارت بر تأمین معیشت رعایای خویش سهم مشخصی آفریدند، بسیار پررنگ است. از آنجا که ساسانیان در عرصه تجارت جهانی نقش پررنگی داشتند و به عنوان بانیان شهرها در تکوین ساختار حیات شهری نیز سهم بنیادین داشتند، نقش مؤثر آنها در سامان بخشیدن بر هویّت ایرانی پررنگ تر جلوه می کند. همین مهم موجب شده است که در تمام اعصار اسلامی حکومتهایی را که بر جنبههای ایران شهری تأکید بیشتری داشتهاند، با این دودمان قیاس کنند. ایران نامی است که از همان آغاز بر مردمی اطلاق شد با تنوع قومی فراوان که متناسب با پراکندگی زیستی خویش، آداب و سنن و خرده فرهنگهای متفاوتی داشتند. با این وجود، این مردم، در همه ادوار و یا حداقل از عصر ساسانی به بعد، خویشتن را به عنوان ساکنان ایران شهر، یکی می پنداشتند و همچنان که امروز نیز صادق است هر قومی با هر نگاهی، بر سر ایرانیت و ایرانی بودن تعصب ویژهای دارد. هویّت تاریخی ایرانیان که در پناه حکومت متمرکز ساسانیان و هم گرایی دین و دولت ایشان معنای دیگری پیدا کرده بود، با فتح ایران توسط مسلمانان داستان دیگری یافت و به مدت چند قرن دچار گسست شد. تا دیر زمانی ایران یکی از ایالتهای بیشمار امیراتوری اسلامی بیشمار میرفت. اما اندیشههای برتر ایرانیان نسبت به اقوام غالب و تجارب مدنی و فرهنگی ایشان، اگر نه در قالب موجودیت مستقل و متمر کزی به نام ایران، اما در حفظ یاد و خاطره ایرانیت و پیش شـرطهای فرهنگے و تمدنی آن مؤثر واقع شد و همین خاطرات محفوظ بود که در بخشی از تاریخ عهد اسلامی، همچون عهد حاکمیت ایلخانان، حدود و ثغور پیشین ایران و بیگانهستیزی خاص آن را

اقتصادی ایشان مؤثر واقع میشود<sup>۵</sup>. از این جاست که «ایران» و «ایران شـهر» و «اندیشههای ایران شـهری» زمینههای نمو پیدا می کند و سه رکن اساسی تاریخ ایران، پادشاهی عادل و رعیت پرور، سیاهی منظم و امنیت آور و رعیتی کوشا و خراج آور در صحنه سیاست و اقتصاد ما نمود پیدا می کند. خواه چنین داستان پردازی های اسطورهای را خلاقیت ذهن شاعر پارسی گوی قرن چهارم تاریخ ایران تلقی کنیم و یا آن را باور رایجی بدانیم که ساسانیان در تکوین و استمرار آن کوشیدهاند و یا هر تفسیر دیگری که از آن ارائه دهیم ، نکته مهم تکوین بســتری به نام ایران است که هویّت تاریخی ما در آن شکل گرفته است. بدون شـک اولین تمدنی که با پیدایش حکومت مادها در ایران شکل گرفت، امتزاجی از سنن و خردهفرهنگهای بومیان سرزمین ما با آریاییهایی بود که به صورت پراکنده و در طی چند قرن خود را بر این بومیان تحمیل کرده و موفق به هضم ایشان در درون ساختار نوظهور خویش شده بودند. از زمان قدرت گیری مادها، که البته بر بخشی از آنچه که امروزه ایران نام دارد، حکومت داشتند ساخت سیاسی جامعه نقش مؤثری در ایجاد انسجام جامعـه و اقتصاد ایرانی ایفا کـرد. با قدرتگیری «یارسها» که به سرعت پایههای جغرافیایی مرز و بوم امروزی ما را سامان بخشیده و حتی به فراتر از آن بردند، ایران و ایران شهری در مفهوم قومی مشخص تری ظهور کرد. هرچند که پارسها اقوام دیگری را نیز در نتیجه جنگ یا صلح مطیع خویش ساخته بودند، اما مدارا و جهت گیری منعطفی را تعقیب می کردند و این حائز اهمیت فراوانی است. اهمیت حاکمیت هخامنشیها که در منابع با عنوان پارسها و ستاینده اهورامزدا جایگاه برجستهای کسب کردهاند، به قدری مهم است که ساسانیان به عنوان بنیان گذاران «هویّـت ایرانـی» در معنایی نزدیک به هویّـت ملی در معنای امروزی، نَسب خود را به ایشان نسبت دادهاند<sup>۷</sup>. دودمان اشکانی که به دنبال یک دوره فترت پس از سقوط هخامنشی و سلطه بیگانگان یونانی بر ایران تسلط یافتند، اگرچه در ابتدا نوعی نگاه ایلی داشتند و مبتنی بر ساختار ملوکالطوایفی عمل می کردند؛ اما به تدریج رویکرد خویش را تغییر دادند و در خدمت دفاع از ایران در مقابل دشمنان شرقی و غربی درآمدند؛ به ویژه در سلسله جنگهای متداومی که با رومیها داشتند، نقش مؤثری در تثبیت و تداوم جامعه و حکومت ایرانی ایفا کردند. جانشینان آنها، «ساسانیان»، از همان آغاز به گونه دیگری عمل کردند و طرح دیگری را که همانا ایجاد حکومتی متمرکز، جغرافیای سیاسی منسےجم، دین و دولت وابسته به هم و امنیت و رعایت عدل بود، در دستور کار قرار دادند. این ویژگیها اغلب در ادوار

احیا کرد و با مدارای دینی خاص خود زمینههای نوزایی فرهنگ و مدنیت ایرانی را ـ علی رغم سلوک اولیه در دوران هجوم ـ هماوار نماود، و مهمتر در عهد صفویان که حادود و ثغور عهد ایلخانی را در پرتو حکومتی متمرکز و متداوم و مذهبی، نقش هم گرایی را در میان رعایا فراهم کرد و راه احیا و استمرار هویّت ایرانی را هموار نمود. از عهد صفویان تاکنون، این معنا از ایرانیت همچنان محفوظ مانده و تنها در وجوه سیاسی دگرگون شده است. در عصر قاجارها، متناسب با دگرگونیهایی که در نتیجه رویارویی با دنیای توسعهیافته اروپای پس از رنسانس رخ داد، زمینههای تعابیر قراردادی از مبانی هویّتبخشی ایرانی فراهم شـد و با تحقق مشروطه و پیدایش حکومت مشروط ـ هرچند تشریفاتی ـ هویّت ایرانی به سمت تعبیر نوینی از ملت و دولت پیش رفت ۸. این پیشرفت با پیدایش حکومت پهلوی که برای نخستين بار دولتي برخوردار از نظم تشكيلاتي به وجود آورد، با تأکید خاصی که بر باستان گرایی داشت و زمینههای تشکیل اقـوام مختلف ایـران را در قالب ملت فراهـم مینمود، مصداق جدی تری یافت و دولت ـ ملت این عهد بر پایه تأکید بیشــتر بر ایرانی و ایرانیت نوعی هویّت ملی را بر پایه هویّت ایرانی رقم زد°.

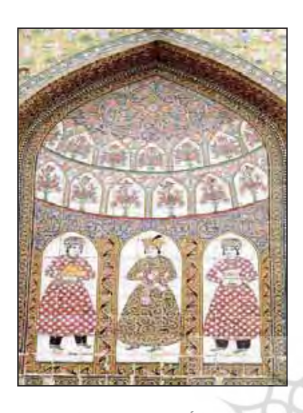
اگر تعلّق ایرانی در یک مفهوم انتزاعی و ذهنی در وحدت بخشی به ساکنان ایران شهر مؤثر واقع می شد، مفهوم دیگری که به صورت عینی در هویّت بخشی به مردم ایران نقش ایفا می نمود دین بود. ایرانیان مردمی معتقد بودند که بدون از سر گذراندن مراحل چندگانه اعتقادی در تاریخ بشر، یگانه پرست بوده و از این مهم برای قوام بخشیدن به حیات اجتماعی خود بهره گرفته اند. آریایی ها مدت ها پیش از ورود به ایران و در عصر «ودایی»، که با هندی ها زیست مشترک داشتند، مردمانی اعتقادی بودند و معیشت و فرهنگ ایشان بر پایه ستایش ایزدانی که هر کدام را مستقل و وحدانی می دانستند، قوام یافته



بود. پس از ورود به سـرزمینی که نـام خویش را بدان دادند نیز از اعتقادات خویـش در خدمت جامعه و حکومت بهره گرفتند و پرستش خدایان را ارج فراوان مینهادند. در حدّ فاصل تکوین اولین حکومت آریایی تا پیدایش حکومت ساسانی، سیر تحول اندیشههای دینی به سمتی رفت که مزداپرستی به عنوان دینی که مشخصه معنوی ساکنان ایران شهر بود و به عنوان تنها دینی که دیگر آئینها را پوشش میداد، به اصلی ترین گفتمان معنوی جامعه تبدیل شد. دین زمان ساسانیان اگرچه به سرعت با سیاست در هم غلطید و از نقش مهم قوام بخشی به زندگی جمعی، در خدمت طبقه حاکمه ساسانی قرار گرفت، اما در وحدت بخشی بیشتر به ایرانیان که برخوردار از حمایت معنوی اهورامزدا، از یادشاه فرهمندی اطاعت می کردند که در خدمت دفاع از ایران در مقابــل انیران بود نقش پررنگــی ایفا کرد. از این پس دین و حکومت دو رکن مهم تعیین کننده خطمشی هویّت ایرانی بودند. از زمان ساسانیان به بعد، در جامعه ایرانی، دین نه یک نهاد، كه نقش ساختاري ايفا كرده است. گفتمان غالب جامعه ايراني گفتمان دینی بوده و هـر تعبیری پیرامون وجوه مختلف زندگی جمعی ماهیت دینی داشته است. دین دایره گستردهای بود که تنها به تبیین رابطه انسان و خدا نمی پرداخت بلکه وجوه اقتصادی و سیاسی و فرهنگی جامعه ایرانی را نیز مفهوم می بخشید. در دوران اسلامی نیز، نظر به جهانگری و جامعیتی که دین جدید در خود داشت، نقش محوری دین به عنوان جهتدهنده به اعمال و عبادات ایرانیان مسلمان، پابرجا ماند و نظر به مدارای بیشتری که با عدول از سطحینگری اجتماعی و برداشتهای محدود عهد ساسانی مطرح شد و مهمتر از این، رفتن حکومت متمرکزی که ایرانیان را در چارچوب جغرافیایی منسجمی وحدت دهد، دین اسلام راه را برای تداوم موجودیت تاریخی ایرانیان \_ كـه البته با صبغه خاص ايراني و تعبيـر مداراجويانه اين دين دنبال می شد ـ هموار کرد. ایرانیان که به سرعت راه اسلام را از سلوک فاتحان مسلمان جدا کردند، از اسلام برای مقاومت در برابر فراز و فرودهای روزافزون سیاسی بهره گرفتند و در برخی ادوار از جمله در قرن چهارم هجری قمری، در پرتو جهان نگری و مدارای خاص اسلامی، پایههای نوعی انسان گرایی و نوزایی فرهنگی و ادبی را رقم زدند در این ایام طولانی نیز، حکومت به عنوان نهادی که به زندگی جمعی سامان می بخشید نگاه دینی داشت و اگر حکومتی همچون مغولها نسبت به جامعه و حکومت نگرشے دینی نداشتند، عمدہ تلاش ها در جهت مهار رفتار آنها با بهرهگیری از سلاح دینی انجام میشد. دین اسلام که به لحاظ جهان نگری خاص خویش، در تعبیرهای مختلفی

نمود یافته بود از عصر صفویان به بعد ـ با بهرهگیری از تجارب پیشینی ـ با تعبیر خاص تشیع در خدمت هویّتبخشی به مردم ایران قرار گرفت و علی رغم عملکرد ضعیف شاهان صفوی، در این خصوص نوعی چالش همیشگی در صدر هرم قدرت، در هم گرایی ایرانیان سهم پررنگی ایف کرد. وحدت دین و دولت در این زمان با توجه به مناسبات خارجی این عهد و به ویژه نوع روابط صفویان با عثمانیها، تشیع را به گفتمانی تبدیل کرد که دفاع از مرز و بوم ایرانی را آسان تر کرد و حرکتهای مردمی در راستای هدفهای مشترک را جهت داد". از عهد صفویان به بعد، تشیع یکی از مؤلفههای اصلی در تحول و تداوم جامعه ایرانی بود و در نتیجه آنچه که در حد فاصل سقوط صفویه تا قدرت گیری قاجارها رخ داد و این مذهب را به سـمت داشتن جایگاه ثابت و مستقل تری از حکومت سوق داد، نقش وحدت بخشی آن نیز بیشتر شد. نقش مشخص علمای شیعه در جنگهای ایران و روس، در نهضت تنباکو، جنبش مشروطه و مهم تر از همه انقلاب اسلامی که تودههای مردمی را به سمت مقابله با نظام پهلوی و تحقق نظام جمهوری اسلامی سوق داد، تمامی از مصداقهای معلوم سهم تشیع در جهتدهی به هویّت تاریخی ـ ملی ایرانی است.

زبان و ادب پارسی نیز در جهتدهی به هویّت تاریخی \_ فرهنگی ایرانیان جایگاه برجستهای داشته است. زبان هر قوم و ملتی در ضمن این که ابزار ارتباطی آنهاست، وسیله تعامل و تفاهم آنان نیز محسـوب میشـود. میان ذهن و زبان هر قوم و ملتی ارتباط مستقیم است و زبان ملفوظ آنان از زبان مفهومی و اندیشـه نهفته در پشت ظواهر زبانی ایشان حکایت دارد. داشتن زبان و ادب مشترک نشانه فکر و معانی مشترک است و وحدت فکری و زبانی پیوستگی و هم گرایی اجتماعی و فرهنگی به دنبال دارد. صرفنظر از دوران قبل از اسلام که معانی ایران و ایران شهر و حکومت و دیانت ایرانی در قالب زبان پارسی (خواه پارسی باستان، خواه پارسی اشکانی و مشخص تر پهلوی ساسانی) بار معنایی به خود می گرفت (و البته در ادواری همچون عصر ساسانیان در انحصار حکام و روحانیت متکی بدان بود)، در دوران اسلامی نیز فارسی دری از همان قرون نخستین اسلامی در ابتـدا به عنوان زبان محاوره و سـپس زبان رسـمي و ادبي، در تداوم مواریث ایرانی سهم ویژهای بر عهده گرفت'۲ بخش مهمی از شعر و ادب پارسی که البته میراث کهن ایران را در خود دارد، به دنبال احیای زبان پارسی در شکل «دری» آن نمود پیدا کرد و نقش آفرینی آن که به معنی برتری فکر و فرهنگ ایرانی بود تا بدان حد رفت که سلسلههای ترکتبار حاکم بر



ایران نیز به حمایت از آن رسمیت بخشیدن بدان برخاستند. صرفنظر از سهم ویژه سامانیان، سهم ترکان غزنوی در مناطق شرقی ایران و ترکمانان سلجوقی در نقاط دیگر ایران و خاصه آناتولی مثال زدنی است. زبان و ادب پارسی که حوزه کار کردی وسیعتری داشت و سراسر فلات ایران و حتی فراتر از آن را نیــز در بر می گرفت، به جد یکــی از عوامل مهم تثبیت و تداوم هویّت ایرانی بوده است. رفتار سلسلههای ترکنژادی که معمولاً رویکرد گریز از مرکز نسبت به جامعه و اقتصاد و حکومت داشتند و برتری را به طبقه اهل شمشیر میدادند، به همت زبان و ادب یارسی و در سایه عملکرد مدافعانی به نام «اهل قلم» مهار شد. الفبای فارسی نیز که تحت تأثیر شرایط سیاسی موجود با عربی و ترکی در هم آمیخت، با صبغه پررنگ تر فارسی در حفظ میراث مکتوبی که بر پایه این زبان و ادب به وجود آمده بود، مؤثر آمد و زمینههای انتقال مبانی هویّتبخشی ایرانیان را به نسلهای پی در پے هموار کرد. این زبان و خط و ادب به ویژه پس از شکل گیری حکومت واحد و متمرکز صفویان، در کنار مذهب تشیع نقش فراگیری در تداوم هویّت ایرانیان ایفا کرد.

همنوایی میان اقوام ایرانی نیز از مبانی هویّتی آنها بیود. اقوام مختلف ایرانی که با اختلاف در آداب و سنن و خردهفرهنگهای خاص خویش، بر حول محور ایرانیت، احساس مشترکی داشتهاند؛ در تمامی ادوار تاریخی در برابر اقوام غیرایرانی خود را متمایز کرده و در این جهت از زمینههای

برتری کـه در ابعاد مدنی و فرهنگی داشـتهاند، بهره گرفتهاند، در دوران باسـتان خویشـتن را مدافع ایران در برابر انیران و در دوران اسلامی حافظان عجم در مقابل عرب و تاجیک در تقابل با ترکان بودهاند. همبستگی قومی یا ملی در نتیجه تمایز و البته تعامـل میان اقوام و ملـل نمود پیدا می کنـد و البته تحت تأثیر موقعیت سوق الجیشی ایران اغلب جهت گیریهای تمایز جویانه اقوام ایرانـی مبتنی بر رویارویی و مجادلـه برای خودی کردن اقـوام مهاجم بوده اسـت. قومیت در ایران کـه با دین و زبان و ادب ایرانی و نوعی رویکرد اسـطورهای و حماسـهای مبتنی بر ارج نهادن به گذشـته همراه بوده است با تمام فراز و نشیبهای تاریخی موفق عمل کرده است که همه اقوام غیرایرانی، در ادوار مختلف، بسـتر و فضای فرهنگی حاکم بـر ذهن و عمل اقوام مختلف، بسـتر و فضای فرهنگی حاکم بـر ذهن و عمل اقوام ایرانی را پذیرفته و ایرانی شدهاند.

نوعی رفق و مدارای همیشگی را که در اخلاق و کردار ایرانیان حاکم بود و آنان را در جهت حفظ مواریث خویش به همکاری با حکومتها و نظامهای سیاسی حاکم بر ایران در ادوار مختلف دعوت می کرد و در ایجاد تعامل و تفاهم میان غالبین و مغلوبین مؤثر بود؛ نباید از خاطر دور داشت. بدون شک اگر این مدارای اجتماعی و اخلاقی وجود نداشت راه برای همکاری و تعاون دولتمردان و نخبگان ایرانی با حکام غیرایرانی هموار نبود و در نتیجه حمایتی که از سوی حکومتگران در حفظ مواریث فرهنگی ایرانیها به عمل آمد امکان تحقق پیدا نمی کرد.

با آنچه که آمد، می تـوان چنین نتیجه گرفت که ایران و ایران شهر در دو معنای قومیی و جغرافیایی، دین و مذهب با نقش آفرینی متناسب با شرایط هر عصر، زبان و ادب پارسی با تمام دگر گونیهای خاص خود و قومیت ایرانی با تنوع، پراکندگی و رفـق و مدارای مخصـوص به خویش که نـگاه پرمعنایی به گذشته ـ در وجه اسطورهای و حماسی تا وجه واقعی و تاریخی ـ و امیدواری سازندهای به حال و آینده داشت، وحدت، هم گرایی و همبستگی خاصی به وجود آوردند که آن را هویّت ایرانی اطلاق می کنیے مین هویتی تحت تأثیر مبانی اعتباری قرون جدید و از زمان مشروطه به بعد، به سمت ارائه تعریف یا بازتعریفی از خویشتن خویش در پرتو هویّت ملی پیش رفت؛ اما تا زمان پیدایش حکومت پهلوی زمینههای لازم برای تشکیل دولت و ملت در مفهوم سیاسی به دست نیاورد. نو بودن مباحث مربوط بـه هویّت در جامعه سـنتی ایران که تنها اقلیتـی از نخبگان و روشـن فکران با این مباحث جدید آشـنا بودند و نقشـی که دو عنصر استبداد و مهمتر ازآن، استعمار در سوءاستفاده از وضع موجـود و به جان هم انداختن تودههای ایرانی به نام ملی گرایی

ایف کرد، زمینههای احساس بحران هویّت را نیز فراهم کرد و موجب آن شد که تا به امروز نیز ارائه تعریف مشترکی که بتواند در خدمت مقابله با هجمـه جهانی و ورود مؤثر به فرایند جهانی شدن باشد، به سادگی امکان پذیر نشود. اگر تا زمان قاجار وجود یک حکومت سنتی به مانند ادوار قبلی ایران راه را برای همراهی و هم گرایی عموم اقوام فراهم می کرد، تکوین حکومت یهلوی که تعریف جدیدی از هویّت ارائه می داد و سعی در تمرکز بخشیدن به تعریف مورد نظر خویش می کرد، اسباب نارضایتی برخی اقـوام همچون ترکان و کردان را فراهم کرد و ملی گرایی به عنوان زمینهای که میبایست در خدمت تشکل جمعی در ایران باشد، به قومگرایی دامن زد و برخی از اقوام را که خویشتن را وامدار هویّت سنتی ایرانی میدانستند، به مقابله با مبادی هویّت نوظهور واداشت. این در حالی است که راه آسان تر یکسان نگری نسبت به اقوام مختلف و اهمیت دادن به سنن و خردهفرهنگهای ایشان برای تشویق بیشتر در خدمت برای ایرانیت بر اساس همان رفق و مدارای همیشگی بود۳۰.

پینوشتها:

۱. صدر، ضیاء؛ کثرت قومی و هویت ملی ایرانیان؛ تهران، اندیشه نو؛
۱۳۷۷، ص۵۱؛ محمود نکو روح، در جستجوی هویتی تازه، تهران، چاپخش،
۱۳۷۸، صص ۴ ـ ۲.

۲ . اشرف، احمد؛ بحران هویت ملی و قومی در ایران؛ ص۱۵، در بنیاد مطالعات ایران(Is – Iran.org).

۳. صدر، همان؛ صص ۲۲ ـ ۲۰؛ پیرنیا، حسن، تاریخ ایران از آغاز تا انقراض ساسانیان، تهران، کتابخانه خیام، بی تا، صص ۱۴ ـ ۱۲.

۴. فردوسی، ابوالقاسم؛ شاهنامه؛ از روی چاپ وولرس،
کتابخانه و مطبعه بروخیم، تهران، ۱۳۱۳، صص۷۸ ـ ۷۷.

۵. همان؛ صص ۸۲ ـ ۷۸.

۶. اشرف، همان؛ ص۸.

۷ . پیرنیا، همان؛ ص۱۸۰.

۸ . اشرف، همان؛ ص۱۵.

 سیر تحـول تاریخی هویت ملی در ایران از اسـلام تـا امروز؛ در: فصلنامه مطالعات تاریخی، سال دوم، ۱۳۷۹، صص۵۵–۵۱.

۱۰ . نکو روح، همان؛ صص ۱۰۰ ـ ۷۹.

 سیر تحول تاریخی هویت ملی در ایران از اسلام تا امروز؛ پیشین، صص ۳۲\_ ۲۰.

۱۲ . صدر، همان؛ صص ۳۸– ۲۹.

۱۳ . دهشیری، محمد رضا؛ جهانی شدن و هویت ملی؛ در: فصلنامه مطالعات ملی، پیشین، صص ۸۲ ـ ۷۴.