
 

 
 

197 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

 

The Symbolic Representation of the Simorgh in the 

Illustrated Manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on 

Mircea Eliade's Theory of Mythology 

 
 1 10.22034/jivsa.2025.539552.1128 

Elahe Ghafoorian Rad*  

   

 
* M.A in Painting, Faculty of Arts, University of Neyshabur, Neyshabur, Iran 

 
Email: ghaforianrade@gmail.com 
 
Citation: Ghafoorian Rad. E. (2025), “The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated manuscripts of 

Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's theory of mythology”, Journal of Interdisciplinary Studies of Visual 

Arts, 2025, 3 (6), P. 197-220. 

 

Received: 17 Augost 2024 
Revised: 10 September 2025 
Accepted: 11 September 2025 
Published: 20 September 2025 

 

Abstract 
In the illustrated manuscripts of Ferdowsi’s Shahnameh, the Simurgh is depicted as a dual symbol—both 
“sacred” and “demonic.” Based on Mircea Eliade’s theory of mythology, this duality contrasts the Simurgh’s 
wisdom-bestowing role in the story of Zal with its destructive function in the Seven Labors. Eliade’s 
approach interprets reality through the re-creation of “primordial time,” and the Simurgh’s symbolic 
duality reflects the inherent paradox of the sacred—its simultaneous allure and terror. This study aims to 
analyze the symbolic role of the sacred and demonic Simurgh in Shahnameh illustrations through Eliade’s 
theoretical lens. The central question is: How has the Simurgh’s symbolic representation, within the 
sacred/demonic duality, been shaped in these manuscripts? The research employs a descriptive-analytical 
method, with data gathered from library sources. The corpus consists of five prominent illustrations from 
distinguished Shahnameh manuscripts of Persian painting schools from the 8th–10th centuries AH, each 
portraying the Simurgh in sacred and demonic forms. Findings show that the illustrated Simurgh embodies 
the manifestation of the transcendent in the material world, expressing a dual function and cosmic 
connection. On one hand, it acts as a healing force and a source of life and order; on the other, it becomes a 
destructive power—what Eliade terms the “terrifying aspect of the sacred.” As the axis mundi in Eliade’s 
framework, the Simurgh appears at pivotal moments in the Shahnameh—birth, crisis, and death—reviving 
archetypal patterns and shifting the epic from linear history into sacred time. 
 
Keywords: Shahnameh of Ferdowsi, Symbolic motifs, Simorgh motif, Mythology, Mircea Eliade. 
 

ISSN (P): 2980-7956 
ISSN (E): 2821-2452 

https://www.orcid.org/0000-0003-0851-9969


 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

 

  مقاله پژوهشی 

 ی در نسخ مصور شاهنامه فردوس  مرغیس  هینقشما  نینماد ییبازنما

 اده یال رچایم  یشناس اسطوره هیبا استناد به نظر

 

  

            1 10.22034/jivsa.2025.539552.1128 

 * رادان یغفور الهه

 ران یا  شابور،ین  شابور،یدانشکده هنر، دانشگاه ن  ،ینقاش  ارشدی کارشناس* 

ghaforianrade@gmail.com Email: 

 

 ۱۴۰۳/ ۲۶/۰۵تاریخ دریافت مقاله: 

 ۰۶/۱۴۰۴/ ۲۹تاریخ پذیرش مقاله: 

 

 چکیده 
شده    دهیکش  ریبه تصو  «یمنیاهر  /یبه عنوان نماد دوگانه »قدس  مرغیس  هینقشما  ،یشاهنامه فردوس  سینسخ مصور دستنو  در

خوان قرار دارد. هفت  رانگریآموز زال و کارکرد ودر تقابل با نقش حکمت   اده،یال  رچایم  یشناساسطوره   هیکه با استناد به نظر

  ییبازنما  یو با دوگانگ  کنند یم  یمعناده  ن«ی»زمان آغاز  ینیبازآفر  قیرا از طر  تیدارد که واقع  تیاهم  ثیح  نیاز ا  هینظر  نیا

مرتبط   کند،ی( اشاره میزیانگو هراس  تی)جذاب  یامرقدس  یدر شاهنامه، که به مسئله تضاد ذات   مرغیس  هینقشما  نینماد

واکاو پژوهش،  هدف  اهورا  یمنیاهر  مرغیس  نینماد  هینقشما  یاست.  نسخ    ییو  تاک  مصوردر  با  نظر  دی شاهنامه    هیبر 

 هیدر نسخ مصور شاهنامه، با استناد به نظر  مرغیس  هینقشما  نینماد  یی است: بازنما  نیاست. سوال ا  اده یال  یشناساسطوره 

اهر  ییاهورا  یدر دوگانه  اده،یال  یشناساسطوره   وهیو ش  یلیتحل-یفیتوص  قیچگونه شکل گرفته است؟ روش تحق  یمنیو 

نسخ مصور   نیتعداد پنج نگاره برجسته در ممتازتر  یاست. جامعه آمار   یابه صورت مطالعات کتابخانه  اتاطلاع   یگردآور

هستند، است.    یمنیو اهر  ییاهورا  مرغی س  هینقشما  ی. که دارایقرون هشتم تا دهم هجر  یشاهنامه متعلق به مکاتب نگارگر

  یکارکرد  ی دوگانگ   یدر جهان ماد   ی امر متعال   ی تجل  یراستا  رها، دشاهنامه  ن یمصور شده در ا  مرغیکه س  دهد ینشان م  جینتا

و نظم به    اتیبه عنوان منبع ح  «ی»امر قدس   دهندهیشفابخش و تجل  یرویسو، به عنوان ن  کیاست که از    ی هان یو اتصال ک

 مرغ ینامد. سیم  ت«یآن را »وجه ترسناک قدس   ادهیکه ال  شودیم  لیتبد  یمنیو اهر  رانگریو  یرویبه ن  گر،ید  یاست و از سو

  یالگوها  یایشاهنامه )تولد، بحران، مرگ(؛ اح  ی دیاست و حضورش در لحظات کل  اده یال  هیبه عنوان محور جهان بر اساس نظر

از تار  کشدیم  ریرا به تصو  یازل  مرغ، ی. تحول نقش دوگانه سکندیمنتقل م   ی به حوزه زمان قدس  یخط  خیو شاهنامه را 

شدن    یرقدسیغ   یامدهایامر پ   ن ی. انامد یم  ت«یقدس  ی آن را »فروپاش  اده یاست که ال  خی تاراز گذار از اسطوره به    یداستان

 .را به همراه دارد یاجهان و گسست از حافظه اسطوره 

 اده یال رچایم  ،یشناساسطوره  ،مرغیس هینقشما ،نینقوش نماد ،ی فردوس شاهنامه ها:کلیدواژه

 

ISSN (P): 2980-7956 
ISSN (E): 2821-2452 

https://www.orcid.org/0000-0003-0851-9969


 

 
 

199 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

 مقدمه . ۱
ای از مفاهیم و اساطیر  قوی هستند که مجموعه   نمادها تصاویر

اسطوره  و  معنایی  خوشه  یک  قالب  در  را  شکل  فرهنگی  ای 

خوشهمی این  اسطورهدهند.  و  معنایی  طریق  های  از  ای 

آیند و بخشی از حافظه  فرآیندهای خلاقانه ادبی به وجود می

انسان میفرهنگی  تشکیل  را  نمادها،  ها  این  از  یکی  دهند. 

سیمرغ است که در متون ایرانی پیش از اسلام شکل گرفته و 

در   و  مانده  باقی  اسلام  از  پس  جامعه  فرهنگی  حافظه  در 

های جدیدی در سنت شعری و عرفانی فارسی ادامه یافته  قالب

افسانهاست.   پرندگان  از  یکی  متون  سیمرغ  در  که  است  ای 

حماسه در  سپس  و  زرتشتیان  چشم  دینی  به  ایرانی  های 

مصورسازی نسخ  در میان متون حماسی، سیمرغ در    خورد.می

طور  تری دارد و بهتر و برجسته شاهنامه نقش فعالدستنویس 

واقع   در  است.  شده  آن  به  بیشتری  توجه  ی  پرندهکلی 

از افسانه ایرانی به شمار  اسرارآمیز سیمرغ یکی  های معروف 

متون اوستا ذکر شده  رود. این پرنده برای نخستین بار در  می

در میان آثار حماسی، شاهنامه به دلیل حضور فعال  و    است

هایی که از این  سیمرغ و کارکردهای اساطیری و تنوع چهره 

بی شده،  کشیده  تصویر  به  است)حیدرنیایپرنده  و نظیر  راد 

طر  (. ۱۰۴ص  ،۱۳۹۶شعبانلو، نشان    یحاتنوع  پرنده  این 

دهد که سیمرغ در فرهنگ ایرانی با توجه به نقش پررنگ می

تبدیل   دال مرکزی  به یک  اساطیری در شاهنامه  پرنده  این 

تواند تفکر  شده و بازخوانی کدهای رمزگذاری شده در آن می

های گذشته را برای ای رمزآلود انسان ایرانی در سدهاسطوره 

، در جوامع ابتدایی و  از نظر الیاده  نسل جدید قابل فهم کند.

ها نمایانگر حقیقتی مطلق، واقعی، مقدس و  اسطوره،  باستانی 

زاده )حسن  کردند تاریخ مقدسی را روایت می  و   تکرارپذیر بودند

الیاده در رابطه با اسطوره بیان  (.  ۱۷۲، ص۱۴۰۳  دستجردی،

سرگذشتمی و  مقدس  تاریخ  نمایانگر  اسطوره  که  های  دارد 

ها در نظر منتقدان  های این سرگذشتقدسی است. شخصیت

ها بیانگر  آیند و این روایتها به شمار میهمواره برتر از انسان 

حقایق هستند، نه تخیلات.  به نظر او، مقدس و نامقدس دو  

جنبه از هستی هستند. جنبه مقدس نمایانگر واقعیت واقعی  

نظام مشخصی می و  ساختار  دارای  و  است  در  هستی  باشد، 

بی ساختار،  فاقد  نامقدس  جنبه  که  نامتجانس  حالی  و  نظم 

از آنجایی که یکی از نمادهای  (.  ۱۳۷، ص۱۳۸۲  )الیاده،است

  ایران از جمله شاهنامه فردوسی،  در متون اساطیری  شاخص

ترکیب »تحلیل تصویری« آثار با »خوانش نقش سیمرغ است،  

روشی معتبر  اسطوره  تاریخی،  کنار مستندات  الیاده«، در  ای 

رویکرد  آید. این  برای کشف عمق معنایی سیمرغ به شمار می

جنبه نمایانگر  تنها  بلکه  نه  است،  ایرانی  هنر  در  قدسی  های 

امکان احیای نمادهای ملی در گفتمان هنر معاصر را نیز فراهم  

میآوردمی نشان  را  پژوهش  اهمیت  مهم  این  که  لذا  دهد.  ، 

هدف پژوهش حاضر واکاوی نقش نمادین سیمرغ اهریمنی و  

شاهنامه در  مصوراهورایی  اسطوره   های  بر  تاکید  شناسی  با 

سوال این است که بازنمایی نمادین نقش سیمرغ . الیاده است

بر   تاکید  با  اهریمنی  و  در نمونه اهورایی  موجود  های 

شکل  شناسی الیاده چگونه  از منظر اسطوره  های مصورشاهنامه

و    استگمان    است؟گرفته   اهورایی  سیمرغ  نقش  بازنمایی 

از منظر   ۱۰و    ۸مصور قرون  های  اهریمنی با تاکید بر شاهنامه

از محور    ن و با شناختشناسی الیاده به صورت نمادیاسطوره 

 . باشدانجام شده جهان و همنشینی با نیروی قدسی 

 پیشینه تحقیق 

در رابطه با محوریت موضوعی پژوهش حاضر مطالعات اندکی  

های  »بررسی ویژگیمقاله  ( در  ۱۴۰۳صبری)  انجام شده است.

در   تحقیق  سیمرغ  روش  از  استفاده  با  فردوسی«  شاهنامه 

که سیمرغ در شاهنامه    هتحلیلی به این نتیجه رسید  -توصیفی

افسانه پرنده  یک  عنوان  طبیعت به  از  فراتر  موجودی  و  ای 

شود. این موجود دانا و خردمند است و از رازهای معرفی می

همان است.  آگاه  است،  پنهان  معمول  اساطیر  در  که  طور 

اسطوره رویدادهای  و  قهرمانان  سرنوشت  در  ای سیمرغ 

با    ی( در پژوهش۱۴۰۱آبادی)فاتح دولت  کند.آفرینی مینقش

الطیر بر  »واکاوی شخصیت سیمرغ در شاهنامه و منطق  عنوان

اسطوره  ذهنیت  نظریه  تحقیق  پایه  روش  از  استفاده  با  ای« 

رسید نتیجه  این  به  محتوا  از   هتحلیل  سیمرغ  که شخصیت 

گیرد. در شاهنامه، این پرنده در  ای نشأت میطوره ذهنیت اس

آید.  کوهی مقدس آشیانه دارد و نیای توتمی زال به شمار می

کند، علل  او با استفاده از پرهایش از خاندان زال محافظت می

درمی تعلیق  حالت  به  توانایی  را  و  است  جادوپزشک  آورد، 

منطق در  دارد.  سکونت  پیشگویی  قاف  بر  سیمرغ  نیز  الطیر 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

ای از تفأل هستند و خود او دارای فرّه  دارد، پرهای او نشانه

است. تفاوت سیمرغ در آثار فردوسی و عطار در میزان ارتباط  

شود؛ در شاهنامه، ارتباط  این پرنده با اعضای گروه نمایان می

شود، در حالی که در  زال و سیمرغ باعث محو شدن زال نمی

در  منطق پرندگان  میالطیر،  محو  ذهنیت  سیمرغ  شوند. 

در  اسطوره  است،  نمایان  بیشتری  وضوح  به  شاهنامه  در  ای 

تری حالی که قانون آمیختگی در داستان عطار نقش برجسته 

»بررسی    با عنوان  تحقیقی( در  ۱۴۰۱سفیدی و همکاران).  دارد

در   هارپی  و  سیمرغ  اساطیری  پرندگان  نقش  تحول  سیر 

قرن   ایران  تحقیق  ۱۲تا    ۶نگارگری  روش  از  استفاده  با   »

های فرم،  ویژگی  تحلیلی به این نتیجه رسیدند که  -توصیفی

جمله  از  دوره،  هر  در  اساطیری  موجودات  معنایی  و  بصری 

سیمرغ و هارپی، با گذشت زمان دستخوش تغییرات زیادی 

همچون عوامل اعتقادی و   شده و تحت تأثیر عوامل متنوعی

دوره  هر  است.   یاسی  گرفته  حلبی ف  قرار  و  مقاله  در    رهادی 

شخصیت   مشترک و »بررسی  حماسه  در  سیمرغ  پردازی 

تحلیلی به این   -عرفان« با استفاده از روش تحقیق توصیفی

ند که سیمرغ، قهرمان کنش  ایننکته را مطرح کردنتیجه رسید

می مربوط  نوزایی  به  که  خدایگان  سوم  و  باروری  نماد  شود، 

. در واقع، اسطوره  (۱۴۰۰)چون و چرا برای توده مردم استبی

سیمرغ در طول دگردیسی خود، اشکال، کارکردها، وجودها و  

میویژگی تجربه  را  سوم  کنش  به  های  نهایت  در  و  کند 

ماند  کنش باقی می این شود که در شخصیتی ثابت تبدیل می

بانلو در پژوهش خود با  عراد و شحیدرنیای  گردد. و ماندگار می

با  تحلیل  »  عنوان فردوسی«  شاهنامة  در  سیمرغ  اسطورة 

توصیفی تحقیق  روش  از  نتیجه   -استفاده  این  به  تحلیلی 

رسیدند که در شاهنامه، سیمرغ دارای دو چهره اصلی اهورایی  

است اهریمنی  شامل  (۱۳۹۶)و  سیمرغ  اهورایی  جنبه   .

حمایتویژگی توتمیستی،  درمانگری،  خبرآوری های  و  گری 

ویژه  باشد. اما جنبه اهریمنی که تنها در متون حماسی و بهمی

از  در شاهنامه به آن اشاره شده، در واقع نوعی تحول یافته 

کارکرد توتمیستی این پرنده است یا به عبارتی، شکلی تغییر 

 آید.  یافته از دوگانگی رفتاری و شخصیتی او به شمار می

 
 
 

 روش تحقیق

ای دارد و از روش توصیفی تحلیلی تحقیق ماهیت توسعه   این

الیاده بهره گرفته است. میرچا  شناسی  با تکیه بر نظریه اسطوره

شامل   بررسی  ممتازترین   ۵جامعه  از  سیمرغ  نمادین  نقش 

نگارگری شیراز آل  فردوسی در مکاتب  نسخ مصور شاهنامه 

جلایر، هرات تیموری، شیراز تیوری و تبریز اینجو، شیراز آل 

توان اذعان نمود  صفوی است. با توجه به پیشینه مطالعاتی می

نظام تحلیل  موجود،  نمادشناختی  مطالعات  وجود  با  مند  که 

نسخه  در  سیمرغ  تصویری  با  بازنمایی  شاهنامه  مصور  های 

چارچوب  از  »غیراستفاده  و  قدسیت«  »ظهور    قدسی   های 

 سازی« الیاده، هنوز مورد توجه قرار نگرفته است. 

 

 تحقیق  مبانی نظری. ۲
 فردوسیشاهنامه  متن ادبی  سیمرغ در  .  ۱- ۲

ترین پرنده  از میان موجودات اساطیری، سیمرغ به عنوان مهم 

شاهنامه   میفردوسی  در  پرندهشناخته  سیمرغ  ای  شود. 

. ای است که زال، پدر رستم، تحت پرورش او قرار گرفتافسانه

د  کنمیبر این باورند که نام سیمرغ به حکیمی اشاره  برخی  

سیمرغ  شاهنامه،  در  رسید.  کمال  به  او  خدمت  در  زال  که 

نمادی از صفات متضاد و ناسازگار انسان است و تجلی عشق،  

چاره و  مکر  شمار عقل،  به  انسان  وجود  در  اندیشی 

همکاران،می و  ص  ۱۳۹۷  آید)علیخانی  اسطوره (.  ۵۸،  این 

ها، به ویژه در شاهنامه و دیگر متون حماسی،  بیشتر در حماسه 

ی باشکوه، این اسطوره در شود. در این دورهبه وضوح دیده می

مینقش ظاهر  متنوعی  بههای  که  میشود  »توتم«  نظر  رسد 

ویژه در ارتباط با زال و خاندان او. توتم  ها باشد، بهبارزترین آن 

ها و جوامع بدوی  سانشود که انبه جانور یا گیاهی اطلاق می

ای به آن اعتقاد دارند. برای این موضوع ارزش و تقدس ویژه

مادی   دنیای  از  فراتر  نیرویی  دارای  را  آن  و  هستند  قائل 

(. بر اساس نظر فروید، این  ۱۰۱، ص  ۱۳۹۲دانند)آزادگان،می

بی و  موجود  عین حال خطرناک  و در  برای گروه خود  خطر 

گروه   جد  او  اول،  مرحله  در  است.  دیگران  برای  ترسناک 

ای حامی  شود و در مرحله دوم، به عنوان فرشته محسوب می

های  کند. این موجود برای گروه خود پیامو نگهبان عمل می

کند و در حالی که برای دیگران تهدیدی به غیبی ارسال می



 

 
 

201 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

می آنشمار  از  و  کرده  شناسایی  را  خود  فرزندان  ها  آید، 

کند. همچنین، افرادی که توتم مشترکی دارند،  محافظت می

اند که توتم خود را نکشند یا از بین نبرند و از گوشت  موظف 

آن استفاده نکنند؛ در غیر این صورت، از عواقب اعمال خود 

(. حال  ۱۶۸، ص۱۴۰۰،  در امان نخواهند بود)فرهادی و حلبی

وی،  اینبا توجه به این مطالب،اگر گفته شود سیمرغ با سه بعد  

نمادین   و  سمبلیک  شخصیت  بارزترین  جانوری،  و  انسانی 

بی سخنی  است،  بودشاهنامه  نخواهد    دوست،)واحد  مورد 

ای در شاهنامه دارای (. این شخصیت اسطوره ۲۹۱، ص۱۳۷۹

ی برتر او، همان است که از ابتدای ای دوگانه است. چهرهچهره 

عرصه وارد  میداستان  حماسه  رستم ی  که  زمانی  تا  و  شود 

ای حضور دارد، وجود دارد و همیشه در مواقعی طور برجسته به

می ظهور  است،  نیاز  فرابشری  قدرتی  به  چهرهکه  های  کند. 

و   مادر  است:  زیر  موارد  شامل  شاهنامه  در  او  مختلف 

دهنده؛ حامی زال و وابستگانش؛ پزشکی ماهر؛ پیشگو  پرورش

چهره و  راهنما؛  پنهان؛  رازهای  دانای  اهریمنی و  و  پلید    ای 

حلبی، و  ص۱۴۰۰  )فرهادی  که (.  ۱۶۹،  است  ذکر  به  لازم 

سیمرغ در شاهنامه با دو چهره متضاد به تصویر کشیده شده  

کند.  ای مهربان است که زال را بزرگ میاست. ابتدا، او پرنده

پیر   و  سپیدموی  پسری  صاحب  ایران،  بزرگ  پهلوان  سام، 

(. این موضوع ۱۰۶، ص۱۳۹۶  راد و شعبانلو،شود)حیدرنیایمی

داند.  برای پهلوان ناخوشایند است و او فرزندش را دیوزاده می

ه پسری،   ینمبه  چنین  داشتن  ننگ  از  رهایی  برای  دلیل، 

 دهد تا او را در پای کوه البرز رها کنند: دستور می
 بفرمود پس تاش برداشتند      از آن بوم و بر دور بگذاشتند 

 خانه بود    بدان خانه آن خرد بیگانه بود   که سیمرغ رابه جائی         

 (. ۱۶۶، ص۱د ،۱۹۸۸)فردوسی، 

 

 کارکردهای اساطیری سیمرغ در شاهنامه .  ۲- ۲

و   اهورایی  یکی  دارای دو چهره متضاد،  در شاهنامه سیمرغ 

. همچنین شاهنامه تنها متنی است که دیگری اهریمنی است

کند و همچنین تنها متنی است  به وجود دو سیمرغ اشاره می

فرد بودن ها دارای فرزند هستند. منحصربهکه در آن سیمرغ 

این پرنده، که در فرهنگ ایرانی به آن اشاره شده، در این اثر  

شود و از این منظر، شاهکار حکیم توس بسیار قابل  نقض می

است)حیدرنیای شعبانلو،تأمل  و  ص۱۳۹۶  راد  در    (.۱۲۶، 

در   ۱جدول اهورایی  و  اهریمنی  سیمرغ  دو  این  کارکردهای 

 تشریح شده است: شاهنامه 

 
فردوسی   . کارکردهای اساطیری سیمرغ در شاهنامه۱جدول

 (.۱۲۶، ص۱۳۹۶ راد و شعبانلو،)حیدرنیای

 اهریمنی اهورایی کارکردها 

 توضیحات

اهورایی  سیمرغ 

دارای سه کارکرد  

اساطیری است:  

الف( به عنوان  

ایزدی در قالب  

انسانی که درمانگر 

است، ب( به عنوان  

ایزد سروش و ج(  

به عنوان توتم  

خانواده زال و  

حامی این خانواده  

 در حفظ فرّ.

 

  این یمرغ خواهان مرگ است؛ س این

همان نقشی است که همتای 

کند و این  اش نیز ایفا میاهورایی 

ویژگی، وجه مشترک این دو پرنده به  

آید. به عبارت دیگر، سیمرغ  شمار می 

همواره موجودی مقدس بوده است،  

اما در زمان اسفندیار، به دلیل تضاد  

حکومت از نظر دینی و قدرت با 

خانواده رستم، این پرنده که حامی  

خاندان زال )نقش توتم در تصویر 

در نظر   د وشواهورایی( محسوب می

 گردد.حاکمیت به جادوگر تبدیل می

 

در راستای شناخت شناسی الیاده  اسطوره. نظریه  ۳- ۲

 شاهنامه نقش سیمرغ در    بهتر

اسطوره به معنای روایتی نمادین در مذهب است که از طریق 

ها و اشیاء نمادین مانند  اعمال و مراسم نمادین، همچنین مکان

تندیس و  است.  معبدها  شناسایی  قابل  اسطوره ها  واقع،  در 

کشد و از این تاریخ اولیه و معنوی یک جامعه را به تصویر می

می و  نظر  زبان  کرد.  مقایسه  جامعه  آن  زبان  با  را  آن  توان 

اسطوره هر دو کارکردهای مشترکی دارند و متون ادبی حقایق  

،  کنند )آموزگارهای دور را برای ما روایت میمربوط به گذشته 

(. بنابراین، اسطوره تنها به آن بخش از واقعیت  ۱۸۶، ص۱۳۹

است.  رسیده  خود  کمال  به  و  داده  رخ  واقعاً  که  دارد  اشاره 

های کامل و  ها به عنوان داستان شایان ذکر است که اسطوره

های کهن را شامل  ها و روایتای از حکایتابتدایی، مجموعه

دورانمی از  که  شگفتیشوند  از  پر  قدیم  بسیار  و  های  ها 

معجزات بوده و با واقعیت در هم آمیخته و به دست ما رسیده 

ها، حیوانات، گیاهان  ها با انسانها، پدیدهاست. در این داستان

می برقرار  ارتباط  موجودات  دیگر  و  )قلید  کننو  زیبد  پور 

ص۱۳۹۸،  همکاران ضمناً  ۱۹۶،  اسطوره شخصیت (.  های 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

های  موجوداتی فراطبیعی هستند که در ابتدا با آنچه در زمان 

، شوند)طوسی و همکارانماورای ادراک قرار دارد، شناخته می

   (.۳۰، ص۱۴۰۱

( الیاده  دین۱۹۸۶-۱۹۰۷میرچا  فیلسوف،  پژوه،  ( 

نویس رومانیایی، اسطوره  شناس و داستانشناس، شرق اسطوره 

به است.  را  کرده  تعریف  انسان  رفتار  برای  الگویی  عنوان 

تنها بنیان  اعتقاد او، در جوامع ابتدایی و باستانی، اسطوره نهبه

داد، بلکه نمایانگر  فرهنگ و زندگی اجتماعی انسان را شکل می

تاریخ   زیرا  بود،  تکرارپذیر  و  مقدس  واقعی،  مطلق،  حقیقت 

می روایت  را  اسطوره مقدسی  نیز،  معاصر  دنیای  در  کرد. 

طور کامل  عنوان نوعی رفتار انسانی و عنصری از تمدن، به به

خیالبافی رؤیاها،  در  مختلفی  اشکال  به  و  نشده  و  ناپدید  ها 

نشا را  خود  امروز  انسان  میآرزوهای  زاده دهد)حسنن 

ص۱۴۰۳  دستجردی، در  ۱۷۱،  تاریخ  او،  اعتقاد  به   .)

ها به پایان  انگیز آغاز زمان و زمان اسطوره رویدادهای شگفت

می رخ  اکنون  آنچه  هر  و  است  همان رسیده  نتیجه  دهد، 

رویدادهای اولیه در آن لحظه ازلی است. به همین دلیل، او به  

های ازلی را احیا  برد؛ دنیایی که نمونهدنیای اسطوره پناه می

  کند تا از وحشت تاریخ در آغاز آفرینش فرار کند )الیاده، می

ص۱۳۸۲ ا۱۰۵،  می  ینا  ز(.  نظریه  رو  که  نمود  اذعان  توان 

شناسی میرچا الیاده از این منظر حائز اهمیت است که  اسطوره 

بیند که نه تنها اسطوره را به عنوان یک واقعیت زنده و پویا می

ها  ذشته، بلکه در حال حاضر نیز وجود دارد. این اسطوره در گ

رسانند تا معنای زندگی را درک کنند و  ها یاری میبه انسان

این باور   الیاده بر  برقرار نمایند.  ارتباط  با دنیای اطراف خود 

آورند و  ها الگوهایی برای رفتار انسان فراهم میبود که اسطوره 

کنند تا درک بهتری از وجود و جایگاه خود در به او کمک می

 جهان پیدا کند. 

زمان  که اسطوره دارای    داردالیاده در رابطه با اسطوره بیان می

ها  مقدس، زمان مینوی و ضد دنیوی است و امروزه نیز در آیین 

می تجدید  اعیاد  آیینو  به شود.  مراسم  و  نمادهای  ها  عنوان 

تواند با تکرار کنند. هر فرد میبازنمایی عمل آفرینش عمل می

عملی مثالی، آرمانی و اساطیری، از زمان تاریخی دنیوی خارج  

وارد شود   مقدس  زمان  به  و  (.  ۳۲۵، ص۱۳۷۹،  )الیادهشده 

ورود به این زمان به معنای ورود به ازل است، جایی که منشأ  

و آغاز هر آفرینش و پیدایش قرار دارد. این یک نوع نوزایی و  

ای برای آفرینش  نظمی است که مقدمهبازگشت از نظم به بی

آید. بنابراین، اسطوره و زمان ازلی هنوز در دوباره به شمار می

زندگی انسان مدرن جاری است. الیاده بر این باور است که در  

زندگی   و  تاریخ  از  بخش  آن  تنها  سنتی،  دینی  انسان  نظر 

و  ازلی  به حقایق  بازگشت  و  الگوها  تکرار  است که  ارزشمند 

،  ۱۴۰۳  زاده دستجردی،شود)حسن ابدی آفرینش را شامل می

و  (.  ۱۷۷ص قدسی  سرگذشت  عنوان  به  اسطوره  بنابراین، 

داین رخ  که  میویی  ادامه  خود  بقای  به  و  شامل  اده  دهد، 

های فراطبیعی موجودات فراطبیعی است که خلاقیت یا ویژگی

نمایش میشخصیت  به  را  نمادهای  ها  ترتیب،  این  به  گذارد. 

اساطیری در زندگی اندیشه، ذهن و احساسات انسان جایگاه  

ها، تمدنی بارور یا تغییر یافته تصور ای دارند و با حضور آن ویژه

شایان ذکر    (.۱۹۶، ص۱۳۹۸،  پور زیبد و همکارانشود)قلیمی

که اسطوره باروری را کلید    دیگراناست که الیاده، بر خلاف  

نظام اسطورهتمامی  به  ندان ای میهای  را  آفرینش  اسطوره  د، 

کند. او به اندیشه  ها معرفی میعنوان منبع اصلی همه اسطوره

ند و الگوی آفرینش را در  کنظمی ازلی اشاره میمواجهه با بی

بیند. به نظر او، اندیشه از سر گرفتن زندگی  پوچی تکرار می

شود. الیاده کل اسطوره و آیین  از لحظه آغاز آفرینش زنده می

طور که در آغاز داند، همانرا تلاشی برای آغاز دوباره جهان می

بود، پیش از آنکه در دام جهان مادی و تجربیات تحت سلطه 

قوانین زمان و تاریخ گرفتار شود؛ به عبارتی، او به بازگشت به  

اسطورهریشه  زمان  و  میها  اشاره  گمشده  بهشت    کند ای 

توان با استناد  می  لذا(.  ۱۷۷، ص ۱۴۰۳  زاده دستجردی،)حسن 

میر گفته  اسطوره چبه  الیاده،  مردما  و  معاصر،  شناس  شناس 

این شکل   به  را  . اسطوره ۱بندی کرد:  جمع ساختار اسطوره 

.  ۲دهد.  طبیعی را شکل میهای موجودات فوق تاریخ فعالیت

طور کامل درست، واقعی و مقدس  این تاریخ و سرگذشت به

. اسطوره همواره به آفرینش و فرآیند تکوین مربوط  ۳است.  

کند که چگونه چیزی به عرصه وجود پا شود و روایت میمی

. شناخت اسطوره به معنای درک اصل اشیاء  ۴گذاشته است.  

آن پیدایش  چگونگی  از  آگاهی  شناخت،  و  نوع  این  هاست؛ 

طور معرفتی بیرونی و انتزاعی نیست، بلکه دانشی است که به

. اساطیر،  ۵شود.  آیینی همیشه زنده است و با آن زندگی می



 

 
 

203 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

های معنادار  ها و فعالیتوار تمامی آییننمایانگر الگوهای نمونه

آن الیاده،  و  هستند  راهنمایی  انسان  کارها  تمامی  در  را  ها 

 (.۲۷-۱۵، ص۱۳۶۲، کند)الیادهمی

 

 و مبانی تحلیل   چارچوب مفهومی. ۳
شناسی  در چارچوب مفهومی این پژوهش و با تاکید بر اسطوره 

شناسی  توان اذعان نمود که میرچا الیاده در اسطوره الیاده می

های مادی تأکید  خود بر تجلی امر قدسی )هیروفانی( در پدیده

اسطورهمی او،  دیدگاه  از  روایتکند.  صرفاً  تخیلی  ها  های 

نیستند، بلکه الگوهای بنیادینی هستند که واقعیت را از طریق  

می معنادهی  آغازین«  »زمان  چارچوب بازآفرینی  این  کنند. 

تحلیل سیمرغ   زیرا سیمرغ در  شاهنامه  برای  است،  مناسب 

آثار   از قداست عمل میعنوان نماد چندلایهبه این  و    کندای 

کیهانی می  هیروفانی  نمایش  به  آن  را  در  که  ترکیب  گذارد 

دم   و  عقاب  بال  سگ،  بدن  خفاش،  )سر  سیمرغ  ظاهری 

های زیرین، میانی و  طاووس( در تصاویر، نماد وحدت جهان

بالایی است. این ترکیب، بر اساس نظریه الیاده، نمایانگر اتحاد  

  کشد. اضداد بوده و قداست را به صورت بصری به تصویر می

های سیمرغ را به عنوان متون مقدس این چارچوب، نگارهلذا  

کند که تاریخ فرهنگی ایران را در »زمانی تصویری تفسیر می

   ماید.ناساطیری« بازسازی 

الیاده، اسطوره  ها تجلی »امر قدسی«  بر اساس نظریه میرچا 

سیمرغ در  به همین روی  روند.  در جهان مادی به شمار می

 شود:  ویژگی کلیدی شناخته می چهار شاهنامه با

 

جهان:    .۱ در  محور  جهان   محور  الیاده،  میرچا  عقیده  به 

ای مرکزی و مقدس است که آسمان و  شناسی، نقطهاسطوره 

می متصل  یکدیگر  به  را  مقدسزمین  عنوان  به  و  ترین کند 

شود. این محور، کانونی است  شناخته میمکان در هر فرهنگ  

گیرند و  که تمامی اشکال و موجودات جهان از آن نشأت می

 (.۱۰۳، ص۱۳۸۲ )الیاده،گردندبه آن بازمی

 

الیاده بر این باور    :. سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر قدسی ۲

است که امر قدسی در یک سلسله مراتب قرار دارد. این سلسله  

تواند بر اساس اهمیت و شدت تجلیات قدسی در  مراتب می

ها شکل بگیرد. به عقیده میرچا الیاده، ظهور امر قدسی اسطوره 

در اسطوره دارای سلسله مراتبی است و از امر عرفی متمایز  

شود. او بر این باور است که امر قدسی به عنوان یک واقعیت  می

مستقل و غیرقابل کاهش به عناصر دیگر، در اسطوره نمایان  

عرفی  می و  به دو بخش قدسی  این طریق، جهان  از  و  شود 

 (.۹۸، ص۱۳۶۲ )الیاده،  گردد تقسیم می

 

نشینی با نیروی قدسی در  هم:  نشینی با نیروی قدسیهم.  ۳

و  اسطوره  نمادین  عمیقاً  فرآیند  یک  الیاده،  میرچا  شناسی 

)هیروفانی قدسی  امر  تجلیات  طریق  از  که  است  ها(،  آیینی 

اسطوره  بازتولید  دیندار،  انسان  آیین نقش  و  های  ای 

می وقوع  به  مقدس  ساختارهای  و  این  تکرارشونده،  پیوندد. 

ای زنده و  نشینی تنها یک باور انتزاعی نیست، بلکه تجربه هم

جهان تحول  که  است  شکل آفرین  را  سنتی  انسان  بینی 

 (. ۱۱۲، ص۱۳۸۲ )الیاده،دهدمی

 

به نظر میرچا الیاده، زمان قدسی با  :  . زمان و مکان قدسی۴

هایی چون تکرار، زمان عادی و تاریخی تفاوت دارد و ویژگی

که   است  فضایی  نیز  قدسی  مکان  داراست.  را  دوام  و  تناوب 

سازد و ارتباط نزدیکی با زمان  تجلی امر قدسی را نمایان می

قدسی دارد. الیاده بر این باور است که زمان عادی، خطی و  

و   مقدس  زمانی  قدسی،  زمان  که  حالی  در  است،  یکنواخت 

ها و مراسم  تواند از طریق تکرار آیین پرمعناست که انسان می

به آن دست یابد. مکان قدسی جایی است که در آن امر قدسی  

دهد که با آن ارتباط  کند و به انسان این امکان را میظهور می

عمولاً با زمان قدسی پیوند دارند و  ها مبرقرار کند. این مکان

های خاصی که به زمان قدسی مرتبط هستند، اهمیت در زمان

 (. ۱۵۸، ص۱۳۸۲ )الیاده،کنندای پیدا میویژه

چارچوبی برای   که  ها نماد »ظهور قدسیت« هستنداین ویژگی

است.   آورده  فراهم  انتخابی  برگ  پنج  نمادین  در  تحلیل 

 مدل مفهومی پژوهش ارائه شده است:  ۱نمودار

 

 

 

 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

 و جامعه بررسی   روش تحقیق. ۴
این  به  با توجه  پژوهش حاضر کیفی است.  که،  روش تحقیق 

که پاسخ  محقق به دنبال توسعه دانش کاربردی بوده به طوری

خواهد   کاربرد  عمل  در  تحقیق  نتایج  و  شده  طرح  سئوالات 

نظر   این  از  و  میای  توسعه داشت،  استدلال  لحاظ  از  باشد. 

است.  انجام شده  نتیجه گیری؛ پژوهش حاضر به شیوه تحلیلی  

دیدگاه و  مفاهیم  بخش  پیشین در  مطالعات  و  نظری  های 

تحلیلی استفاده شده  -صورت گرفته از روش تحقیق توصیفی

است. در این روش ابتدا مقالات و کتب معتبر خارجی و داخلی  

تکنیک  بکارگیری  با  سپس  و  شدند  واقع  سنجش  مورد 

ها استخراج و برداری، محتویات مناسب و کارآمد از آنفیش

بخش محتوائی  جامعه  ساختار  گردید.  تدوین  تئوری  های 

تعداد را  پژوهش  این  مصور  از  نگاره    ۵  آماری    ممتازنسخ 

 دهند: که دارای نقش سیمرغ تشکیل میشاهنامه  

آل کوچک،  شاهنامه  (  ۱نمونه   شیراز  قرنمکتب   ۸اینجو، 

(URL 1 ۱( )تصویر  ،) 

( URL 2)  ۸مکتب شیراز آل جلایر، قرن( شاهنامه  ۲نمونه  

 (،۲)تصویر 

 

 

 

 

 

  ۹  قرن  ،تیموری  مکتب هرات  محمدجوکی،( شاهنامه  ۳نمونه  

(URL 3 ) (، ۳)تصویر 

شاهنامه  ۴نمونه   سلطان،(  شیراز  ابراهیم   تیموری،   مکتب 

 (، ۴( )تصویر URL 4) ۹قرن

  ۱۰قرن صفوی، تبریزمکتب شاه تهماسب،  ( شاهنامه۵نمونه 

(URL 5 ۵( )تصویر ،) 

 

 
 (.ULR 1) ۸شاهنامه مکتب شیراز آل اینجو، قرن. ۱تصویر

 

 )نگارنده(   مفهومی پژوهش. مدل  ۱نمودار

 

 

هاسطوره‌شناسی‌الیاد

زمان‌و‌مکان‌قدسی

یهم‌نشینی‌با‌نیروی‌قدس محور‌جهان

هور‌سلسله‌مراتب‌قدسیت‌و‌ظ
امر‌قدسی



 

 
 

205 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

              
            (URL 2) ۸شاهنامه مکتب شیراز، آل جلایر، قرن .۲تصویر

 

 
 ( URL 3)  ۹قرن مکتب هرات، شاهنامه محمدجوکی، . ۳تصویر

 

                      
    ( URL 4) ۹قرن ،مکتب شیراز شاهنامه ابراهیم سلطان،  .۴تصویر

 
 ( URL 5)  ۱۰قرن شاهنامه شاه تهماسب، مکتب تبریز صفوی،  .۵تصویر



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

 

شاهنامه که دارای   مصور نسخه  هایبرگ از برگه   ۵انتخاب این  

به این    ،هستندبه دو صورت اهریمنی و اهورایی قش سیمرغ  ن

 های مصورنسخه ترین  معروفاز  برگ    ۵دلیل است که اولاً این  

ها با توجه نقش سیمرغ در این برگه   و دوماً    شاهنامه هستند

دارای   پژوهش  مفهومی  چارچوب  کلیدی:  به  ویژگی  چهار 

قدسی،   امر  ظهور  و  قدسیت  مراتب  سلسله  جهان،  محور 

بر این   همنشینی با نیروی قدسی و زمان و مکان قدسی است.

نمونه اساس   جامعه  روش  هدفمند سربرگیری  صورت  به  ی 

ها نیز به صورت انجام شده است. روش تجزیه و تحلیل داده

در گام اول به مبانی نظری و    در بخش تحلیلی، تحلیلی است.  

و   شاهنامه  در  سیمرغ  نقش  با  ارتباط  در  موضوعی  ادبیات 

اسطوره الیاده با تمرکز بر نقش سیمرغ در شاهنامه پرداخته 

محوریت  با  پژوهش  مفهومی  چارچوب  سپس  و  شده 

 شناسی الیاده تبیین شده است.اسطوره 

 

 های منتخب . تحلیل نمونه ۵
 ۱نمونه تحلیل  .  ۱- ۵

شاهنامه  بازنمایی نمادین نقش سیمرغ در  شیوه  در رابطه با  

از نخستین آثار مصور مکتب شیراز آل  اینجو، به عنوان یکی 

شناسی میرچا با استناد به نظریه اسطوره  مکتوب از شاهنامه،

 توان اذعان نمود که: الیاده می

 جهان محور. ۱

آل  شاهنامهدر   بال  نقش اینجو،  مکتب شیراز  با  های  سیمرغ 

با یک سرباز است،   نبرد  آبی که در حال  سرخ و سبز و سرِ 

قابل نمادین  میعمق  پیدا  در  توجهی  تصویر،  این  کند. 

اندیشه  اسطورهچارچوب  نقش  های  الیاده،  میرچا  شناسی 

های سیمرغ، هر یک بار  را بر عهده دارد. رنگ  "محور جهان"

ویژه نیروی معنایی  و  زندگی  زمین،  نشانه  سرخ  دارند:  ای 

آبی   برین؛  بهشت  و  قداست  رویانش،  تداعیگر  سبز  حیاتی؛ 

این ترکیب   امر متعالی و فراسوی مادیت.  از آسمان،  نمادی 

، یعنی ظهور امر قدسی، را رقم  "هیروفانی"ها تجلی یک  رنگ

سازند: از  زنند و پیوند بین قلمروهای کیهانی را آشکار میمی

های  سر آبی(، و از جهان زیرین )بالزمین )سرباز( تا آسمان )

 . ( ۶تصویر ) ی روینده )سبز(آتشین سرخ( به جهان زنده

                 

 
 . سیمرغ در شاهنامه مکتب شیراز آل اینجو۶تصویر

 

نبرد میان سیمرغ و سرباز در این نگاره صرفاً تقابل میان خیر 

بیان بلکه  نیست؛  شر  بنیادین"گر  و  است:  زندگی    "تناقض 

امر   برابر  در  خاکی  انسان  آفرینش،  و  ویرانی  تولد،  و  مرگ 

آغازین  زمان  به  ابدی  بازگشت  یادآور  رویارویی  این  قدسی. 

شود و هر نبرد  است؛ زمانی که نظم از دل آشوب متولد می

تصویر،   این  در  لذا  است.  زایش کیهانی  آن  نمادین  بازنمایی 

همچون درختی کیهانی  -سیمرغ خود نماد محور جهان است

که مرکز هستی را شکل داده و امکان عبور از جهان مادی به  

را فراهم می بالمتافیزیک  ی سیمرغ مانند  های گشودهکند. 

و   معنوی  صعود  از  تمثیلی  است؛  آسمان  و  زمین  بین  پلی 

رهایی از قید سرباز، که نماد انسان گرفتار در چرخه جنگ و 

می وجود مرگ  دوگانگی  تضاد،  این  آشکار    باشد.  را  انسان 

کند: اسارت در تنازع زمینی مقابل اشتیاق پرواز به سوی می

دارد،   قرار  نگاره  اوج  در  که  سیمرغ  آبی  سر  قدسی.  وحدت 

تأییدی بر حضور امر متعالی حتی در دل خشونت است؛ چراکه 

فراهم   روشنایی  به  تاریکی  از  عبور  برای  مسیری  نبرد  هر 

از مفهوم    آورد.می عرفان  "این نمادپردازی همچنین ردپایی 

دهد؛ مشابه آنچه رزا جمالی در اشعارش با  را نشان می  "اشیاء

از نشانهبهره واژهگیری  نوین  تصویرسازی خلاق  شناسی  و  ها 



 

 
 

207 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

پدیده در  متعالی  امر  آشکارسازی  کار  برای  به  عینی  های 

های سیمرغ در این نگاره اجسام دیدنی را به  گیرد. رنگمی

ای تاریخی به معانی فرازمینی تبدیل کرده و نبرد را از واقعه 

اند. محور جهان دقیقاً همین  یک اسطوره همیشگی ارتقا داده

می ایفا  را  و نقش  معنوی  مرکز  به  مادی  مکان  تبدیل  کند: 

 تغییر زمان محدود به ابدیت. 

 . سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر قدسی  ۲

در   وجود  این  در    قرارگیری  ،فوق نگاره  چیدمان  با  سیمرغ 

گوشه نقش انسانی در    و تا مرکز برگه وحاشیه سمت چپ  

 که   مراتب قدسیت استدهنده سلسله نگاره نشان  سمت راست

یابد. در این دیدگاه،  )فروغ( جریان می  چپ)فراسو( به    راستاز  

به  واسطه سیمرغ  عمل  عنوان  مطلق  امر  و  انسان  میان  ای 

کند؛ او نه تنها یک پرنده، بلکه تجسمی از حکمت فرابشری می

، نمادی  راست و نبرد با نقش انسانی  است. حرکت او به سمت

در این   . رساندآسیب میاست که به انسان زمینی  اهریمنیاز 

تصویری فراتر از صرفاً یک موجود اساطیری ترسیم شده   نگاره،

بال با  آبی، سیمرغ در حال  است.  هایی سرخ و سبز و سری 

شود. این تصویر، تجسمی  از انسانی نمایان مینبرد با یک سرب

مراتبی از ظهور قدسیت است که میرچا الیاده پیوسته و سلسله 

ای که امر آن را در قالب هیروفانی پویا شرح داده است؛ تجربه

به گونه انسانی  پیچیده ظهور مقدس در جهان  ای معنادار و 

بندی قرار گرفته کند. سر آبی سیمرغ، که در بالای ترکیبمی

آبی   رنگ  است.  قدسی  امر  متعالی  قلمروی  نماینده  است، 

الوهیت فرازمینی، و آسمانی نشان دهنده ناشناختگی مطلق، 

شود؛ قدرتی که از فراز جهان سرچشمه نظم کیهانی تلقی می

های سرخ  کند. در مقابل، بالمادی، حاکمیت خود را اعمال می

نبرد هم درگیر  سرباز  و  زمین  با  نماد  تراز شدهسیمرغ  و  اند 

خون،   بیانگر  آنها  سرخیِ  هستند.  نامقدس  امر  پست  جهان 

در   که  است  انسانی  وجود  آشوب  و  زمینی  رنج  مبارزه، 

های مکرر مرگ و زندگی گرفتار آمده است. اما در این  چرخه 

های  های سبز که جایگاه واسط میان سرِ آبی و بالمیان، بال

ساز امر قدسی به شمار  سرخ دارند، تجسمی از نیروی دگرگون 

ای که نماد حیات، تقدیس طبیعت و  بخشنده آیند؛ سبزیمی

است میانجی  و  بازآفرینی  ننیروهای  همچنین  ن  میا  برد. 

بلکه    تقابل یک    قطف  زابرسو    غریمس نیست،   لحظهفیزیکی 

امر قدسی در قلب امر  ظهور مقتدرانه    یعنی   ، هیروفانی  بنیادین

های سبز بر  با بالکشد. حمله سیمرغ  مییر  تصو  به  ارنامقدس  

  ، دهد نده را نشان میکنسیتقد  نتیوخش   ،سرخ زمینی  یقلمرو

.  کندکه نظم ازلی را به آشوب زمان حال تحمیل میخشونتی  

سر آبی منبع   ؛ یابدقدسی از بالا به پایین جریان می  ت این قدر

امر  کند تا  عمل میبه عنوان واسط  و سبز  اقتدار ملکوتی است،  

را   آن  و  را شکسته  نبازگرداند   هانییک  نظم   بهپرفان  ابودی  . 

و   خطی  تاریخ  در  محصور  انسان  نماینده  سرباز،  ظاهری 

مطلق  حقیقبا    وا  مستقیم  برخورد  ، پرفانیک  شدهرنج ا رت 

مراتبی    از این رو این نگاره نه تنها سلسله  .دسازینعکس م م

می ترسیم  را  قدسیت  از  )آبی/ فضایی  سبز/  کند   متافیزیک، 

بلکه فرآیندی پویا را نیز القا   ، پرفانی( گر، سرخ/واسط تقدیس

یابد تا جهان نامقدس  ای که امر مقدس نزول میکند؛ لحظهمی

سازد دگرگون  به  —را  بدل  را  مرگ  نظم،  به  بدل  را  آشوب 

زایش نوین، و امر زمینی را در پرتو امر متعالی بازتعریف نماید.  

این تصویر پاسخی نمادین به دیدگاه فلسفی میرچا الیاده ارائه 

های منزوی،  دهد که براساس آن قدسیت نه تنها در مکانمی

ظهور  توان  نیز  انسانی  هستی  شدید  تقابلات  قلب  در  بلکه 

تحمیل با  و  دارد  را  خود  خود، سلسله   قدرتمند  ازلی  مراتب 

 . سازد معنای جهان را دگرگون می

 نشینی با نیروی قدسی هم( ۳

سرباز یک  با  نبرد  در  سیمرغ  درگیری  ،  تصویر  یک  صرفاً 

آزمون  از  نمادین  نمایشی  بلکه  نیست،  مراحل  فیزیکی  و  ها 

هایی اغلب برای  آغازین است. از منظر الیاده، چنین کشمکش

هستند.   ضروری  والاتر  دانش  به  دستیابی  و  معنوی  رشد 

هم   تفسیر،  این  در  اهریمنی  سیمرغ  و  مبارز  هم    نیروی  و 

نشینی نیروی قدسی  ازاین رو هم  گری قدرتمند است.آزمون 

واسطه امر مطلق در هیئتِ با سیمرغ در این نگاره، تجربه بی

گر است. سرباز در مبارزه با سیمرغ، در حالتِ  خشونتِ تقدیس

قرار  مقدس  خودِ  تولدِ  و  پیشین  خودِ  مرگِ  بینِ  برزخیِ 

های شمنیسم اشاره که الیاده در تحلیلِ آیینگیرد؛ چنانمی

آیینی، می »رنجِ  است«  کند:  روحانی  تولدِ  ضروریِ   شرطِ 

 (. ۶۷، ص۱۳۸۲ )الیاده،

 
 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

 زمان و مکان قدسی . ۴ 

، نقش انسانی، با ورود به حریم سیمرغ، ناخواسته ۶در تصویر

شود و مرزهای  در مرکزِ دایره  قدسی به آیینِ گذار بدل می

می درهم  را  او  )نامقدس(  پرفانیک  نبرد،  وجودِ  این  شکند. 

زمان   استبازآفرینی  قلبِ لحظه ؛  ازلی  در  انسان  که  ای 

شود و  نشین میومرجِ تاریخی، با نظمِ کیهانیِ قدسی همهرج

ای برای تولیدِ حیاتِ نو از دلِ ویرانی خشونتِ ظاهری، وسیله 

 . کندحوزه زمان قدسی منتقل می ؛ گرددمی

 

 ۲نمونه  تحلیل  .  ۲- ۵

،  جلایرمکتب شیراز آل  کوچک متعلق به  شاهنامه  در برگی از  

حضور شود.  عنوان نماد عینی امر قدسی ظاهر میسیمرغ به 

سیمرغ در هنر مکتب شیراز آل جلایر، که مقارن با عصری  

تلفیق   بیانگر  بود،  ایران  فرهنگی و هنری  پرتکاپو در تجدید 

ای است. این بازنمایی نه تنها تصویری هنر با مضامین اسطوره

داستان میاز  دست  به  شاهنامه  تفسیری های  بلکه  دهد، 

  رود شناسانه به شمار میهنرمندانه و عمیق از مفاهیم اسطوره 

   .(۷)تصویر 

 

                 
 آل جلایر عصر شاهنامه مکتب شیراز، سیمرغ در  .۷ تصویر

 

در رابطه با بازنمایی نمادین نقش سیمرغ در این اثر با استناد 

 که:  داشت  اذعان باید شناسی میرچا الیاده به نظریه اسطوره 

 . محور جهان۱

اسطوره  سیمرغ محورجهان  نقش  در  الیاده  میرچا  شناختی 

ای بصری  جلایر قرن هشتم، جلوهشاهنامه، در مکتب شیراز آل 

دهد.  شناسی و جایگاه انسان در آن ارائه میکیهانو نمادین از  

ای،  های آبی، نارنجی، بنفش و قهوههایی به رنگسیمرغ با بال

نمادی از تنوع و گستردگی جهان هستی است. هر رنگ حامل 

معنایی ویژه است؛ آبی نمایانگر آسمان و قلمروهای معنوی، 

انرژی، شور و زنده نماد  نشان دگرگونی،  نارنجی  دلی، بنفش 

قهوه و  ماورا،  با  ارتباط  و  و  معنویت  ثبات  زمین،  نمایانگر  ای 

عنصر مادی. همچنین مرد عریانی که به سیمرغ تکیه داده، 

نماد انسان جویای حقیقت و معناست که به نیرویی فراتر از  

می پناه  مادی  بیدنیای  تجسم  او  عریانی  و  برد.  پیرایگی 

چیزآسیب  کشف  مسیر  در  انسان  ورای پذیری  ی 

نشانهمحدودیت سیمرغ  بر  او  تکیه  است.  زمینی  از های  ای 

او فراتر  از ظرفیت فهم  وابستگی و پیوند با منبعی است که 

رفته است. شایان ذکر است که کوهی که سیمرغ بر فراز آن 

اتصال میان زمین و  جای دارد، نشانگر محور جهان و نقطه 

آسمان است. بخش کوه که با درختان و آب مزین شده، نماد  

می شمار  به  باززایی  و  حیات  در  باروری،  عناصر،  این  رود. 

هماهنگی کامل با یکدیگر، تصویری زنده و پویا از جهانی خلق  

کنند که در آن انسان، طبیعت و نیروهای الهی در تعامل  می

ای دعوتی به تأمل درباره جایگاه انسان در  اند. چنین جلوهدائم

از خلال پیوند با این نیروهای بنیادین  کیهان و جستجوی معنا  

 .است

 . سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر قدسی  ۲

اسطوره بهدر  قدسی  امر  الیاده،  نیروی شناسی  یک  عنوان 

شود که سرچشمه و محور هستی متعالی و بنیادین مطرح می

می شیراز،  مکتب  شاهنامه  در  سیمرغ  تصویر  در  توان  است. 

سیمرغ در  بیان نمود که  گونه  سلسله مراتب امر قدسی را این

نه   او  است.  مرتبه  بالاترین  در  قدسی  امر  تجلی  تصویر،  این 

ای، بلکه نمایانگر خرد کیهانی، نیروی  صرفاً یک پرنده افسانه

های رنگارنگ او بیانگر  شفابخش و راهنمای روحانی است. بال

در جهان هستی هستند. سیمرغ   امر قدسی  متعدد  تجلیات 

ای میان دنیای انسانی و  عنوان موجودی فراطبیعی، واسطه به

رغ بر فراز آن قرار کوهی که سیمهمچنین    قلمرو الهی است.

گرفته، نماد مرکز جهان و محور اتصال زمین و آسمان است.  



 

 
 

209 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

شود که  عنوان مکانی مقدس شناخته میها، کوه بهدر روایت

شود. صعود به کوه،  امر قدسی به شکلی ویژه در آن آشکار می

اسطوره باورهای  و مطابق  روحانی  سفر  از  نمادی  الیاده،  ای 

آگاهیدست به  عمیقیابی  است.های  و قرارگیری    تر  درخت 

می دیده  کوه  کنار  در  که  اساسی  آب،  ارکان  بیانگر  شوند، 

نشانه عناصر  این  هستند.  تجدید  و  رشد  فیض حیات،  از  ای 

اند. درخت نماد تکامل و  الهی و ارتباط مستقیم آن با جهان

ثبات است، در حالی که آب با نقش تطهیر و پالایش معنوی  

مرد عریانی که به سیمرغ تکیه داده،  نقش    شود.برجسته می

پوششی  سی است. بینماینده انسان در مسیر جستجوی امر قد

او گویای رهایی از تعلقات مادی و آمادگی برای پذیرش فیض  

دهنده اعتماد کامل و تسلیم  الهی است. تکیه بر سیمرغ نشان

این تصویر سلسله مراتبی از بنابراین   به نیروهای قدسی است.

کند،  امر قدسی را در قالب یک نظام تعاملی و منسجم ارائه می

در   همگی  انسان  و  آب،  و  درخت  کوه،  سیمرغ،  که  جایی 

هماهنگی با یکدیگر قرار دارند. این ترکیب هنری دعوتی است  

به تأمل بر تجربه امر قدسی در زندگی روزمره و جستجوی 

 . ارتباط معنوی با نیروی الهی که همه چیز را فراگرفته است

 نشینی با نیروی قدسی ( هم۳

مکتب شیراز قرن هشتم، به    شاهنامهتصویر سیمرغ در نسخه  

نیروی  از  عمیق  ترکیبی  جلایری،  فرهنگی  حوزه  در  ویژه 

گیرد. این مینیاتور شناسی الیاده را در بر میقدسی و اسطوره

ای به ابعاد  رود و به عنوان دروازه از هنر بصری صرف فراتر می

کند.  شناختی و معنوی محوری عرفان ایرانی عمل میکیهان

بیبال آسمان  و  آسمانی  خرد  دهنده  نشان  آبی  کران  های 

کنند.  هستند و قلمرو الهی فراتر از دسترس انسان را تداعی می

دگرگونی   دهنده  نشان  )بنفش(  ارغوانی  و  )نارنجی(  نارنجی 

بنفش به عنوان آستانه بین فانی و الهی،    -کیمیاگری هستند 

تولد   آتش  عنوان  به  نارنجی  قهوهو  سر  معنوی.  ای دوباره 

اندازد و نماد نقش  ای( سیمرغ را در خرد زمینی لنگر می)قهوه

آن به عنوان پلی بین قلمروهای کیهانی و زمینی است. در این 

جایی که امر مقدس    - تصویر، مفهوم تجلی الهی میرچا الیاده 

. شکل سیمرغ، نمود یافته است  - یابد  در امر دنیوی تجلی می

گیرد و تجسم تجدید  زمان قدسی )زمان مقدس( را در بر می

های  ای و نظم کیهانی است، شبیه به ققنوس در اسطورهچرخه 

آناهیتایی دارد.  -های تجدید زرتشتیجهانی اما ریشه در سنت 

برهنه  پیکر  از  همچنین  نمادی  داده،  تکیه  به سیمرغ  ای که 

های  ای از خلوص و پاکی است که لایهبرهنگی به عنوان جلوه 

پیرایه روح انسانی را  اجتماعی را کنار زده تا جوهر خام و بی

دهنده اندیشه الیاده در خصوص آشکار سازد. این مفهوم بازتاب

حالت   است.  دوباره  تولد  تجربه  برای  اولیه  رحم  به  بازگشت 

نشانه پیکر،  آرامش  و  امر  اعتماد  برابر  در  تسلیم شدن  از  ای 

وده و نقش سیمرغ را به عنوان محافظ معنوی و عامل  مقدس ب

بخشد. به طور کلی در این تصویر، پیوند انسان  تحول ارتقا می

محدودیت از  بشریت  رهایی  از  نمادی  سیمرغ  با  های  برهنه 

 زمانی از طریق همزیستی مقدس است. 

 . زمان و مکان قدسی ۴

اثر،   این  نیست،   نقش سیمرغدر  بیولوژیک  رویداد  تنها یک 

 سیمرغ   نشستنآید.  بلکه تجلی زمان مقدس الیاده به شمار می

های وسیع و پرهای  بال"با    گاه مرد بر روی کوه و به عنوان تکیه 

، تجسمی از شکستن "کندرا پر از نور می  بستر"که    "رنگارنگ

 نشستن مرزهای امر مطلق و ورود به دنیای مادی است. این  

نشستن بر زمین و به عنوان ای دارد: سیمرغ با  ای اسطوره جنبه 

دهد،  او را شفا می  و روح   ، نه تنها جسمگاه مرد عریانتکیه 

همچنین کند.  را به مکانی مقدس تبدیل می  ا و مکانبلکه فض

کوهی که سیمرغ بر آن قرار دارد، به عنوان یک مکان مقدس،  

نشینی با نیروی کند که در آن، امکان همیفضایی را فراهم م

شود. کوه، به عنوان محور ارتباط بین زمین قدسی بیشتر می

تواند به سطوح بالاتری از  و آسمان، جایی است که انسان می

آگاهی و معنویت دست یابد. حضور در این مکان مقدس، فرد  

های دنیوی دور کرده و او را برای دریافت فیض  را از آلودگی

 کند. الهی آماده می

 

 ۳نمونه تحلیل  .  ۳- ۵

شاهنامه محمد  در رابطه با بازنمایی نمادین نقش سیمرغ در  

با استناد به نظریه    ،(۸)تصویر    جوکی در مکتب هرات تیموری

 که:  توان اذعان کردچنین میشناسی میرچا الیاده اسطوره 

 جهان محور. ۱

ای است که زمین  شناسی الیاده، محور جهان، نقطهدر اسطوره

متصل   هم  به  را  آسمان  کیهان  میو  مرکز  عنوان  به  و  کند 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

شود، براین اساس در این تصویر، کوه فراتر از یک شناخته می

ویژگی جغرافیایی، به عنوان نماد مقدس و محور جهان تلقی  

شود. صعود سیمرغ به قله، نمایانگر حرکت به سوی مراتب  می

های  والای آگاهی و رسیدن به امر قدسی است. سیمرغ با بال

آید.  رنگین خود، پلی میان جهان مادی و معنوی به شمار می

واسطه  عنوان  به  او  الهی،  حضور  نیروهای  و  انسان  میان  ای 

ای از توان ارتباط او با قلمروهای فراتر از دنیای زمینی  نشانه

از  عبور  قدرت  نماد  کوه،  بلندای  بر  پروازش  است. 

هممحدودیت و  دنیوی  جنبههای  با  و  پیوندی  متعالی  های 

ر این تصویر نیز اهمیت های بال سیمرغ دماورایی است. رنگ

ای دارند. سبز، سمبل حیات، رشد و امید است؛ کرم پاکی  ویژه

ای یادآور زمین، ثبات و واقعیت  کند؛ قهوهو صفا را تداعی می

شود.  است؛ و نارنجی نماد شور، انرژی و اشتیاق محسوب می

ها به طور نمادین نمایانگر هماهنگی جهان و  این ترکیب رنگ

ماورایی نیروهای  و  طبیعت  انسان،  میان  پویا  اند.  تعامل 

شود، تمثیلی  همچنین مرد عریانی که مقابل سیمرغ دیده می

انسانی از  از  ست که در جستجوی حقیقت و معنای زندگی، 

ای از آمادگی  تعلقات مادی رهایی یافته است. عریانی او نشانه

های زمینی  برای پذیرش حقیقت ناب و کنار گذاشتن وابستگی

ت. عدم ترسیم سر سیمرغ نیز احتمالا بر این کیفیات تأکید  اس

دارد که امر قدسی ورای فهم کامل انسان قرار دارد. دو مردی  

های ممکن برای  که بر قله کوه در حال دعا هستند، نشانگر راه

اند. دعا، به عنوان کنشی معنوی، فرد تعامل انسان با امر قدسی

می قادر  بهرهرا  الهی  فیض  جریان  از  تا  به سازد  و  مند شده 

افراد   این  ایستادن  و  نشستن  حالت  یابد.  دست  روح  تعالی 

مراتب  یا  آگاهی  بازتاب دهنده درجات مختلف  است  ممکن 

معنویت باشد. لذا این تصویر همچون دعوتی به تفکر جایگاه  

عمل   قدسی  امر  سوی  به  پویش  معنای  و  هستی  در  فرد 

عمل دعا، همه یادآور آنند  کند. کوه، سیمرغ، مرد عریان و  می

با   است؛ مسیری که  نهفته  نیز  ما  که محور جهان در درون 

ای متعالی  توان به آن دست یافت و در تجربهارتقای آگاهی می

 با جهان هستی در اتصال بود. 

 

                 

 
 هرات مکتب  شاهنامه محمدجوکی،سیمرغ در . ۸ر تصوی

 

 . سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر قدسی  ۲

ای از معنای قدسیت  های پیچیدهاثری است که لایهاین تصویر  

شناسی میرچا الیاده به  و ظهور امر قدسی را در قالب اسطوره 

های رنگارنگ سبز،  در این اثر، سیمرغ با بال  کشد. تصویر می

قهوه است، در  کرم،  فرود  فراز کوه در حال  بر  نارنجی،  و  ای 

حالی که مردی عریان روبروی او قرار دارد و دو مرد دیگر بر  

ای  اند. این ترکیب، نه تنها داستانی اسطورهکوه، غرق در نیایش

قالب نمادها و جغرافیای مقدس،  را روایت می بلکه در  کند، 

عرضه میجلوه را  قدسی  امر  ظهور  یا  هیروفانی  از    نماید. ای 

ی امر قدسی و پلی بین زمان خطی و زمان  سیمرغ نماینده

در نقش  های به کار رفته  آید. رنگبه شمار میای قدسی  چرخه 

(،  نمایانگر حیات ابدی و بهشت گمشده)سبز  سیمرغ همچون  

تمثیل زمین و  )ای قهوهو    (آتش تحول و نوزایی)نمادنارنجی 

( نمادی از تجلی امر قدسی در این نگاره است. ارتباط با ماده 

بخش، نقشی  الگوی نجاتسیمرغ، به عنوان کهنضمن آنکه  

ایفا   قدسی  زمان  به  تاریخی  زمان  از  انسان  گذار  در  اساسی 

آیینمی یادآور  این گذار،  های تشرف است که طی آن  کند. 

ی مرگ نمادین و تولدی دوباره، به معرفت دست  فرد با تجربه

ها فرصتی برای ورود به دنیای  یابد. از نگاه الیاده، این آیینمی

قدسی بوده و پل ارتباطی مهم میان انسان و نیروهای متعالی  



 

 
 

211 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

می ایفا    شوند.محسوب  مهمی  نقش  کوه  صحنه،  مرکز  در 

مثابهمی به  صرفاً  نه  پسکند؛  محور ی  عنوان  به  بلکه  زمینه 

امر   تجلی  و  عالم  کانون  نماد  آسمان،  و  زمین  میان  ارتباط 

تقویت  را  مفهوم  این  کوه،  فراز  بر  نیایشگر  مرد  دو  قدسی. 

آرام نشسته )نمایانگر پذیرش منفعلانهمی امر  کنند؛ یکی  ی 

)نشان دعا  حال  در  ایستاده  دیگری  و  ی  دهندهقدسی( 

وجوی فعالانه برای وحدت با امر متعالی(. تقابل وضعیت  جست 

کوه، مرز میان قلمرو قدسی و  این دو نفر با جهان مادی پایین

را آشکار می عریان روبروی سیمرغ، تجسم   سازد.عادی  مرد 

او وضعیت  یا  انسان  ابتدایی  و  خالص  است؛ همان  حالت  لیه 

های جهان انسانی وجود داشته وضعیتی که پیش از پیچیدگی

بی نماد  برهنگی  الیاده،  دیدگاه  از  و  است.  وجودی  پیرایگی 

نوعی  پیش به  مرد،  این  است.  قدسی  امر  با  ارتباط  به  شرط 

است که   این  نیروی  دنبال  با سیمرغ،  اتحاد  از طریق  بتواند 

متعالی خود را کشف کرده و به حکمت جاودانه دست یابد.  

نمایه یادآور مفهوم  ی بیاین  انسان در حال تشرف،  از  مانند 

الیاده است؛ جایی که انسان پس از عبور    "بازگشت جاودانه"

چالش و  آشوب  پیدا  از  دست  قدسی  نظمی  به  مسیر،  های 

 کند. می

ی نگاره شامل سیمرغ در آسمان ساختار سه لایهبه طور کلی  

کننده انسان در حال )نماد امر متعالی(، مرد عریان )مشخص

گذار(، و نیایشگران بر کوه )جامعه منتظر تجلی امر قدسی(  

ها  ها، شکلدهد. رنگای کامل از نظام کیهانی را ارائه میجلوه

اند که بنا  و فضای جغرافیایی اثر، نظامی هماهنگ ایجاد کرده

بر دیدگاه الیاده، تنها در چنین بسترهای مقدس است که امر 

این نگاره تنها روایتگر    کند. قدسی راه خود را برای ظهور باز می

سازد.  ی دیداری دینی را مهیا میداستان نیست؛ بلکه تجربه

قدسی   زمانی  به  قدم  آن،  نمادین  رموز  از  عبور  با  بیننده 

ه سیمرغ چون محور جهان بر بلندای کوه ایستاده گذارد کمی

 . است تا پیام وجودی و معنوی خویش را آشکار سازد

 نشینی با نیروی قدسی ( هم۳

نشینی با نیروی قدسی بر اساس مبانی  ، مفهوم هم۸  در تصویر

به  اسطوره  بسیاری  نمادین  عناصر  واسطه  به  الیاده  شناسی 

تصویر کشیده شده است که در کنار یکدیگر تحولی معنوی را 

بالنمایان می با  فراز سازند. صعود سیمرغ  بر  رنگارنگ  هایی 

امر   به  آگاهی و تقرب  ارتقاء به سطوح والاتر  از  کوه، نمادی 

شود.  مرد عریان، ایستاده در مقابل سیمرغ، الهی محسوب می

نماد انسانی است که از تعلقات دنیوی رها شده و با قلبی پاک  

دارد. پنهان بودن سر سیمرغ در جستجوی حقیقت قدم برمی

دهنده آن است که نیروی قدسی فراتر از در این نمایه نشان

شته و امکان توصیف کامل آن خارج  درک محدود انسان قرار دا

از توان بشر است. حضور دو مرد بر روی کوه که یکی نشسته 

و دیگری ایستاده در حالت دعا هستند، بازتابی از مسیرهای 

الهی  نیروی  با  ارتباط  برقراری  برای  افراد  که  است  متفاوتی 

تصویر می به  معنوی  عملی  منزله  به  دعا  کنند.  طی  توانند 

کشیده شده که پل ارتباطی انسان با نیروی قدسی بوده و او  

 رساند. را در مسیر تعالی یاری می

 . زمان و مکان قدسی ۴

تصویر این  میان    ، در  واسط  و  مقدس  مکانی  عنوان  به  کوه، 

زمین و آسمان، جایگاهی است که امکان این ارتباط متعالی  

فراهم می از را  است  نمادی  کوه  قله  به  سیمرغ  آورد. صعود 

تجربه و  مقدس  فضایی  به  زمان  ورود  بستر  در  متفاوت  ای 

قدسی. در چنین محیطی، قواعد معمول زمان و مکان به حالت  

ای برای ارتباط با نیروهای ماورایی  آیند، و زمینهتعلیق درمی

 شود.فراهم می

و   خطی  جریان  از  خارج  لحظاتی  عنوان  به  قدسی  زمان 

شود؛ لحظاتی سرشار از معنا  یکنواخت زمان مادی توصیف می

فراز کوه   بر  آن سیمرغ  تصویری که در  تحول.  آمده  و  فرود 

عینی    است نمود  است،  ایستاده  برابرش  در  عریان  مردی  و 

همین مفهوم است. در این لحظه خاص، انسان از قید و بند  

تجربهدغدغه به  و  شده  رها  روزمره  و  های  معنوی  عمیق  ای 

حضور دو مرد که یکی نشسته و    کند. روحانی دست پیدا می

دعا   مشغول  کوه  فراز  بر  ایستاده  این  استدیگری  گویای   ،

مسیرهای   که  است  و حقیقت  زمان  به  ورود  برای  متعددی 

های  مکان قدسی وجود دارد. عمل دعا، به عنوان یکی از کنش

می قرار  انسان  اختیار  در  را  فرصتی  از  معنوی،  تا  دهد 

پیوند  محدودیت الهی  امر  با  و  رفته  فراتر  مادی  جهان  های 

 .برقرار کند

 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

 ۴نمونه   تحلیل  .۴- ۵

مکتب   ابراهیم سلطان،شاهنامه در ارزیابی نقش سیمرغ 

از منظر اسطوره شناسی الیاده    (۹تصویر )تیموری  شیراز

 : چنین است

                   
 تیموری   مکتب شیراز شاهنامه ابراهیم سلطان،سیمرغ در  .۹ تصویر

 

 . محور جهان۱

های  در این تصویر از شاهنامه ابراهیم سلطان، سیمرغ با بال

کند، بلکه  تنها نقش محوری را ایفا میای، نه  نارنجی و سرمه

ای با یک سرباز، این مفهوم را به چالش  در یک نبرد اسطوره

رنگمی تصویر،  این  در  بال سیمرغکشد.  نارنجی که  —های 

انرژی و قدرت است و سرمه نماینده آسمان و یادآور  ای که 

گر نیروهای الهی  در نگاه اول تداعی—آیدمعنویت به شمار می

و آسمانی هستند. با این حال، تصویر نبرد سیمرغ با یک سرباز  

بخشد. سیمرغ، موجودی که  معنای جدیدی به این نماد می

شود، در  عموماً به عنوان راهنما و نمادی خیرخواه شناخته می

چهره صحنه  میاین  خود  به  تیره  حرکات  ای  با  و  گیرد 

د. به طور آورهایش انگار نابودی و ویرانی را به ارمغان میبال

هایی به رنگ آتشین و سرخ  کلی، در این تصویر، سیمرغ با بال

شعله از  گویی  که  شدهنارنجی  زاده  سیمرغِ  ها  این  اند، 

خشمگین و اهریمنی درگیر نبردی مرگبار با یک سرباز است.  

این تصویر متضاد و دوگانه از سیمرغ، به روشنی بر محور نگاه  

اسطوره در  الیاده  میرچا  میعمیق  که  شناسی  جایی  گردد: 

هایی ثابت، بلکه ساختارهایی زنده و  ها نه صرفاً روایتاسطوره 

شوند که در بسترهای مختلف فرهنگی و  نمادین محسوب می

می بازآفرینی  میتاریخی  دگرگون  حتی  و  تا  گردند  شوند 

و لایه اثر،  تضادها  این  نمایان سازند. در  را  نهان هستی  های 

سرخ  مسیمرغِ  و  نیست،  بال  اساطیری  ناجی  آن  دیگر  هاجم 

هایی که  آفرین است. بالبلکه تجسم نیرویی ویرانگر و آشوب

بودند،   معنوی  اشراق  یا  الهی  حمایت  نماد  ایرانی  سنت  در 

اند. سرباز در  اکنون به ابزاری برای حمله و تخریب بدل شده

این تقابل نمادی از نظم انسانی، پهلوانی زمینی یا شاید تلاش  

ی انسان در برابر نیروهای تاریکی است؛ نیروهایی که  وقفهبی

نماینده اهریمنی  آنسیمرغ  یک ی  تنها  مواجهه  این  هاست. 

از مفهومی صحنه  ی رزم ساده نیست، بلکه تصویری نمادین 

ی  است که الیاده به آن بسیار توجه دارد: تقدس، علاوه بر جنبه 

میآرامش خود،  آفریننده  و  وجهی  بخش  و  تواند  ویرانگر 

بیهراس  هنری  با  نگارگر،  باشد.  داشته  نیز  از  برانگیز  نظیر، 

شناخته اسطوره ساختارهای  بهرهشده  تا  ای  گرفته 

های جهان پرآشوب خود را همراه با دوگانگی ذاتی  پیچیدگی

توان  نیروهایی که هم  به نمایش گذارد؛  نیروهای فراطبیعی 

این نبرد  . به طور کلی صحنه  خلق دارند و هم قدرت نابودی

تواند نمایانگر تلاش نیروهای اهریمنی برای تسلط بر محور می

جهان و برهم زدن توازن کیهانی باشد. سرباز، نماد نیروهای  

نشانه که  سیمرغ  برابر  در  مادی،  و  نیروهای زمینی  از  ای 

صف است،  معنوی  و  میماورایی  این  آرایی  سرنوشت  کند. 

جهان را بین دو قطب خیر و شر مشخص  تقابل، به نوعی تعادل  

 سازد. می

 . سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر قدسی  ۲

تصویر،  در   اسیمرغاین  در  ،  خرد  و  رستگاری  نماد کهن  ین 

بی و  تازه  شکلی  به  ایرانی،  میاساطیر  پدیدار  با  سابقه  شود: 

رنگ سورمههای گستردهبال به  در  ای  آتشین،  پرتقالیِ  و  ای 

اهریمنی جدالی   نیرویی  همچون  انسانی،  سربازی  با  شدید 

ها. این تضاد آشکار تنها یک اتفاق  برخاسته از ژرفای تاریکی

که   است  قدسی  امر  ذاتی  دیالکتیک  از  بازتابی  بلکه  نیست؛ 

دهد. از دیدگاه  هایش شرح میمیرچا الیاده آن را در اندیشه

عمل   پارادوکسیکال  و  دوگانه  پیوسته  قدسی  امر  الیاده، 

هم  می ویرانگر،  هم  و  است  آفریننده  و  سازنده  هم  کند؛ 

انگیز. در این نگاره، سیمرغ به تجسم  بخش و هم هراسنجات

بدل شده است. این نقاب در بستر   "نقاب تاریکِ تقدس"همان  

از جنگ تلاطم اعم  تیموری،  های داخلی، خشونت های دوره 



 

 
 

213 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

بحران و  برمیسیاسی  سر  فکری  آتشین های  نارنجیِ  آورد. 

شعله بال همچون  ویرانگر  ها،  جنبة  از  نمادی  سوزان،  هایی 

که   حال  عین  در  که  کیهانی  خشم  آتش  است:  قدسیت 

آورد، اما به پرتگاه  سوزاند؛ زندگی را به وجود میآفریند، میمی

کند. در این نگاره، سیمرغ از قلمروی  نیستی نیز نزدیک می

می فرود  خود  نزاع قدسیِ  عرصة  به  و  گام  آید  زمینی  های 

شود.  ها او به عنوان ابزار تهاجمی بدل مینهد و در اینجا بالمی

فروپاشی   از  حاکی  الیاده،  نظریات  با  مطابق  وارونگی،  این 

فرو  سلسله  کیهانی  نظم  که  زمانی  است.  قدسیت  مراتب 

به شکمی است  مقدس ممکن  نیروهای  و  پاشد،  لی معکوس 

ویرانگر ظاهر شوند. سربازی که در برابر سیمرغ ایستاده، در  

است که در برابر آشوب کیهانی    "نظم انسانی "این تفسیر نماد  

 کند. مقاومت می

بالرنگ سیمرغهای  سِنار  سورمه—های  و  ژرف(  )نیلی  ای 

در این نگاره به هیچ وجه انتخابی تصادفی  —)نارنجی سوزان(

ها در اساطیر تجلی بار  نیستند. از دیدگاه میرچا الیاده، رنگ

ای، بازتاب ژرفای آسمان شب،  نمادین و قدسی دارند. سورمه

  "ماوراء"قلمرو نادیدنی و رازآمیز. این رنگ سیمرغ را به حیطه  

دهد، جهانی ورای مرزهای شناخت انسانی، که یادآور  پیوند می

تجربه "هیبت"مفهوم   )نارنجی  در  سِنار  و  است  دینی  های 

تقدیس آتشِ  از  نمودی  سنت  سوزان(،  در  ویرانگر.  و  کننده 

پاک نیروی  هم  آتش  مجازاتی  زرتشتی،  هم  و  است  کننده 

ن سمبل  را  سیمرغ  رنگ  این  اجتناب هولناک.  ناپذیر  یروی 

قرار می ابتدا    دهد؛ دگردیسی  نوزایی،  ایجاد  برای  نیرویی که 

باید ویرانی بیافریند. ترکیب این دو رنگ تضاد ذاتیِ ظهور امر 

ای قدسی را از طریق رازآلودگیِ ماوراءالطبیعه در رنگ سورمه 

 سازد. و خشونت  در نارنجی آشکار می

 نشینی با نیروی قدسی ( هم۳

راهنمایی   نماد خرد و  اثر هنری، سیمرغ که معمولاً  این  در 

شود، به شکلی غیرمنتظره در هیئت موجودی  الهی تلقی می

اهریمنی ظاهر شده و در حال نبرد با سربازی است. این تضاد،  

می ایجاد  قدسی  نیروی  مفهوم  در  جالب  و  پارادوکسی  کند 

بیننده را به تفکر درباره ماهیت این نیرو و نقش آن در زندگی  

می دعوت  میانسان  سرباز  بر  سیمرغ  نبرد  تواند  نماید. 

و  استعاره مادی  قیدهای  از  رهایی  برای  انسان  مبارزه  از  ای 

تجربه سوی  به  تا  باشد  ژرفدنیوی  قدسی  ای  نیروی  از  تر 

وابستگی و  اماره  نفس  نماد  سرباز،  کند.  مادی،  حرکت  های 

ح در  است،  تعالی  مسیر  این  برای  با  مانعی  سیمرغ،  که  الی 

رساند تا از این  وجود ظاهر اهریمنی خود، به انسان یاری می

موانع عبور کرده و آگاهی معنوی بیشتری کسب کند. لذا این  

دهد که انسان برای دستیابی به سرشت والای  تصویر نشان می

های تاریک و سرکش وجود خود مواجه  معنوی باید با جنبه

شود و با آنها مبارزه کند. نبرد بین سیمرغ و سرباز بازتابی از  

سوی  به  را  او  که  است  انسان  درونی  کشمکش  همان 

 دهد.  خودشناسی و تکامل معنوی سوق می

 . زمان و مکان قدسی ۴

در این تصویر از شاهنامه ابراهیم سلطان، نبرد سیمرغ با سرباز  

بازتابی از مفهوم زمان و مکان قدسی است که در بستری از  

خشونت و تقابل به نمایش درآمده است. برخلاف تصور معمول 

به قدسی  مکان  صحنه  از  این  مقدس،  و  آرام  فضایی  عنوان 

ای برای ارتباط با امر الهی معرفی  عنوان عرصه میدان نبرد را به

خشونت می رخداد  یک  از  فراتر  رویارویی،  این  آمیز، کند. 

میبه جلوه  گذار  آیینی  میان  عنوان  مرزهای  که  آیینی  کند؛ 

شکند. سرباز در مواجهه با  دنیای مادی و معنوی را در هم می

سرنوشت   بودنش،  شود که مقدسسیمرغ به فضایی وارد می

حظه نبرد زمانی است که نیروهای  کند. این لاو را تعیین می

خیر و شر رودرروی یکدیگر ایستاده و مسیر آینده جهان را  

می لحظه روشن  چنین  در  روزمره  سازند.  و  خطی  زمان  ای، 

دهد. این  ای میمتوقف شده و جای خود را به زمان اسطوره 

رویداد، نه تنها تصویری تاریخی، بلکه الگویی جاودان است که 

 شود. در زمان قدسی بارها و بارها تکرار می

دهد که ورود به قلمرو قدسی  نقش اهریمنی سیمرغ نشان می

به معنای تضمین رستگاری نیست. سرباز در جریان این نبرد، 

جنبه با  بلکه  سیمرغ،  با  فقط  نیز نه  خود  وجود  تاریک  های 

می با  مواجه  ارتباط  که  است  آن  یادآور  تصویر  این  شود. 

کننده و حتی دردناک  ای دگرگون نیروهای قدسی گاهی تجربه

دهنده این حقیقت  نبرد سیمرغ با سرباز نشانهمچنین  است.  

تواند فضایی باشد برای رستگاری و  است که قلمرو قدسی می

می حال  عین  در  اما  و  آزادی،  نابودی  برای  مکانی  تواند 

 . گشتگی نیز باشد گم



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

 

 ۵. نمونه  ۵- ۵

در   سیمرغ  نقش  نمادین  بازنمایی  با  رابطه  با    ۱۰تصویر در 

 که: ابراز داشتباید الیاده  شناسی استناد به نظریه اسطوره 

 محور جهان. ۱

ترین آثار  نگاره سیمرغ در شاهنامه تهماسبی، یکی از برجسته 

تنها به عنوان یک تصویرسازی مکتب تبریز در دوره صفوی، نه 

ای و  بینی اسطورهای نمادین از جهانمثابه پردهادبی، بلکه به

شود. این اثر با توصیف سیمرغی عرفانی آن دوران شناخته می

ای و  های آبی، صورتی، سبز و سورمه هایی به رنگدارای بال

بدنی صورتی بر فراز قله کوه، در کنار سربازانی که از دشت  

اند، ترکیبی غنی از مفاهیم را به  سرسبزی به او چشم دوخته

به مفاهیم،  این  است.  کشیده  منظر تصویر  از  ویژه 

شوند.  تر میتر و قابل تأملشناسی میرچا الیاده، عمیقاسطوره 

بل بنیادین میان امر قدسی و جهان مادی  در این نگاره، تقا

هایی رنگارنگ که هر یک  شود. سیمرغ، با بالآشکارا دیده می

دربر  را  جاودان  زندگی  و  راز،  و  رمز  آسمان،  از  نمادهایی 

گیرد و جایگاه فراتر از دسترسش بر قله کوه، تجسم عینی  می

می شمار  به  قدسی  الیاده،  امر  دیدگاه  طبق  کوه،  قله  رود. 

اسطوره به در  جهان  محور  میعنوان  شناخته  شود؛ شناسی 

رسند و نقطه اتصال سطوح  مکانی که آسمان و زمین به هم می

مختلف هستی است. حضور سیمرغ بر این قله، نقشش را نه 

می نمایان  مقدس  گذرگاه  این  نگهبان  عنوان  به  سازد،  فقط 

معرفی   قدسی  وجود  مفهوم  و  متعالی  امر  تجلی  را  او  بلکه 

 کند. یم

در مقابل، سربازان سوار بر اسب که در دشت سرسبز حضور  

دارند، نمایندگان جهان مادی و زندگی روزمره انسانی هستند.  

نماد   فعالیتزمینیدشت،  عرصه  و  مانند  بودن  انسانی  های 

شوند.  جنگاوری است؛ نقشی که سربازان نماد آن محسوب می

احترام  حیرت نگاه  یا  کوه،  آمیز  قله  بر  سیمرغ  به  آنان  زده 

حسرت اشاره و  قدسی  امر  به  انسان  توجه  به  ظریف  ای 

دسترس  یا  ادراک  از  فراتر  چیزی  به  نسبت  بشر  همیشگی 

اوست. فاصله عمودی میان قله کوه و دشت، همراه با کیفیات  

رنگ میان  زمینی  متفاوت  عناصر  و  سیمرغ  رازآلود  های 

به و  سربازان،  قدسی  عالم  میان  موجود  شکاف  موثری  طور 

نشان می را  مادی  رنگ جهان  فراطبیعی دهد. همچنین  های 

اند؛ این ویژگی ممکن است  ای قابل توجه های سیمرغ نکتهبال

های مختلف یا  در عین کثرت، پیوند میان جهاننماد وحدت  

تجلی نور الهی در قالبی رمزآلود باشد؛ مفاهیمی که در عرفان  

ریشه -اسلامی صفوی  هنر  و  این  ایرانی  بر  دارند.  عمیق  ای 

اساس، نگاره سیمرغ تنها تصویری ادبی نیست؛ بلکه یک بیانی  

قدرتمند از حضور قدسی است که بر فراز جهان مادی سایه  

افکنده و انسان را به اندیشیدن درباره عظمت فراتر از خویش  

خواند. به طور کلی این اثر هنری در زمینه هنر درباری  فرا می

ای از جایگاه قدسی پادشاه،  عنوان استعارهتواند بهصفوی می

کند، تعبیر شود. با این  که او را سایه خدا بر زمین معرفی می

ت پیرامون  آن  اصلی  پیام  قالبی  حال  در  متعالی  امر  جلی 

ماند؛ امری که الیاده نیز از آن به  ای و نمادین باقی میاسطوره 

 .عنوان تجلی امر قدسی یاد کرده است

              
 شاهنامه شاه تهماسب، مکتب تبریز صفوی نقش سیمرغ در  .۱۰تصویر

 

 . سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر قدسی ۲

ای را به تصویر کشیده که هستی در آن  بینیجهان، نقشاین 

مراتب از دنیای مادی و انسانی در  به سطوح مختلف و سلسله

پایین تا قلمروی متعالی و مقدس در اوج تقسیم شده است  

قله کوه که سیمرغ بر فراز آن آرمیده، فراتر از یک موقعیت  

ای مقدس است که زمین و  جغرافیایی یا فیزیکی است و نقطه

رسند و  آسمان، امر ناسوتی و امر لاهوتی در آن به یکدیگر می

امکان نقطه  این  از  متعالی  حقیقت  به  است.  دسترسی  پذیر 

ای  جایگاه سیمرغ بر روی این قله، او را صرفاً یک موجود افسانه

نمی نقطهجلوه  در  قدسی  امر  ظهور  عنوان  به  بلکه  ای دهد، 

به تصویر می بر  های فکشد. رنگکانونی  نیز  راواقعی سیمرغ 

بال دارند:  تأکید  او  و قدسی  غیرعادی  نماد  ماهیت  آبی  های 



 

 
 

215 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

رنگبی روح،  و  آسمان  سورمه کرانگی  و  صورتی  ای های 

گر رمز و راز و امر نادیدنی، سبز نمایانگر حیات جاویدان اشاره

نشان تر دهنده جنبه زمینیو بهشت، و بدن صورتی احتمالاً 

رنگ ترکیب  این  قداست.  عنصر  حفظ  با  همچون  حیات  ها 

های طبیعی فراتر برده  ای مقدس سیمرغ را از محدودیتهاله

می معرفی  هستی  از  بالاتر  سطحی  به  متعلق  را  او  کند.  و 

سطحی که ورای جهان مادی قرار دارد و بر آن سایه افکنده  

ترین سطح سلسله مراتب هستی، سربازانی که  است. در پایین

شوند.  اند دیده میهایی در یک دشت سرسبز پراکندهبر اسب 

ان جامعه  مادی،  دنیای  نمایانگر  صحنه  زندگی  این  و  سانی، 

وجود  با  است. دشت سرسبز،  قداست  فاقد  که  است  روزمره 

های جهانی و  بودن، محدودیتزیبایی و طراوتش، نماد زمینی

میفعالیت محسوب  جنگاوری  مانند  دنیوی  نگاه  های  شود. 

سربازان به سیمرغ بر فراز قله، معنای عمیقی از آگاهی انسان  

نسبت به حضور امر قدسی، همراه با حسی از اشتیاق یا احترام  

سویه است؛  ای یک گر رابطه کند. این نگاه بیانرا منعکس می

جایی که امر قدسی قابل مشاهده و مؤثر بر ذهن انسان است 

اما دستیابی به آن نیازمند گذر از مرزهای عالم مادی و صعود  

 مراتب قدسیت است. در سلسله 

قابل توجه بین سیمرغ در قله و سربازان در   فاصله عمودی 

دشت، نمود عینی شکاف کیفی میان دو سطح هستی است؛ 

شکافی که تنها از طریق نقاط مقدسی مانند محور جهان یا  

تجلیات امر قدسی امکان عبور یا نزدیک شدن به آن فراهم  

بنیادین  می مفاهیم  از مبانی  بیانی هنری  به  نگاره  این  شود. 

مراتب الیاده دست یافته است: امر قدسی در نقطه اوج سلسله 

هستی و در محور کیهانی ظهور یافته )هیروفانی(، خود را با  

ها یا جایگاه آشکار ساخته  های غیرطبیعی مانند رنگویژگی

انسان تجلیات  این  پاییناست.  سطح  در  را  هستی،  ها  تر 

آگاه از وجود آن همزده یا مشتاق ناظر این امر متعالی؛ حیرت 

 دهد. اما همزمان جدا از قلمرو والای آن قرار می

 نشینی با نیروی قدسی ( هم۳

اسب بر  سربازان  اثر،  این  دشت سرسبز در  میان  در  هایشان 

اند، تجسمی از انسان گرفتار در چارچوب زمان خطی  ایستاده

بی مکان  نماد  و  طراوتش،  و  زیبایی  همه  با  دشت،  حرمتی. 

عرصه است؛  غیرمقدس  و  عادی  آن دنیای  در  که  ای 

هایی نظیر جنگاوری جریان دارد. نگاه متمرکز و شاید  فعالیت

زده یا همراه با احترام سربازان به سیمرغ، انعکاسی از حیرت 

اشتیاق ذاتی بشر برای پیوند با امر قدسی است. این نگاه را 

توان تلاشی ناخودآگاه برای دستیابی به ارتباط معنوی و می

مشارکت در سطح متعالی دانست. اما ویژگی ساختاری تصویر،  

دهد: فاصله  جلوه می  این همنشینی را از نظر نمادین ناممکن

عمودیِ غیرقابل عبور میان قله و دشت، تضاد کیفیِ بنیادین  

بودن   زمینی  و  سیمرغ  رنگارنگ  و  فراطبیعی  طبیعت  میان 

آن میان  مستقیم  تعامل  هرگونه  نبود  حتی  و  ها،  سربازان، 

ای هستند که دستیابی واقعی به  همگی نشانگر حقیقتی الیاده

نیافتنی  دستامر قدسی برای انسان معمولی در این جهان به 

است. به طور کلی، این تصویر تضاد وجودی انسان را نمایان  

کند: از یک سو، مجذوب شدن توسط نور قدسی که در افق  می

درخشد )تجلی سیمرغ(، و از سوی دیگر، محدود  آگاهی او می

ماندن در حصار عالم مادی )دشت(. سربازان قادرند که تماشا  

کنند حس  نمی  کنند،  اما  بخورند،  حسرت  شاید  با  و  توانند 

نشین  هایشان از آن شیب تند بالا رفته و با سیمرغ هماسب 

شوند. این شکاف قدسی همان اصل محوری الیاده است: امر 

کند،  قدسی همواره حاضر است و آگاهی انسان را تحریک می

اما همواره جدا و فراتر از دسترس کامل در زندگی روزمره باقی  

 ماند.  می

 . زمان و مکان قدسی ۴

و دست مرتفع  قدسی  عنوان مکانی  به  نیافتنی، همواره  کوه، 

نمادی از نزدیکی به آسمان و قلمرو الهی بوده است. سیمرغ، 

می تأکید  را  ارتباط  این  کوه،  قله  بر  نشستن  نشان  با  و  کند 

دهد که این مکان، فضایی مقدس و مناسب برای تجلی امر  می

ای بدن سیمرغ، که رنگ آسمان و  قدسی است. رنگ سرمه

سیمرغ شاهنامه    کند.معنویت است، این مفهوم را تقویت می

مکان قدسی در  تهماسبی، نمایشی نمادین از ساختار زمان و  

شود. سیمرغ،  شناسی میرچا الیاده محسوب میاندیشه اسطوره 

عنوان ای قرار دارد که خود به کمانی بر قلههای رنگینبا بال

شود. این قله، در اندیشه هیروفانی یا تجلی امر قدسی ظاهر می

ای به زمان آغازین و فضایی قدسی است که از الیاده، دروازه

ترین ساحت  قلمرو دنیویِ دشت پایین جدا شده و به خالص

دارد. تعلق  نه رنگ  ابدیت  سیمرغ  طبیعی  فراسوی  تنها های 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

می  سؤال  زیر  را  طبیعت  بر  حاکم  معمول  بلکه قوانین  برند، 

بیانگر تعلیق زمان مادی و خطی در این نقطه هستند؛ او ساکن  

ای که نخستین ای و چرخه زمانی قدسی است، زمانی اسطوره

شوند. در مقابل،  بخش در آن مدام تکرار میرخدادهای حیات

کشیده  تصویر  به  سرسبز  دشت  در  اسب  بر  سوار  سربازان 

ها محصور در زمان خطی تاریخی و مکان نامقدس  اند؛ آنشده

فضایی افقی و غیرقدسی که فاقد    و نشانی ازبرند.  به سر می

فعالیت نظامی سربازان   دارند. تمرکز عمودی و معناپرداز قله  

گویای زندگی در زمان تاریخی گذرا و فناپذیر است، زمانی که  

ای و جاودانه سیمرغ قرار چرخهطور کامل در تضاد با زمان  به

معنایی    دارد. حامل  سیمرغ  به  و  بالا  به سوی  سربازان  نگاه 

دهنده میل به ورود  نمادین است؛ این حرکت ناخودآگاه نشان

نگاه منعکس این  است.  و مکان قدسی  کننده  به حوزه زمان 

به  برای دسترسی  زمان خطی  بند  در  انسان گرفتار  حسرت 

اند،  ها در آن جاریهاست؛ زمانی که اسطورهترین دورهآغازین

    شود. دیده می  ای از اشتیاق برای تماس با مرکز کیهانیو نشانه

الگوی زمانیتصویر،  این  به طور کلی   مکانی  -تقابل میان دو 

بخشد؛ مکانی قدسی بر فراز قله که زمان الیاده را تحقق می

زله ساکن  منای را در خود متمرکز کرده و سیمرغ را بهاسطوره 

میفراتاریخی معرفی  که  اش  دشت  نامقدسِ  مکانی  و  کند، 

تحت سلطه زمان گذرای تاریخی قرار دارد. سربازان، حتی با  

امیدوارانه باقی    نگاه  فانی  زمان  این  زندانیان  همچنان  خود، 

 مانند.  می

 
 

 گیری نتیجه
سیمرغ به عنوان نقش نمادین بازنمایی   ،فردوسی شاهنامهدر 

تاب مینماد  شناخته  فرهنگی  با  آوری  پرنده  این  شود. 

و به ویژه  های ساسانی و پیش از اسلام، در هنر اسلامی  ریشه 

به نوعی »تجدید حیات«    ۱۰تا  ۸ن  وقر  های ممتاز در شاهنامه

کند.  یابد و پیوندی میان گذشته اساطیری و حال برقرار میمی

اسطوره که  است  باور  این  بر  ترسالیاده  به  پاسخی  های  ها 

هستند.   زوال  از  اسطورهجمعی  توصیفات  اساس  و بر  ای 

مینمونه  سیمرغ  نمادین  نقش  با  رابطه  در  بصری  توان های 

 اذعان نمود که: 

جهاناصل   اسطوره   مرکز  در  در  آن  بررسی  و  الیاده  شناسی 

به ویژه نقش کوه که در  در آثار شاهنامه    مرغنقش نمادین سی

بر آن نشسته  های موردی بررسی  های شاهنامهبرخی از برگه 

این    است؛ اساطیر است و  از محور و مرکز جهان در  نمادی 

)قلمرو  زمین  و  فرابشری(  )عالم  آسمان  میان  پلی  پرنده 

و الگوی شفابخشی و بعضاً اهریمنی در اساطیر عمل    انسانی( 

کند:   همچنین، سیمرغ همزمان دو نقش را ایفا مینماید.  می

اهریمنی.نقش   و  الیاده،    اهورایی  گفته  به  دوگانگی،  این 

می تکرار  را  جاودانه«  بازگشت  با    .کند»اسطوره  رابطه  در 

شناسی در اسطوره  سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر قدسی

توان اذعان نمود که در نقش سیمرغ الیاده و نقش سیمرغ می

و به ویژه حرکت این پرنده از   به صورت اهوراییدر شاهنامه  

و یا نشستن بر کوه و تکیه دادن نقش انسانی    آسمان به زمین

، نمادی از فیض قدسی است که به یاری انسان زمینی  بر او

میمی آثار  آید. ضمناً  در  الیاده  نمود که  نشان  بایست خاطر 

کند که قدسیت همواره دو جنبه خود بر این نکته تأکید می

و هم خطرناک —دارد آن  —هم جذاب  با  نادرست  تماس  و 

الجثه بودن نقش  می فاجعه منجر شود. حال عظیم  به  تواند 

تواند  این پرنده دقیقاً به همین مضمون الیاده اشاره دارد که می

وارونه   باشد.  نقشی  با    داشته  رابطه  نیروی  همدر  با  نشینی 

 در   شناسی الیاده نیز در نقوش سیمرغطوره ساز نظر ا  قدسی

همچون شاهنامه مکتب شیراز آل های بررسی شده  مهاشاهن

سلطان،  ابراهیم  شاهنامه  و  شیراز  اینجو  که    مکتب  تیموری 

است، می اهریمنی  نقش  دارای  نمود که  سیمرغ  اذعان  توان 

وجودیِ   نقشه  سیمرغ،  اهریمنی  نقش  الیاده،  نظر  با  مطابق 

می ترسیم  را  راهِ  انسان  که  دارد  اشاره  مهم  این  به  و  کند 

نشینی با قدسی، نه در گریز از نبرد، بلکه در شهامتِ فرو  هم

است. ضمن  ازلی  نظمِ  به  آن  تبدیلِ  و  آشوب  قلبِ  رفتن در 

نشینی با نیروی  که همآنکه این نقش سیمرغ بیانگر این است  

قدسی همواره در قالب آرامش و صلح نیست؛ بلکه گاه از طریق 

شود. لذا نبرد بین سیمرغ و نقوش  تقابل و چالش حاصل می

شاهنامه این  در  انسان انسانی  درونی  از کشمکش  بازتابی  ها 

او که  سوق    است  معنوی  تکامل  و  خودشناسی  سوی  به  را 

 دهد.  می

 



 

 
 

217 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

 

 )نگارنده(  های مصور ایران شاهنامهنقوش نمادین سیمرغ در  شناسی الیاده در  اسطورهبازتاب نظریه . ۱جدول 

 نقوش سیمرغ 

 شناسی الیاده اصول اسطوره 

 محور جهان
سلسله مراتب قدسیت و ظهور امر  

 قدسی
 زمان و مکان قدسی نشینی با نیروی قدسیهم 

 

 
 اینجو، آلمکتب شیراز 

 ۸قرن 

هم محور جهان، هم بازتاب زمان 

ازلی و هم نمایانگر قربانی شدن 

 تقدس در تاریخ 

 بازگشت جاودانه به خاستگاه

تجلی هیروفانی )ظهور امر قدسی(  

 در قالب سیمرغ. 

،  های گشوده نبرد سیمرغ با بال

نماد شکستن سقف امر مطلق و  

ورود به قلمرو مادی  و تجسمی از  

 فرابشری است.حکمت 

همچنین نبرد میان سیمرغ و  

سرباز فقط یک تقابل فیزیکی  

نیست، بلکه لحظه بنیادین  

هیروفانی، یعنی ظهور مقتدرانه امر  

 قدسی در قلب امر نامقدس

نبرد و مبارزه سیمرغ با  

انسان، نماینگر هم نیروی 

مبارز و اهریمنی  و هم 

گری قدرتمند بودن آزمون

 سیمرغ.

 نبرد، بازآفرینی زمان ازلی 

 

 
 جلایر، مکتب شیراز آل

 ۸قرن 

عنوان پلی میان  های سیمرغ به بال

آسمان )عالم فرابشری( و زمین  

 )قلمرو انسانی( 

نقش سیمرغ و تکیه داده مرد  

عریان به آن نمایانگر نمایانگر خرد 

کیهانی، نیروی شفابخش و  

 راهنمای روحانی است.

اعتماد  دهنده تکیه بر سیمرغ نشان

کامل و تسلیم به نیروهای قدسی 

 است.

سیمرغ نماد وحدت اضداد  و 

 نقش اهورایی.

طور همزمان دارای سیمرغ به

های اهورایی و جنبه

 اهریمینی.  

نشستن سیمرغ بر روی کوه و  

گاه مرد  به عنوان تکیه

تجسمی از شکستن مرزهای 

امر مطلق و ورود به دنیای 

 مادی است. 

 کوه به عنوان مکان قدسی 

 
 مکتب هرات تیموری،

 ۹قرن 

 بازگشت جاودانه به خاستگاه

هایی به امر سیمرغ محور، درگاه 

 قدسی

حرکتی از آسمان )معنویت( به  

 زمین )مادیت(

سلسله مراتب مادی و سیر در  

 جهان معنوی

 سیمرغ نماد وحدت اضداد  

و نمادی از حکمت فراتر از 

زمان در همنشینی با نیروی 

 قدسی

 قله کوه مکان قدسی 

 زمان ازلی 

 
 مکتب شیراز تیموری،

 ۹قرن 

تجسم محور جهان از طریق رنگ 

ها و سر سیمرغ که در حال  بال

 حمله است.

سیمرغ و مبارزه  عدم تسلیم شدن 

او با نقش انسانی، نمادی از 

اعتنایی امر مطلق است که  بی

های نامقدس را نمایان  تلاش

 سازد.می

کاهش امر متعالی به سطح  

 امور دنیوی

 خطرناک بودن قداست 

 زمان مقدس و نامقدس 

 بازآفرینی الگوی ازلی 

مکان قدسی)عدم رسیدن به 

رستگاری توسط نیروی 

 قدسی(

 

 
 تبریز صفوی، مکتب 

 ۱۰قرن 

 

نظمی« و  پیروزی »نظم« بر »بی

 بازگشت جاودانه به خاستگاه

هایی به امر سیمرغ محور، درگاه 

 قدسی

 ثنویت اساطیری در فرهنگ ایرانی 

مراتب از دنیای مادی و سلسله

انسانی در پایین تا قلمروی متعالی 

 و مقدس، نمادی از 

 امر مطلق است 

 آیین گذار 

 گون به سیمرغ  نگاه حسرت

دستیابی واقعی به امر قدسی  

برای انسان معمولی در این  

 نیافتنی است دستجهان به

زمان ازلی قدسی و نظم 

 کیهانی

رسیدن به رستگاری توسط  

 نیروی قدسی

 

 



 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

تنها یادآور مبارزهبنابراین می ای توان گفت که این نبرد؛ نه 

دست و  خود  شناخت  برای  اهداف  درونی  والاترین  به  یابی 

توانند  ها میدهد چگونه اسطوره معنوی است، بلکه نشان می

قرار  استفاده  مورد  نیز  خشونت  توجیه  و  قدرت  خدمت  در 

شاهنامه تصاویر  دیگر  در  وجود  این  با  همچون گیرند.  ها 

قرن جلایر،  آل  شیراز،  مکتب  شاهنامه  ۸شاهنامه   ،

هرات  محمدجوکی، مکتب    مکتب  تهماسب،  شاه  شاهنامه  و 

نیروی   همنشینی  در  سیمرغ،  اهورایی  نقش  صفوی؛  تبریز 

قدسی از طریق عناصر بصری و نمادین نشان داد که، پیوند  

محدودیت از  بشریت  رهایی  از  نمادی  سیمرغ  با  های  انسان 

ز طریق همزیستی مقدس است. همچنین همنشینی زمانی ا

حقیقی با امر قدسی تنها در لحظات نادر تجربه دینی عمیق  

لازم    شود.یا از طریق اسطوره و نماد به شکل نیابتی ممکن می

که   است  ذکر  تأکید    به  مقدس«  »زمان  مفهوم  بر  الیاده 

کند؛ زمانی اساطیری که در آن رویدادهای بنیادین به وقوع  می

بررسیاند. در شاهنامهپیوسته  ، حضور سیمرغ در های مورد 

مانند  صحنه  داده  صحنههایی  تکیه  براو  عریان  مرد  هایی که 

های نبرد  است و یا مقابل او قرار گرفته است و حتی در صحنه

ین  . ا، تجلی همان زمان آغازین استسیمرغ با نقوش انسانی 

کنند، بلکه بیننده را  ها نه تنها روایت ادبی را منتقل میصحنه 

بازمی بار«  »اولین  اساطیری  زمان  فرآیندها  گردانند.  به  این 

کند؛  شاهنامه را از تاریخ خطی به حوزه زمان قدسی منتقل می

 جایی که هر رویداد، تکرار الگویی ازلی است.

نمادین   بازنمایی  تحلیل  با  رابطه  در  مطالب  این  به  توجه  با 

شناسی از منظر اسطوره  های نسخه مصورسیمرغ در شاهنامه

می امر  اتوالیاده  نماد  عنوان  به  شاهنامه  در  سیمرغ  گفت  ن 

شود؛ تجلی امر متعالی در  قدسی در نظریه الیاده شناخته می

می مشخص  اساسی  ویژگی  دو  با  که  مادی  گردد:  جهان 

به   سیمرغ  سو،  یک  از  کیهانی.  اتصال  و  کارکردی  دوگانگی 

»امر   وشود  ظاهر می  و یا کمک کننده  دهزمینعنوان نیروی  

کشد. از  قدسی« را به عنوان منبع حیات و نظم به تصویر می

سیمرغ به نیروی ویرانگر    با نقوش انسانی، سوی دیگر، در نبرد  

می تبدیل  اهریمنی  آن  و  الیاده  که  ترسناک  شود  »وجه  را 

ی امر متعالی  . این دوگانگی، ماهیت چندلایهنامدمیقدسیت«  

سازد: قدسیت هم جذاب و هم خطرناک است.  را نمایان می

اساس   بر  جهان  محور  عنوان  به  همواره  سیمرغ  همچنین، 

 )نگارنده(  هاتبیین یافته.  ۲جدول

 



 

 
 

219 
Journal of Interdisciplinary Studies of Visual Arts  
Vol.3/ No .6/ Fall & Winter 2024 - 2025/ P. 197- 220 
“The symbolic representation of the Simorgh in the illustrated 
manuscripts of Ferdowsi's Shahnameh Based on Mircea Eliade's 
theory of mythology” 

اسطوره  الیاده،  به  نظریه  که  هستند  آغازین  زمان  تجلی  ها 

می شکل  کیهانی  نظم  احیای  سیمرغ  منظور  حضور  گیرند. 

کند، اما همزمان غربت  نوعی تجلی امر قدسی را نمایان میبه

شود. همچنین وجود انسان در جهانی ناقدسی را نیز یادآور می

نمایش   به  متعالی  امر  با  مواجهه  در  را  انسانی  محدودیت 

جلوه می آن  به  نگریستن  امکان  تنها  که  شکلی  به  گذارد؛ 

غیرمستقیم  آشنایی  این لحظه کوتاهِ  تا  باشکوه فراهم است، 

ممکن  به شکل  تنها  خاکی    "همنشینی"عنوان  انسان  برای 

ای  تحقق یابد. به طور کلی سیمرغ در این جایگاه نقش دوگانه

ر عین حال خودش  کند: محافظ محور کیهانی است و دایفا می

آسمان،   و  زمین  بین  زنده  پلی  همانند  او  محور.  این  تجسم 

 کند. زمان حال و ابدیت عمل می

 

 نامه کتاب
. ادیان ابتدایی: تحقیق در توتمیسم(.  ۱۳۹۲)  آزادگان، جمشید. -

 تهران: مؤسسه مطالعات و انتشارات تاریخی میراث ملل.

]استوره، رویا، راز[.    اسطوره، رویا، راز(.  ۱۳۸۲)  الیاده، میرچا. -

 چاپ سوم. ترجمه رویا منجم. تهران، علم.

- ( میرچا.  اسطورهچشم (.  ۱۳۶۲الیاده،  ترجمه جلال  اندازهای   ،

 ستاری، تهران: انتشارات توس. 

میرچا، - ادیان(،  ۱۳۷۹)  الیاده،  تاریخ  : جلال  ترجمه  ،رساله در 

 ستاری، انتچاپ پنجم، تهران، انتشارات سروش. 

(، مقدس ونامقدس، ماهیت دین،مترجم:  ۱۳۸۲الیاده، میرچا، ) -

 انتشارات سروش.   نصرالله زانگویی، تهران:

، تهران: انتشارات  تاریخ اساطیری ایران(.  ۱۳۹۱آموزگار، ژاله. ) -

 سمت. 

الهه - زرند،  بیات  تقی؛  تحول  »(.  ۱۴۰۲)  پورنامداریان،  واکاوی 

  ، زبان و ادب فارسی،  «فارسیمعنایی نمادین سیمرغ در ادب  

تبریز دانشگاه  ادبیات  دانشکدة  سابق    (. ۲۴۷)  ۷۶،  نشریة 

 .۲۴-۱صص

افسانه.حسن  - دستجردی،  اسطوره  »(.  ۱۴۰۳)  زاده  روایت 

.  «بازگشت جاودانه در داستان یک مرد بزرگ، از میرچا الیاده

 .۱۹۱-۱۷۱صص(.  ۱)۲۹.  ادبیات معاصر جهان

مطالعه تحلیلی »(.  ۱۴۰۰)   سیدرضا. غفوری، مرضیه.  حسینی، -

نگاره  سال  ساختار  نظامی  خمسه  نسخه  هجری    ۹۰۹های 

 .۲۱-۵  صص  .۶۸.  نگرهنشریه  .  «موجود در کتابخانه بادلیان

تحلیل اسطورة  »(.  ۱۳۹۶)  علیرضا.  شعبانلو،  زهره،  راد،حیدرنیای  -

 صص (.۱) ۸. کهن ادب پارسی. «سیمرغ در شاهنامة فردوسی

۱۰۵-۱۳۰. 

فرهی،   - مصطفی،  رابطة  »(.  ۱۴۰۱)  نسترنرستمی،  تحلیل 

ادبیات   با  قاجار  دورة  نگارگری  در  مرغ  و  عناصرگل  معنایی 

 .۶۷-۴۵  صص  (.۱)  ۱۶  .«عرفانی مولانا

جوادا  - خندقی،  نسا،  ماه  علیرضا. این سفیدی،  مقدم،  طاهری   ،  

بررسی سیر تحول نقش پرندگان اساطیری سیمرغ  »(.  ۱۴۰۱)

کنفرانس بین    ینمدو .«۱۲تا    ۶و هارپی در نگارگری ایران قرن  

افق  و  زیست  عمران، شهرسازی، محیط  معماری،  های  المللی 

 . هنر اسلامی در بیانیه گام دوم انقلاب 

میلاد.  سلمانی، - هاتف،  تحلیل »(.  ۱۴۰۰)  علی،  و  بررسی 

شاهنامه نگاره  در  و سیمرغ  زال  دورة  های  از  مصور شده  های 

صفویهه.  ۴۵۶-۰۵۷)  ایلخانی تا  .  «ه.ق.(  ۵۳۱۱-۵۰۹)  ق( 

 .۲۳۵-۲۱۵صص(.  ۱۸)  ۵.  شناسیمطالعات باستان 

های سیمرغ در شاهنامه  بررسی ویژگی»(.  ۱۴۰۳)  صبری، ربابه. -

در  «فردوسی کاربردی  مطالعات  المللی  بین  کنفرانس  اولین   .

 . فرایندهای تعلیم و تربیت

نوروز،  طوسی، سارا، ضیا خدادادیان، محبوبه، فخراسلام، بتول،   -

انسان »(.  ۱۴۰۱)  مهدی. نمادین  موجودات  توصیف  و  ها 

فردوسیافسانه  شاهنامه  در  اسلامی.  «ای  هنر    ۱۹.  مطالعات 

 .۳۲۶-۳۰۱  صص  (.۴۶)

نژاد  - فاطمه،  اکبری،  پریسا،  احد.علیخانی،  (.  ۱۳۹۷)  ابراهیمی، 

ایران و تمدن ی تطبیقی پرندگان اسطوره مطالعه » های  ای در 

  صص   (.۲)۱۰،  جلوه هنر .  « مجاور؛ مطالعه موردی: سیمرغ و عنقا

۵۵-۶۶. 

واکاوی شخصیت سیمرغ  » (.  ۱۴۰۱)  آبادی، آرمان.فاتح دولت -

پایه نظریه ذهنیت اسطوره در شاهنامه و منطق  بر  .  «ایالطیر 

پژوهش  رشته دوفصلنامة  میان  فارسی های  ادبیات  و  زبان    . ای 

 .۲۶۱-۲۳۵صص(.  ۲)۱

  ، به کوشش جلال خالقی شاهنامه (.  ۱۹۹۸)  فردوسی، ابوالقاسم. -

  . نیویورک.۱مطلق، دفتر

علی   فرهادی، - حلبی،  بررسی  »(.  ۱۴۰۰)  اصغرفرحناز، 

عرفانشخصیت  و  حماسه  در  سیمرغ  فصلنامه  .  «پردازی 
 .۱۹۲-۱۵۷  صص  (.۴۸)  ۱۲.  شناسی ادبیزیبایی

شایگان قلی - طاهره،  زیبد،  محمد پور  جعفری،  محمد،    مهر. 

عنقاء در شاهنامة فردوسی  واکاوی اسطورة سیمرغ و  »(.  ۱۳۹۸)

مجمع  میدانیو  عربی.  «الامثال  ادبیات  و  زبان    (. ۱)۱۱.  مجله 

 . ۲۳۰-۱۹۵  صص

https://civilica.com/l/86868/
https://civilica.com/l/86868/
https://civilica.com/l/86868/


 

 

تجسمیای هنرهای رشتهفصلنامه مطالعات بین  

   ۷۹۱ -۰۲۲، صص۶، شماره ۳، دوره ۱۴۰۳پاییز و زمستان 
« یدر نسخ مصور شاهنامه فردوس مرغ یس  هینقشما نینماد ییبازنما»  

بررسی عناصر  »(.  ۱۳۹۰)  کفشچیان مقدم، اصغر، یاحقی، مریم. -

 .۸۳-۶۶  صص  (.۸)۱۹.  باغ نظر.  «نمادین در نگارگری ایران

شاهنامه  های اساطیری از  نهادینه (.  ۱۳۷۹)  دوست، مهوش.واحد -
 . . تهران: انتشارات سروش فردوسی

 
- URL 1: http://www.millisaraylar.gov.tr/ 

Topkapi Museum, H.1479 
- URL 2: http://www.millisaraylar.gov.tr/ 

Topkapi Museum, H.2153 
- URL 3: http://www.britishmuseum.org/ Royal 

British Museum MS.239 
- URL 4: http://visit.bodleian.ox.ac.uk/ Bodleian 

Add.176 
- URL 5: htto:// www.metmuseum.org/ 

Metropolitan Museum, N.Y. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

https://www.persian-star.org1/

