
 
 

Miskawayh Scientific Quarterly (Research Article) 

Vol. 17, No. 2 (Serial No. 58), Summer 2025 

Instrumental Use of Religious Ideology in the Foreign Policy of the 

Ilkhanids and the Mamluks 

 

 Fereshteh Ansari
1
  

 Leila Mohammadi
2 

abstract 

In the medieval period, religion in the Islamic world functioned beyond a personal belief system and 

became an active tool in the service of states' foreign policies. The main issue of the present study is 

the examination of the role of religious ideology in the foreign policy of two states, the Ilkhanids 

(653–736 AH) and the Mamluks (648–923 AH), and its impact on the formation of competition 

between them. In response to the question, “What role did religious ideology play in the foreign 

policy of the Ilkhanid and Mamluk states and in shaping the competition between them?” the study 
hypothesizes that religion, for both governments, was not merely a matter of belief but a functional 

instrument for political legitimization, strengthening diplomacy, and organizing foreign relations. This 

research was conducted using a descriptive–analytical method with a comparative approach, and the 

data were collected and analyzed based on primary historical sources and secondary studies. The 

significance of this study lies in demonstrating that understanding the relations between the Ilkhanids 

and the Mamluks without considering the instrumental role of religion leads to an incomplete analysis 

of the mechanisms of competition and interaction between them. The findings indicate that, in both 

states, religious ideology played an active role in guiding diplomatic decisions; for example, Ahmad 

Tughluq’s .slamization to gain legitimacy and rapprochement with the Mamluks and the 

institutionalization of the Abbasid Caliphate in Cairo as a symbolic asset for religious legitimization 

both served to consolidate power and advance foreign policy objectives. Overall, religion in the 

foreign policies of the Ilkhanids and Mamluks was not a marginal factor but a structural, purposeful, 

and instrumental element in shaping patterns of competition and cooperation. 

Keywords: Ilkhanids, Mamluks, foreign policy, Abbasid Caliphate, religious ideology, political 

legitimacy. 

 

 

                                                      
1- Ph.D. Candidate in Post-Islamic Iranian History, Faculty of Humanities, Islamic Azad University, Abhar Branch, Zanjan, Iran. Email: 

Fereshte.ansari@iau.ir 

2- Assistant Professor, Department of History, Faculty of Humanities, Islamic Azad University, Abhar Branch, Zanjan, Iran. Email: 

l.mohammadii@iau.ac.ir  

Date received: 27.05.2025, Date of accepted: 09.07.2025 



22   استفاده ابساری از ایذئىلىژی دیًی در سیاست خارجی ایلخاياو و هملىکاو/ ايصاری و هحمذی 
 

Abstract 

In the medieval period, religion in the Islamic world functioned beyond a personal belief system and 

became an active tool in the service of states’ foreign policies. The main issue of the present study is 
to examine the role of religious ideology in the foreign policy of the Ilkhanids (1255–1335 CE / 653–
736 AH) and the Mamluks (1250–1517 CE / 648–923 AH) and its impact on shaping competition 

between them. The research question is: what role did religious ideology play in the foreign policy of 

the Ilkhanid and Mamluk states and in shaping their rivalry? The study hypothesizes that for both 

states, religion was not merely a matter of belief but a functional instrument for political 

legitimization, diplomatic reinforcement, and the organization of foreign relations. 

This research employs a descriptive-analytical approach with a comparative framework, relying 

on both primary historical sources and secondary studies. Its significance lies in demonstrating that 

understanding Ilkhanid–Mamluk relations without considering the instrumental role of religion would 

yield an incomplete analysis of the mechanisms of competition and interaction between them. The 

findings indicate that in both states, religious ideology played an active role in directing diplomatic 

decisions. For example, Ahmad Tegüder’s Islamization (r. 1281–1284 CE / 680–683 AH) aimed to 

gain legitimacy and rapprochement with the Mamluks and to institutionalize the Abbasid caliphate in 

Cairo as a symbolic asset for religious legitimation—both serving the consolidation of power and the 

advancement of foreign policy objectives. 

Overall, religion in the foreign policy of the Ilkhanids and Mamluks was not a peripheral element 

but a structural, purposeful, and instrumental factor in shaping patterns of competition and 

cooperation. A comparative analysis of the political and religious ideology of the Ilkhanids and 

Mamluks in the seventh and eighth Islamic centuries demonstrates a close link between religion and 

power in the premodern Islamic world. This study shows that religion, far from being merely personal 

and devotional, functioned as a strategic tool vital for internal legitimacy, ideological competition, 

and foreign policy. 

The ideological structure of the Ilkhanids, from the beginning of their rule over Iran, derived 

from the shamanistic and Tengri-based roots of Mongol culture. Shamanism was not only a religious 

belief system but also the foundation of the social and political order of the Mongol tribes; the shaman 

acted as an intermediary between humans and the spirits of nature, guaranteeing the political 

legitimacy of Mongol khans. The Yassa laws of Genghis Khan reflected these beliefs in the political 

structure of the early Ilkhanids (Eshpuler, 1376 : 202; Hamdani, 1373: 2/1048). 

With the Mongols’ entry into .ran, they encountered local religions, including Buddhism, 
Nestorian Christianity, Zoroastrianism, and eventually Islam. The Islamization of the Ilkhanids was 

not merely a religious conversion but a gradual and deliberate process aimed at reconstructing 

political legitimacy. Initial limited steps occurred during Ahmad Tegüder’s reign, followed by Ghazan.
Khan’s era. Ghazan’s engagement with Sufi masters and use of mystical elements enabled the 
translation of shamanistic concepts into the language of Islamic mysticism (Hamdani, 1373: 2/1255). 

This transformation was not only religious but represented a smart strategy for legitimization among 

the Muslim population of Iran and the wider Islamic world. 

Ghazan Khan’s .slamization, including his name change to Mahmud and the implementation of a 
set of legal and religious reforms, marked a turning point in Ilkhanid history. The destruction of non-



  32 4141 (، تابستاو85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

Muslim places of worship, imposition of taxes on dhimmis, prohibition of fire worship, and similar 

measures functioned as political and regulatory tools, elevating the legitimacy of the Ilkhanid state 

from that of a foreign Mongol government to a guardian of religion and Islamic justice (Hamdani, 

1373: 2/1224). His successor, Öljaitü, by adopting Twelver Shi’ism and inscribing the Shahada and 
the names of Imams on coins, not only enacted religious change but also established new legitimacy 

and consolidated the role of religion in domestic and foreign policy (Aiti, 1383: 253). 

From a comparative perspective, the ideological transformation of the Ilkhanids cannot be seen 

merely as a matter of personal belief. It was a strategic response to the legitimacy challenge posed by 

the revived Abbasid caliphate in Cairo under the Mamluks. While the Mamluks considered 

themselves the defenders of Sunni Islam and heirs to Abbasid legitimacy, the Islamization of the 

Ilkhanids enabled dialogue, reduced conflict, and sometimes allowed alliances against common 

enemies. Ahmad Tegüder’s conversion to Sunni Islam in 1282 CE, in particular, sought. to create a 
diplomatic peace with the Mamluks, although limitations—such as the omission of the caliphate issue 

and differences in views on its role—prevented complete success (Amitai-Preiss, 1995: 66). 

Ghazan Khan’s Islamization, however, went beyond diplomatic efforts and led to structural and 

institutional reconstruction of the Ilkhanid state. He established legal and religious institutions, built 

mosques, schools, and khanqahs, and provided extensive financial support to jurists and sayyids 

(Hamdani, 1994: 2/1256). These measures strengthened both the religious stature of the Ilkhanid state 

and its internal and external legitimacy. Ghazan’s Islamization demonstrated the maturity ofūIlkhanid 
religious policy, as military campaigns—such as those in Syria and Egypt—were carried out under the 

religious justificationūof�“jihad”�(Hamdani, 1373: 2/1289–1290). 

The transformation of theāMongols’ identity fromā“foreign rulers” andī“destroyers” to “defenders 
of Islam” wasīa historical-discursive process, grounded in religious reconstruction, institutionalization 

of legal reforms, and redefinition of the relationship between power and religion. This identity shift 

was crucial not only for internal governance but particularly for foreign policy and competition with 

the Mamluks. The Ilkhanids, through official correspondence with the Cairo court, emphasized 

Islamization, justice, and abandoning past misdeeds to present themselves as defenders of Islam 

(Wasaf al-Hadra, 1269 AH: 372). In this context, religion was not merely an ethical tool but a source 

of power and political legitimacy. 

Conversely, the Mamluks, by reviving the Abbasid caliphate in Egypt, established a legitimacy-

generating discourse. Sultan Baybars’ūactions, including summoning the caliph and acquiring 
religious titles, ensured spiritual authority and consolidated the position of the Mamluk government 

(Holt, Lambton & Lewis, 1387: 1/293). The defeat of the Mongols at Ayn Jalut (1260 CE / 658 AH) 

under Qutuz and Baybars was not only a military turning point but also reinforced the Mamluks’ 
religious legitimacy (Khandamir, 1380: 3/253). By employing the discourse of jihad, the Mamluks 

presented themselves as true defenders of Islam, mobilizing public support for their legitimacy 

(Amitai-Preiss, 1995: 32). Ibn Taymiyyah, a contemporary Hanbali scholar, even deemed jihad 

against the Mongols obligatory despite their Islamization, emphasizingūthe Mamluks’ enduring 
legitimacy in opposition to them (Rapoport, 2010: 15). 

This analysis shows that religion became a multifaceted tool. For the Ilkhanids, it was an 

instrument of internal legitimacy, social order, institution-building, and political identity 

reconstruction; for the Mamluks, it was a means of military defense, legitimization, and jihadist 



22   استفاده ابساری از ایذئىلىژی دیًی در سیاست خارجی ایلخاياو و هملىکاو/ ايصاری و هحمذی 
 

discourse against the enemies of Islam. Even the religious shifts of the Ilkhanids, such as Öljaitü’s 
conversion to Shi’ism, demonstrated that religion could be highly flexible and serve political and 
diplomatic goals under the cover of religious discourse without necessarily leading to direct 

confrontation (Aiti, 1383: 253). 

Analysis of different Ilkhanid reigns also shows that the use of religion in foreign policy was a 

gradual and intelligent process, from Ahmad Tegüder’s peace-oriented stage to Ghazan’s aggressive 
and jihadi stage. Religion was both a source of meaning and a tool for competition, dominance, 

legitimacy, and even sacred military campaigns. This indicates that in the premodern Islamic world, 

the boundary between religion and politics was not merely blurred but intentionally redefined to 

strengthen state power. 

The developments of the Ilkhanids and Mamluks also highlight the significance of religious 

legitimacy in foreign policy. While the Mamluks, by reviving the caliphate and promoting jihad 

against the Mongols, established themselves as the sole legitimate Islamic state, the Ilkhanids, through 

Islamization and reconstruction of religious institutions, transformed from a foreign Mongol power 

into legitimate defenders of Islam. This identity transformation had profound internal and regional 

effects, illustrating the complex interaction of religion and power in the premodern Islamic world. 

In conclusion, the comparative study shows that religious ideology was a flexible, variable, and 

strategic instrument in the service of political, military, and diplomatic objectives. In this framework, 

religion was not only a personal belief but a political technology capable of creating legitimacy, 

framing war as jihad, and even managing diplomatic relations under sacred concepts. Both the 

Ilkhanids and the Mamluks used this tool to consolidate their rule and assert power, legitimacy, and 

influence at the regional and global levels. In other words, the Ilkhanid and Mamluk periods 

demonstrate that in Islamic history, power and legitimacy were inseparable from religious framing, 

and religion functioned as the primary language of politics, a tool for reproducing identity and 

legitimacy, and a means of confronting internal and external enemies. 

 

Bibliography 

Qor’ n Ker m .  In Arabic .  In Persian . 
 y at ,  Abdolmoḥammad. Taḥr r-e T r k -e Vaṣṣ f, Tehr n , Pa  he g  h -e  Ol m-e Ens n   va 

Mot le  t -e Farhang , 1383. [In Persian]. 
Ebn  s  r,ī FEzzoddin. T r k -e Bozorg-e Esl m va  r n,  tar ome-ye Ab lq se m Ḥ lat, Tehr n , 

M ʾassese-ye Maṭb   t -ye  Al  Akbar  Elm , 1355. [In Persian]. 
Ebn al- Ebr , G̠rīg  r y s Ab lFara  . T r k -e Mok taṣar al-Doval, Qom, M ʾassese-ye Nashr-e 

Man be  al -S aq fat al-Esl m ye, b  t .  In Arabic . [In Persian . 
Ebn Tag rā Bard , J̆am loddin Ab  al-Maḥ se n   su f. Al-No  m al-Ẓ here f  Molūk al-Meṣr va al-

Q here, b e ehtem mʿʿAbdolq d er Ḥ te m, Q h ere, D r  al-Kotob, 1392q. [In Arabic]. 
Ebn Tēm  ye, Taq yoddin Ab l Abb s Aḥmad ebn  Abdolḥalīm. Eqte  ʾ al-Ṣer ṭ al-Mostaq m, 

moḥaqqeq N ṣer ebn  Abdolkarim al- Aql, Riy  , Mak tabat al-Ro d , 1998m.[[In[Arabic . 



  38 4141 (، تابستاو85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

Ebn Te m ye, Taq yoddin Abōl Abb s Aḥmad ebn ʿAbdolḥal m. Al-Fat w  al-Kobr , be taṣḥiḥ-e 
gorūh  az moḥaqqeq n,  Be r t, D r al -Kotob al- Elm ye, 1987m. [In Arabic]. 

Ebn Te m ye, Taq yoddin Ab l Abb s Aḥmad ebn  Abdolḥal m. Menh   al-Sonne al-Nabaw ye, 
moḥaqqeq Moḥammad Ra  d S le m,   me at al-Em m Moḥammad ebn Sa  d – Riy  , 
  me at al-Em m Moḥammad ebn Sa  d, 1986m.  In Arabic . 

Ebn J am  e, Badroddin. Taḥr r al-Aḥk m f  Tadb r Ahl al-Esl m, taḥq q Foʾ d  Abdolmon em 
Aḥmad, Qaṭar, D r al -S̆aq fe, 1408q. [In Arabic]. 

Ebn K ald n,  Abdolraḥmān ebn Moḥammad. Al- Ebar: T rīk -e Ebn K ald n, tar ome-ye 

 Abdolmoḥammad  y at , Tehr n , Pa  he g  h-e  Ol m -e Ens n , 1383. [In Persian]. 
Ebn Ro d , Moḥammad ebn Aḥmad. Bed y at al-Mo tahed va Nehāyat al-Moqtaṣed, Be r t,  D r al-

Fekr, 1995m. [In Arabic]. 
Ebn V ṣel, J am loddin Moḥammad ebn S lem. T r k -e Ay b y n (Mofarri  al-Kor b f  Ak b r Ban  

Ay b), taṣḥiḥ-e Ḥose n Moḥammad Rabʿʿ,ʿ tarǰome-ye Parv z At bak , Tehrōn, Entes̆ r t-e 
Ām ze  -e.Enqel b -e Esl m , 1369. [In Persian]. 

A p ler, Bert ld. T r k -e Mo  l dar  r n, tar ome-ye Maḥm d  M r  ft b,  Tehr n ,  Elm  va Farhang , 
1376. [In Persian]. 

Eqb l   t y n ,  Abb s. T r k -e Mo  l, Tehr n,  Am r Kab r, 1384. [In Persian]. 
Al-Q   n  , Ab lq sem   Abdoll h ebn Moḥammad. T r k -e Ol  y t ,  be k  e -e Mah n Hambal , 

Tehr n ,  Elm  va Farhang , 1384. [In Persian]. 
B svor s, Kl f rd Edmond. Selseleh -ye Esl m -ye  ad d: R hn amā-ye g h  o m r  va tab r en s  , 

tar ome-ye Far d n īBadrīī, īTehr n , Markaz-e B z  enās -ye Esl m  va  r n,  1381. [In Persian]. 
Bayīnī,    r n. D n va Dowlat dar  r n -e  ahd-e Mo  l, Tehr n,  Na r -e D ne g h , 1375. [In Persian]. 
J̆ z ān , Ab  Omar  Os m n Menh ǰoddin Sarā . Ṭabaq t -e N ṣer , taṣḥiḥ-e  Abdolḥayy Ḥab b , 

Tehr n , Dony -ye Ket b, 1362. [In Persian]. 
K on   Eṣfah n  , Fa loll  h  ebn R zbe h n . Sol k  al-Mol k, taṣḥiḥ-e Moḥammad al  M vahhed, 

Tehr n, K  razm , 1362. [In Persian]. 
K  ndm r, G̠ y s̆oddin ebn . om moddin. T r k -e Ḥabīb al-Sīyar fī Ak b r Afr d al-Ba a r, be taṣḥiḥ-e 

Moḥammad Dab r Siy q  va moqaddame-ye J al loddin Homāʾ , Tehr n, K ayyām, 1380. [In 

Persian]. 
  ahabī,  amsoddin. Al- Ebar f  K abar man G abar, taḥq q Ṣal ḥoddin al-Monajjed, Maṭba at Ḥok m at 

al-K v eyt, 1386q.  In Arabic . 
Ra īdoddin Fa lollāh . amadānA. T rāk -e Mob rak -e G Azān , be taḥq q-e K rl   n, Hertford, Stephen 

Austin, 1940m. [In Persian]. 
SarK as , Šams al-Aʾemme Moḥammad ebn Aḥmad. Al-Mabs ṭ al-SarK asī, Beīr t, D r al-Ma refe, 

1993m. [In Arabic]. 
Saʿd , Mo arra foddin Moṣleḥ ebn  Abdoll h   r z . Koll y t -e Šeyk̠ Sa d , taṣḥiḥ-e Moḥammad al  

Forūg  , Tehr n, Ket bfor    va   pk  ne-ye Moḥammadʿal   Elm , 1336. [In Persian]. 



22   استفاده ابساری از ایذئىلىژی دیًی در سیاست خارجی ایلخاياو و هملىکاو/ ايصاری و هحمذی 
 

Suy ṭ ,  Abdolraḥm n ebn Ab  Bakr. T r k  al-K olaf ʾ,ā taḥq q Rahāb K az r   Ak w , Beīr t, 
Mūʾassese-yeʿʿEzzoddin, 1992m.  In Arabic]. 

  fe  , M oḥammad ebn Edr s. Al-Omm, Eskandarīye-ye Meṣr, D r al -Vaf ʾ, 2001m. [In Arabic]. 
   ter , N rollāh.āMaj les  al-Moʾmen n, Tehrān,āKetābforīīī -ye Esl mūye, 1365. [In Persian]. 
Ṭab ṭab ʾ , Moḥammad Ḥose n. Tafs r al-M z n,  tar ome-ye Seyyed Moḥammad B qer  M sav  

Hamad n  , Qom, Daftar-e Entes  r t-e Esl m , 1378. [In Persian]. 
Qalqa and  , Aḥmad ebn  Al . Ṣobḥ al-A    f  Ṣen  at al-En  ʾ, Meṣr, Vez ra t al-S aq fe va al-Er  d 

al-Qowm  al-M ʾassese al-Meṣr ye al-  mme, b  t .  In Arabic . 
Mostowf , Ḥamdoll.h. . ẒafarN me, be k  e -e Naṣroll h Rost g r, Tehr n, Markaz-e Na r-e 

Dīneīgīhī ,ī1377. [In Persian]. 
Maqr z , Aḥmad ebn  Al . Al-Sol k al-Ma refe Dovval al-Mol k , ṣaḥḥ va va a -e ḥav    Sa  d 

 AbdolFatt ḥ     r va Moḥammad Moṣṭaf  Ziyāde, Q here, Markaz al-Taḥq q va al-Tor s̆, 
1427q. [In Arabic]. 

Ra av , Ab lFa l. Taʾammol  bar mon seb t -e Īlk̠ n n va Mam�līk dar qarn-e ha to m-e heīrī,ī
dofaṣlN me-ye ʿelmī-pe  h e  -yeMmot le  t-e t r k ī-ye  ah n -e Esl m, s 3,   6, pāy z va 
zem st n 1394, ṣaf ḥ t 57 t  86. [In Persian]. 

Or   , F ṭeme va Moḥammad Re  yī. Taʾs̆ r-e eḥy -ye k el fat dar Meṣr bar mow egir  -ye maz hab -ye 
G̠āz n K̠ān, faṣlN me-ye ʿelm -peūūheūū-ye t r k -e Esl m va  r n -e d n e g h -e Al- ahr , s l -

e bist-o pan om, dowre-ye  ad d,  o m r e 2 , piy pī 115, bah r 1394. [In Persian]. 
Ebn  s  r,  Ezzoddin. T r kū-e K mel, tar ome-ye Ḥose n R ḥ n , ZTehr n,  As ṭ r, 1383. [In Persian]. 

 
 



  
 

 فصلًاهه علمی هسکىیه )هقاله پژوهشی( 
  4141 تابستاو(، 85)پیاپی  دوم، شماره ندوره هفذه

 4و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد
  3فرشته ايصاری 

 2لیلا هحمذی 

 چکیذه

 یضاؼخ اقثی٢ٛال ظؼ ضعهث ق یو به ابؿاؼ کؽظ یٚمل ه ی٢ؽظ یيٗام اٚح٧اظ کیظؼ خهاو اقلام ٢ؽاجؽ اؾ  ىیظ ايه،یه ۀظوؼ ظؼ
و  ٤(۶۶۳-۳۵۶) لطاياویا یضاؼخ اقثیظؼ ق یًیظ یعئىلىژیي٧م ا یپژوهم زاَؽ، بؽؼق یايل ۀلئل نع. هكیبعجها  ظولث

ظؼ  یچه ي٧ه یًیظ یعئىلىژیا :قؤال که ىیآيهاقث. ظؼ پاقص به ا اویؼ٦ابث ه یؽیگ نکل ظؼآو  ؽیو جأث ٤(923-648) کیهمال
هؽ  یبؽا ىیپژوهم آو اقث که ظ یۀکؽظ؟ ٢ؽَ ٣ایآيها ا اویؼ٦ابث ه یؽیگ و ظؼ نکل یو هملىک یلطايیا یها ظولث یضاؼخ اقثیق

 یو قاهايعه یپلماقیظ ثیج٧ى ،یاقیق یبطه ثیههؽوٚ یابؽ یکاؼکؽظ یيؽ٠، بلکه ابؿاؼ یهؤل٣ه اٚح٧اظ کیيه  ،ظو زکىهث
 یطیهًابٙ جاؼ یۀها بؽ پا ايدام نعه و ظاظه ی٧یجٓب بؽؼقیو با  یلجسلی -ی٣یجىي با ؼویکؽظزاَؽ  پژوهم بىظه اقث. یؼوابّ ضاؼخ

ظؼک هًاقبات  ظهع یظؼ آو اقث که يهاو ه ٥یجس٧ ىیا ثیاقث. اهم عهیگؽظ لیو جسل یگؽظآوؼ هیاول و هٓالٛات ثايى ظقث
 ها ا٢حهیآيها ضىاهع نع.  اویيا٦ى اؾ قاؾوکاؼ ؼ٦ابث و جٛاهل ه یلیجسلهًدؽ به  ى،یظ یبعوو جىخه به ي٧م ابؿاؼ ،کیو همال لطاياویا

که  ظانث> چًاو کیپلماجیظ یها نیبه جًم یظه ٢ٛال ظؼ خهث یي٧ه یًیظ یعئىلىژیاؾ آو اقث که ظؼ هؽ ظو ظولث، ا یزاک
ظؼ  یضلا٢ث ٚباق یقاؾ ًهیو يهاظ کیبه همال یکیو يؿظ ثیخلب ههؽوٚ ی٤(، بؽا683-680)زک:  ازمع جگىظاؼ یآوؼ اقلام

 یضاؼخ اقثیاهعا٠ ق هبؽظی٦عؼت و پ ثیهؽ ظو ظؼ ضعهث جثب ،یهبهػ یبطه ثیههؽوٚ یبؽا ىیيماظ یا هیًٚىاو قؽها  ٦اهؽه به
هع٢مًع و  ،یقاضحاؼ یبلکه ٚاهل ،یا هیزان یيه ًًٚؽ ک،یو همال لطاياویا یضاؼخ اقثیظؼ ق ىیظؼ هدمى٘، ظ ٦ؽاؼ گؽ٢حًع.

 بىظ. یؼ٦ابث و همکاؼ یبه الگىها یظه ظؼ نکل یابؿاؼ

 یاقیق ثیههؽوٚ ،یًیظ یعئىلىژیا ضلا٢ث ٚباقی، ،یضاؼخ اقثیق ک،یهمال لطاياو،یا: های کلیذی واژه
 

 

                                                      
 (،۵5، نماؼه ظوم )پیاپی نظوؼه ه٣عه، فصلًاهه هسکىیه، و هملىکاو لطاياویا یضاؼخ اقثیظؼ ق یًیظ یعئىلىژیاؾ ا یابؿاؼ ۀاقح٣اظ(، 1404ايًاؼی، ٢ؽنحه> هسمعی، لیلا ) -1

 .04-12جهؽاو: و
 Fereshte.ansari@iau.ir پكث الکحؽويیک:  ظايهدىی ظکحؽی جاؼیص ایؽاو بٛع اؾ اقلام، ظايهکعه ٚلىم ايكايی، ظايهگاه آؾاظ اقلاهی وازع ابهؽ، ؾيداو، ایؽاو. -2

  l.mohammadii@iau.ac.ir.)يىیكًعه هكئىل(، پكث الکحؽويیک: اقحاظیاؼ گؽوه جاؼیص، ظايهکعه ٚلىم ايكايی، ظايهگاه آؾاظ اقلاهی وازع ابهؽ، ؾيداو، ایؽاو -3

 18/04/1404، جاؼیص پػیؽل:  06/03/1404جاؼیص ظؼیا٢ث: 

mailto:Fereshte.ansari@iau.ac.ir
mailto:l.mohammadii@iau.ac.ir(نویسنده


22   ايصاری و هحمذی /و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد 

 

 هقذهه

نکل  کیعئىلىژیا یها و هؤل٣ه کیحلىژئىپ ،یيٗاه ،یچىو هًا٢ٙ ا٦حًاظ یٚىاهل گىياگىي ؽیها جسث جأث ظولث یضاؼخ اقثیق
 یاؾ باوؼها یا هثابه هدمىٚه  يه جًها به یًیظ یعئىلىژی، اکیو همال لطاياویظؼ ظوؼه ا ژهیو به ايه،ی. ظؼ خهاو اقلام ٦ؽوو هؽظیگ یه

که ظؼ آٞاؾ بؽ  لطاياویا هىؼظ اقح٣اظه ٦ؽاؼ گؽ٢ث. یبه ؼوابّ ضاؼخ یهظ و نکل یظه کاؼآهع ظؼ خهث یًٚىاو ابؿاؼ  بلکه به ،ی٢ؽظ
اقلام  ؽلیبه پػ حیجعؼ به ؽاو،ی٦عؼت ظؼ ا ثیپف اؾ جثب کؽظيع، یزکىهث ه گؽا جًگؽی-ینمً یها و قًث یهٟىل یا لهیيٗام ٦ب یۀپا

يبىظ،  ی٢ؽظ یاؾ جسىلات اٚح٧اظ یبه بٛع، جًها يان (۶4۶٤-۳۹0زک: ) ضاو اؾ ظوؼه ٞاؾاو ژهیو به ،یًیظ ؽییجٟ ىیآوؼظيع. ا یؼو
 لطاویا ىیازمع جگىظاؼ، يطكح یآوؼ باؼؾ آو، اقلام ۀ. يمىيکؽظ یؼا ظيبال ه یو ضاؼخ یظاضل اقثیظؼ ق یًبلکه اهعا٠ ههط

 گؽ،یظ یقى اؾ .ظايًع یه کیبا همال ًهیؽیظ یها کاهم ضًىهث یبؽا یاقیق یاؾ هىؼضاو آو ؼا ا٦عاه یاؼیهكلماو اقث که بك
، جلال کؽظيع ضىظ ؼا جًها هعا٢ٙ ههؽو٘ اقلام (۳۵۳٤) ظؼ ٦اهؽه پف اؾ ق٧ىِ بٟعاظ یضلا٢ث ٚباق یهًؽ با باؾقاؾ کیهمال

 یبلکه ظؼ جٛاهلات ضاؼخ ،یظاضل اقثیآياو يه جًها ظؼ ق یبؽا کیعئىلىژیا ثیهىخب نع ههؽوٚ کؽظیؼو ىیکًًع. ا یهٛؽ٢ یقً
ضىظ ؼا اؾ  یضاؼخ اقثیاؾ ٚلما، ق ثیضلا٢ث، خهاظ و زما یاؾ يماظها یؽیگ با بهؽه کیمالظانحه بانع. ه یاجیز یگاهیخا ؿیي

هكلماو، ابؿاؼ  جاؾه ای ؽهكلماویٞ لطاياویظؼ ج٧ابل با ا نیه٣اه ىیکه ا چًاو کؽظيع> یه ثیهعا کیعئىلىژای-یًیظ یوخه
و  لطاياویؼوابّ ا لیظؼ آو اقث که جسل ٥یجس٧ ىیَؽوؼت ا و ثیاهم ٦ؽاؼ گؽ٢ث. یاقیبه خًگ و ج٧ابل ق یبطه ثیههؽوٚ

 یعئىلىژیکاؼکؽظ ا ی٧یجٓب یضىاهع بىظ. هع٠ پژوهم زاَؽ، بؽؼق هیقى کیيا٦ى و  ،ىیظ یبعوو جىخه به ي٧م ابؿاؼ ،کیهمال
آو اقث که  ٥یجس٧ یلايیۀ اقث. ٢ؽَ یو يٗاه کیپلماجیظ یًعهاایظو ظولث و ظؼک ي٧م آو ظؼ ٢ؽ ىیا یضاؼخ اقثیظؼ ق یًیظ
ظو  اویو ؼ٦ابث ه یاقیق یقاؾ نیو هع٢مًع ظؼ جًم یقاضحاؼ یبلکه ابؿاؼ ،یاٚح٧اظ ًهیؾه يه جًها پف کیو همال لطاياویا یبؽا ىیظ

  ٦عؼت بىظ.
هىَى٘ ؼوابّ ایلطاياو و همالیک ظؼ اظبیات پژوههی، اٚن اؾ هٓالٛات ٞؽبی، ٚؽبی و ٢اؼقی، به  ظؼ هكاله پیهیًه جس٧ی٥ ،

ايع. ظؼ هیاو هًابٙ ٢اؼقی، هًىچهؽ  هيىؼت گكحؽظه هىؼظ بؽؼقی ٦ؽاؼ گؽ٢حه و آثاؼ هحٛعظی ظؼ قٓىذ کلاو و هىؼظی به آو پؽظاضح
، ٢ًلی ؼا به جسلیل هًاقبات قیاقی ایلطاياو و همالیک اضحًاو ظاظه هسائل عصر ایلخاياو هؽجُىی ظؼ اثؽ ناضى ضىظ،

، به لها هغى ظؼ هىؼگاو ظیىیع و جاریخ هغىل در ایراو ای همچىو بؽجىلع انپىلؽ ظؼ ؽخكحههای ٞؽبی يیؿ هس٧٧او ب اقث. ظؼ پژوهم
جؽ، ٢ؽیعوو  ظؼ قٓسی جطًًی .ايع ًٚؽ، اؾ خمله همالیک اناؼه کؽظه های هن يىؼت گػؼا به ؼوابّ ضاؼخی ایلطاياو با ٦عؼت

های  به جسلیل هىؼظی قیاقث ،:٤(۳5۶-۳52ؼ با هًؽ )جأهلی بؽ ؼویکؽظهای اقاقی ظؼ هًاقبات ازمع جگىظا» الهیاؼی ظؼ ه٧اله
جأهلاجی بؽ هًاقبات ; ازمع جگىظاؼ ظؼ ٦بال همالیک پؽظاضحه اقث. همچًیى پژوههگؽايی چىو ابىال٣ُل ؼَىی ظؼ ه٧الات

ؼوابّ  بؽؼقی; ، اهیع قپهؽی ؼاظ ظؼ:هكئله همالیک ظؼ قیاقث ضاؼخی ٚهع ٞاؾاو; و :ایلطاياو و همالیک ظؼ ٦ؽو ههحن هدؽی
، جسىلات جاؼیطی ایى :ؼوابّ ایلطاياو و همالیک هًؽ; و هسمع کهاوؼؾ بیُایی ظؼ :ایلطاياو و همالیک ظؼ ظوؼه قلًٓث ٞاؾاو

یًعها، ؼویکؽظها و هاهیث ؼوابّ ظوخايبه ابا وخىظ ًٞای ایى هٓالٛات، اٞلب آيها بؽ جسلیل ٢ؽ. ايع ؼوابّ ؼا هىؼظ واکاوی ٦ؽاؼ ظاظه
ايع. ظؼ ایى  محؽ به قاؾوکاؼهای قیاقث ضاؼخی، اؾ خمله ي٧م ایعئىلىژی ظؼ هًاقبات ایلطاياو و همالیک پؽظاضحههحمؽکؿ بىظه و ک

ضلا٢ث ; اؼوخی و ؼَایی ويىنحۀ  :جأثیؽ ازیای ضلا٢ث ٚباقی ظؼ هًؽ بؽ هىَٛگیؽی هػهبی ٞاؾاو ضاو; ؾهیًه، ه٧الاجی يٗیؽ
ايع، اها اؾ هًٗؽ قیاقث ضاؼخی، ضلأ پژوههی  ػهبی ایى ؼوابّ اناؼه کؽظهبه ابٛاظ ه ،بطحیاؼیيىنحۀ نهلا  :ٚباقی ظؼ هًؽ



  32 4141(، تابستاو 85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

هسكىقی ظؼ جسلیل کاؼکؽظ ایعئىلىژی به ًٚىاو ابؿاؼ ظیپلماجیک وخىظ ظاؼظ. ایى پژوهم ظؼيعظ اقث با جمؽکؿ بؽ ایى خًبه، گاهی 
 .ظؼ جکمیل اظبیات هىخىظ بؽظاؼظ

و  ؽیج٣ك یبؽا یًٚىاو چاؼچىب  به یًیظ یها قاضحاؼها و آهىؾه یؽیکاؼگ  بهٚباؼت اقث اؾ  یًیظ یعئىلىژیا، ظؼ جس٧ی٥ زاَؽ
 ای و کًًع هیؼا ب٣همًع، آو ؼا جىخ ثیجا وا٦ٛ کًع یبه هؽظم کمک ه ها، یعئىلىژیا گؽیهمايًع ظ ىی. ظیاقیو ق یهًاقبات اخحماٚ نیجًٗ
به  ىیظ لیجبعبایكحه جىخه اقث يیؿ  به ایعئىلىژی جبعیل ظیىظؼ زىؾه  (.Eagleton, 1991: 1–3) آو واکًم يهاو ظهًع هیٚل

 یع، ظؼ چاؼچىببانً هی یو اضلا٦ یهًٛى یها که ظؼ ايل ياٖؽ بؽ جدؽبه یًیظ نیها و ه٣اه اقث که ظؼ آو آهىؾه یًعی٢ؽا ی،عئىلىژیا
 ای یقاضحاؼ ٢ؽهًگ کیاؾ  ،هؽزله ىیظؼ ا ىی. ظنىيع یه ؽیباؾج٣ك یو اخحماٚ یاقیق یؼ٢حاؼها ثیهعا یهًع بؽا هًع و هع٠ يٗام
 یعئىلىژیا ،:گلحىویا یجؽ;ؾٚن   . بهابعی یزُىؼ ٢ٛال ه یٚمىه ۀکه ظؼ يسً نىظ یه لیجبع کیعئىلىژیا ٣حماوگ کیبه  ،یٚباظ
ي٧م  ،یعئىلىژیظؼ ه٧ام ا ؿیي ىیظ ظهع> یخلىه ه یٛیههؽو٘ و ْب ای گىيهکؽظه و آو ؼا به  ؽیاقث که خهاو ؼا ج٣ك نیاؾ ه٣اه یيٗاه

 ًع،ی٢ؽا ىیهؽازل ا ىیاؾ يطكح یکی (.Eagleton, 1991: 1–3) کًع یه ٣ایا یبطه ثیو ههؽوٚ یاخحماٚ یبطه ظؼ يٗن یههابه
 عهیکه اقثی٦عؼت و ق ۀبه زىؾ یٚباظ ای یاضلا٦ۀ اؾ زىؾ یًیظ یها و گؿاؼه نیهؽزله، ه٣اه ىیاقث. ظؼ ا یًیهحىو ظ یاقیق ؽیج٣ك

  به ؼيع،ظا یمايیا ییها که ظؼ ايل ظلالث :ثیولا; او ی :یٚعالث اله;، :اهث;، :خهاظ;هايًع  یمیيمىيه، ه٣اه ی. بؽانىيع یه
اؾ  یا هدمىٚه ،یعئىلىژیظؼ ه٧ام ا ىی، ظکیل٣ىؼظ گیؽجؿ ؽی. به جٛبؽيعیگ یهىؼظ اقح٣اظه ٦ؽاؼ ه یاقیيٗن ق نیجًٗ یبؽا ییًٚىاو ابؿاؼها

ضىظ ؼا هًٛا کًًع و بؽاقاـ آو ٚمل کًًع  یآو، هؽظم خهاو اخحماٚ یۀپا که بؽ ظهع یقاهاو ه یا گىيه  ؼا به ی٢ؽهًگ یيماظها
(Geertz, 1973: 87.) ًٚىاو   يطبگاو زاکن آو ؼا به ایها  که ظولث عیآ یه عیپع ىیاؾ ظ یو ايسًاؼ یؼقم ؽیگام بٛع، ج٣ك ظؼ

 ی، ٢حىا و يهاظهاقضاة)هايًع ٚلما،  یؼقم یقاضحاؼها ٥یاؾ ْؽ ىیبا يهاظهًع کؽظو ظ ًعای٢ؽ ىی. اکًًع یه یهٛؽ٢ یًی٦ؽائث ههؽو٘ ظ
 نیو جًٗ ؽیباؾج٣ك یظقحگاه زکىهح ٥یاؾ ْؽ عیبا ؽیياگؿ نىظ، یظؼ قاضحاؼ ظولث گًدايعه ه ىیکه ظ ی( همؽاه اقث. ؾهايثیؼوزاي

 :Abdullahi, 2008) قاؾظ یل هیبعج یاقی٦عؼت ق نیع و به ابؿاؼ جًًٗک هیضاؼج  یايحطاب ٢ؽظ ۀؼا اؾ ٚؽي ىیاهؽ ظ ىینىظ و هم

 یعئىلىژی. انىظ یه لیبه ٦عؼت جبع یبطه ثیههؽوٚ ای یخًگ ؼواي ،یهؽظه حیبك یبؽا یبه ابؿاؼ ىیظ ،ییيها ۀهؽزل ظؼ (.18–15
ه٧عـ )هايًع  یها . خًگکًع یه ٣ایظوقث و ظنمى ا ،یؽضىظیو ٞ یضىظ یهؽؾها ىییظؼ جٛ یهؽزله، ي٧م ٢ٛال ىیظؼ ا یًیظ

والؿؼ،  کلی. به باوؼ هاًعبان هی ىینعو ظ ؿهیعئىلىژیا یاهعهایهمه اؾ پ ،یهػهب هاویقؽکىب ظگؽايع ایهطال٣او،  هیخهاظ(، ٢حىاها ٚل
و اي٧لاب  یٚمل اخحماٚ ی٢ؽاضىاو بؽا یبلکه به يىٚ كث،یي یايیوز امیيؽ٢اً زاهل پ گؽیظ گػاؼظ، یگام ه اقثیق ۀکه به ٚؽي یًیظ
 (.Walzer, 1985: 54) نىظ یل هیبعج

 روابط ایلخاياو و همالیک

آیع. ایى ؼوابّ که  جؽیى هىَىٚات ظؼ قیاقث ضاؼخی زکىهث ایلطايی به نماؼ هی هًاقبات ایلطاياو و همالیک اؾ خمله ههن
ظؼ قیاقث ضاؼخی ایلطاياو یاظ کؽظ، ظؼ ْىل زکمؽايی ایى قلكله جسىلات چهمگیؽی ؼا  :همالیک ۀهكئل;جىاو اؾ آو با ًٚىاو  هی

پهث قؽ گػانث. ظؼ ظوؼه پیم اؾ اقلام آوؼظو ایلطاياو، ایى هًاقبات ٚمعجاً هاهیحی يٗاهی و ضًمايه ظانث. هٟىلاو با هع٠ 
های  های هحٛعظی بؽای ٢حر قؽؾهیى ک ایى ه٧ًٓه، جلالگیؽی اؾ هى٦ٛیث اقحؽاجژی ظقحیابی به هًا٢ٙ ا٦حًاظی و قیاقی نام و بهؽه

به هأهىؼیث هىلاکى بؽای جًؽ٠ نام  العبرهًابٙ جاؼیطی همچىو  (.4/740: 1383ضلعوو،  )ابى جسث کًحؽل همالیک ايدام ظاظيع
 (،0/۳۳4: 2۶5۶ضلعوو،  )ابى خالىت ظؼپی ظؼ يبؽظهای ههمی هايًع ٚیى های پی ايع. با ایى زال، نکكث و هًؽ اناؼه کؽظه



03   ايصاری و هحمذی /و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد 

 

ياکاؼآهعی ایى ؼویکؽظ يٗاهی ؼا آنکاؼ قاضث.  (، 205م: 2۹04)همعايی،  و هؽج ال٣ًؽ (15۶جا[:  ی، ]بیالٛبؽ ابى) 1ابلكحیى
 های هػهبی يبىظه، بلکه ؼیهه ظؼ ؼ٦ابث يؽ٢اً يانی اؾ ج٣اوت ،ظهع که ج٧ابل هیاو ایلطاياو و همالیک بؽؼقی ایى ؼویعاظها يهاو هی

 (.۳4: 2۶۹0)ؼَىی،  جؽی ظانحه اقث و ا٦حًاظی ٚمی٥ های قیاقی

ضاو، جسىلی اقاقی ظؼ هاهیث ایى هًاقبات پعیع آهع. اگؽچه ظؼ ابحعا  زکىهث ٞاؾاو ۀویژه ظؼ ظوؼ با اقلام آوؼظو ایلطاياو به
ه نع. ایى جٟییؽ ؼاهبؽظ ؼا های هكلساي جعؼیح ظیپلماقی و جٛاهل ٢ؽهًگی خایگؿیى ج٧ابل ؼویکؽظ يٗاهی همچًاو جعاوم یا٢ث، اها به

جىاو يانی اؾ چًع ٚاهل کلیعی ظايكث: ١َٛ قاضحاؼی ایلطاياو ظؼ هىاخهه با اجساظ اقحؽاجژیک همالیک و ظنث ٦بچا٤،  یه
قالاؼاو ایؽايی که پیهحؽ ظؼ گؽایم ایلطاياو به اقلام  های ظاضلی زکىهث ایلطايی و همچًیى ي٧م هؤثؽ ظیىاو جسىل ظؼ اولىیث

آهیؿ، قهن بكؿایی  ایى گؽوه اؾ کاؼگؿاؼاو با جؽویح گ٣حماو هكالمث (.1/2۶2۶: 2۶۶۶)هكحى٢ی،  کًًعه ای٣ا کؽظه بىظيع جٛییىي٧هی 
های پف اؾ آو، ؼویکؽظ  و قال (۶4۶٤-۶2۶زک: ) لدایحىوظؼ ظوؼه زکىهث هسمع ا. ظؼ جٛعیل قیاقث ضاؼخی ایلطاياو ظانحًع

: 1383، )آیحی آهیؿ جبعیل گؽظیع ٣ٓٚی ظؼ جثبیث ؼوابّ هكالمث ۀبه ي٧ٓ با همالیک،عه يلر يٗاهی به کلی کًاؼ گػانحه نع و هٛاه
ایى پیماو يه جًها ثبات قیاقی ؼا بؽای هؽ ظو ْؽ٠ به اؼهٟاو آوؼظ، بلکه ههؽوٚیث زکىهث  (.٤2/6: 1427ه٧ؽیؿی،  >253

ظهع که ایى هًاقبات اؾ ج٧ابل يؽ٠  و و همالیک يهاو هیظ. بؽؼقی قیؽ جسىل ؼوابّ ایلطاياکؽایلطاياو ؼا ظؼ خهاو اقلام ج٧ىیث 
يٗاهی به قمث جٛاهل ظیپلماجیک و ٢ؽهًگی زؽکث کؽظ. ایى گػاؼ بیم اؾ آيکه هسًىل جٟییؽات ایعئىلىژیک بانع، يانی اؾ 

ظهی به  ایؽايی ظؼ خهث قالاؼاو لحیک آو ظوؼاو بىظه اقث. ظؼ ایى هیاو، ي٧م ظیىاوىهای ژئىپ هساقبات ٧ٚلايی و ايٓبا٤ با وا٦ٛیث
های هؤثؽی ظؼ هكیؽ  گیؽی اؾ ٢ُای ایداظنعه پف اؾ اقلام آوؼظو ایلطاياو، گام جىاو ياظیعه گؽ٢ث. ایى گؽوه با بهؽه ایى جسىل ؼا يمی

: 1394)ؼَىی،  گیؽی قیاقث ضاؼخی خعیع ایلطاياو ای٣ا کؽظيع قهن ههمی ظؼ نکل ،يلر و جٛاهل بؽظانحًع و بعیى جؽجیب
79.) 

 تا اسلام  سنی: از شمًلخاياویا یاسیس یذئىلىژ یا

 یها ههیآياو اؾ ؼ اوی٦عؼت ظؼ ه کیعئىلىژیم(، قاضحاؼ ا۳۵0/٤21۵۳)اؾ  ؽاویبؽ ا لطاياویا ثیزاکم یها ظهه ىیيطكح ظؼ
يٗن  اویبىظ، بلکه بً یًیيٗام باوؼ ظ کیجًها   ظوؼه يه ىیظؼ ا كنی. نمًگؽ٢ث یت هأيه ی٢ؽهًگ هٟىل هسىؼ یو جًگؽ ايهیگؽا نمى

به  یبطه ثیظؼ ههؽوٚ ٛث،یايكاو و اؼواذ ْب اویًٚىاو واقٓه ه  ظؼ آو، نمى به .ظاظ ینکل ه ؼا یهٟىل لاتیا یاقیو ق یاخحماٚ
 یؿیچًگ یاقای ٥یباوؼها که اؾ ْؽ ىیا (.16: 1384> ا٦بال آنحیايی، 202: 1376)انپىلؽ،  کؽظ یه ٣ایا یاقاق ی٦عؼت ضاو ي٧ه

 لطاياویا ،یايالله همع ٢ُل ىیعالعیؼن ۀيىنح  ظانث. به یباؾجاب ؼونً هیاول لطاياویا یاقینعه بىظيع، ظؼ قاضحاؼ ق ًهیيهاظ
 اویگؽ يكبث به اظ جكاهل ییو ظؼباؼ آياو ٢ُا ظايكحًع یه یؼا بؽجؽ اؾ ازکام نؽٚ :یؿیچًگ ىی٦ىاي;هايًع هىلاکىضاو  ىیيطكح

 (.1253، 2/1048 :1373 ،همعايی) هطحل١ ظانث
اقلام هىاخه  ثیو ظؼ يها یگؽ یؾؼظنح ،یيكٓىؼ ثیسیهك كن،یخمله بىظ اؾ یهسل اویآياو با اظ ؽاو،یظؼ ا لطاياویاقح٧ؽاؼ ا با

  ضاو ؼش ظاظ. به ظؼ ظوؼاو ٞاؾاو ابحعا به يىؼت هسعوظ ظؼ ظوؼه ازمع جگىظاؼ و قپف کیعئىلىژی١ٓٚ ا ۀزال، ي٧ٓ ىینعيع. با ا
اؾ  یؽیگ بىظ که با بهؽه يى٢یه صیاؾ هها زمىی خىیًی ىیيعؼالع صیناؼجباِ او با  ۀدیٞاؾاو ظؼ يح یآوؼ اقلام ى،یعالعیؼن ۀيىنح

                                                      
هكلماياو پیؽوؾ نعيع و اکثؽ اهؽای هٟىل ؼا کهحًع و  .ؼاو لهکؽ آبا٦اضاو ظؼ ایى خًگ جٟىظؼيىئیى و جىظاوو بهاظؼ بىظيع. ظؼ يسؽای آبلكحاو با هن هًا٠ ظاظيعقؽظا; -1

 (.59: 1383، آیحی) :اقلسه و اقباو ایهاو به ًٞیمث بؽظيع



  24 4141(، تابستاو 85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

 یٚؽ٢او هٟىل ىيعیپ ىای(. 2/1255 :1373 ،همعايی) جؽخمه کًع یؼا به ؾباو جًى٠ اقلاه ینمً نیجىايكث ه٣اه ،یًٚايؽ ٚؽ٢اي
جًها يام ضىظ ؼا به   ٞاؾاو يه ،یآوؼ اؾ اقلام پف نع. لطاياویا یًیظ اقثیظؼ ق ی٧یٚم کیعئىلىژیجسىل ا قاؾ ًهیؾه ،یؽايیبا جًى٠ ا
يًاؼا يكبث  ۀ٢ؽهاو ظاظ جا هًاظی کًًع که جمام هٟىل و ایٟىؼ اقلام اضحیاؼ کًًع و نهاظجیى بگىیًع و ٢ؽ٦ ; ظاظ، بلکه ؽییهسمىظ جٟ

پؽقث و ثًىی اگؽ ا٦ؽاؼ به وزعت يکًع ه٧حىل گؽظظ اها اؾ یهىظ خؿیه قحايًع و اؾ ٦حل هٛا٠  ٢ؽؾيع به ضعا يعهًع و هدىـ و آ٢حاب
(. اؾ قىی 183، 179: 1383)آیحی، : هٛابع ٞیؽهكلماو ؼا به هكاخع بعل قاؾيع ۀهم وظاؼيع ولی به يٗؽ اقحط٣ا٠ ظؼ ایهاو يگؽيع 

به  جىاو یايلازات ه ىیا ۀاٚمال کؽظ. اؾ خمل یاقلاه ثیههؽوٚ نیؼا با هع٠ جسک یاؾ ايلازات نؽٚ یا ٚههدمىظیگؽ، 
ا٦عاهات  ىیا .(2/1224 :1373 ،همعايی) بؽ اهل غهه اناؼه کؽظ اتیو الؿام هال ییبىظا یها ٚباظجگاه بیجطؽ ،یپؽقح آجم ثیهمًىٚ

  .نعيع یهسكىب ه ؿیي یاقیق یبطه يٗن یبؽا ییبىظيع، ابؿاؼها یهػهب ۀوخه یاگؽچه ظاؼا
به  جسث جأثیؽ ٚلاهه زلی اها قپف ا٢ث،ی میگؽا یاو ابحعا به ٧٢ه ز٣ً .بىظ ؽیهك ىیا ۀظهًع ٞاؾاو، اظاهه ىیخايه حىیاولدا

وؼؾیع> به همیى ظلیل ظقحىؼ ظاظ بؽ  (. اولدایحى به اهل بیث پیاهبؽ اؼاظت هی571: 1365)نىنحؽی،  عیگؽو یاهاه  ظواؾظه ٙیجه
 یاؾ قً حىیهػهب اولدا ؽییالسُؽه، جٟ  ويا٠ ۀيىنح  (. به253 :1383آیحی، )ها نهاظجیى و اقاهی ظواؾظه اهام ؼا زک کًًع  قکه
ويا٠ السُؽه، ) به ضىظ گؽ٢ث یلطايیا زکىهث یابؽ عیخع یقاؾ ثیؼيگ ههؽوٚ هحؽیهمؽاه بىظ که ب ی٣اجیبا جهؽ ،ٛهیبه ن

به  یؼاهبؽظ یبلکه واکًه ،ظايكث یًیايحطاب ظ کیجًها  جىاو یؼا يم کیعئىلىژیا یظگؽگىي ىیا ،ی٧یهًٗؽ جٓب اؾ .(2/82 ٤:1269
هن ظؼ  ک،یو همال لطاياویا اویبىظ. ؼ٦ابث ه کیظؼ ٦اهؽه جىقّ همال انعهیاز یظؼ بؽابؽ ضلا٢ث ٚباق یاقیق ثیچالم ههؽوٚ

 یپلماقیو ظ یقاؾ ثیؾباو ههحؽک ههؽوٚ لطاياو،یا یبؽا یاقلام ؼقم گؽ٢ث> یيىؼت ه کیعئىلىژیا ۀيبؽظ و هن ظؼ ٚؽي عاویه
 .اقلام بىظ یایظؼ ظي

 «هذافعاو اسلام»به « حاکماو بیگايه»هىیت هغىلاو از  تغییر

ظیى و بیگايه همؽاه بىظ.  ؽی، ظؼ ابحعا با جًىیؽ یک يیؽوی ویؽايگؽ، بی٦ميطكث ٦ؽو ه٣حن  ۀوؼوظ هٟىلاو به خهاو اقلام ظؼ يیم
که يماظ قیاقی و ظیًی ضلا٢ث ٚباقی بىظ،  .۳۵۳٤اي٣هاو و قپف ق٧ىِ بٟعاظ ظؼ قال  و ٚام ظؼ يیهابىؼ  جًؽ٠ ضىاؼؾم، ٦حل

، :جاجاؼ کا٢ؽ;ًٚىاو   گ٣حماو زاکن ظؼ هًابٙ اقلاهی، هٟىل ؼا بهاقلاهی به هٟىلاو بطهیع. ظؼ ایى هؽزله،  ای کاهلًا َع   وخهه
اي٧ؽاٌ ٚالن ;و : جًؽ٠ قؽؾهیى اقلام جىقّ ک٣اؼ;و زمله هٟىل به خهاو اقلام ؼا : آ٢ث هٟىل;، :یأخىج و هأخىج آضؽالؿهاو;

-2/93: 1362)خىؾخايی، نىظ  یوَىذ ههاهعه ه  به و اظبی ه٣هىهی که ظؼ آثاؼ ٧٢هی، جاؼیطی >کؽظ جًىیؽ هی :و پایاو خهاو
هٟىل  (.396: 1362ضًدی اي٣هايی،  >30-29: 1369 وايل، ابى >126-26/124: 1355اثیؽ،  ابى >488: 1336قٛعی،  >97

ای هٓل٥ که خهاو اقلام ؼا جهعیع  جًها به لسأ ٦ىهی، بلکه اؾ يٗؽ ظیًی و ٢ؽهًگی، بیگايه  بىظ> يه: ظیگؽی کاهل;ظؼ ایى ظوؼه 
آوؼی ؼقمی ٞاؾاو و  ضاو ظچاؼ ظگؽگىيی نع. اقلام ٞاؾاو ازمع جگىظاؼ و ویژه اؾ ؾهاو قلًٓث جعؼیح و به ایى جًىیؽ بهالبحه . کؽظ هی

 به ٧٢ّ يه  ٞاؾاو. ؼوظ هی نماؼ به  ایلطاياو ظیًی-یهسىؼ، ي٧ٓه ٣ٓٚی ظؼ جٟییؽ هىیث قیاق نؽیٛث ۀاخؽای ايلازات گكحؽظ
 چىو يهاظهایی جأقیف با کؽظ جلال همعايی، الله ٢ُل ؼنیعالعیى ضىاخه خمله اؾ هكلماو ایٚلم همکاؼی با بلکه گؽویع، اقلام
همچًیى  ها و (، هعاؼـ و ضاي٧اه95-90: 1384ها )ال٧انايی،  نؽٚی، قاضث هكاخع، ظاؼالكیاظه های ظاظگاه هٗالن، ظیىاو

 و ظیى زا٢ٕ بلکه يیكث، ک٣ؽ يمایًعۀ ظیگؽ ایلطايی ظولث که ظهع يهاو ،(2/1256 :1373 ،همعايی)ز٣ًی  ٧٢یهاو اؾ زمایث
 اقث. اقلاهی ٚعالث



02   ايصاری و هحمذی /و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد 

 
ایى جٟییؽ هىیحی، يؽ٢اً نکلی يبىظ، بلکه ٚمی٧اً گ٣حمايی و قاضحاؼی بىظ. با اقح٣اظه اؾ ؾباو نؽٚی، ايلاذ يٗام هالیات، هًٙ 

اؾ خایگاه  ،کىنیعيع ظؼ يٗام ظايایی اقلاهیایلطاياو ، (2/1359 :1373 ،همعايی) ها ياهه ضىاؼی، قاضث هكاخع و و١٦ نؽاب
ظؼ ٦الب یک ظولث : ضىظ;یا٢حگاو اؼج٧ا یابًع. ظؼوا٦ٙ، آيها اؾ ْؽی٥ ؾباو ٦عؼت ظیًی، به باؾجىلیع  ْؽظنعگاو به خایگاه ههؽوٚیث

ظؼ ج٧ابل با همالیک  قیاقث ضاؼخی و ۀویژه ظؼ ٚؽي ٧٢ّ بؽای هعیؽیث ظؼويی، بلکه به  هكلماو پؽظاضحًع. ایى باؾقاؾی هىیث، يه
 آوؼی، ا٦اهه ٚعل و جؽک گػنحه هایی ؼقمی به ظؼباؼ ٦اهؽه و جأکیع بؽ اقلام ایلطاياو با اؼقال ياهه .هًؽ، اهمیث اقاقی یا٢ث

ظؼ بؽابؽ : هعا٢ٙ اقلام;ًٚىاو   و ضىظ ؼا به ىيعضاؼج ن: ظنمى کا٢ؽ;ظؼيعظ بىظيع اؾ خایگاه  (،٤372: 1269، ويا٠ السُؽه)
 گ٣حمايی-یًعی جاؼیطیاٖلن و ْٟیاو همالیک هٛؽ٢ی کًًع. ظؼ هدمى٘، جٟییؽ هىیث هٟىلاو اؾ زاکماو بیگايه به هعا٢ٛاو اقلام، ٢ؽ

ظهع  هینکل گؽ٢ث. ایى ٢ؽایًع يهاو  ،٦عؼت با ظیى ۀآوؼی ؼقمی، باؾقاؾی يهاظهای نؽٚی و باؾجٛؽی١ ؼابٓ اقلام ْؽی٥ اؾ که بىظ
ای ايلی بؽای  بًعی ظیًی آو همکى يبىظ و ؾباو ظیى، ٚؽيه که ظؼ خهاو اقلام پیهاهعؼو، ههؽوٚیث قیاقی بعوو يىؼت

نع. اؾ ایى هًٗؽ، هٟىلاو يه جًها ٦عؼت ؼا ظؼ هیعاو خًگ، بلکه ههؽوٚیث ؼا ظؼ هیعاو  های قیاقی و ظیپلماجیک جل٧ی هی ؼ٦ابث
 .ظقث آوؼظيع  هًٛا و گ٣حماو به

به جًى٠ و  ی٢ؽظ میو گؽا ینطً یها ؿهیهًابٙ با ايگ یبؽض ی٤، هؽچًع اؾ قى۳52آوؼظو ازمع جگىظاؼ ظؼ قال   قلاما
 زمایثخلب  یو هع٢مًع بؽا یابؿاؼ یٚمعجاً ا٦عاه ،یاقیاها اؾ هًٗؽ ق(، 2/1126: 1373اقث )همعايی،  نعه ىییجب ٛثینؽ

ظو ظولث  اویه ًهیؽیظ یها ظاظو به ضًىهث اویپاهمچًیى و  ظؼباؼ ضىظ: ىلیخًاذ ياهكلماو هٟ;بؽای ه٧ابله با  کیظولث همال
ً   کیکه ظولث همال یٓیظؼ نؽا (.٤2/6: 1427)ه٧ؽیؿی،  نىظ یه یجل٧ ضلا٢ث  ثیو واؼخ ههؽوٚ یضىظ ؼا زا٢ٕ اقلام ق

وگى، جؽک  آٞاؾ گ٣ث یبؽا یا ًهیؾه جىايكث یه لطاو،یا ی( اؾ قىیضًىو هػهب قً بهاقلام ) ؽلیپػ ظايكث، یه یٚباق
ؼا : ازمع; یازمع جگىظاؼ که يام اقلاه (.Amita-Preiss, 1995: 66) ظنمًاو ههحؽک ٢ؽاهن آوؼظ هیائحلا٠ ٚل یهطايمه و زح

العیى نیؽؾای ؼا که ا٢ُل ٚلمای ٚالن  العیى هىلايا ٦ٓب نیص ٚبعالؽزمى و يازب نمف;بلا٢ايله پف اؾ اٚلام اقلام،  ع،یبؽگؿ
به ظلایلی چىو يام يبؽظو اؾ ضلی٣ه و اؼقال کؽظ، اها  یؿیآه يلر امیو پ( 2/1130: 1373)همعايی، : به هًؽ ٢ؽقحاظ اقث به ؼقالث

ياظیعه گؽ٢حى خایگاه ضلا٢ث ظؼ ياهه ضىظ به قلٓاو هملىک، ایى ق٣اؼت بؽای ایلطاياو يحیده هٓلىبی ظؼ پی يعانث )بیايی، 
ظوقحايه با ظولث  یؼوابٓ داظیا یبه اقلام، ظؼ پ عویىظاؼ پف اؾ گؽوگٓاو ازمع جآيکه قل بًا بؽایى با وخىظ (.3/956: 1375

 ىیبهؽه گؽ٢ث، اها ا یاقیق یکیيؿظ یبؽا یًٚىاو بكحؽ  هملىک به ىیبا قلاْ یو انحؽاک هػهب یًیظ هملىک هًؽ بؽآهع و اؾ هن
هًدؽ يهع  عاؼیپا یا دهیبه يح ،یيكبث به يهاظ ضلا٢ث ٚباق ىهثظؼ يگؽل ظو زک ىیاظیبً یها ٚلث وخىظ ج٣اوت  ها به جلال

 (.18: 1381)الهیاؼی، 
 ۀي٧ٓ کیًٚىاو   اقلام آوؼظو ٞاؾاو به، اها به جطث يهكث ،لطاياویضاو هكلماو ا ىیبه ًٚىاو يطكح هحؽیاگؽچه ازمع جگىظاؼ پ

اؾ خهاو اقلام  یا بلکه ظؼ قٓر گكحؽظه ی،لطايیظاضل ظؼباؼ اجًها ظؼ   يه ى،یظ ؽییجٟ ىی. انىظ ینًاضحه ه لطاياویا صی١ٓٚ ظؼ جاؼ
 ىیو پف اؾ ا عیضاو با يع٤ و اضلاو کاهل به اقلام گؽو ٞاؾاو کؽظه،اناؼه  خیالحىار  جاهعظؼ  یکه همعاي ىؼْ بىظ. آو ؽگػاؼیجأث

ک ی(. همعاي2/1256: 1373 ،ی)همعاي اقلام ايدام ظاظ ىیظ ثیگكحؽل و ج٧ى به هًٗىؼ یاظیا٦عاهات ؾ ،یًیجسىل ظ کؽظه  عیجأ
 یو ؼٚىيث هبؽا بىظ، بلکه ا٦عاهات ٚمل ایؼ بیبىظه و يه جًها اؾ نىا ثیياؾ قؽ يع٤ و ضلىو  ،ضاو به اقلام ٞاؾاو ماویکه ا اقث

اقلام، با يعوؼ  ؽلیبه هسٍ پػ ی، وـاقا ىیؽ همباضلاو بىظ.  ىیا ۀظهًع وَىذ يهاو  به ؿیي ییگؽا اقلام یاو ظؼ ؼاقحا
 یها جسث ٢ؽهاو ضىظ ظانث. ْب٥ گؿاؼل یها ىیظؼ قؽؾه یًیهطحل١ ظ یها خًبه ثیبه ج٧ى یا ژهیهحٛعظ، جىخه و یًیظ یها ٢ؽهاو
بلاظ اقلام  گؽیبٟعاظ و ظ ؿ،یظؼ ظاؼالملک جبؽ: ها و کًهث كاهایها و کل و بحطايه اویجمام هٛابع بطه;ضاو ظقحىؼ ظاظ  ٞاؾاو ،یهمعاي



  22 4141(، تابستاو 85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

يٗن  ٥یجٓب هًٗىؼ ا٦عاهات به ىی(. ا2/1259: 1373 ،ی)همعاي: ها گؿاؼظيع بعاو ٢حر اکثؽ اهل اقلام نکؽايه; و نىيع بیجطؽ
 ىیاو ضىظ ؼا هحٛهع به ظ٢ا٘ اؾ ظ ؼقع یو به يٗؽ ه گؽ٢ث یيىؼت ه یهًا٥ْ جسث زکىهث با ايىل اقلاه یو ٢ؽهًگ یاخحماٚ

 ؿیهكاخع، هعاؼـ و ضاي٧اها ي ؽیيٗ یًیهؽاکؿ ظ فیو جأق یضاو، جىخه به ٚباظات اقلاه ٞاؾاو ۀؼوؾهؽ ی. ظؼ ؾيعگظايكث یاقلام ه
ؼا يىاضث ٢ؽهىظ و اظؼاؼات و يع٦ات ظاظ و ظؼ باب ٚماؼت هكاخع و هعاؼـ و  صیقاظات، ائمه و هها ماٚثخ;هههىظ اقث: 

ؼا يىاضث  صیقاظات، ائمه و هها ماٚثخ;. (2/1256: 1373 ،ی)همعاي: ضاي٧اها و ابىاب البؽ ازکام به هبالٟث ايعاؼ ٢ؽهىظ
: ٢ؽهىظ و اظؼاؼات و يع٦ات ظاظ و ظؼ باب ٚماؼت هكاخع و هعاؼـ و ضاي٧اها و ابىاب البؽ ازکام به هبالٟث ايعاؼ ٢ؽهىظ

به  صیاؾ ائمه و هها یظؼ هاه ؼهُاو با خمٛ;ضاو  که ٞاؾاو ظاظه اقثباؼه گؿاؼل  ىیظؼ ا یهمعاي(. 2/1256: 1373 ،ی)همعاي
 ۀخاهٛ یًیو ظ یؼوزاي یٞاؾاو به اؼج٧ا ٥یٚلا٦ه ٚم ۀظهًع يهاو ىی(. ا2/1256: 1373 ،ی)همعاي :نع یو ٚباظت ههٟىل ه ٚثْا

 یاظیؾ یپؽظاضث و هًابٙ هال صیاؾ قاظات، ائمه و هها ثیْىؼ ٢ٛال به زما او به ،یاقیو ق یظؼ قٓر اخحماٚ ىیچً ضىظ بىظهن
 (.خا هماو، هماو ،ی)همعاي ظاظ ىیهكاخع و هعاؼـ جطً ًعهاي یهػهب یقاضث و قاؾها یبؽا

و ه٧ابله با  یاقلاه ثیظ٢ا٘ اؾ زاکم ،او یها ؿهیايگ ىیجؽ اؾ ههن یکیگ٣ث  جىاو یضاو به هًؽ، ه ٞاؾاو ۀاؼجباِ با زمل ظؼ
هملىک ظؼ  یؽوهایي یاؾ قى یؽنؽٚیبؽ ٢كاظ و اٚمال ٞ یهبً ییها پف اؾ آيکه گؿاؼل ژهیو به >ؼوظ ینماؼ ه  به یضاؼخ عاتیجهع

به قؽزع آو  اویظاظيع که ناه یضبؽ ه;بىظ:  ىیيهاو ظاظ. گؿاؼل چً عینع یاو اؾ ضىظ واکًه ع،ینام و هًؽ به ٞاؾاو ضاو ؼق
 یؽیاقاؾ هكلماياو ؼا به  یاؼیظهًع و بك یقىؾايًع... و ؾزمث هكلماياو ه یها ه و ٞله ؾيًع یکًًع و ؼاه ه یايع و جاضحى ه آهعه ثیولا

ؼ٢حًع و  كؽیضىؼظيع... و اؾ آيدا به ظي ؿینؽاب ي یبه ٢كاظ ههٟىل نعيع و بُٛ وبؽظيع و هاه ؼهُاو ظؼ هكاخع با ظضحؽاو هكلمايا
اضباؼ ٢كاظ و  عویضاو اؾ نً که ٞاؾاو کؽظه اقث ثیؼوا ی(. همعاي1290-2/1289: 1373 ،ی)همعاي: ا٢ٛال هکؽوه کؽظيع ىیهم

ؼا بؽ  1:اویْاٞ;و ظ٢ٙ نؽ آو  عیبدىن ظاقلام بؽ ضى ثیو زم ىیظ ؽتیاؾ ٞ;ها ظؼ هًا٥ْ جسث کًحؽلهاو،  هملىک یها ی٦ايىي یب
اؾ همالک  هاویاقح٣حاء ٢ؽهىظ و جماهث ٢حىا کؽظيع ظؼ ظ٢ٙ نؽ ا :اقلام یٚلما و ىیائمه ظ;ضىظ واخب ظايكث. بٛع اؾ آيکه اؾ 
 ىی(. ا2/1290: 1373 ،ی)همعاي: ظؼ غهث همث قلًٓث واخب و لاؾم اقث ايع اقلام هكلماياو که ظؼ ؼب٧ه ْاٚث پاظناه

 یضاو ظ٢ا٘ اؾ ز٧ى٤ هكلماياو و اخؽا اؾ يٗؽ ٞاؾاو ع،یآ یزمله به هًؽ و نام به نماؼ ه یبؽا یهیجىخ یکه به يىٚ یًیظ کؽظیؼو
 بىظ. یٚعالث اقلاه

ظهه٥،  ؽیجٛاهل او با هؽظم ظهه٥ پف اؾ نکكث قپاه هملىک اقث. پف اؾ جكط ۀضاو، يسى خالب ظؼ ؼ٢حاؼ ٞاؾاو یها اؾ خًبه یکی
ضاو ظؼ پاقص به  به يؿظ او ٢ؽقحاظه نعيع. ٞاؾاو ،ضاو ظؼضىاقث اهاو اؾ ٞاؾاو یاؾ بؿؼگاو، بؽا یال٧ُات نهؽ به همؽاه گؽوه ی٦اَ

ک ،ییگؽا اقلاموَىذ بؽ   هؽظم ظهه٥ ٢ؽقحاظ که ظؼ آو به یبؽا یا ياهه ظؼضىاقث، اهاو ىیا ياهه  اهاو ىیکؽظه بىظ. ا عیٚعل و ازكاو جأ
 ۀظهًع يهاو ٧ثیاناؼه ظانث، ظؼ ز٧ ها هملىک او يكبث به گاهیضاو و ج٣اوت خا ٞاؾاو یبه يكب ٚال ،یاقلاه نیکه ٚلاوه بؽ ه٣اه

 کیبه همال کیيؿظ یزال، هًابٙ ٚؽب ىی(. با ا٤8/127: 1392 ،یبؽظ یجٟؽ بىظ )ابى او ماتیظؼ ؼ٢حاؼ و جًم ىیو ظ اقثیق بیجؽک
هكاخع و  یؽايیها اؾ و گؿاؼل یظؼ بؽض ژهیو به >کًًع یگؿاؼل ه یهح٣اوج اتیضاو با هؽظم ظهه٥ ؼوا ٞالباً اؾ ؼ٢حاؼ هٟىلاو و ٞاؾاو

جُاظ  ىیا (.٤8/128: 1392 ،یبؽظ یجٟؽ )ابىنعه اقث  اظی اوهكلم یایها و ؼ٢حاؼ ضهى آيها با ؼٚا جىقّ هٟىل یاهاکى اقلاه

                                                      
جداوؾ کؽظه، به  یکه اؾ زعوظ اله نىظ یاْلا٤ ه یگؽوه ایبه نطى  یظؼ ايٓلاذ ٦ؽآي ی. ْاٞاقث جداوؾ اؾ زع یهًٛا  به :یْٟ; ههیاؾ ؼ :یْاٞ; ۀواژ ،اقلامظؼ  -1

اقث، بلکه ناهل هؽ  یو اخحماٚ یاقیياٖؽ بؽ قحمکاؼاو ق جًها  هه٣هىم ي ىی. اه اقثآوؼظ  یؼو یبه ٖلن، ٢كاظ و قؽکه ،یگؽ اویهطال٣ث با ٢ؽهاو ضعاويع بؽضاقحه و با ْٟ
 آیات الًاؾٚات، قىؼهنعه اقث ) یهٛؽ٢ اویًٚىاو يماظ باؼؾ ْٟ  اؾ ٦ؽآو، ٢ؽٚىو به یهحٛعظ اتیضعا هًسؽ٠ نىظ. ظؼ آ ی٢ٓؽت، ٚعالث و بًعگ ؽیکه اؾ هك نىظ یه یکك
 (.1۶۵-14/1۶4: 2۶۶5> ْباْبایی، 10–2۶



02   ايصاری و هحمذی /و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد 

 
و  یاقیق یو ؼ٢حاؼها یًیظ یها ثیي اویج٣اوت ه ۀظؼباؼ یالاجؤنعه، ق ها ظؼ هًا٥ْ ٢حر ضاو و اٚمال هٟىل ٞاؾاو یًیگ٣حماو ظ اویه

 .کًع یه داظیا یيٗاه
 ؽیاه یها به يام یظو جى اؾ ؼقىلاو هًؽ یا٦عام به آؾاظقاؾ، ظؼ آٞاؾ قلًٓث (۶4۶٤-۶2۶زک: ) هسمع ضعابًعهقلٓاو 

ظؼ زبف به  ۶41،٤ضاو ظؼ قال  کؽظ که اؾ ؾهاو قلًٓث ٞاؾاو یبى قکؽؿیبى ٚبعالٛؿ یٚل ىیٚماظالع یو ٦اَ یؽیهُد ىیالع زكام
پف ٢ؽقحاظگاو قلٓاو ; >بىظ کیيكبث به همال عیخع لطاویا ۀجاؾ کؽظیاؾ ؼو یا ا٦عام يهايه ىیا (.60: 1394)ؼَىی،  بؽظيع یقؽ ه

هاؼظیى( ٢ؽقحاظ به نؽِ آيکه اؾ هًؽ،  -قکؽی ؼا بًىاضث و همؽاه ؼقىلی يؿظ پاظناه هیؽظیى ) ٦اَی ابىالعیى هدیؽی و  هًؽ زكام
ایى پف هیاو آياو کاؼ به خًگ يطىاهع  اؾايع آؾاظ قاؾيع و يىیع ظاظ که  ایؽيدیى بؽاظؼ قىیًح يىئیى و ظیگؽ اهیؽاو ؼا که ظؼ آيدا هايعه

: بؽاظؼ; ؼاقلٓاو هملىک  ظؼ ياهۀ ضىظ حىیلداوا (.253: 1383)آیحی،  :ع و نع ضىاهًع کؽظکهیع و جداؼ ظؼ يهایث اهى و ٢ؽاٞث آه
: بؽاظؼ; ؼاقلٓاو هملىک  ظؼ ياهۀ ضىظ حىیلداوا. ه بىظنع هیاو ظو ْؽ٠يلر و آؼاهم ظؼ ؼوابّ  یضىاهاو بؽ٦ؽاؼضٓاب کؽظ و 
 یها قال یها یلسى ظوقحايه که بؽضلا٠ ظنمً ىیا. بىظ هنع هیاو ظو ْؽ٠يلر و آؼاهم ظؼ ؼوابّ  یضىاهاو بؽ٦ؽاؼضٓاب کؽظ و 

 لیيهاو اؾ جما ؿیظؼباؼ ٦اهؽه ي پاقص بىظ. حىیلداوا ثزکىه ثیپف اؾ جثب لطاياویا یضاؼخ اقثیظؼ ق یگػنحه بىظ، يهايگؽ چؽضه
به  ؿیضىظ ؼا ي ًعگاویاقح٧بال کؽظ و همؽاه آياو، يما یلطايیظانث. قلٓاو يايؽ با ازحؽام اؾ ٢ؽقحاظگاو ا ها ظنمًیبه  ظاظو  اویبه پا

اؾ يلر و  یو هکحىب، زالح یؼقم ۀهٛاهع گىيه چیبعوو اي٧ٛاظ ه ب،یجؽج ىیبع (.٤2/6: 1427)ه٧ؽیؿی،  ٢ؽقحاظ لطاياویظؼباؼ ا
و  ثیجباظل زكى ي یۀبىظ که بؽ پا یؽؼقمیٞ ای یيلر ٚؽ٢ یيى٘ يلر، به يىٚ ىینکل گؽ٢ث. ا بیظو ظولث ؼ٦ اویه طايمهجؽک ه

 ا٢ثیاظاهه  اقثیق ىی، ا(۶2۶٤-۶۶۳زک: ) بهاظؼضاو عیو آٞاؾ قلًٓث ابىقٛ حىیلداوهؽگ ا با کاهم جًم اقحىاؼ بىظ.
 ىیبه هًؽ اٚؿام کؽظ. هع٠ اؾ ا کیپلماجیظ یحیئزکىهث ضىظ، ه ىیيطكح یها ظؼ هماو هاه ؿیي عیابىقٛ (.61: 1394)ؼَىی، 

ک ىیقلًٓث و همچً آٞاؾ یاٚلام ؼقم ث،یهأهىؼ  ؿیهملىک ي لٓاوبىظ. ظؼ ه٧ابل، ق لطاياویاۀ ايیخى يلر اقثیبؽ جعاوم ق عیجأ
٤: 1427)ه٧ؽیؿی،  ابؽاؾ ظانث لطاياویظؼباؼ ٦اهؽه ؼا يكبث به ز٣ٕ يلر و ثبات ظؼ ؼوابّ با ا ۀکؽظ و ٚلا٦ ؽاویؼا ؼوايه ا یحیئه
و  ىیضىي یها خًگ ،یؽا پف اؾ چًع ظهه ظنمًؾی ؼوظ> ینماؼ ه  به کیو همال لطاياویظؼ ؼوابّ ا ی٣ٓٚ ۀظوؼه، ي٧ٓ ىیا(. 2/175

 یآؼاهم، ٢ُا ىیزؽکث کؽظيع. ا ؿیآه هكالمث یكحیقمث همؿ  ظو ظولث به ،یضلا٢ث ٚباق ۀلئظؼ هك ژهیو به کیعئىلىژیؼ٦ابث ا
 ؿیي یهؽ ظو اهپؽاجىؼ ی٢ؽاهن آوؼظ و بؽ ثبات ظاضل ؽاوینام، هًؽ و ا اویه یو ٢ؽهًگ یاؼجد ،یاؼجباْات ا٦حًاظ میا٢ؿا یبؽا یهًاقب

 هؤثؽ وا٦ٙ نع.
٤(، ۶45اهاهی گؽویع )زعوظ قال   قلًٓث ضىظ به جهیٙ ظواؾظه ۀلدایحى ظؼ هیايوبا وخىظ آيکه قلٓاو هسمع ضعابًعه ا

قبب ایى   ایلطاو و همالیک بهج٧ابل یا جًم ایعئىلىژیک آنکاؼی هیاو  گىيه های جاؼیطی هىخىظ اؾ آو ظوؼاو، اؾ بؽوؾ هیچ گؿاؼل
ي٧م  ضاو که ظؼ آو هلازٗات هػهبی ظؼ ؼوابّ ضاؼخی هایی يٗیؽ قلًٓث ٞاؾاو بؽضلا٠ ظوؼه .کًًع جٟییؽ هػهبی زکایث يمی

 .ؾظایی اؾ همالیک جبعیل نىظ لدایحى جهیٙ ایلطاو يحىايكث یا يطىاقث به ابؿاؼی بؽای ج٧ابل یا ههؽوٚیثوا ۀباؼؾی ظانث، ظؼ ظوؼ

 همالیک از سىی بازسازی گفتماو سًتی خلافت

قاضحاؼ ههؽوٚیحی ؼا باؾجىلیع کؽظ که بؽاقاـ ضلا٢ث ٚباقی هكح٧ؽ ظؼ ٦اهؽه  (۳۵5٤-۳۶۳زک: ) ظؼ قىی ظیگؽ، قلٓاو بیبؽـ
خايب اؾ : هداهع;و : نؽیک اهیؽالمؤهًیى;بىظ. او با ازُاؼ ضلی٣ه به هًؽ، هًح٧ل کؽظو ضلا٢ث و کكب ًٚاویى نؽٚی چىو 

ایى کاؼ . (1۹۶ /2: 2۶5۶ ف،ی)هىلث، لمبحىو و لى قاؾ ؼا ظؼوو قاضحاؼ هملىکی هسکن کًع وی، جىايكث گ٣حماو ههؽوٚیث



  28 4141(، تابستاو 85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

ًٚىاو هًبٙ ههؽوٚیث، زاکمیث بیبؽـ   جاکحیکی، ٦عؼت ؼا يه ٧٢ّ يٗاهی، بلکه گ٣حمايی و هًٛىی جكطیؽ کؽظ> با پػیؽل ضلا٢ث به
 .٦ؽاؼ ظاظ: ظاؼالاقلام;٘ ؼقمی اؾ ؼا جثبیث کؽظ و آو ؼا ظؼ زع ظ٢ا

ؽا ظؼ پی آو، ٦عؼت هٟىلاو ظؼ > ؾیآیع ٣ٓٚی ظؼ ؼويع ٢حىزات هٟىلاو به نماؼ هیۀ ظؼوا٦ٙ ي٧ٓ (۳۵5٤) ٚیى خالىت نکكث
های اقلاهی همچًاو  قى، يیمی اؾ قؽؾهیى  ایى يىازی هسعوظ نع و ؾهیًه بؽای جسىلات خعیع ظؼ ظيیای اقلام ٢ؽاهن آهع. اؾ یک

. ویژه همالیک با٦ی هايع های هكلماو به همچًاو ظؼ ظقث زکىهث ،، اها يین ظیگؽ اؾ خمله هًؽ و نامبىظث جكلّ هٟىلاو جس
ٚباقی همؽاه با پكؽل ابىبکؽ،  ۀآضؽیى ضلی٣ (656-640)زک:  نعو المكحًٛن بالله  ق٧ىِ ضلا٢ث ٚباقی ظؼ بٟعاظ و کهحه

 یظؼ پ که هملىکاو. نعایداظ ضلأ قیاقی و هػهبی ظؼ ظيیای اقلام هىخب  خهاو اقلام ؼا بعوو ضلا٢ث گػانث. ایى وَٛیث
، اؾ هى٦ٛیث ؼا به ظقث آوؼيع یضلا٢ث ٚباق ثیههؽوٚ کؽظيع یضلا٢ث ظؼ ٦اهؽه بىظيع و جلال ه یبؽا عیهؽکؿ خع کی داظیا

و بؽپا ظانحى جطث ضلا٢ث  عیضىاقحاؼ جدع; بؽـیکه هلک الٗاهؽ ب ه اقثظؽضلعوو اناؼه ک ابى آهعه يهایث بهؽه ؼا بؽظيع. پیم
نع و بؽيهكث و به اقح٧بال او ؼ٢ث و هؽظم ؼا اؾ هؽ  كؽوؼقطث ه; ٣هیاؾ آهعو ضل بؽـی(. ب0/۳۳0: 2۶5۶ضلعوو،  )ابى :بىظ یه

با او  بؽـیٗاهؽ بضىايع و او ؼا بؽ يعؼ يهايع و ضىظ ٢ؽوجؽ اؾ او بًهكث... پف هلک ال ْب٧ه که بىظيع به ظؼباؼ قلٓاو ظؼ ٦لٛه ٢ؽا
کؽظيع و او  ٛثیها ي٧م ب و ياهم بؽ قکه ايعيعکؽظيع. به يام او بؽ هًابؽ ضٓبه ضى ٛثیبا او ب اهعيعیاؾ هؽ ْب٧ه ب ؿیکؽظ و هؽظم ي ٛثیب

 یکاؼ چیکؽظه و ضىظ ظؼ ه ٍیج٣ى بؽـیظؼ زُىؼ هؽظم ا٦ؽاؼ کؽظ ؾهام همه کاؼها ؼا به ب ؿیي ٣هیؼا المكحًًؽ ل٧ب ظاظيع و ضل
پف اؾ بیٛث، بیبؽـ ظقحىؼ ظاظ  (.114: 2۶5۶> آیحی، ۵2۵م: 2۹۹1> قیىْی، 0/۳۳۵: 2۶5۶ضلعوو،  )ابى: هعاضله يطىاهع کؽظ

بیبؽـ با ایى ا٦عام جبلیٟی، ظؼ پی خلب  (.۶/1۵۶: ٦2۶54اهؽه ؼا آغیى ببًعيع و با ضلٛث ضلی٣ه گؽظ نهؽ ؼا گهث )ضىايعهیؽ، 
های بیبؽـ بؽای  جلال ظهًعۀ (. اؾ قىی ظیگؽ، ایى هىَى٘ يهاوSteenbergen, 2006 :24زمایث هؽظم و کكب ههؽوٚیث بىظ )

بىظ که جسث جهعیعات  اقلاهیهای  باؾقاؾی قاضحاؼ ضلا٢ث اقلاهی و ایداظ یک زکىهث هحمؽکؿ اقلاهی ظؼ ٦لب قؽؾهیى
 ،های خعیع ظؼ جاؼیص اقلام ه اقث که ٦عؼتیاظآوؼ ایى يکح جسىل٦ؽاؼ ظانث. ظؼ ٚیى زال، ایى  قیاقی و يٗاهی هٟىلاو و يلیبیاو
های زکىهث  ايع جا با ز٣ٕ وزعت اقلاهی، پایه به جاؼیص و يماظهای هػهبی گػنحه اجکا کؽظه ،همىاؼه بؽای ز٣ٕ ههؽوٚیث ضىظ

ايكث جىهًؽ ، اها کا٢ی يبىظگیؽی بٟعاظ اؾ هٟىلاو  بؽای باؾپفجدعیع ضلا٢ث ٚباقی ظؼ هًؽ، اگؽچه . ضىظ ؼا هكحسکن کًًع
ًٚىاو جعاوم ْبیٛی ضلا٢ث   ْىؼی که هكلماياو ایى هًا٥ْ و ٚلمای اقلاهی ضلا٢ث ٚباقی هًؽ ؼا به به >خایگؿیى بٟعاظ نىظ

: 1386، یغهب) ايع ؼا بعوو ضلا٢ث ٚباقی غکؽ کؽظه ۳۵۹.٤جا  ۳۵۳قاله  اقلاهی پػیؽ٢حًع. بؽضی يىیكًعگاو يیؿ جًها ظوؼاو قه
 .(1۳۵-۶/1۳1 جا[: ]بی ٧ل٧هًعی،ال) ؼهیى ظاؼالطلا٢ه ظايكحه اقث٦ل٧هًعی هًؽ ؼا چها (.5/230

به زکمؽايی هملىکاو ههؽوٚیث بطهیع و بؽ زیثیث و اٚحباؼ آياو ظؼ  ،باقىؼخ هٛح٧ع اقث اقح٧ؽاؼ یك ضلی٣ه ظؼ ٦اهؽه
ایى،  . ٚلاوه بؽو گؽظیعخاهای ظوؼظقحی چىو نمال ا٢ؽی٧ا و هًع هكلماو ا٢ؿوظ و قلازی اضلا٦ی ظؼ خًگ ٚلیه يلیبیاو و هٟىلا

اها ایًاو ظؼ ظولث  ،٢حىت یا نهكىاؼی اظاهه ظاظيع ۀها هايًع ضل٣ای آضؽی بٟعاظ، به کاؼ ضىظ به ًٚىاو پیهىای ْؽی٧ ایى ضلی٣ه
ضلا٢ث  یایاز (.48: 1381)باقىؼخ،  جكهین ٦عؼت با قلاْیى ظؼ هیاو يبىظ ۀايعیه ْىؼ ٦ٓٙ بههمالیك اؾ ضىظ ٦عؼجی يعانحًع و 

آياو  یو هػهب یيٗاه ،یاقیق یها یؽیگ نع و بؽ خهث لیهكلماو جبع لطاياویا یبؽا یخع یظؼ هًؽ، ظؼ اظاهه به چاله یٚباق
ؼا به  ؽاویا یزح ،یجىايكحًع جىخه خىاهٙ اقلاه ،یضلا٢ث ٚباق عی٦اهؽه به هؽکؿ خع لیبا جبع کی. همالظانث یجىخه  ٦ابل ؽیجأث

اؾ زکىهث  عیچىو ويا٠ السُؽه ظؼ آثاؼ ضىظ به جمد یبىظ که هىؼضاي ؽگػاؼیا٦عام جا بعاو زع جأث ىیهًؽ خلب کًًع. ا یقى
 هاظاقلام و ي یايل ی(. قلٓاو هًؽ ظؼيعظ بىظ ضىظ ؼا به ًٚىاو زاه50-٤5۶: 21۳۹يع )ويا٠ السُؽه، ا هپؽظاضح کیهمال

)هىلث، لمبحىو و  کؽظ ثیبه ًٚىاو ؼهبؽ ظ٢ا٘ اؾ اقلام جثب قلٓاو هًؽ ؼا ثیزؽکث، هى٦ٛ ىیکًع. ا یضلا٢ث ظؼ خهاو اقلام هٛؽ٢



02   ايصاری و هحمذی /و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد 

 
بٟعاظ به ج٧ابل -٦اهؽه یه٧ٓٙ، ؼ٦ابث قًح ىیظؼ ا .عیبطه ثیهًؽ بؽ خهاو اقلام ؼا ؼقم یهژهىي ی( و اظٚا1۹۶ /2: 2۶5۶ ف،یلى

با وخىظ جلال  (.2۶: 2۶۹0)اؼوخی و ؼَایی،  ا٢ثی یدلنع و به يىؼت ضًىهث آنکاؼ ظؼ ؼوابّ ظو ْؽ٠ ج لیجبع ؿیجبؽ-٦اهؽه
 ثیخمٛ هػهب یقً ثیآو بىظ که اکثؽ ثیوا٦ٛ ،یهكح٧ل اؾ ضلا٢ث ٚباق یًیظ ثیههؽوٚ ىیجکى ینعه بؽا هكلماو لطاياویا

 اؾ. بىظيع کؽظه ز٣ٕ -آو ظؼ ٦اهؽه ىيماظی نکل ظؼ ولى- یضىظ ؼا با ضلا٢ث ٚباق یو هػهب یهًٛى ىيعی٦لمؽو آياو، همچًاو پ
ٚلما، ٧٢ها و ْب٧ات  ثیهىخب قلب زما جىايكث یه یا٦عاه ىیؽا چًؾی >همکى يبىظ لطاياویا یبؽا ىيعیپ ىی٦ٓٙ کاهل ا ؼو،  ىای

 (.Kennedy, 2004: 250-260) ًداهعیب یلطايیظؼ ظؼوو ٦لمؽو ا یاقیو ق یايكدام هػهب ١یظ و به جُٛىاهل قًث ن یهػهب

 «کافر»گفتماو جهاد علیه هغىلاو 

آیع.  نىظ و یکی اؾ ابىاب ههن ٧٢هی و ٢ؽو٘ ظیى به نماؼ هی ٧٢ه اقلاهی به ًٚىاو خًگ ههؽو٘ ظؼ ؼاه ضعا جٛؽی١ هیظؼ : خهاظ;
ایى ه٣هىم يه جًها ظؼ ظ٢ا٘ اؾ هكلماياو ظؼ بؽابؽ جهعیعات ضاؼخی، بلکه ظؼ جؽویح ظٚىت اقلاهی و ه٧ابله با ظنمًاو اقلام يیؿ 

ًٚىاو یک جکلی١ الهی بؽای هكلماياو هٓؽذ نعه اقث و آیاجی که به ایى هىَى٘ اناؼه ظاؼيع،   کاؼبؽظ ظاؼظ. ظؼ ٦ؽآو کؽین، خهاظ به
ًٚىاو یک وٖی٣ه   ْىؼ ههطى خهاظ ؼا به (. ایى آیات به0آیۀ ي١، قىؼۀ > 222 ،2۹آیات جىبه، قىؼۀ کًًع ) کیع هیأبؽ اهمیث آو ج

ظايًع و آو ؼا اؾ لىاؾم  ث بؽ ایى اقاـ، خهاظ ؼا بؽ هؽ هكلماو واخب هیکًًع و بؽضی اؾ ٧٢های اهل قً بؽای پیؽواو اقلام هٓؽذ هی
م: 2۹۹۵ؼنع،  ابى >0/2۶4م: 1442> نا٢ٛی، 2/04م: 2۹۹۶)قؽضكی،  کًًع هیهكلمیى و اهیؽالمؤهًیى ٦لمعاظ  ۀپیؽوی اؾ ضلی٣

 (.٤215: 2045خماٚه،  > ابى2/۶5۹

 ههن اؼکاو اؾ یکی ؼا ؼ٢ث، خهاظ که زاهی ٢کؽی هملىکاو به نماؼ هی٧٢یه اهل قًث هٛايؽ هٟىلاو ( ۶15٤-۳۳2جیمیه ) ابى
 گكحؽل بؽای الهی جکلی١ یک بلکه ظ٢اٚی، وٖی٣ۀ یک جًها يه ؼا آو ،(و)پیاهبؽ قًث و ٦ؽآو آیات بؽاقاـ و ظايكث هی اقلام ظیى

به ج٣ًیل به ایى  الفحاوی الکبری و النبویةالسنة هًهاج  هايًع هحٛعظی آثاؼ ظؼ او. کؽظ هی ج٣كیؽ ظیى ظنمًاو با ه٧ابله و اقلام
یابع  ؾیؽا ظؼ آو بًعگی هسٍ ضعاويع و ٢عاکاؼی ظؼ ؼاه او جدلی هی >هىَى٘ پؽظاضحه اقث. به اٚح٧اظ وی، خهاظ بؽجؽیى ٚباظت اقث

خهاظ  و >اقلام()بؽای ظٚىت به  خهاظ ابحعاییکؽظه اقث: جیمیه خهاظ ؼا به ظو يى٘ ج٧كین  ابى. (0/۶12 م:2۹5۶جیمیه،  )ابى
که ظؼ نؽایّ  كثظاي ای همگايی هی قىؼه جىبه، خهاظ ؼا ٢ؽیُه 2۹آیه  )ظؼ بؽابؽ جداوؾ ظنمى(. او با اقحًاظ به آیاجی هايًع ظ٢اٚی

(. همچًیى او هٛح٧ع بىظ جؽک خهاظ بعوو ٚػؼ نؽٚی، گًاهی 2/1۹۵ م:2۹۹5جیمیه،  نىظ )ابى هكلماياو واخب هی ۀضاو بؽ هم
جیمیه،  اؾ يگاه ابى. (0/0۳5 م:2۹5۳جیمیه،  اقلام گؽظظ )ابى ۀنىظ و زحی همکى اقث هىخب ضؽوج ٢ؽظ اؾ ظایؽ یبؿؼگ هسكىب ه

های هًٛىی و اخحماٚی يیؿ ظاؼظ. او نهاظت ظؼ ؼاه ضعا ؼا بالاجؽیى ظؼخه ایماو  خهاظ جًها یک يبؽظ يٗاهی يیكث، بلکه خًبه
نىيع  هًع هی یابًع و هن ظؼ آضؽت اؾ پاظال الهی بهؽه ظ، هن ظؼ ظيیا ٚؿت هیظايكث و هٛح٧ع بىظ هداهعیى با ٢عاکاؼی ضى هی

 .(0/۵۶0 م:2۹5۶جیمیه،  )ابى
جًٗین نع. ظؼ  -يانی اؾ همیى ؼویکؽظ ٚلمای اهل قًث-گ٣حمايی بیبؽـ زىل هسىؼ خهاظ با ظنمًاو اقلام  ۀکلیث پؽوژ

ظؼ  (4/661: 1383ضلعوو،  )ابى :اقلام و هكلمیىظ٢ا٘ اؾ ;، و :الاؼٌ ه٣كع ٢ی;، :کا٢ؽ;قاؾی ه٣اهین   ظوؼاو بیبؽـ، هدعظ
ظايكث  او ضىظ ؼا زا٢ٕ هؽؾهای ظیًی هی .خًگ، يه ٧٢ّ ظؼ هیعاو يٗاهی، بلکه ظؼ قاضحاؼ نؽیٛث اقلاهی يمىظ ٦ىی یا٢ث ۀٚؽي

گیؽی هىنمًعايه اؾ گ٣حماو خهاظ،  همالیک هًؽ با بهؽه. یا٢ث های ؼقمی به وَىذ ايٛکاـ هی ها و ياهه و ایى ؼوایث ظؼ ضٓابه
٢ؽوپانی  (. آياو پف اؾAmitai-Preiss, 1995: 32) ای ظؼ بؽابؽ ایلطاياو هٟىل قاؾهايعهی کًًع هى٥٢ نعيع ه٧اوهث گكحؽظه

پیؽوؾی آياو ظؼ يبؽظ ٚیى خالىت (. Jackson, 2017: 145) ٢ی کؽظيعضلا٢ث ٚباقی، ضىظ ؼا به ًٚىاو هعا٢ٛاو ايلی اقلام هٛؽ



  23 4141(، تابستاو 85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

. ضىايعهیؽ بیبؽـ ؼا پاظناهی ٣ٓٚی ظؼ ایى گ٣حماو بىظ ۀو بیبؽـ، ي٧ٓ (۳۵۵٤-۳۵5زک: ) العیى ٦ٓىؾ ٤( به ؼهبؽی قی658١)
ٚالی يهمث بؽ ٞؿا و خهاظ  اقلام هكاٚی ههکىؼه بح٧عین ؼقايیعه همىاؼه همث ۀزىؾاؾ ظؼ زمایث ;خهاظگؽ جىيی١ کؽظه اقث: 

 (.3/253: 1380)ضىايعهیؽ، : گمانث هي
لهکؽ ;کؽظه و قپاهیاو آياو ؼا جًىیؽی ه٧عـ اؾ همالیک به ًٚىاو هداهعاو وا٦ٛی جؽقین  ضلعوو ابى چىوهىؼضايی 

٧٢یه  جیمیه نع. ابى هػهب جکمیل ایى گ٣حماو با زمایث ٚلما و ٧٢های قًی(. 4/690: 1383ضلعوو،  ايع )ابى ياهیعه: هكلماياو
 و خًگ با آيها ؼا واخب نمؽظضىايع ياهعاؼ زًبلی، با يعوؼ ٢حىاهای هحٛعظ، هٟىلاو ؼا زحی پف اؾ اقلام آوؼظو، هؽجع 

(Rapoport, 2010: 15 .)چًگیؿی پایبًع  یکؽظ که هٟىلاو به خای نؽیٛث اقلام، همچًاو به ٦ىايیى یاقا او اقحعلال هی
ایى جبلیٟات هػهبی جأثیؽ ٚمی٧ی بؽ ا٢کاؼ ٚمىهی هكلماياو ظانث و هى٦ٛیث همالیک ؼا به (. Aigle, 2015: 203) يعباش‎هی

 قال ضاو ظؼ زحی پف اؾ اقلام آوؼظو ؼقمی ٞاؾاو(. Thorau, 1992: 176) ًٚىاو جًها زکىهث ههؽو٘ اقلاهی جثبیث کؽظ
 (. Amitai, 2001: 98) خهاظی ضىظ اظاهه ظاظيعال بؽظو يعا٦ث ایى جٟییؽ هػهب، به گ٣حماو ؤ٤، همالیک با ؾیؽ ق694

گ٣حماو خهاظ همالیک ٚلاوه بؽ ابٛاظ هػهبی، کاؼکؽظهای قیاقی و يٗاهی ههمی ظانث. ایى گ٣حماو به همالیک اهکاو ظاظ جا با 
(. May, 2018: 134) 1ضاو هكلماو نعه بىظ، هحسع نىيع و اؾ ج٣ؽ٦ه هیاو هٟىلاو بهؽه ببؽيع اؼظوی ؾؼیى که جسث زکىهث بؽکه

که همالیک اؾ ایى  (. بایع اناؼه کؽظIrwin, 1986: 67) مچًیى ایى ؼویکؽظ ظؼ بكیح يیؽوهای هؽظهی ٚلیه هٟىلاو بكیاؼ هؤثؽ بىظه
 :Levanoni, 1995) کؽظيع های ظاضلی زکىهث ضىظ اقح٣اظه هی هن بؽای ه٧ابله با جهعیع ضاؼخی و هن بؽای جسکین پایه ،گ٣حماو

يگاؼی اقلاهی به ًٚىاو  هعت هىخب ب٧ای زکىهث همالیک نع، بلکه خایگاه آياو ؼا ظؼ جاؼیص اقحؽاجژی يه جًها ظؼ کىجاهایى (. 112
 (.Haarmann, 1998: 247) ظهًعگاو جمعو اقلاهی جثبیث کؽظ يدات

 گیریتیجهي

ظو  ىیا یضاؼخ اقثیظؼ ق یًیظ یعئىلىژیکه ا ظهع یيهاو ه ی،ؽ٦مظؼ ٦ؽوو ه٣حن و ههحن  کیو همال لطاياویؼوابّ ا ی٧یجٓب لیجسل
کاؼ   به کیپلماجیو ظ یيٗاه ،یاقیظؼ ضعهث اهعا٠ ق ،ؽیپػ ايٛٓا٠ یهثابه ابؿاؼ  ثابث، بلکه به یًٚىاو اٚح٧اظ  يه به ،یظولث اقلاه

 .گؽ٢ث یخًگ و ؼ٦ابث يىؼت ه هیو هن ظؼ جىخ ثیو خلب ههؽوٚ ثیهى ١یهن ظؼ ٦الب باؾجٛؽ ی،ظاؼبؽ بهؽه ىی. انع یگؽ٢حه ه
 کیهمال یضاؼخ اقثیق کیعئىلىژیًٚايؽ ا ىیجؽ ، ههن:هٟىلاو کا٢ؽ هیخهاظ ٚل;هعاوم  ٝیظؼ ٦اهؽه و جبل یضلا٢ث ٚباق یباؾقاؾ

هكلماياو ؼا بؽٚهعه ظانحًع و  یهًٛى یهن ؼهبؽ ،یکه با اجکا به ضلا٢ث ٚباق ظايكحًع یههؽو٘ ه ی  بىظ. آياو ضىظ ؼا جًها ظولث اقلاه
 یًیظ ثیو ههؽوٚ ىیبه ٦عؼت ظ حیجعؼ به ؿیي لطاياویه٧ابل، ا یظؼ قى لبحها .کؽظيع یه ىیؼا جُم ناو یهباؼؾات يٗاه ثیٚهن ههؽو

 عین٢ؽاجؽ يهاظ و کى یضاو گاه بىظ، اها ٞاؾاو کیيلر با همال یبؽا یجلان ،۳52٤ازمع جگىظاؼ ظؼ قال  یآوؼ بؽظيع. اقلام یپ
بىظ که آو  .م۳۹۹/٤2۶44او به نام ظؼ قال  ۀاهؽ، زمل ىیا ٥یهًاظ ىیاؾ آنکاؼجؽ یکیبدًگع.  یًیبلکه ظؼ ٦الب ظ ى،ی٧٢ّ با ظ  يه

اؾ  کیهمال بىظ یهعٚ کؽظ. ٞاؾاو یهٛؽ٢ همالیک و هًسؽ٠ اؾ اقلام یظولث ْاٞ هیخهاظ ٚل کیبلکه  ،یاقیخًگ ق کیؼا يه 
 اقثیظؼ ق ىیظ اقح٣اظه اؾ ابؿاؼ ظهع که يهاو هیایى هىَى٘ . قثا ٛثینؽ ۀا٦اه یايع و خًگ با آياو يىٚ ايىل اقلام هًسؽ٠ نعه

هدمى٘، چه  ظؼ کًع. یباؾقاؾ ؿیي یضىظ ؼا ظؼ ٦الب گ٣حماو جهاخم جىايكث یبىظ که ه عهیاؾ بلىٜ ؼق یا به هؽزله لطاياویا یضاؼخ
                                                      

گاه کهمکم يبىظ> ؾیؽا هؽؾهایهاو اؾ هن ظوؼ بىظ و همالکی چًع هیايهاو  ضاو هیچ ظونیهیاو هلىک هًؽ و نام و ضايعاو ;ضلعوو ظؼ همیى ؾهیًه يىنحه اقث که:  ابى -1
کؽظيع به ضؽاقاو  ضاو بىظيع، جسؽیک هی يىنحًع. پاظناهاو جؽک، پاظناهاو قؽای ؼا که اؾ ضايعاو ظونی آهیؿ به یکعیگؽ هی های هىظت ٢ايله نعه بىظ، بلکه همىاؼه ياهه

 (.4/740: 1383ضلعوو،  )ابى: کى قؽگؽم ؼ٢ٙ آياو نىيع و اؾ نام ٣ٞلث کًًعظقحبؽظ ؾيًع جا ضايعاو هلا



02   ايصاری و هحمذی /و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد 

 
ل نع که یبعج یاقیق یبه ابؿاؼ کیو همال لطاياویا یبؽا ىی)ٞاؾاو(، ظ یازمع جگىظاؼ( و چه ظؼ نکل جهاخمْلبايه ) ظؼ نکل يلر

هًٛا، بلکه  ۀ٧٢ّ قؽچهم  با٢حاؼ، يه ىیظؼ ا ىیخلىه ظهع. ظ یؼا ٢ؽهاو اله کیپلماجیظ ۀو ياه ٛثیؼا ب ماویخًگ ؼا خهاظ، پ جىايكث یه
ظو  ىیا یضاؼخ اقثیظؼ ق اقثیو ق ىیظ اویهؽؾ ه ب،یجؽج ىیه٧عـ بىظ. بع یجهاخن يٗاه یو زح ثیقلٓه، ههؽوٚ ؼ٦ابث،ابؿاؼ 

 . ًداهعی٦عؼت آياو ب ثینعه بىظ جا به ج٧ى ١ی، بلکه ٚمعاً باؾجٛؽيهع ٧٢ّ هسى  ظولث، يه

 هًابع

 الف. کتب و هقالات

 قرآو کرین.

 .پژوههگاه ٚلىم ايكايی و هٓالٛات ٢ؽهًگی :، جهؽاوجحریر جاریخ وصاف، (2۶5۶) آیحی، ٚبعالمسمع

 اکبؽ ٚلمی. جهؽاو: هؤقكه هٓبىٚاجی ٚلی، 26ج، جؽخمۀ ابىال٧اقن زالث، جاریخ بسرگ اسلام و ایراو(، 2۶۵۵اثیؽ، ٚؿالعیى ) ابى
 .هؤقكه يهؽ هًابٙ الث٧ا٢ة الاقلاهیة :٦ن، جاریخ هخحصر الذول [،جا‎بی] الٛبؽی، ٞؽیٟىؼیىـ ابىال٣ؽج ابى
، به اهحمام ٚبعال٧اظؼ زاجن، الًجىم الظاهره فی هلىک المصر و القاهره٤(، 2۶۹1) ىق١یالمساقى  یبأ ىیالع خمال ،یبؽظ یجٟؽ ابى

 ٦اهؽه: ظاؼ الکحب الٛلمیه.، 8ج
، 1ج، ال٧ٛليايؽبى ٚبعالکؽین  ٥یس٧، جاقحضاء الصراط المسحقینم(، 2۹۹5) العیى ابىالٛباـ ازمعبى ٚبعالسلین ج٧ی ،جیمیه بىا

 .هکحبة الؽنع، ؼیاٌ

ظاؼ : بیؽوت، 4جهس٧٧او، گؽوهی اؾ ، به جًسیر الفحاوی الکبریم(، 2۹5۶) العیى ابىالٛباـ ازمعبى ٚبعالسلین ج٧ی ،جیمیه بىا
 .الکحب الٛلمیه

خاهٛة : ؼیاٌ، 4ج، نهسمع ؼناظ قالجس٧ی٥  ،هًهاج السًة الًبىیةم(، 2۹5۳) العیى ابىالٛباـ ازمعبى ٚبعالسلین ج٧ی ،جیمیه بىا
 .الإهام هسمعبى قٛىظ

 .ظاؼ الث٧ا٢ة :، جس٧ی٥ ٢ؤاظ ٚبعالمًٛن أزمع، ٦ٓؽجحریر الأحکام في جذبیر أهل الإسلام ،(2045٤) خماٚه، بعؼالعیى ابى

 ، جهؽاو: پژوههگاه ٚلىم ايكايی و هٓالٛات4، جؽخمۀ ٚبعالمسمع آیحی، جالعبر(، 1383بى هسمع ) ضلعوو، ٚبعالؽزمى ابى
 ٢ؽهًگی.

 .ظاؼ ال٣کؽ :بیؽوت، 1ج، المقحصذ بذایة المجحهذ و يهایة م(،1995) ؼنع، هسمعبى ازمع ابى
جًسیر زكیى هسمع ؼبیٙ،  جاریخ ایىبیاو )هفرج الکروب فی اخبار بًی ایىب(،(، 2۶۳۹العیى هسمعبى قالن ) وايل، خمال ابى

 ی.جؽخمۀ پؽویؿ اجابکی، جهؽاو: ايحهاؼات آهىؾل اي٧لاب اقلاه
خ یفصلًاهة جار، :اوض ٞاؾاو یهػهب یؽیگ هىَٙ بؽ ضلا٢ث ظؼ هًؽ یایاز ؽیجأث;(، 1394بهاؼ اؼوخی، ٢اْمه و هسمع ؼَایی )

 .34-11يى ،(115 یاپیپ) 25ع، نماؼة ی، ظوؼة خع25 قال ،ءراو دايشگاه السهرایاسلام و ا

 : ٚلمی و ٢ؽهًگی.آ٢حاب، جهؽاوؽیهسمىظ ه ۀ، جؽخمجاریخ هغىل در ایراو (،2۶۶۳) ، بؽجىلعؽانپىل
 ؽ. اهیؽکبی: جهؽاو ،جاریخ هغىل (،2۶50) ا٦بال آنحیايی، ٚباـ

 ، به کىنم ههیى همبلی، جهؽاو: ٚلمی و ٢ؽهًگی.جاریخ اولجایحى(، 1384هسمع ) بى ٚبعالله ابىال٧اقن ال٧انايی،



  22 4141(، تابستاو 85)پیاپی  دومدوره هفذهن، شماره فصلًاهه هسکىیه،    
 

فصلًاهه علىم ايسايی دايشگاه : ظؼ هًاقبات ازمع جگىظاؼ با هًؽ یاقاق یکؽظهایبؽ ؼو یجأهل;(، 1381اللهیاؼی، ٢ؽیعوو )پاییؿ 
 .183-2۳1، يى43نماؼه  السهرا،

 :ای، جهؽاو بعؼه ٢ؽیعوو، جؽخمۀ راهًمای گاهشماری و جبارشًاسی ؛های اسلاهی جذیذ سلسله (،2۶52) باقىؼخ، کلی٣ىؼظ اظهىيع
 . هؽکؿ باؾنًاقی اقلام و ایؽاو

 جهؽاو: هؽکؿ يهؽ ظايهگاهی.، 3ج، و دولث در ایراو عهذ هغىل دیى(، 2۶۶۵بیايی، نیؽیى )

 جهؽاو: ظيیای کحاب.، 2ج، جًسیر ٚبعالسی زبیبی، طبقات ياصری(، 2۶۳1العیى قؽاج ) خىؾخايی، ابىٚمؽ ٚثماو هًهاج
 ، جًسیر هسمعٚلی هىزع، جهؽاو: ضىاؼؾهی.سلىک الملىک(، 2۶۳1بى ؼوؾبهاو ) الله ضًدی اي٣هايی، ٢ُل

جًسیر هسمع ظبیؽ قیا٦ی، با ه٧عهه ، جاریخ حبیب السیر فی اخبار افراد بشر، (2۶54) العیى بى همام العیى عهیؽ، ٞیاخضىاي
 : ضیام.جهؽاو، 3ج، العیى همایی خلال

 زکىهث الکىیث. هٓبٛة: الکىیث، 5جالعیى المًدع،  ، جس٧ی٥ يلاذالعبر فی خبر هى غبر٤(، 2۶5۳العیى ) غهبی، نمف
 هطالعاتدوفصلًاهه ، :هدؽی ههحن ٦ؽو ظؼ همالیک و ایلطاياو هًاقبات بؽ جأهلی;(، 1394و ؾهكحاو  ؿییپال٣ُل )ؼَىی، ابىا

 .86-57يى ،6 ماؼۀ، نقىم الق، مجهاو اسلا یخیجار
 .ظاؼ المٛؽ٢ة :بیؽوت، 1ج، المبسىط السرخسی م(،1993) ئمه هسمعبى ازمعالا قؽضكی، نمف

، جًسیر هسمعٚلی ٢ؽوٞی، جهؽاو: کحاب٣ؽونی و کلیات شیخ سعذی(، 2۶۶۳بى ٚبعالله نیؽاؾی ) العیى هًلر قٛعی، ههؽ٠
 چاپطايه هسمعٚلی ٚلمی.

 ٚؿالعیى. هؤقكة، جس٧ی٥ ؼزاب ضُؽی ٚکاوی، بیؽوت: جاریخ الخلفام(، 2۹۹1بکؽ ) بى أبی قیىْی، ٚبعالؽزمى
 .ظاؼالى٢اء :هًؽ یهاقکًعؼ، 4ج، الأم م(، کحابُ 2001) نا٢ٛی، هسمعبى اظؼیف

 ، جهؽاو: کحاب٣ؽونی اقلاهیه.هجالس المؤهًیى(، 1365نىنحؽی، يىؼالله )
 .ظ٢حؽ ايحهاؼات اقلاهی ،٦ن، 20ججؽخمه قیع هسمعبا٦ؽ هىقىی همعايی، ، جفسیر المیساو (،2۶۶5معزكیى )ْباْبایی، هس

المىقكة المًؽیة و الاؼناظ ٦ىهی  وؾاؼة الث٧ا٢یة، هًؽ: 7، جالايشاء صًاعةصبح الاعشی فی جا[،  ازمعبى ٚلی ]بی ٦ل٧هًعی،
 الٛاهة.
 .هؽکؿ يهؽ ظايهگاهي :جهؽاو ،ؼقحگاؼ يًؽاللهکىنم ه ، بظفرياهه (،1377) هلهكحى٢ي، زمعال

 ه٣ًٓيهسمع قٛیع ٚبعال٣حاذ ٚانىؼ و ، يسر و وَٙ زىانیه دول الملىكلمٛؽ٢ة  السلىك٤(، 1427ٚلي ) ازمعبى ه٧ؽیؿي،
 هؽکؿ الحس٧ی٥ و الحؽاخ. :٦اهؽه، 2ؾیاظه، ج

 ، به قٛی و ٢ؽهایم هسمع ههعی اي٣هايی، بمبئی.جاریخ وصاف الحضرة٤(، 21۳۹) الله بى ٢ُل ويا٠ السُؽه، ٚبعالله
 ، جس٧ی٥ کاؼل یاو، هؽج٣ىؼظ: اقح٣ى اوقحیى.جاریخ هبارک غازايیم(، 2۹04) الله ؼنیعالعیى ٢ُلهمعايی، 
 ی، جهؽاو: البؽؾ.هىقى یهسمع ؼونى و ه٣ًٓ، به کىنم جاهع الحىاریخ(، 2۶۶۶) الله ؼنیعالعیى ٢ُلهمعايی، 

 .جهؽاو: ههحاب جیمىؼ ٦اظؼی،ۀ ، جؽخمجاریخ اسلام کمبریج(، 1387یف )ئلى بؽياؼظ و لمبحىو. ـ ام، او. ک. ىلث، پی.ه
 
 
 
 



23   ايصاری و هحمذی /و هملىکاو لخاياویا یخارج استیدر س یًید یذئىلىژ یاز ا یابسار  ۀاستفاد 

 

 ب. هًابع لاتیى
Aigle, D. (2015), The Mongol Empire Between Myth and Reality, The Netherlands, Brill Academic 

Publishers. 

Amitai, R. (2001), “The Conversion of Tegüder Ilkhan to Islam”, Jerusalem Studies in Arabic and 

Islam, vol. 25, pp.15-43. 

Amitai-Preiss, R. (1995), Mongols and Mamluks, Cambridge University Press. 

Haarmann, U. (1998), “Joseph's Law: The Career of a Biblical Figure in Islamic Legal Interpretation”, 
Islamic Legal Interpretation: Muftis and Their Fatwas, Harvard University Press, pp.55-72. 

Irwin, R. (1986), The Middle East in the Middle Ages: The Early Mamluk Sultanate 1250–1382, 

Southern Illinois University Press. 

Jackson, P. (2017), The Mongols and the Islamic World: From Conquest to Conversion, NewHaven & 

London: Yale University Press. 

Levanoni, A. (1995), A Turning Point in Mamluk History: The Third Reign of al-Nasir Muhammad 

Ibn Qalawun, Leiden: The Netherlands, Brill Academic Publishers. 

May, T. (2018), The Mongol Empire, Edinburgh, United Kingdom: Edinburgh University Press. 

Rapoport, Y. (2010), “Jihad and the Mongols”, The New Cambridge History of Islam, The Western 

Islamic World, Eleventh to Eighteenth Centurie, vol.2, Cambridge University Press. 

Steenbergen, J. Van (2006), Order Out of Chaos: Patronage, Conflict, and Mamluk Socio-Political 

Culture (1341-1382), Leiden: Brill. 

Thorau, P. (1992), The Lion of Egypt, Longman. 

Kennedy, Hugh (2004), The Prophet and the Age of the Caliphates: The Islamic Near East from the 

Sixth to the Eleventh Century, London:  Routledge. 
Eagleton, Terry (1991), Ideology: An Introduction, London & NewYork, Verso. 

Geertz, Clifford (1973), The Interpretation of Cultures, NewYork, Basic Books. 

Abdullahi, Ahmed An-Na'im (2008), Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari`a, 

Cambridge: Harvard University press. 

Walzer, Michael (1985), Exodus and Revolution, NewYork, Basic Books. 

 

 



 
 

 


