
قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود 

درويش علی ضوء نظرية باختين

مهين حاجی  زاده (الكاتبة المسؤولة)٭
عبدالأحد غيبی٭٭
علی محمدزاده سلطان أحمدی٭٭٭

الملخص
قصيدة الأرض للكاتب محمــود درويش هی نتيجة تجربة مريرة مــن المنفی والغربة والمقاومة 

الثقافية، حيث يتحول لغة الشــعر إلی فضاء لعرض الذكريات الفردية والجماعية. يخلق درويش 

بفضل استخدامه لغة رمزية وعاطفية وأحياناً عامية، جواً كرنفاليا حيث تتلاشی الحدود الفاصلة 

بين الواقع والخيال، وبين الحضور والغياب، وبين الحياة والموت. الشخصيات الشعرية، التی تكون 

فی الغالب بلاهوية واضحة، تخوض حواراً مستمراً مع الطبيعة والتربة والذكريات، لتجسد نوعاً 

من الاحتفال اللسانی والصوری للمقاومة. تحمل هذه القصيدة من منظور الخلفيات الاجتماعية 

والسياســية المعاصرة، مكونات كرنفالية مثل الغروتسك، ولغة الشارع والسوق، والنقد اللاذع 

للســلطة، وامتزاج المشاعر المتضاربة؛ إذن يهدف البحث الحالی إلی توضيح هذه المكونات فی 

القصيدة المذكورة باســتخدام منهج تحليلی-وصفی والاعتماد علی نظرية باختين، وذلك بهدف 

إظهار كيفية مساهمة هذه العناصر فی تمثيل الفضاء متعدد الأصوات فی العمل. ونتائج البحث تشير 

إلی أن قصيدة الأرض تمثل مثالاً علی ظهور الكارنفالية فی الشعر الحديث، حيث يخلق الشاعر من 

خلال نفيه للأحادية وإنشائه لفضاء خطابی متعدد الطبقات، بنية كرنفالية تقوم فی الوقت نفسه بخرق 

المألوف والقواعد الرسمية، وتتيح إمكانية تمثيل التعقيدات الواقعية فی المجتمع الفلسطينی. كما تظهر 

أيضا أن الشعر عند درويش ليس مجرد حامل لرسالة سياسية أو عاطفية، بل هو فضاء يعكس فيه 

ثقافة الشعب ولغته العامية والنماذج الكارنفالية نوعاً من المقاومة الإبداعية أمام السلطة المهيمنة.

الكلمات الدليلية: الكارنفال، المنطق الحواری، باختين، محمود درويش، قصيدة الأرض.

٭.  أستاذة فی قسم اللّغة العربيّة وآدابها بجامعة الشّهيد مدنی بأذربيجان، إيران

  Hajizadeh_Tma@yahoo.com
٭٭. أستاذ فی قسم اللّغة العربيّة وآدابها بجامعة الشّهيد مدنی بأذربيجان، إيران

٭٭٭. طالب الدکتوراه فی قسم اللغة العربية وآدابها، بجامعة الشّهيد مدنی بأذربيجان، إيران

تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠١/٢٩ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٦/١٢/٢٥ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الرابعة عشرة ـ العدد الخامس والخمسون ـ خريف ١٤٠٣ش/ أيلول ٢٠٢٤م

صص ٣١ ـ ٩



١٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

المقدمة

ميخائيل باختين يعتبر المفهوم الكارنفالی كعملية ثقافية-اجتماعية يتم فيها أحداث 

تغييرات فی البنيان الرسمی واللغات الســائدة بفضل حضور لغات متنوعة وخطابات 

متضاربة. هذه الظاهرة، وخلافا للمناهج الأحادية، تؤكد علی التنوع اللغوی والتعددية 

الصوتية وتوفير جو حواری حر وديناميكی بفضل الاســتعانة بعناصر الهزل والسخرية 

والالتواء، مما يتيــح إمكانية النقد وإعادة التفكير فی العلاقات السياســية والمعايير 

الاجتماعية.

وتــؤدی الكارنفالية فی الأعمــال الأدبية، وخاصة فی تلك التــی تتناول تمثيل 

التناقضات الاجتماعية والسياســية، دورا كأداة لكشــف التناقضات وإعادة تعريف 

الهويات الثقافية، حيث تســهم فی خلق فضاء حيوی ومتشعب من خلال كسر الحدود 

الرسمية بين اللغة والمعنی. تعتــبر قصيدة الأرض لمحمود درويش، فی إطارها التاريخی 

والسياسی الفلسطينی، مثالاً علی تجلی العناصر الكارنفالية فی الشعر العربی الحديث. 

هذه القصيدة، بفضل استخدامها لغة السوق والشارع و الغروتسك، وللتناقض فی القيم، 

وللحضور المفاهيمی المتضاد، تخلق بناء شــعرياً متعدد الطبقات والمعانی لا يكتفی فقط 

برواية الألم والمعاناة التی يعيشــها الشعب الفلسطينی، بل تنفی أيضا هيمنة الخطابات 

الرسمية وتعرض فضاء خطابيا متعدد الأصوات. 

وتمكن هذه الخصائص درويش من نقل تجربة الشعب الفلسطينی الواقعية ومقاومته 

الجماعية إلی المتلقی بشــكل ملموس ونقدی بفضل اللجوء إلی اللغة العامية والصور 

الغريبة. وبالتالی فإن الفهم الدقيق لهذه العناصر يمكن أن يســهم فی فهم أفضل لكيفية 

تمثيل التعقيدات السياســية والاجتماعية والنفسية فی الشعر المقاوم. ومن جهة أخری، 

وبما أن للخلفيات التاريخية والاجتماعية تأثيرا عميقا علی البنيان اللغوية والمفاهيمية 

فی شعر درويش، فإن التحليل الكارنفالی يمكن أن يوفر إطارا نظريا لإعادة قراءة هذه 

الأعمال، وهو ما يســاعد علی فهم العلاقة بين اللغة والسلطة والمجتمع فی النصوص 

الأدبية الحديثة.

الهدف الأساســی من هذه الدراســة هو تحليل وشــرح المكونات الكارنفالية فی 



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ١١

قصيدة الأرض اســتنادا إلی آراء ميخائيل باختين. تحاول هذه الدراســة إظهار كيفية 

استخدام العناصر الكارنفالية الرئيســية مثل الغروتسك واللغة المحكية والتناقض فی 

القيم والتعددية الصوتية داخل البنية الشــعرية لدرويش لخلق فضاء نقدی ومعقد يوفر 

فی الوقت نفسه، امكانية تمثيل التعقيدات السياسية والاجتماعية فی المجتمع الفلسطينی 

مع رفض الهيمنة الأحادية.

أسئلة البحث

كيف تمثــل العناصر الكارنفالية فی البنية الشــعرية لقصيــدة الأرض لمحمود . ١

درويــش؟ وما الدور الذی تلعبه هذه العناصر فی خلق فضاء متعدد الأصوات 

وفی النقد الاجتماعی والسياسی؟

كيف يدل اســتخدام العناصر الغريبة (الغروتســك) والتناقض فی القيم ولغة . ٢

السوق والشارع فی قصيدة الأرض علی العمليات الكارنفالية وعلی التفاعل 

بين اللغة والسلطة وهوية الثقافة الفلسطينية فی الشعر المقاوم؟

خلفية البحث

أجريــت العديد من الدراســات القيمة فيمــا يتعلق بالمنطق الحــواری والفضاء 

الكارنفالــی؛ إلا أنه وبعد إجراء التحريات اللازمة لم يعثر علی أی بحث تناول شــعر 

محمود درويش بالاعتماد علی النظرية الكارنفالية. ومن بين الدراســات ذات العلاقة 

الجزئی بموضوع هذه المقالة نذكر ما يلی:

علی رضا نظری وآخرون فی مقالهم الموسوم بـ « کارکرد گفتگو در اشعار مقاومت 

محمود درويش بر مبنای نظريه گفتگومندی باختين؛ مورد پژوهش شــعر جندی يحلم 

بالزنابق البيضاء » (١٤٠٠ش) حاولوا اســتخدام نظريــة الباختين الحوارية لتحليل 

الحوارات الموجودة فی القصيدة «جندی يحلم بالزنابق البيضاء» لهدف تبيان الأصوات 

المختلفة التی تعكســها درويش فی القصيدة والإشارة إلی دور هذا العنصر فی تركيب 

النص الشعری.

كما أن هناك المقال الموســوم بـ « تحليل کاربرد شــناختی قصيده الأرض محمود 



١٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

درويش با تکيه بر نظريه کنش گفتار» (١٣٩٩ش) الذی قام فيه هادی عليبور وآخرون 

بتحليل قصيــدة الأرض باعتبارها عملا لغويا ضمن إطار نظرية الفعل اللغوی، وذلك 

بهدف الوصول إلی قراءة تطبيقية للنص باعتباره عملا لغويا ينسجم مع أعمال المقاومة 

الأخری. واعتمادا علی نموذج فعل الكلام لجون سيرل، أظهرت نتائج الدراسة أن أكثر 

الوظائف شيوعا فی القصيدة هی الوظيفة الإخبارية والعاطفية.

و مقالة زهرا فريد تحت عنوان «مولفه های کارناوال در رمان سيدات القمر جوخه 

الحارثی بر اساس نظريه باختين» (١٤٠٢ش) تتناول تحليل عناصر الكرنفال فی رواية 

سيدات القمر وتوصلت إلی أن عوامل مثل خلق شخصيات متعددة من طبقات مختلفة، 

بالإضافة إلی اســتخدام عناصر الصورة الغروتيســكية مثل المبالغة وكسر الأعراف 

الاجتماعية ودمج المــوت والحياة، أدت إلی تمتع الأفكار المختلفة بمســاحة حوارية 

بصوت متساوٍ وخارج عن سيطرة الكاتب.

المباحث النظرية

فی هذا الجزء ســنتناول معنی الكرنفال ومكانة باختين فيه وطبيعة قصيدة الأرض 

وسبب نظم الشاعر لها:

باختين والكرنفال

نظرية الكرنفال عند ميخائيل باختين، عالم اللســانيات والنقد الأدبی الروسی، تعد 

واحدة من أهم المناهج فی تحليل الثقافة الشــعبية واللغة الشــفوية. يقدم باختين فی 

أعماله مفهوم الكرنفال كنظام ثقافی اجتماعی تنقلب فيه التسلسلات الهرمية الاعتيادية 

للمجتمع، ويتاح فيه مجال للســخرية والتهكم فی مواجهة السلطات الرسمية. (باختين، 

١٣٧٢ش: ٢٥٠–٢٦٠) يطلــق باختين علی هذا الفضاء المؤقت وغير الرسمی اســم 

الكرنفال، حيث يتحرر الناس من الأقنعــة والمعايير اليومية، ويتمكنون من تقديم نقد 

لهجی وغير مباشر لأنظمة السلطة.

وفقًا لرؤية باختين، فإن الكرنفال ليس مجرد احتفال، بل هو رؤية للعالم تمكن الفرد، 

ككائن اجتماعی، من التفاعل مع جميع هياكل الســلطة والمؤسســات بشــكل مؤقت 



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ١٣

وخارج عن المألوف. (باختين، ١٣٨٢ش: ١٢٥) فی هذا الفضاء، تلعب اللغة الشــعبية، 

  (polyphony) والسخرية، والهجاء، والمحاكاة الســاخرة، والحوار متعدد الأصوات

دورًا محوريــا. يضع باختين اللغة الكرنفالية فی مقابل اللغة الرسمية المهيمنة، ويری فيها 

فضاءً للتعبير عن الحرية ومواجهة الأنظمة الأيديولوجية.

كان الكرنفال بأكمله نظامه الصوری المعقد، الشــكل الأكمل أو بتعبير آخر الشكل 

الأصيل لظهور الثقافة الشــعبية؛ كان الحياة التی تتشــكل فــی إطار اللعب. ويضيف 

باختــين: الكرنفال، علی عكس الاحتفالات الرسميــة، كان يعتبر انتصارًا (ولو مؤقتًا) 

للحقيقة علی الأنظمــة القائمة، نوعًا من الإلغاء المؤقت للعلاقات الهرمية والامتيازات 

والقوانين والمحرمات. كانت لغة هذه الاحتفالات الشعبية وقحة وصريحة، لغة محررة من 

كل ما كان ممنوعًا سابقًا، وخالية من كل القواعد المفروضة؛ لغة شعبية حية تقاوم هيمنة 

اللغة اللاتينية وتسخر من بعض عناصرها. (أحمدی، ١٣٧٥ش: ١٠٧)

فــی النهاية، يعتقد باختــين أن تأثيرات الكرنفال واضحة فــی النصوص الأدبية 

أيضًــا، خاصة فی الأعمال التی تتميز باللغة الشــفوية، والشــخصيات من الطبقات 

الدنيا، والموضوعات الهجائية. فقد تأثر كتاب مثل رابليه وســرفانتس بثقافة الكرنفال، 

واســتخدموا المحاكاة الساخرة والتقليد الفنی لتسليط الضوء علی هياكل اللغة والثقافة 

الرسمية. (باختين، ١٣٧٢ش: ٢٧٠) هذا المنظور الباختينی يســتخدم كأداة تحليلية قوية 

فی الدراسات الثقافية والأدبية وحتی الإعلامية.

قصيدة الأرض

قصيدة الأرض هی إحدی قصائد الديوان الشعری أعراس، ويجب البحث عن سبب 

نظم هذه القصيدة فی أحداث ســبعينيات القرن العشــرين. ففی عام ١٩٧٦ عقد نظام 

الاحتلال الصهيونی وقادة بعض الدول العربية اجتماعا وافقوا خلاله علی ما يســمی 

بمشروع تطوير منطقة الجليل، لكن الهدف الحقيقی كان تحقيق التهويد فی منطقة الجليل. 

إعلان هذا الخبر رسميا أثار احتجاجات شعبية واسعة النطاق. فی المقابل قمع المحتلون 

هــذه الاحتجاجات بقوة، حتی تحولت جميع الممرات إلی ســاحات لقتل المتظاهرين. 



١٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

أطلق علی هذا اليوم فی التقويم السياســی الفلســطينی اسم يوم الأرض. وقد عكس 

محمــود درويش فی قصيدته الأرض هذا الحــدث التاريخی الأليم بإتقان فنی. (نظری 

ونجفی، ١٣٩٨ش: ٦٨)

عناصر الكرنفال فی قصيدة الأرض

قصيــدة الأرض لمحمود درويش هی من أبرز أعماله فی مجال الكرنفالية والحوارية. 

ومن أجل فهم أكثر موضوعية لتقنياتها التعددية، من الضروری تحليل النماذج المتطابقة 

لها فی إطار عناصر الكرنفالية التی تشمل استخدام اللغة الرمزية وغير المباشرة، والنقد 

الاجتماعی المصحوب بالسخرية والسخرية الفلسفية، وتعزيز الفضاء متعدد الأصوات، 

والواقعية الغروتيســكية، وتحدی قيم الخطاب المهيمن، إلی جانــب العناصر الفرعية 

التی تتضمن تحليل قيم الخطاب الســائد علی ثلاثة مســتويات: الاجتماعی الثقافی، 

والسياسی، والأدبی.

استخدام اللغة الرمزية وغير المباشرة

شهد عهد حكم جوزيف ستالين أحد أحلك الفترات فی تاريخ الاتحاد السوفيتی، 

حيث أصبحت الرقابة المشددة والتطهير السياسی وإسكات الأصوات المعارضة سياسة 

رسميــة. فی مثل هذا الجو، اضطر الكتاب والمثقفون إلــی اللجوء للغة رمزية ومواربة 

وســرد غير مباشــر للتعبير عن أفكارهم. عاش ميخائيل باختين جزءاً من هذه الفترة 

وكتب بعض أهــم أعماله فی ظل ظروف كان أی نقد صريح قد يؤدی إلی الإقصاء أو 

الإعدام.

فی فلســطين أيضاً، وبسبب القمع والضغوط السياســية والثقافية والأدبية المكثفة، 

اضطر شعراء الداخل الفلســطينی (الأراضی المحتلة) بدءاً من ستينيات القرن الماضی، 

نظراً للطبيعة الأحادية للنظام الإســرائيلی المحتل الــذی أدی إلی انهيار نظام الحوار 

وتعددية الأصوات، إلی تجنب التعبير المباشــر واللجوء إلی الرمز والأســطورة. يعتبر 

محمود درويش الممثل الأبرز للشــعر الرمزی فی أدب المقاومة؛ فهو من الشعراء الذين 

عبرّوا عن المفاهيم السياســية والتاريخية والإنسانية عبر صور شعرية متعددة الطبقات 



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ١٥

باســتخدام لغة رمزية. وتعد قصيدة الأرض نموذجاً بارزاً لهذا المنهج، حيث تظهر فيها 

عناصر الكرنفالية الباختينية بوضوح.

اســتخدم درويش فی قصيدة الأرض لغة ترفض التصريح المباشر، معتمداً بدلاً من 

ذلك علی الاستعارة والأســطورة والرموز الطبيعية مثل الأرض والأشجار والصخور 

والطيور. تحمل هذه الرموز ليس فقط دلالات سياسية، بل ترتبط أيضاً بأجساد المعذّبين 

والتاريخ المنسی لفلســطين. ومن بين الرموز الأسطورية المستخدمة فی القصيدة يمكن 

ذكر «آذار»، «شمس أريحا»، «وطن الأنبياء» وغيرها.

جديــر بالذكر أن كلمة «آذار» مشــتقة مــن الجذر البابلی «هــدر» الذی يعنی 

«الارتجاف» و«الظلم». هذه المعانی تتناسب مع خصائص شهر آذار المعروف بصواعقه 

القاسية ورياحه وأمطاره. (عطية، ٢٠٠٩: ١٣٤) استخدم درويش أسطورة آذار لتصوير 

النهضــة والبعث الجديد. أما «شمس أريحا» فهی رمز للاعتقاد التوراتی المنحرف الذی 

يؤمن بموجبه اليهود أن شمسهم يجب أن تشــرق وتغرب فی فلسطين موطنهم الأصلی؛ 

وبالتالی يصبح هذا الرمز تعبيراً عن حريــة اليهود وتحقيق آمالهم وطموحاتهم، حيث 

يشــير «وطن الأنبياء» إلی قدسية أرض فلسطين ومدنها بما فيها القدس التی وُعد بها 

اليهود.

کرياتِ، وتَنمو عَلينــا / النباتاتُ صاعَدةً فی  «فی شــهر آذار نَأتی إلی هَوسِ الذَّ

ــعوبَ ستَدخُلُ هذا الکتابَ  اتجاهاتِ کُلَ البِدايات./ خديجَةُ لا تَغلَقی البابَ! / إنَّ الشَّ

وتَأفل شمسُ أريحا / بدون طقوس./ فيا وَطَنَ الأنبياءِ ... تکامَل!» (درويش، ٢٠٠٠: ٣٢٣)

فی هذه الأبيات، يوظــف درويش صورًا رمزية تتقاطع مع مفاهيم الغروتيســك 

البختينية، حيــث تتجلی فكرة التحول والولادة من خلال «النباتات الصاعدة» كدلالة 

علی الزمن الجديد والبدايات المســتمرة. النــداء إلی خديجة بعدم إغلاق الباب يحمل 

بعُداً ســاخراً، يعبرّ عن رغبة فی الحفاظ علی فضاء مفتوح يسمح بدخول «الشعوب»، 

كأنه إشارة إلی فلسفة الكرنفال حيث تختفی التراتبية ويتم تجاوز الحواجز بين الخاص 

والعام. وفی ختام النص، يظهر الوطن كياناً ناشــئاً أو غير مكتمل، يتطلّب المشــاركة 

والانفتاح ليكمل نفســه بفعل الجمعی والشــعبی. هذه الصور مجتمعة تعكس توتراً بين 



١٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

الماضی والمستقبل، والموت والحياة، فی فضاء شعری يحمل دينامية التحوّل والتجدّد.

«فی شهرِ آذار مَرَّت أمامَ / البَنَفسَــجِ والبندقية خمَسُ بناتٍ./ و اشتَعَلنَ مَعَ الوِردِ 

والزُعترِ البلدیّ./ و فی شــهر آذار خمسُ بناتٍ يخَُبئنَ حَقلاً مِن القَمحِ تحَتَ الضَفيرهِ/ يا 

اهبونَ إلی حَبة اَلقَمحِ فی مَهدِها/ يقتبسُ البرُتقالُ اخضراری و صِبحُ/ هاجَس  أيَّها الذَّ

يافا/ أُسمّی الُترابَ امتداداً لِروحی/ أُسمی العصافيرَ لوزاً وتين أُسمی ضلوعی شــجر/ 

وکلُّ الأناشيدِ فيکَ امتداداً لِزيتونةٍ زَمَّلتنی.» (المصدر نفسه: ٣٢٢)

بالإضافة إلی الرموز الأســطورية، اســتخدم درويش أيضًا رموزًا طبيعية؛ حيث 

اعتمد علی استخدام الأزهار والأشــجار والفواكه التی حظيت باهتمام الشاعر. فی 

هذه القصيدة، يمثل «البنفســج» الدم، بينما ترمز «البندقية» إلی الحرب والاضطراب. 

اقتران هاتين الكلمتين معًا يعكس صراع الموت والحياة. كما يكشف «القمح» عن توق 

الشــاعر، حيث يرمز فی نظر الشاعر إلی عودته وعودة جميع اللاجئين إلی الوطن، أی 

فلســطين. ومن ناحية أخری، يعكس هذا الرؤية الكرنفالية لدی درويش. ونظراً لعدم 

توفّر الظروف الملائمة للتعبير الصريح، فقد لجأ الشاعر إلی الكناية والاستعارة والرمز 

والأسطورة متسترّاً بها، ليشير إلی الأجواء القمعية السائدة فی الأراضی المحتلة.

فِيرَةِ: إخفاء القمح تحت الضفيرة يرمز  خمَْسُ بنََــاتٍ يخْبِئْنَ حَقْلاً مِنَ القَمْحِ تحَْتَ الضَّ

إلــی الحفاظ علی نوی المقاومة تحت غطاء المظهــر الخارجی. هذه الصورة تتوافق مع 

مفهوم الجســد الغروتيســكی عند باختين الذی يؤكد علی اتصــال العناصر المتضادة 

عْترَِ البَلَدِی: اشتعال الفتيات  (الظاهر/الباطن، الأنثوی/المقاوم). اشْتَعَلْنَ مَعَ الوَرْدِ وَالزَّ

مــع الأزهار المحلية (الــورد والزعتر) يرمز إلی تحويل العناصر الطبيعية إلی أســلحة 

اهِبُونَ إِلَی حَبَّةِ القَمْحِ فِی  نضال؛ سخرية طقسية تسخر من النظام الســائد. يا أَيهَا الذَّ

مَهْدِهَا: الخطاب المباشر للجمهور يدعو إلی المشاركة الجماعية فی رعاية رموز المقاومة 

(القمح). هذا النهج يذكرنا بالفضــاء الكرنفالی حيث تتحطم الحدود الخطابية. يقْتَبِسُ 

تُقَــالُ أَخْضَرَارِيا:البرتقال الأخضر يرمز للأمل فی ظل الحصار. هذه الصورة تخلق  البرُْ

سخرية غروتيسكية من التقابل بين الحياة/الموت. هَاجَسْ يافَا: تمثيل جغرافيا المقاومة 

كجسد مجروح؛ نهج يسميه باختين "الكرونوتوب" (ارتباط الزمان والمكان الرمزی).



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ١٧

فی ســياق التحوّل التاريخی، تحوّلت بعض المعتقدات الدينيــة إلی رموز، كما فی 

حالة المســيح (ع) الذی يظهر كأحــد هذه الرموز فی قصيــدة الأرض، حيث يصوّر 

الشــاعر يوم النصر كقيامة ويستحضر شخصية المسيح (ع) مقدّمًا صورتين متباينتين له: 

الأولی كشــخصية ضحية اغتيال ظالم، حيث تعبرّ مفــردات «جرح و ريح» عن ذروة 

الظلم والجور، بينما تظهر الصورة الثانية للمســيح (ع) كبطل ينهض من وسط نير الظلم 

والاضطهاد ليحقق التحرّر:

يح/» (المصدر نفسه: ٣١٨) «هذا نشيدی/ و هذا خُروجُ المسيح مِنَ الجُرحِ و الرِّ

دمج المســيح (رمز الخلاص) مع «جرح»(رمز الألم) يعكس جدلية الأمل/اليأس، 

علی غرار الكرنفال الذی يخلــط التناقضات. الجرح لا يمثل مجرد جرح مادی، بل هو 

موقع رمزی للمعاناة التاريخية. هذه الصورة تتماشــی مع تجســيد المفاهيم المجردة فی 

الكرنفال الباختينی.

يمارس محمود درويش نقدا اجتماعيا مقترنا بســخرية وتهكم فلسفی. فهو لا يصب 

افكاره الفلســفية فی قوالب المصطلحات الفلسفية الجافة، بل يعبر عنها عبر عناصره 

الشعرية برؤية احتجاجية ســاخرة. عبر درويش باسلوب ممزوج بالسخرية والايحاء 

عن الســخرية من الواقع المرير ونقده اللاذع للاوضاع السياسية والاجتماعية. سخرية 

درويش الشــعرية لا تثير الضحك بل تغوص بالمتلقی فی اعماق التأمل فی المقولات، 

كما آمن بذلك ميخائيل باختين.

وفقــاً لباختين، فإن «الضحك الكرنفالی هو ضحك احتفالی؛ له بعد كونی؛ يخاطب 

جميع الناس بما فيهم المشاركين فی الكرنفال؛ هذا الضحك ثنائی الاتجاه، بهيج، منتصر، 

وفی نفس الوقت مقلد وســاخر؛ ضحك مؤكــد ونافی؛ ضحك يدفن ويحيی فی آن.» 

(نولز، ١٩٤٠: ٨٠)

علی هذا الاســاس، فإن ضحكات درويش المريرة تتبخر سريعا من وجوه المتلقين 

لتحل محلها تأملات عميقة حول وطن الشــاعر المحتــل. فی قصيدته الارض، يتحدث 

درويش عن الجرائم والاســر والاعتقال والقتل والارهاب والاحتلال والمذابح التی 

تعرض لها ابناء وطنه علی مدی سنوات. فی المقطع التالی، تخلق المفردات مثل البنفسج، 



١٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

البندقية، اشتعلن، قبضة، الظلال والغزاة فضاء ساخرا ومضحكا وفی نفس الوقت مثمرا 

للتفكير:

«فی شهر آذار مَرّت أمامَ البَنَفسَجِ واَلبُندُقية خمسُ بناتٍ/ واشتعلنَ مَعَ الوَردِ والزُعترِ 

البَلدی/ فی شهرِ آذار أبی کانَ فی قبضةِ إلانجليز وأُمی تُربی جَديلَتَها/ وفی شهر آذار 

لالُ مريريةً والغُزاهُ بدونِ ظلالٍ.» (درويش، ٢٠٠٠: ٣٢٠) تَأتی الظَّ

يتجلی أحد نماذج عناصر الســخرية الفلسفية فی شــعر محمود درويش فی تكرار 

عبارة «وفی شــهر آذار...» فی مســتهل كل مقاطع القصيدة، حيث وقعت حادثة مقتل 

خمس فتيات فلســطينيات بريئات فی هذا الشــهر. كان مارس إله الحرب وأهم آلهة 

الرومــان، حيث كان يعبد فی جميع أنحاء جنوب ووســط إيطاليا. غالبا ما كانت تقام 

احتفالاته كإله للحرب فی الربيع، الذی يمثل بداية موسم الحملات العسكرية، ومن هنا 

جاء تسمية الشهر الأول من التقويم الرومانی القديم باسمه، وهو ما استلهمه درويش فی 

استخدامه لهذه العبارة بهذا المفهوم.

من جهة أخری، مــارس كان يتمتع بحق الوصاية أو الحضانــة علی مدينة روما، 

حيث يشــير الشاعر بشــكل صريح إلی وصاية بريطانيا علی فلسطين من خلال ربط 

مارس بالسقوط فی قبضة البريطانيين. هذه الوصاية كانت كيانا جيوسياسيا تشكل فی 

فلسطين بين عامی ١٩٢٠ و١٩٤٨ كجزء من تقسيم الإمبراطورية العثمانية بعد الحرب 

العالمية الأولی تحت الانتداب البريطانی.

فی الأبيات المذكورة، «خمس بنات»: الرقم خمســة (رمز النقص فی الثقافة العربية) 

هو كناية ساخرة عن العجز الظاهری للمقاومة التی تتحول إلی عنصر متفجر بالاشتعال، 

تماما كما يحــول الكرنفال الضعف إلی قوة. «البنفســج والبندقية»: الجمع بين الزهور 

الرقيقة (البنفســج) والأدوات العسكرية (البندقية) يخلق سخرية مفارقة من اتحاد الرقة 

والعنف.

«الغزاة بلا ظلال»: المحتلون بلا ظلال يسخر من القوی الاستعمارية التی تفتقر إلی 

الجذور التاريخية. هذا الطرح يتوافــق مع وظيفة الهجاء فی الكرنفال الباختينی الذی 

يزيل هالة القداسة عن المسيطرين.



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ١٩

تعزيز الفضاء متعدد الأصوات

فی القصص الكلاسيكية، يقوم راوٍ واحد إما بضمير المتكلم أو راوٍ عالم بكل شیء 

بســرد القصة كاملة ويخلق الشخصيات كما يريد. بينما القصة ما بعد الحداثية هی قصة 

متعددة الأصوات لا تؤكد علی صوت واحد فقط، حيث تقاوم الشــخصيات القصصية 

الكاتب أو الراوی ويمتلك كل منها صوته الخاص.

 ميخائيل باختين، المنظر والناقد الأدبی، نشــر فی عام ١٩٢٩ أعماله حول بوطيقا 

دوستويفســكی حيث قدم منطق الحوار تحت اسم «تعدد الأصوات»؛ حوار يجری بين 

شخصيات القصة والكاتب والراوی مما يؤدی إلی ظهور آراء متنوعة وأحيانا متضادة. 

(ملاابراهيمی ورحيمی، ١٣٩٦ش: ٢٨٥)

يقســم باختين الحوارات فی العمل الأدبی إلی نوعين: المونولوج (أحادی الصوت) 

 Octavio) والديالوج (متعدد الأصوات). الكاتب المكســيكی المعاصر أوكتافيو باث

Paz Lozano) يعتقد أن: «الحوار هو نوع من الحديث والاستماع. الشاعر أو الكاتب 

ليس فقط من يتكلم، بل هو من يستمع أيضا للكلام.» (پاز، ١٣٦٩ش: ٣٢٢)

يعتقد باختين أنه عند اســتخدام اللغة، هناك قوتــان تؤثران عمليا: القوة المركزية 

والقوة الطاردة المركز. القوی المركزية تميل إلی جذب كل شــیء نحو نقطة محورية، بينما 

القوة الطاردة المركز تميل إلی نشــر كل شیء من نقطة محورية فی اتجاهات مختلفة. وهو 

يــری أن اللغة أحادية الصوت تعمل مثل القوة المركزية، وهذه اللغة هی نظام من اللغة 

المعيارية أو الرسمية التی يجب علی الجميع التحدث بها، بينما تعدد الأصوات يدفع اللغة 

نحو التعدد. (غلامحسين زاده وغلامپور، ١٣٨٧ش: ١١٧)

بهذا الاعتبار، يصور درويش باستمرار شخصيات متنوعة فی قصائده التی تتبادل 

الحوار والمناقشة:

/ وَضاعَ بی الحلِمُ. قُلتُ  «قالَ لِی الحُــبُّ يوماً: دَخَلتُ إلی الحلمِ وَحدی فَضعــتُ

تکاثر! تَر النَهرُ يمَشی إليکَ.» (درويش، ٢٠٠٠: ٣١٨)

فی هذا المقطع من القصيدة، يمارس درويش الحوار الشــعری، حيث تنحو قصيدته 

نحو المســرحية الشــعرية، فهو يضفی علی شــعره طابعا ثنائی الصوت، وهذا الثنائی 



٢٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

الصوتی فی أشــعاره يعبر عن الجدال بين اليأس والظلم مــن جهة، والأمل والإيمان 

بالنصر والحرية من جهة أخری، حيث تكون الغلبة فی النهاية للصوت الثانی.

 (problems of Dostoer skyspoetics)  (1929) فی كتابه «مسائل بوطيقا دوستويفسك

يعتبر باختين دوستويفســكی - بســبب وجود تعدد الأصوات، الوعی المنفصل وتعدد 

الأصوات الأصيلة فی أعماله - مبدع الرواية «متعددة الأصوات»، ويعتقد أنه باستخدام 

منهج حواری، خلق فضاء نصياً يســمع فيه عدة أصــوات بوضوح تتفاعل وتتحدث 

وتجيب بعضها البعض دون تفوق أحدهما علی الآخر. (أحمدی، ١٣٧٥ش: ١٠١)  

فــی المقابل لعالم الصوت الواحد، يوجد عالم درويش متعدد الأصوات. الشــاعر، 

مع اســتخدامه لعناصر الطبيعة، يرسم فضاء يمكن لقارئ شعره أن يحل فيه الشخصيات 

الإنسانية مكان هذه العناصر ليصل إلی الفهم الصحيح للرسالة الكامنة فی قلب الشاعر 

عبر هذا الحوار. إلی جانب ذلك، يخلق درويش باستخدام المنهج الحواری فضاء نصيا 

كرنفاليا تســمع فيه عدة أصوات تتفاعل وتتحاور دون تفوق أحدها علی الآخر. فی 

قصيدة الارض، يخلق درويش بلغة خطابية وأمرية فضاء متعدد الأصوات يذكر بالفضاء 

الكرنفالی عند باختين. «خديجة» و«الشــاعر» فی مقطع من هذه القصيدة هما من أكثر 

الشــخصيات حيوية وتكرارا فی النص حيث يجری بينهما حوار ومحادثة. فی مقاطع 

مختلفة، يتواصل درويش مع خديجة بضمير المخاطب والغائب ويجری معها حوارا ويقر 

بأن الطريقة الوحيدة للخروج من المشاكل التی يعانی منها الشاعر نفسه والوطن وأبناء 

وطنه هی خلق حوار وتعاون بين جميع الفلســطينيين ليتمكنوا من الصمود أمام العدو 

المحتل وطرده، وبذلك يبشرون بأيام ومستقبل مشرق:

«خَديجةُ! لاتَغلقی الباب!/ خديجةُ!/ أينَ حفيداتُکَ الذاهبات إلی حُبِهِنَّ الجديد؟/ 

./ » (درويش ،  ذَهَــبنَ ليَِقطفنَ بعضَ الحجارةِ/ قالَت خديجةُ وَهی تحَــثُّ النّدی خَلفَهُنَّ

(٢٠٠٠: ٣٢٠

خديجــة! لا تغلقی الباب! هذا الأمر الجماعی لخديجــة يمثل أصوات المجتمع التی 

تدعو خديجة للمشــاركة فی المقاومة. هذه العبارة تتماشی مع منطق الحوار الباختينی 

الذی يحــل الفردية فی الجماعة. أين حفيداتك الذاهبات... هذا الســؤال عن مصير 



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ٢١

الجيل الجديد (الأحفاد) يعكس صوت الجيل القديم القلق علی اســتمرار النضال. هذا 

السؤال يظهر جدلية الأمل/ الخوف فی خطاب المقاومة. قالت خديجة... إجابة خديجة 

تمثل صوت المقاومة النســائی الذی يوجه الجيل الجديد لجمع الحجارة (رمز النضال). 

هذا الخطاب يتوافق مع تعدد الأصوات عند باختين الذی يجلب الأصوات المهمشــة 

إلی المركز. 

يبرز الشاعر تناقضاً أيديولوجياً بين جيلين: جيل الماضی الذی ربط الحب بالوطن 

والنضــال من أجله، وجيل الحاضر الذی يعيد تعريــف الحب باعتباره حباً فی الحياة 

وتجربتها بحرية وبشــكل مختلف. يظهر هذا التناقض بوضوح فــی صورة "حفيداتك 

الذاهبات إلــی حبهن الجديد"، حيث تحمل كلمة "ذهــاب" دلالة الحركة والانفصال، 

ليــس من الجد فقط، بل من مفهومه للحب والنضال. هذا التعدد الصوتی فی الرؤی بين 

الأجيال ينسجم مع نظرية باختين فی تعدد الأصوات أو ما يعرف بـتعدد الألحان حيث 

تتعايش فــی النص أصوات متعددة، كل منها تحمل رؤيتها وقيمتها، دون هيمنة لصوت 

علی آخر. هنا، لا ينكر حب الوطن، بل يعاد تشــكيله ليصبح حباً فی الحياة، كجزء من 

دينامية التحول والتجديد التی تحيی النص شعرياً وتضفی عليه طابعاً غروتيسكياً يمزج 

بين القديم والجديد، والفردی والجمعی، والذاكرة والمستقبل.

الواقعية الغروتيسكية

الغروتيســك يعنی الســخرية والتهكم؛ وهو مصطلح يمكن دراسته فی إطار مفهوم 

الكرنفال. «الغروتيســك يشــير إلی نوع من الزخرفة باســتخدام الأحجار الكريمة 

والتماثيل والأغصان والصخور والحصی. استخدم هذا المصطلح للإشارة إلی اللوحات 

التی صورت مزيجا من الإنســان والحيوان والنبات.» (كادن، ١٣٨٠ش: ١٨١) حدث 

توســع فی المعنی الدلالی لهذه الكلمة كمصطلح أدبی فی القرن السادس عشر. رغم أن 

الغروتيســك تم رفضه فی العصر الكلاسيكی ولم يتم تقديم تعريف دقيق ومتماسك له، 

إلا أنه حظی باهتمام خاص فی عصر النهضة، حيث يمكن تتبع جذوره فی الســخرية 

الشعبية فی العصور الوســطی. النظرة واللغة الســاخرة تجاه ظواهر الوجود هی من 



٢٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

الســمات البارزة للغروتيسك. «الغروتيســك هو تناقض غير محلول بين عناصر غير 

متجانسة، أحدها يأخذ شكلا كوميديا.» (تامسون ١٣٩٠ش: ٣٤)

الغروتيســك هو مزيج من عدة مشاعر متناقضة ويجمع بين الأضداد. وفقا لباختين، 

يجمع الغروتيسك كل شیء ويحشد العناصر المطرودة معا، ويرفض جميع المفاهيم السائدة. 

(باختين، ١٣٨٧ش: ٣٢) الغروتيسك فی نظرية باختين هو أداة لقلب المعايير وعكس 

منطق الكرنفال الذی يتحدی الهيمنات المســيطرة من خلال الأجســاد غير المكتملة 

والســخرية المريرة وتعدد الأصوات. أبرز سمات الغروتيسك التی يهتم بها باختين هی 

التنافر والمبالغــة والتطرف واللانمطية، وفی نفس الوقت إثارة الخوف والضحك. يظهر 

الغروتيســك بشكل بارز فی شعر محمود درويش، حيث تلعب المفارقة التناقضية دورا 

مهما فی استخدام هذه المفاهيم:

ــحابُ سَــجايی/ وهذا جبينُ خديجة/ أنا العاشق  «هذا الترُابُ تُرابی/ و هذا السَّ

رِ» (درويش،  ــجينُ البديهی/ رائحةُ الأرضِ تُوقِظُنی فــی الصباح المبُکَّ الأبدیُّ – السَّ

(٢٠٠٠: ٣٢٣

بناء علی نظرية الغروتيســك عند باختين ومناهــج النقد الدلالی، فإن التناقضات 

الموجودة فی شعر محمود درويش تعمل كأداة تحررية لكسر المعايير. استخدام المفارقة 

فی عبارة «السجين البديهی» (الأسير الجوهری) وغيرها من التناقضات الشعرية يمكن 

تحليله علی النحو التالی: تحويل الأسر إلی «صفة وجودية جوهرية» يغير الدلالة المعيارية 

من «الســجن=نفی» إلی «السجن=التزام». هذه الفكرة تتماشی مع رؤية باختين التی 

تشوش الحدود بين التحرر والأسر. كذلك فإن مفاهيم البعد والقرب فی قصيدة الأرض 

تؤكد هذه المشــاعر المتناقضة، حيث يخلق الشاعر من خلالها دفعة فكرية صادمة لدی 

المتلقی، وهذا التنافر بين عنصری الرعب والســخرية يولد نوعا من الحيرة والتردد فی 

تحديد ما إذا كان العمل مضحكا أم مرعبا، وهی إحدی الســمات البارزة للغروتيسك:

«وَ فی شــهرِ آذار تکتشُفُ الأرضُ أنهارَها/ بِلاِدی البيعدَة عنّی ... کَقلبی!/ بِلادی 

القريَبةَ مِنّی .... کَسِجنی!» (المصدر نفسه: ٣١٨)

فی الواقع، يســتخدم محمود درويش مفارقة البعد/القرب («بلادی البعيدة عنی... 



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ٢٣

كقلبی! / بلادی القريبة منی... كســجنی!») ليعكس الغروتيسك الباختينی عبر التوتر 

بين الســخرية والرعب. هذا التناقض يوحی فی آن واحد بالارتباط العاطفی (الوطن 

كقلب الشــاعر) والأسر الوجودی (الوطن كســجن)، مما يؤدی إلی حيرة دلالية لدی 

المتلقی: فمــن جهة، يرتبط الوطن البعيد بقلب الشــاعر ويوحی بحب لا ينفصم، ومن 

جهة أخری يتحول الوطن القريب إلی سجن يقيد الحرية. هذا التنافر المتعمد، المتوافق 

مع غروتيســك باختين، يشوش الحدود بين السخرية (سخرية الأسر الذاتی) والرعب 

(رعب الاحتلال)، ويجعل المتلقی فی حيرة من تحديد توجهه العاطفی (ضحك أم قلق). 

مثل هذه الآلية، عبر كسر معايير الثنائية العاطفية، تدمج فی آن واحد الأمل (الارتباط 

العاطفی بالوطن) واليأس (الأسر المفروض)، وتحول الغروتيسك إلی أداة لتمثيل أزمة 

الهوية الفلسطينية.

تحدی قيم الخطاب السائد

خلال الكرنفال، يتــم تعليق القوانين والمحظورات والقيود التــی تحدد بنية النظام 

فی الحياة العادية، أی الحياة غــير الكرنفالية: اولا يتم تعليق البنية الهرمية للعلاقات، 

وكذلك جميع اشكال الرعب والخوف، الخضوع والطاعة، التقوی والعفة وآداب السلوك 

المرتبطة بها، وبعبارة اخری كل ما هو نتاج عدم المساواة الاجتماعية او الهرمية او ای 

شــكل اخر من عدم المساواة بين الناس (حتی العمر). يتم تعليق المسافات بين الناس 

وتسود فئة كرنفالية خاصة: التواصل الحر والحميم بين الناس. هذا جانب مهم جدا من 

التفســير الكرنفالی للعالم. (باختين، ١٤٠٠ش: ٢٧٠) الناس الذين تفصلهم فی حياتهم 

حواجز هرمية لا تقبل الجدل، يتجمعون فی ساحة الكرنفال فی ارتباط حميمی حر. هذه 

الفئة الخاصة من التواصل الحميمی هی التی تشــكل طبيعة الافعال الجماعية الخاصة 

وكذلك حركات الرأس واليد الكرنفالية والخطاب الصريح للكرنفال.

وبالتالی، يتم تحرير السلوك والايماءات والخطاب الشخصی من سيطرة جميع المراكز 

(بما فی ذلك المركز الاجتماعی، الرتبة، العمر والثروة) التی تكرس بالكامل للحياة غير 

الكرنفاليــة؛ لذلك تعتبر هذه المراكز من وجهة نظــر الحياة غير الكرنفالية غير مألوفة 



٢٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

وغير مناســبة. (المصدر نفسه: ٢٧١) فی شعر محمود درويش، يمثل تحدی جميع المفاهيم 

والقيــم والمعايير والقوانين نهجاً من خطاب الكرنفال، وهذه المناهج النقدية تجاه القيم 

الرسمية والمعتمدة من الخطاب السائد يمكن دراستها علی ثلاثة مستويات: «الاجتماعی 

الثقافی»، «السياسی» و«الأدبی».

المستوی الاجتماعی الثقافی

محمود درويش الذی عرف بـ«الشــاعر الوطنی» للفلســطينيين، بدأ حياته بحماس 

وحب للوطن، والكفاح ضد الظلم والدعوة للســلام والمحبة، لم يكتفِ بكتابة الشعر عن 

المقاومة وحب الوطن فقط؛ رغم أن الطفولة والحياة والحب الأرضی والموت هی أيضاً 

مواضيع تحتل مكانة خاصة فی قصائده الملحمية الغنائية. لم يســتطع درويش الصمت 

أمام استشهاد خمس فتيات فلسطينيات علی باب مدرسة ابتدائية فی ٣٠ مارس ١٩٧٦ 

علــی يد معتد إســرائيلی. فظاعة جريمة قتل الفتيات دفعت الشــاعر إلی نظم قصيدة 

تستحضر من خلال ذكر القضايا الأرضية، أساطير الموت والحياة. أساس هذه القصيدة 

هو الدفاع عن حقوق الفتيات الفلســطينيات اللاتی استشــهدن مظلومات علی أيدی 

وحوش إسرائيليين، وهو الأمر الذی كرره عدة مرات فی المقاطع الأولی من قصيدته:

مويةَ: خمَسُ  «وَفی شهرِ آذار، فی ســنة الانتفاضة، قالَت لنَا الأرضُ/ أسرارَها الدَّ

بناتٍ علی بابِ مدرســةٍ/ ابتدائية يقتحِمنَ جُنود المظــلات./ خمسُ بناتٍ علی/ بابِ 

مدرسةٍ ابتدائيةٍ ينکَسِرن مرايا مرايا» (درويش، ٢٠٠٠: ٣٢٠)

لذلــك، فإن الأبيات المذكــورة تمثل نموذجا للكارنفالية الشــعرية حيث يتم تمثيل 

الشــهادة والمظلومية كتجربة جماعية، وتصوير أساطير الموت والحياة فی قالب أرضی 

ملموس، ويطرح المقاومة الإنســانية ضد الظلم والاستعمار كنهضة اجتماعية وثقافية. 

هذا النهج يعكس الاعتقاد الاشــتراكی العميق لدی درويش الذی يؤكد علی نهوض 

الإنســان المعاصر ضد الظلم والاســتعمار، ويحول فضاءه الشعری إلی ساحة للحوار 

الحقيقی والحر بين أنظمة القيم المختلفة، تماما كما يری باختين الكرنفال كفضاء للحوار 

الحر ونقد البنی المسيطرة.



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ٢٥

المستوی السياسی

يقدم شــعر محمود درويش علی المستوی السياســی، وخاصة فی مواجهة الفضاء 

الأحادی والقمعی السائد، نقداً مريراً وساخراً للمحتلين الإسرائيليين بشكل فنی عميق، 

مســتخدماً عناصر الكرنفال الباختينية. من خلال تعبير «أقسی الشهور» الذی أطلقه 

علی شــهر آذار/ مارس، يقرب درويش الفضاء السياسی من الفضاء الكرنفالی، حيث 

يتم تحدی النظام الرسمی الأحادی للسلطة بلغة ساخرة مريرة وإلغاء للألفة الدلالية.

«آذارُ أقسی الشهور وأکثرُها شَبَقَاً/ خديجةُ! لا تَغلَقی البابَ خَلفَک/ لا تَذهَبی فی 

حابِ/ سَتَمطُرُ هذا النَّهار/ سَتَمطُرُ هذا النهار رصاصاً/ سَتَمطُرُ هذا النَّهار/ فيا وَطن  السَّ

الأنبياء تکامَل» (المصدر نفسه: ٣٢٢)

علی المستوی السياسی، يحمل درويش هموماً ومخاوف أخری تعود جذورها لما قبل 

عام ١٩٤٨، أی حقبة الانتداب البريطانی علی فلسطين (١٩٢٠-١٩٤٨)، وجزء آخر 

يعود لما بعد عام النكبة وحرب العرب مع اليهود. حيث تقرر وفقاً لمؤتمر ســان ريمو أن 

تتولی بريطانيا إدارة المنطقة التی قســمت لاحقاً إلی فلسطين وشرق الأردن والعراق، 

مما أضاع آمال العرب فی إقامة دولة مســتقلة فی المناطق المحررة من السيطرة التركية، 

وصادق عصبة الأمم علی هذا التقســيم ومنحت بريطانيا وفرنسا حق الانتداب لإدارة 

هذه الأراضی تمهيداً لاســتقلالها المســتقبلی. الانتداب علی فلسطين الذی منح رسمياً 

عام ١٩٢٢، كلف بريطانيا مهمة إقامة وطن لليهود، وتســهيل هجرة الصهاينة، وتشجيع 

التوطن المكثف لليهود فی مناطق غرب نهر الأردن. (بليك ودراسيدل، ١٣٦٩ش: ٣٦٨) 

عقب احتجاجات ســكان فلسطين علی السيطرة البريطانية المؤقتة، قضوا فترة فی 

الســجن والقيود مع الحــزن والمعاناة. من ناحية أخری، منذ إصــدار وعد بلفور، بدأ 

الشعب الفلســطينی كفاحه ضد الصهاينة، لكن منذ أربعينيات القرن الماضی أصبحت 

القضية الفلسطينية قضية عربية، مما أدی إلی العديد من الحروب والنزاعات بين العرب 

والصهاينة، منها حــروب أعوام (١٩٤٨، ١٩٥٦، ١٩٦٨، ١٩٧٣، ١٩٧٦) التی يذكرها 

محمود درويش تحت مسمی «خمس حروب»، ويصور معاناته ومعاناة أبناء جلدته قبل 

وبعد عام ١٩٤٨ بهذه الطريقة:



٢٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

«و فی شــهر آذار، قبل ثلاثين عاما وخمس حروب/ وُلِدت علی کومة من حشيش 

القبــور المضئ/ و أبی کان فی قبضة الانجليز/ و أمی تربــی جديلتها وامتدادی علی 

العشب» (درويش، ٢٠٠٠: ٣١٧)

فی النهاية، رغم كل هذه الهموم والمتاعب، يطالب الشاعر شعبه بالصمود ومواصلة 

المقاومة والجهاد ضد العدو المحتل الغاصب، لطرده من أراضيهم وبشــری بأيام سعيدة 

قادمة؛ أيام تذكرنا بمشاهد الاحتفالات الكرنفالية:

«فی شهر آذار نمَتَدُّ فی الأَرضِ/ فی شهر آذار تنَتشُر الأرضُ فينا/ مواعيدَ غامضةً/ 

وَاحتفالاً بسيطاً/ وَنکتَشِفُ البَحرَ تحت النوافِذِ» (المصدر نفسه: ٣١٧)

فی هذا الســياق، يتجلی أحد عناصر الكرنفال البختينی علی المســتوی السياسی 

بشــكل واضح من خلال توظيف الزمن (شــهر آذار) كفضاء مفتوح للانعتاق والولادة 

الجديدة، وهو ما ينســجم مع فكرة الكرنفال كزمن للانقلاب علی الوضع القائم وعبور 

الحدود. فالشاعر يربط بين الماضی المؤلم («قبل ثلاثين عاماً وخمس حروب») والولادة 

علی «كومة من حشــيش القبور المضئ»، وهی صورة غروتيســكية تجمع بين الموت 

والحياة، لتظهر الصراع كجزء من دورة وجودية مستمرة. وفی المقابل، يظهر فی البيوتات 

الأخيرة مشهد احتفالی بسيط يتناغم مع روح الكرنفال: «واحتفالاً بسيطاً / ونكتشِف 

البحر تحت النوافذ»، حيــث يعبرّ عن تجاوز الحدود الرمزيــة (البحر كفضاء مفتوح) 

وعن الانعتاق من القيد عبر صور تجمّع بين الأرض والانتماء والحرية. وهكذا، يوظف 

درويش لغة الكرنفال السياســية كفضاء مقاوم يمزج بــين الذكری والولادة، وبين الألم 

والاحتفال، ليعيد تشكيل الوعی الجمعی ويدعو إلی التمرد علی الواقع المفروض ويبقی 

باب الأمل مفتوحاً.

المستوی الأدبی

جميع القصائد التی نظمها شــعراء فلســطينيون مختلفون حتی الآن تشترك فی سمة 

واحدة هی البســاطة فی التعبير ووضوح الصور والمحاكاة، والسبب فی ذلك أن جمهور 

شــعر المقاومة يتكون فی المقام الأول من جماهير العرب المقيمين فی الأراضی المحتلة. 



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ٢٧

منذ منتصف الخمســينيات، كلما نظمت المجتمع العربی الإسرائيلی مهرجانا للشعر فی 

أی زمان أو مكان، استقطب انتباه عدد كبير من المستمعين. كانت قرية كفر ياسين عام 

١٩٥٧ موقعا لأحد هذه المهرجانات حيث ألقی ١٢ شاعرا فلسطينيا قصائدهم للحضور 

العربی، وكانت معظم القصائد تدور حول ثلاثة محاور: الأرض، القرية، والفلاح. «حبيب 

قهوجی» (أحد شــعراء فترة الانتداب البريطانی علی فلسطين) يصف سبب أهمية هذه 

المهرجانات للأقلية العربية فی إسرائيل بهذا القدر، وتأثير هذه التجمعات علی الشعراء 

الذين عرفوا لاحقا بـ«شــعراء المقاومة»، فيقول: «فی الواقع، منذ عام ١٩٤٨ أصبحت 

مهرجانات الشــعر تقليدا للأقلية العربية المحتلــة. ينتظر الناس هذه المهرجانات بفارغ 

الصبر كمــا ينتظرون الأعياد الوطنية والدينية. هذه المناســبات تثير فی قلوبهم نفس 

المشاعر الجميلة التی تثيرها قراءة الشعر فی السهرات والاجتماعات المسائية. كما كان 

لتقليد إلقاء الشعر تأثير عميق علی الجيل الشاب وأثار اهتمامهم بالشعر. ميل الشباب 

لقراءة التراث الشعری العربی الغنی، جعل سياسة الحكومة فی التجاهل المتعمد وعدم 

تدريس الأدب العربی فی المدارس الحكومية عديمة الجدوی. بالإضافة إلی ذلك، نقلت 

هذه المهرجانات أسماء وشــهرة شعراء مثل محمود درويش وسميح القاسم وآخرين إلی 

ما وراء حدود إسرائيل وانتشــرت فی جميع أنحاء العالم العربی. هذه الأسباب دفعت 

الشعراء إلی التعبير عن أفكارهم بشكل بسيط وواضح حتی يتمكن المستمعون والقراء 

من فهم مضامينهم الفكرية». (ســليمان، ١٣٧٦ش: ٢٣١) «يجب أن يتذكر الشاعر أن 

شــعره ليس لعامة الشعب فی أرض أو أمة معينة، بل هو للإنسانية وللإنسان أينما كان. 

هو لا يكتب لليوم الذی يعيش فيه فقط، بل يكتب لجميع الأيام والعصور». (الدسوقی، 

٢٠٠٣: ٢٦٤) بنــاء علی ما تقدم، فإن درويش يتخــذ نهجا أكثر وضوحا فی ارتباطه 

بهذا الموضوع؛ فهو يســتخدم فی نظم قصائده كلمات ومفردات بسيطة وصورا واضحة 

وجلية؛ أی أنه فی شعره يميل إلی التوجه اليساری:

«کَأَنی أعودُ إلی ما مضی / کَأنی أســيرُ أمامی/ وَبــينَ البِلاط وبينَ الرَّضا / أُعيدُ 

انســجامی/ أنا وَلَد الکلماتِ البَسيطة/ وَشهيدُ الخَريطة/ أنا زهرةُ المِشمِشِ العائلية/». 

(درويش، ٢٠٠٠: ٣١٩)



٢٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

فی هذه الأبيات، يتجلی أحد العناصر الأدبية المهمة فی فلسفة الكرنفال البختينی، 

ألا وهو الحوارية أو تعدد الأصوات (البوليفونية)، حيث نجد تداخلاً بين أصوات وأدوار 

متعددة داخل الذات الشاعرة: «أنا وَلَد الکلماتِ البَسيطة / وَشهيدُ الخَريطة / أنا زهرةُ 

المِشــمِشِ العائلية». فالشاعر هنا لا يتحدث بصوت واحد ثابت، بل يتنقل بين أصوات 

متعددة تمثل أبعاداً مختلفة من الهويــة: هناك الصوت الذاتی (الفرد)، والصوت العائلی 

(الجذور)، والصوت الوطنی (الخريطة) والصوت الشعری (الكلمات البسيطة).

ومن خلال هذا التعدد الصوتی، يتشــكل فضاء شعری يحمل طابع الكرنفال، حيث 

يفقــد الصوت الرسمی أو المركزی هيمنته، ويمنــح كل صوت حقه فی الوجود والتعبير، 

مما يخلق حالة من اللامركزية والحيويــة الأدبية. هذا التفاعل بين الأصوات، المترافق 

مع صور رمزية بســيطة وحميمية مثل «زهرة المشمش العائلية»، يعكس روح الكرنفال 

الأدبی التی تكسر التراتبية وتفتح المجال للصوت الشعبی والشخصی ليشارك فی بناء 

الخطاب، فی مواجهة الخطاب الرسمی أو التاريخی.

النتيجة

إن تحليل المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية 

ميخائيل باختين يظهر كيف يوظف الشــاعر أدوات اللغة والرمز لخلق فضاء شــعری 

يقاوم الهيمنة الثقافية والسياســية، ويحول الألم الوطنی إلی مادة فنية تعبرّ عن الصراع 

بطريقة تجمع بين الواقعية والخيال، والســخرية والحزن، والموت والولادة . ومن خلال 

هذا التحليل، تظهر الكرنفالية فی ثلاثة مستويات متداخلة: ثقافية-اجتماعية، سياسية، 

وأدبية ، تتكامل لتشــكّل نقدًا رمزياً عميقاً لنظام الهيمنة الصهيونية، وتعيد بناء الوعی 

الفلسطينی من موقع مقاوم.

علی المستوی الثقافی الاجتماعی ، يستخدم درويش صوراً من الحياة اليومية مثل 

المشمش، الحجارة، والعشب، ليرتبط بجذور الأرض والهوية الشعبية، ويسقط من خلالها 

التراتبية الثقافية التی يفرضها خطاب الاحتلال. هذه الرموز الأرضية البسيطة، تصبح 

أدوات لـ إعــادة امتلاك المكان والزمن،، وفق منطق الكرنفــال الذی يعيد الاعتبار 



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ٢٩

للصغير والهامشــی، ويضعه فی موقع المركزی والفاعل. فـــزهرة المشمش ليست مجرد 

زهرة، بل هی رمز الجذور العائلية والانتماء، والحجارة ليســت مجرد تراب، بل شهود 

علی التاريخ، والعشب ليس مجرد نبات، بل امتداد للجسد الفلسطينی فی الأرض. هذه 

الرموز، التی تبدو بسيطة، تكتسب دلالة سياسية ورمزية عميقة عندما تعرض فی فضاء 

شعری كرنفالی يعيد تشكيل العلاقة بين الإنسان والمكان.

أما علی المستوی السياسی ، فإن الشعر عند درويش يصبح أداة تمرد ساخرة، تعتمد 

علی الســخرية المريرة وإعادة تشكيل الأساطير. فشــهر "آذار" الذی يرمز عادة إلی 

الولادة والانبعاث، يتحول فی القصيدة إلی زمن للصراع والمعاناة، وهو ما ينطبق علی 

مفهوم باختين للكرنفال كفضاء لـ إعادة تشــكيل القيم ، حيث تقلب الصورة، ويتحول 

المقدس إلی ســاخر، والمؤلم إلی مفتوح أمام الاحتمالات. فالشــاعر لا يكتفی بإدانة 

الاحتلال، بل يعيد تشكيل خطابه، ويظهره فی صورة مفككة وغير مقدسة، ويخلق فضاءً 

يســائل فيه الخطاب الأحادی للسلطة الصهيونية ، ويطرح صوتاً آخر متنوعاً ومختلفاً، 

يعبرّ عن هوية فلسطينية غير منسجمة مع هذا الخطاب.

وأخيراً، علی المستوی الأدبی ، يتجلی الكرنفال فی البنية الشعرية ذاتها ، حيث يوظف 

درويش الغروتيســك والبنية المفارقة كأدوات لخلخلة القيم الجمالية السائدة، وتحويل 

اللغة إلی وســيلة للمقاومة. فالصورة الشــعرية التی تجمع بين الموت والحياة، والقريب 

والبعيد، والحب والقهر، تعبرّ عن تناقضات الوجود الفلسطينی، وتظهر كيف يمكن للشعر 

أن يصبح فضاءً للصراع والانعتاق فی آن واحد . وعبر هذه البنية الغروتيســكية، يحقق 

درويش ما يسميه باختين بالواقعية الغروتيسكية، حيث يدمج بين العنف الواقعی (مثل 

مقتل الفتيات أو السجن والاحتلال) والاستعارات الشعرية (مثل الانكسار المرآتی أو 

البحر تحت النوافذ)، لخلق تأثير يمزج بين الألم والسخرية، والاحتجاج والأمل.

وبهــذا، تتحول القصيدة إلی فضاء كرنفالی بلا حدود ، يكســر الحدود بين الذات 

والآخر، بين الحاضر والماضی، بين اللغة والسياســة، وبين الفرد والمجتمع. ففلسطين لا 

تعرَض هنا كضحية ســلبية، بل ككيان حی وفاعل، يقاوم عبر الكلمة والصورة، ويخلق 

لنفســه سرداً بديلاً، سرداً ملحمياً يعيد بناء الذات فی وجه خطاب التهميش والطمس. 



٣٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

وهذا ما يجعل شــعر درويش، خصوصاً قصيدة الأرض، تجربة شعرية تتجاوز الإبداع 

الفنــی لتُصبح فعل مقاومــة ثقافية ، تتماهی مع روح الكرنفــال البختينی: حيث يعاد 

تشكيل القيم، ويمنح الصوت المختلف حقه فی الوجود والتعبير.

بالتالــی يمكن القول بأن الدرويش فی قصيدة الأرض، باســتخدامه معظم عناصر 

الكرنفاليــة الباختينية (تعدد الأصوات، الســخرية الغروتيســكية، الواقعية الأرضية 

والتفكيــك الرمزی)، لا يزعزع فقــط خطاب الاحتلال أحــادی الصوت، بل يحول 

الجغرافيا الشــهيدة لفلســطين إلی نص حی تصبح فيه المقاومة جمالية وأنطولوجية فی 

آن معا. الشــاعر يخلق فضاء متعدد الأصوات مــن خلال دمج تعاليم القرآن والكتاب 

المقدس، الأســاطير والرموز الفلســطينية، حيث تدخل الخطابات الدينية والتاريخية 

والسياسية فی حوار دائم. هذا النهج يعكس منطق الحوارية عند باختين حيث لا تفوق 

لصوت علی آخر، وتتشكل الهوية الجماعية من تصادم الأصوات المتعددة. هكذا ينجح 

درويش فی تحويل الشــعر إلی فضاء تحرری، حيث تذوب الحدود بين الفن والمقاومة، 

بين الجمالی والسياســی، بين الفردی والجماعی، مخلّفا إرثاً أدبياً يثبت أن الكلمة يمكن 

أن تكون أقوی من الرصاص حين تتحول إلی فعل مقاومة خلاق.

المصادرو المراجع
أحمدی، بابک. (١٣٧٥ش). ساختار و تأويل متن، چاپ سوم، طهران: نشر مرکز.

باختين، ميخائيل. (١٣٨٧ش). تخيّل مکالمه ای ، ترجمه رويا پورآذر، طهران: نشرنی.

ــــــــــــــ. (۱۳۷۲ش). دوبلين فرنيستر: فلسفه زبان شناسی. ترجمة محمدعلی اسلامی ندوشن، 

طهران: نشر فرهنگستان.

ـــــــــــــ. (۱۳۸۲ش). فرهنگ عامه در روســيه ديرباز: نمايش ها، جشــن ها، زبان شفاهی. 

ترجمة حسن انوشه، طهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

بليک و دراســيدل، جرالد اچ و آلاسدير. (۱۳۶۹ش). جغرافيای سياسی خاورميانه و شمال آفريقا، 

ترجمه مير حيدر مهاجرانی، طهران: دفتر مطالعات سياسی و بين المللی.

تامسن، فيليپ. (١٣٩٠ش). گروتسک، ترجمة فرزانه طاهری، طهران: نشر مرکز.

درويش، محمود. (٢٠٠٠). الأعمال الشعرية الکامِلة، الطبعة الثانية، بغداد: دارالحرية للطباعة و النشر.

الدسوقی، عمر. (٢٠٠٣). فی الأدب الحديث، بيروت: دارالفکر.



قراءة فی المؤشرات الكرنفالية فی قصيدة "الأرض" لمحمود درويش علی ضوء نظرية باختين / ٣١

سليمان، خالدا. (١٣٧٦ش). فلســطين در شعر معاصر عرب، ترجمه شهره باقری- دکتر عبدالحسين 

فرزاد، چاپ اول، تهران: نشر چشمه.

عطيه، بشــير عبد زيد. (٢٠٠٩). «أشهر السنة ودلالتها فی الشعر العراقی الحديث، مجلة القادسية فی 

الآداب والعلوم التربوية»، المجلد٨. العدد٣.

غلامحســين زاده، غريب رضا و غلامپور، نگار. (١٣٨٧ش). ميخائيل باختين: زندگی، انديشه ها و 

مفاهيم بنيادين، طهران: نشر روزگار. 

کادن، جی آی. (١٣٨٠ش). فرهنگ ادبيات و نقد، ترجمه کاظم فيروزمند، طهران: شادگان.

ملاابراهيمی، عزت و رحيمی، صغری. (١٣٩٦ش). «تحليل مؤلفه های پسامدرنيسم در آثار داستانی 

جبرا ابراهيم جبرا»، مجله زبان و ادبيات عربی، شماره ١٦، صص ٢٧٥-٣٠٦.

نظری، راضيه و نجفی ايوکی، علی. (١٣٩٨ش). «نشانه شناسی سروده قصيده الارض محمود درويش 

با تکيه بر نظريه نشانه شناسی گريماس»، فصلنامه پژوهش های ادبی بلاغی، سال هفتم، شماره ٢٦، 

ص ٦٨.

نولز. (١٩٤٠). شکسپير و کارناول پس از باختين، ترجمة رويا پورآذر، طهران: انتشارات هرمس.


