
 

 

 
Anthropological Foundations of 

Language Education in the Qur’an1 

Vahid Parvizi1 , Ahmad Salahshoori2, Irandokht Fayyaz3 
1 PhD., Student, Department of Philosophy of Education, Allameh Tabataba'i 

University, Tehran, Iran (Corresponding author). v.parvizi67@gmail.com 
2 Associate Professor, Department of Philosophy of Education, Allameh Tabataba'i 

University, Tehran, Iran. ah.salahshoori@atu.ac.ir 
3 Associate Professor, Department of Philosophy of Education, Allameh Tabataba'i 

University, Tehran, Iran. irfayyaz@atu.ac.ir 
 

Abstract 

This study, adopting a qualitative approach and an inferential–analytical method, seeks 

to elucidate the anthropological foundations of language education in the Qur’an. With an 
emphasis on the significance of anthropological perspectives in educational policy-making, 

the research argues that despite the central role of language in human identity and its 

function in social interactions, the domain of language education has been neglected in 

upstream documents and educational texts. By conceptualizing education (any action 

leading to desirable influence), language (the functional and normative aspect of language), 

and language education (teaching the more effective and beneficial use of language), the 

Qur’anic anthropological foundations are categorized into general and specific principles. 

The general foundations include: the duality of human nature (spiritual–physical), primacy 

of the soul, immortality, possession of will and free choice, divine fitrah (innate 

disposition), perfection-seeking, and the existence of multiple intertwined faculties. The 

specific foundations related to language education include: human possession of the faculty 

of speech (bayān), the rational faculty (both theoretical and practical, and its role in 

meaning-making and speech), human sociability and need for language in communication, 

absolute dependency of human beings (existential, spiritual, physical, and relational), 

human accountability for actions and consequences of speech, and finally, the structure and 

educability of human faculties along with the necessity of optimal utilization of all 

capacities for perfection. Overall, it can be concluded that desirable language education, 

based on these Qur’anic foundations, is an effort to employ language effectively, 
courteously, wisely, truthfully, and compassionately, in pursuit of the elevation of the 

individual and society. 
 

Keywords: Qur’an, Anthropological Foundations, Educational Domain, Language 
Education. 

                                                           
Received: 2025/04/10 ;  Revised: 2025/05/22 ;  Accepted: 2025/07/02 ;  Published online: 2025/10/02 

Cite this article: Parvizi, V., Salahshoori, A. & Fayyaz, I. (2025). Anthropological Foundations of Language Education in 

the Qur’an. Research Quarterly of Islamic Education and Training, 6(3), p. 7-32.  
https://doi.org/10.48310/RIET.2025.19821.1454 

Publisher: Farhangian University http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/ Article type: Research Article 

©2025/authors retain the copyright and full publishing rights 

https://orcid.org/0009-0009-6840-9930


 

 

 1شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

3، ایراندخت فیاض2سلحشوری، احمد 1وحید پرویزی
 

)نویسنده دانشجوی دکتری، گروه فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه علامه طباطبائی، تهران، ایران  1

 v.parvizi67@gmail.com مسئول(.
دانشیار، گروه فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه علامه طباطبائی، تهران، ایران.  2

ah.salahshoori@atu.ac.ir 
 irfayyaz@atu.ac.irروه فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه علامه طباطبائی، تهران، ایران. دانشیار، گ 3

 

 چکیده

شناختی تربیت زبانی در  پژوهش حاضر با رویکرد کیفی و با روش تحلیلی استنباطی، به تبیین مبانی انسان

های تربیتی، استدلال  گذاری سیاستپردازد. این مطالعه با تأکید بر اهمیت نگرش به انسان در  قرآن کریم می

رغم جایگاه محوری زبان در هویت انسانی و نقش آن در تعاملات اجتماعی، ساحت تربیت زبانی  کند که علی می

شناسی تربیت )هرگونه  در اسناد بالادستی و متون آموزشی مورد غفلت واقع شده است. پژوهش حاضر با مفهوم

 ن )حیث کاربردی و هنجاری زبان( و تربیت زبانی)آموزش بکارگیری موثرتراقدام منجربه تأثیر مطلوب( و زبا

شناختی قرآنی را در دو دسته عام و خاص تبیین کرده است. مبانی عام شامل: دو  و مفیدتر زبان(، مبانی انسان

ن فطرت جسمانی(، اصالت روح، فناناپذیری، برخورداری از اراده و اختیار، داشت -بعدی بودن انسان )روحانی

طلبی، و وجود قوای متعدد و درهم تنیده است. مبانی خاص مرتبط با تربیت زبانی نیز شامل  الهی، کمال

مندی از قوه عقلانی )در ابعاد نظری و عملی و نقش آن در معناسازی و  مندی انسان از قوه تکلم )بیان(، بهره بهره

تباط، نیازمندی مطلق انسان )در ابعاد وجودی، معنوی، تکلم(، اجتماعی بودن انسان و نیاز او به زبان برای ار

 پذیری پذیری او در قبال افعال و پیامدهای گفتار، و نهایتاً ساختارپذیری و تربیت جسمانی، و ارتباطی( و مسئولیت

توان گفت، تربیت  ها برای تکامل است. در مجموع می برداری مطلوب از همه ظرفیت قوای انسان و ضرورت بهره

نی مطلوب، بر پایه این مبانی قرآنی، تلاشی برای بکارگیری مؤثر، مؤدبانه، حکیمانه، صادقانه و دلسوزانه زبان زبا

 در راستای تعالی فرد و جامعه است.
 

 شناختی، ساحت تربیتی، تربیت زبانی. قرآن، مبانی انسان ها: کلیدواژه

                                                           
 20/00/2404 تاری    خ انتشار آنلاین: ؛  22/04/2404 تاری    خ پذیرش: ؛  02/00/2404 تاری    خ بازنگری:  ؛ 12/02/2404 تاری    خ دریافت: 

پژوهش در  .شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم (. مبانی انسان0414پرویزی، وحید؛ سلحشوری، احمد؛ فیاض، ایراندخت )استناد به این مقاله: 
 /2025.19821.1454RIET.10.48310/https://doi.org .33-7       (، ص3)6 آموزش معارف و تربیت اسلامی،

 :  http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir پژوهش  نوع مقاله:  دانشگاه فرهنگیان ناشر

 .هستند تیخود بدون محدود ۀمؤلف مقال حق ۀدارند سندگانینو  /©2404

https://orcid.org/0009-0009-6840-9930


 

 9   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

 . مقدمه1

های زندگی فردی و اجتماعی ما  بوده و در تمام جنبه نگرش ما به انسان، از اهمیت بنیادینی برخوردار
 های اجتماعی، ریشه در ترین سیاست ترین تصمیمات فردی گرفته تا بزرگ تأثیرگذار است. از کوچک

بینیم و چه جایگاهی برای او قائل هستیم. این نگرش، زیربنای  این دارند که ما انسان را چگونه می
دهد. نگرش ما به انسان  ها و رفتارهای ما را تشکیل می گیری ا، تصمیمه ریزی ها، برنامه گذاری سیاست

)مثلًا اینکه انسان روح دارد یا صرفاً جسم است، فطرت دارد یا لوح سفید است، مختار است یا مجبور( 
هایی است که ما به آنها پایبند هستیم. اگر انسان را موجودی بااراده،  کنندۀ ارزش پایه و اساس و تعیین

ها  های تربیتی ما بیشتر بر آموزش، توانمندسازی و ایجاد فرصت پذیر و توانمند بدانیم؛ سیاست سئولیتم
سمت کنترل  ها بیشتر به  اراده و مجبور بدانیم؛ سیاست متمرکز خواهند بود. اما اگر انسان را موجودی بی

نهایت در نظر بگیریم، سیستم  های بی روند. اگر انسان را موجودی خلاق و دارای ظرفیت شرایط پیش می
 آموزشی ما بر پرورش خلاقیت، تفکر انتقادی و توانمندسازی افراد متمرکز خواهد بود. 

های آموزشی قالبی  سمت سیستم بیند، به در مقابل، نگرشی که انسان را صرفاً یک گیرندۀ اطلاعات می
العادۀ روحی و معنوی دارد؛  های فوق ترود. اگر باور داشته باشیم که انسان ظرفی محور می و صرفاً ذهن

عنوان منبعی  ها اختصاص خواهیم داد. قرآن کریم، به منابع و امکانات بیشتری را برای شکوفایی این ظرفیت
های عمیق و  تواند دیدگاه شناسی است که می فرد برای انسان ای غنی و منحصربه متقن و وحیانی، چشمه

های پاک و الهی او، اشاره  ها ارائه دهد. قرآن به فطرت انسان، یعنی گرایش متفاوتی را نسبت به سایر دیدگاه
ها و ابعاد مختلف روانی انسان مانند حبّ دنیا، حرص، بخل، شکر، صبر  ها، قوت دارد. همچنین به ضعف

نی و های روا ها، رفتارها و چالش تر انگیزه تواند به درک عمیق پردازد. این نگاه به انسان، می و تقوا می
دلیل ارائۀ دیدگاهی جامع، الهی و فراگیر از انسان،  اخلاقی انسان کمک کند. بنابراین، مراجعه به قرآن به

تنها به ابعاد  های وجودی انسان کمک کند. این دیدگاه نه تواند به تکمیل و تعمیق درک ما از پیچیدگی می
پردازد. از طرفی دیگر، انسان بر قوۀ نطق  میشناسانۀ انسان  مادی، بلکه به ابعاد معنوی، اخلاقی و غایت

نام زبان،  مدد نطق، انسان تقریر دیگری از حیات یافته است. تکلّم و سخنگویی با ابزاری به بالنده است و به
ازجمله قوا و استعدادهای مهمی است که خداوند در وجود بشر قرار داده است؛ در قرآن کریم به این 

آیا ما به انسان دو چشم عطا نکردیم که  أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَیْنَیْنِ وَلِسَانًا وَشَفَتَیْنِ؛»استعداد تصریح شده است: 
وسیلۀ آنها قادر به  ها را مشاهده کند؟ آیا ما برای او زبان و دو لب قرار ندادیم تا به بتواند همۀ دیدنی

ا از جوامع جانوری متمایز ای که جوامع انسانی ر (. اولین مشخصه01-5)بلد، « گفتن شود؟ سخن 
نظر  (. این ابزار، تکنیکی کاملًا ارزشمند است که به09ص ،0931کند، استفاده از زبان است )لاند،  می

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

کند  ها را توجیه می ترین انسان ها( و بدوی مانندها )شامپانزه فقدان آن تفاوت فاحش بین انسان 1کوهلر
 ،0988آبادی،  ترین وسیلۀ تفکر )لطف ، اصلی2برونراعتقاد  (. چیزی که به85ص ،0951 )ویگوتسکی،

 (021ص ،0938عامل توانایی انسان در برقراری ارتباط با دیگران )دورانتی،  3نظر دورانتی ( و به033ص
 چۀ روح بوده و اصلاحین دریتر ت انسان و مهمید شخصیو در نگاه مکارم شیرازی ترجمان دل و کل

، 0958و انحراف آن سبب انواع انحرافات است )مکارم شیرازی، آن، سرچشمۀ همۀ اصلاحات اخلاقی 
گفتن و  جهت که باید تربیت صحیح یابد و از این نظر که در هنگام سخن  (. اما همین زبان از این10ص

تکلّم باید به چه اصول و قواعد هنجاری پایبند بماند و به تعبیر دیگر، از نظر اینکه بایدها و نبایدهای 
که بایدها و نبایدهای زبانی و  بر زبان و گفتار کدامند، مورد توجه واقع نشده است. در حالی ارزشی حاکم

های توصیفی زبان هستند.  تر از بررسی جنبه گفتاری از آنجا که جنبۀ هنجاری و کاربردی دارند، با اهمیت
کارگیری  توانایی بهها و مشاجرات، عدم  توان دریافت که ریشۀ بسیاری از دشمنی راحتی می همچنین به

صحیح و هنجارمند کلمات با بار معنایی و ارزشی مناسب است. در قرآن کریم نیز به اهمیت نحوۀ 
شیوۀ درست و با زبان نیکو تکلّم شود و از قول و  کارگیری زبان توجه شده و تأکید شده است که با مردم به به

ذِینَ آمَ »کلام نادرست پرهیز گردد:  هَا الَّ هَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِیدًا؛یَا أَیُّ قُوا اللَّ نان! در حضور خدا مراقب مسلما نُوا اتَّ
اسِ حُسْنًا؛»(. ٠٧ احزاب،) «شید و سنجیده سخن بگویید بارفتارتان   سخن نیکو زبان با مردم با و وَقُولُوا لِلنَّ

ورِ؛»(. ٣٨ بقره،) «بگوئید رو، پرداختن به  (. از این91)حج، « ی کنیدو از سخن ناروا دور وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّ
اصول و قواعد هنجاری حاکم بر گفتار و تکلّم و همچنین چگونگی تربیت و پرورش زبانی هنجارمند برای 

و تربیت  همه، در اسناد بالادستی حوزۀ تعلیم  آموزان و متربّیان، بسیار حائز اهمیت است. با این دانش
ا یعنی سند تحول بنیادین، به ساحت زبان و اهمیت تربیت و پرورش آن ترین آنه اسلامی و ازجمله مهم

های آموزشی و تربیتی نیز از این  گذاری تأکید نشده است. در محتواها و متون درسی و همچنین، در هدف
طور که انسان قوۀ جنسی دارد و باید در این حوزه  که همان ساحت بسیار مهم غفلت شده است. در حالی

های لازم را جهت زندگی مشترک کسب کند؛ یا  ا کند تا دچار انحراف جنسی نشود و تواناییپرورش پید
بالطبع یا بالضروره است و در نتیجه باید در ساحت اجتماعی نیز پرورش یابد و  طور که انسان مدنی همان

ۀ تعقّل و تفکر است، طور که انسان چون دارای قو به حقوق افراد و قوانین اجتماعی احترام بگذارد و یا همان
نحو احسن شکوفا شود؛ دارای قوه تکلّم و بیان نیز هست و اگر این قوه  درنتیجه ساحت عقلانی او باید به

                                                           

1. Wolfgang Köhler 
2. Jerome Seymour Bruner 

3. Alessandro Duranti 

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 11   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

نحو مطلوب پرورش پیدا نکند، ممکن است انحرافات زبانی حاصل شود و توانایی لازم جهت انتقال  به
ظور و مقصود متکلّم منتقل شود و یا ادب دست نیاید، یا خلاف من صحیح مفهوم و مطلب مورد نظر به

های مهم تربیتی که در  رو، یکی از ساحت های مختلف رعایت نشود. از این زبانی و کلامی در موقعیت
صورت جدی به آن پرداخته شود، تربیت زبانی است. از این جهت،  های تربیتی مغفول مانده و باید به حوزه

 شناختی آن با استناد به آیات قرآن کریم است. ی و مبانی انسانپژوهش حاضر درصدد تبیین تربیت زبان
طور کلی به  شناسی اسلامی، آثار متعددی با رویکرد قرآنی یا فلسفی به در مطالعات مربوط به انسان

عنوان منبع فکری و پیشینۀ نظری این پژوهش مورد توجه قرار   اند؛ که به ماهیت انسان و خصایص او پرداخته
(؛ سیرت و صورت انسان در قرآن 0931شناسی در قرآن )مصباح یزدی،  د. آثاری چون انسانان گرفته

(؛ انسان در قرآن )مطهری، 0931(؛ حیات حقیقی انسان در قرآن )جوادی آملی، 0939)جوادی آملی، 
(؛ انسان از آغاز تا انجام 0939النفس فلسفی )فیاضی،  (؛ علم0931(؛ انسان کامل )مطهری، 0932

( که عمدتاً با تبیین ابعاد وجودی انسان از منظر قرآن کریم و فلسفۀ اسلامی، جایگاه 0951اطبایی، )طب
تر به این پژوهش، بخش مبانی  اند. در مطالعاتی نزدیک حقیقی و هدف نهایی خلقت انسان را مبرهن نموده

(، 0931)مصباح یزدی، « و تربیت اسلامی  فلسفه تعلیم»و تربیت اسلامی کتاب   شناختی تعلیم انسان
(، مبانی 0931« )وپرورش مبانی نظری سند تحول بنیادین در آموزش»شناختی کتاب  بخش مبانی انسان

 وتربیت شناختی تعلیم (، مبانی انسان0953)سلحشور،  )ع(و تربیت از دیدگاه امام علی شناختی تعلیم  انسان
و تربیت و  های انسان ناظر بر نظام تعلیم  ( به بررسی هستی و ویژگی0932از دیدگاه امام خمینی )فقیهی، 
اند و در همین راستا، آثاری نظیر مبانی تربیت از دیدگاه قرآن )بهشتی،  پیامدهای تربیتی آن، پرداخته

تربیت اسلامی را برمبنای این (، دیدگاه عام 0935( و نگاهی دوباره به تربیت اسلامی )باقری، 0931
صورت مستقیم به موضوع پژوهش حاضر  کنند. این منابع، هرچند به شناسی قرآنی تشریح می انسان

آورند. با وجود  اند؛ اما چارچوب نظری و مفاهیم بنیادی لازم را برای تحلیل و استنباط فراهم می نپرداخته
شناختی  صورت اختصاصی به مبانی انسان نابع یاد شده، بهیک از م گیری از پیشینه نظری فوق، در هیچ بهره

شناسی  های پیشین عمدتاً بر مبانی عام انسان تربیت زبانی در قرآن کریم پرداخته نشده است. پژوهش
اند. این  عنوان یک حوزۀ مستقل و بدیع در تربیت، مورد مداقّه قرار نداده تمرکز نموده و ساحت زبان را به

صورت مستقیم و با مراجعه به آیات قرآن کریم، به  ذ رویکردی تحلیلی و استنباطی، بهپژوهش، با اتخا
پردازد. امید است پژوهش حاضر خلأ موجود در  شناختی ناظر به تربیت زبانی می استخراج مبانی انسان

در های وجودی انسان و نقش زبان  ادبیات علمی را پر کرده و نقشی جدید در فهم ارتباط میان ویژگی
 تکامل او از منظر قرآن کریم، ایفا نماید.

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

 شناسی  . مفهوم2

 . تربیت2-1

)صاحب،  «رَبَیَ »( یا 99ص ،2ق، ج 0101)ابن منظور،  «رَبَتَ »تربیت، لغتی عربی و از مادۀ 
)راغب اصفهانی،  «رَبَبَ »( و یا 11ص ،1ق، ج 0191)مصطفوی،  «رَبَوَ »( یا 218ص ،01ق، ج 0101
دادن است.  ( است که در فارسی پرکاربردترین معادل برای آن، پروراندن و پرورش 998ص ،0ق، ج 0102

لِّ مِنَ »کار رفته است؛ یکی با صیغۀ تثنیه:  در قرآن کریم در دو مورد واژۀ تربیت به وَ اخْفِضْ لَهُما جَناحَ الذُّ
یاني حْمَةِ وَ قُلْ رَبِّ ارْحَمْهُما کَما رَبَّ قالَ أَ لَمْ »الغیر:  ( و دیگری با صیغۀ متکلم مع21)اسراء،  «صَغیراً   الرَّ

كَ فینا وَلیداً وَ لَبِثْتَ فینا مِنْ عُمُرِكَ سِنینَ  توان نتیجه  (. با بررسی بافت و سیاق این دو آیه می05)شعراء،  «نُرَبِّ
کردن  گ معنای بزر معنای مراقبت و پرورش جسمی و به تعبیر دیگر، به گرفت که تربیت در قرآن کریم به

(. اما از نظر اصطلاحی، تعریف واحدی از 010، ص0، ج0953کودک استعمال شده است )باقری، 
تربیت وجود ندارد و مربیان و فیلسوفان تربیت، هریک با توجه به رویکرد فلسفی خود به هستی، خدا، 

 ،0932 عی،اند )رفی جهان، انسان و معرفت، تربیت را متناسب با نگرش و خواست خود تعریف کرده
زاده،  داند )نقیب های سرشتی و نهادی انسان می (. روسو تربیت را پروراندن و شکوفاندن توانایی02ص

های مطلوب در متربّی جهت رساندن او به کمال  (. ابن سینا تربیت را برابر با ایجاد عادت021، ص0955
بنیادین آموزش و پرورش، با (. محققان سند تحول 10، ص0932اش قلمداد نموده است )رفیعی،  ذاتی

جویانه،  دهند: فرآیندی تعالی و تربیت، تعریفی فرآیندی از تربیت ارائه می  توأمان قلمداد کردن تعلیم
سوی آمادگی  منظور هدایت افراد جامعه به بر نظام معیار اسلامی که به تعاملی، تدریجی، یکپارچه و مبتنی

گاهانه و اختیاری مراتب حیا های مناسب تکوین و تعالی پیوستۀ  ت طیبه در همۀ ابعاد، زمینهبرای تحقق آ
آورد )سند تحول بنیادین آموزش  گیری و پیشرفت جامعۀ صالح اسلامی فراهم می ایشان را در راستای شکل

(. پژوهش حاضر بر این باور است که تربیت عبارت است از هر اقدام، اتفاق و 01ص ،0930و پرورش، 
 ثیری مطلوب در بینش، گرایش و یا رفتار فرد گردد.عملی که منجربه تأ

 . زبان 2-2

 نامۀ دهخدا برای واژۀ زبان چهار معنا ذکر شده است: در لغت

ها، بلع غذا و  ای و متحرک در دهان که از آن برای چشیدن مزه عضوی عضلانی ماهیچه (الف
 شود. زدن استفاده می حرف

 رود. کار می های آوایی و خطی که برای بیان اندیشه و برقراری ارتباط به مجموعه نشانه (ب

 رود. کار می هایی که برای یک معنی خاص به رمزها و نشانه ۀمجموع (ج

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 11   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

(. زبان، یک دستگاه و نظام ذهنی و انتزاعی 0919نوعی شیرینی که شبیه به زبان است )دهخدا،  (د
خل و تصرّف فرد است. این نظام یا دستگاه در ذهن همۀ آشنایان بدان زبان یکسان است که کاملًا دور از د

آموزند و فرد به میل و خواست شخصی خود  است و فراگیرندگان آن نیز قواعد و قوانین یکسانی را می
 قرارتواند تغییری در آن ایجاد کند. در مقابل این نظام کلی ذهنی، وجه دیگر این پدیده یعنی گفتار  نمی

کار  گوید، بخشی از نظام کلی و ذهنی زبان را به دارد که جزئی و عینی است. هربار که شخص سخنی می
رو، گفتار  شود. از این برد که جنبۀ عینی و فیزیکی دارد. این جنبۀ فیزیکی و عینی، گفتار نامیده می می

متفاوت است. به عبارت  جریان زندۀ زبان است که اختصاصی و شخصی است و از فردی به فرد دیگر
صورت یک  رسانی و تفهیم و تفاهم است، تا زمانی که به ای برای برقراری ارتباط و پیام دیگر، زبان که وسیله

کمک  تواند پیامی برساند یا ارتباطی برقرار نماید. بنابراین، هرگاه زبان به دستگاه انتزاعی و ذهنی است، نمی
صورتی عینی و   زبانی ادا شود؛ از صورت ذهنی و بالقوۀ خود، بههای گویایی در قالب اصوات  اندام

گردد. این جنبۀ بالفعل و ملفوظ زبان، گفتار نامیده  محسوس درآمده که عملًا وسیلۀ برقراری ارتباط می
توان به بُعد توصیفی و هنجاری  بندی کلی می (. زبان را در یک دسته11-93ص ،0915شود )باقری،  می

گیری زبان، ارتباط آن با تفکر و...  در بُعد توصیفی آن به تحلیل ساخت زبانی و نحوۀ شکلتقسیم نمود. 
شود. اما در بُعد هنجاری آن به بایدها و نبایدهای زبانی در هنگام استفاده از آن یعنی مقام  پرداخته می

شده است. بنابراین،  شود. در پژوهش حاضر به زبان از حیثیت هنجاری آن توجه گفتار و تکلّم پرداخته می
گویی، بیان، کلام، تبیین همین  هایی همچون لسان، تکلّم، نطق، زبان، گفتار، سخن مراد از استعمال واژه

 وجه کاربردی و عملیاتی زبان است، و نه چیز دیگری.

 . تربیت زبانی 2-3

د بگیرد در نحوی که متربّی مسلمان یا تربیت زبانی چگونگی پرورش قوۀ زبان و تکلّم است؛ به
های مختلف، ادب و اخلاق زبانی متناسب را رعایت کند؛ تا گفتار مؤثرتر، ماندگارتر  ها و موقعیت جایگاه

عنوان نمونه، آیا همیشه باید با تُن صدای آرام سخن گفت یا در مواردی به  و به دور از سوءبرداشت باشد. به
ر موقعیتی باید پاسخ داد یا در مواردی ترک سخن، اقتضای شرایط و محتوای سخن باید فریاد زد؟ آیا در ه

های تعلیم و تربیتی امروز جامعۀ اسلامی  ای است که در حوزه ترین پاسخ است؟ این همان گمشده کامل
عنوان یکی از  دور از سخنان ناروا و ناسزا به شدت مورد نیاز است. قدرت بیان محکم، شیوا، هدفمند و به به

ربیت اسلامی است که باید بیش از پیش به آن توجه شود. بنابراین، منظور از تربیت اهداف قطعی تعلیم و ت
کار گرفته شود تا به تعالی و رشد هرچه بهتر و  زبانی این است که این قوۀ تکلّم و نطق انسان چگونه باید به

ول و قواعدی باید بیشتر فرد و جامعه کمک نماید. بنابر آیات قرآن کریم در حوزۀ زبان و تکلّم از چه اص

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

های آن محدود و محدودتر گردد و در  شمار گردد و آسیب تبعیت نمود تا فواید گفتار و سخن بین افراد بی
هایی برای رشد و تربیت زبانی متربّیان باید استفاده کرد؟ برای مودّب و  تعلیم و تربیت از چه اصول و روش

کارهایی در تعلیم و تربیت رسمی بهره برد. پس تربیت زبانی آموزان، باید از چه راه مؤثّر تکلّم نمودن دانش
کارگیری هرچه مؤثرتر زبان؛ یعنی تلاش برای مؤدبانه، حکیمانه، صادقانه و دلسوزانه  یعنی تلاش برای به

 آموزان.  گفتن دانش سخن 

 شناختی . مبانی انسان2-4

های  های توصیفی اشاره دارد، که به بیان حقیقت انسان، ویژگی شناختی به آن دسته از گزاره انسان یمبان
گاه و یز از جایپردازد و ن های او می ها و ضعف های تکوینی او و همچنین آسیب ها و ظرفیت بنیادین، قابلیت

 یت مطلوب زندگیت، وضعگر موجودایو د ینسبت او با خالق هست یعنی یدر هست یستۀ آدمیت شایموقع
 گوید. ها سخن می تیها و محدود ها، ضعف تیها، ظرف ییها، امکانات، توانا هیت آن، سرمایانسان و غا

 . روش پژوهش3

در این مقاله با رویکرد کیفی و با تکیه بر روش تحلیلی استنباطی، ابتدا در متن قرآن کریم 
های او، استقصاء شده و  ماهیت انسان و قابلیتوجویی کامل انجام شد و سپس، آیات مربوط به  جست

های معرفتی  بندی، رابطۀ آنها با یکدیگر، پیوند معنایی آنها و دلالت مورد بررسی قرار گرفته و پس از دسته
های  ترین گزاره گذاری و تفکیک ریز موضوعات، مهم آنها مورد توجه قرار گرفته است. در نهایت، با عنوان

 کریم در ارتباط با تربیت زبانی، مورد استنباط شد. شناختی قرآن انسان

 شناختی تربیت زبانی مبانی انسان - 1جدول 

شناختی  مبانی انسان
 تربیت زبانی

 مبانی عام

 اصالت روح و فناناپذیری آنـ      جسمانی بودن انسان -روحانیـ 

 مندی از فطرت الهی بهرهـ      مندی و مختار بودن انسان ارادهـ 

برخورداری از قوای مختلف و درهم تنیده همچون قوه بینایی، شنوایی، غاذیه، ـ 
 غضبیه، جنسی، عاطفی 

 طلب بودن انسان کمالـ 

 مبانی خاص

 مندی انسان از قوه تکلم )بیان داشتن انسان( بهرهـ 
مندی از قوه عقلانی )در ابعاد نظری و عملی و نقش آن در معناسازی و تکلم(  بهرهـ 

 ی بودن انسان اجتماع

 نیازمندی مطلق انسان )در ابعاد وجودی، معنوی، جسمانی، و ارتباطی( ـ 

 مندی انسان در قبال افعال و گفتار  مسئولیتـ 

 پذیری قوای انسان  ساختارپذیری و تربیتـ 

 ها  ها و ظرفیت تحقق تکامل انسان در گرو استفاده مطلوب از همه قابلیتـ 

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 11   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

 ها  . یافته4

شناختی قرآنی در نسبت با تربیت زبانی اصطلاحاً از مبانی عام  از آنجایی که برخی از مبانی انسان
توان از آنها  بودن و اهمیت، نمی  دلیل رکن ندارند، اما بهتلقی شده و ارتباط مستقیمی با تربیت زبانی 

شناختی خاص و  نی انسانپوشی کرد. در ادامه ابتدا به مبانی عام پرداخته خواهد شد و سپس مبا چشم
 شود. مرتبط با تربیت زبانی تشریح می

 شناختی عام تربیت زبانی . مبانی انسان4-1

 جسمانی است -. انسان موجودی روحانی4-1-1

شناختی در قرآن کریم دو بُعد داشتن انسان است؛ چون در بیان خلقت اصل یا نسل  از مسلّمات انسان
بر بیان نحوۀ خلقت و سیر تطوّر بدنی او پرداخته است. در  انسان، همواره بر بُعد دیگری از انسان، علاوه

بوالبشر بوده و خلقت سایر آیات متعددی به چگونگی خلقت انسان اولیه، یا اصل انسان، که منظور آدم ا
ها که مراد نسل انسان است، پرداخته شده است. مثلًا در مورد خلقت اصل انسان یا آدم ابوالبشر بیان  انسان

وحِي فَقَ »دارد:  می یْتُهُ وَنَفَخْتُ فِیهِ مِن رُّ ن طِینٍ فَإِذَا سَوَّ ي خَالِقٌ بَشَرًا مِّ كَ لِلْمَلَائِکَةِ إِنِّ  عُوا لَهُ سَاجِدِینَ؛إِذْ قَالَ رَبُّ
)یاد کن( هنگامی را که پروردگارت به فرشتگان گفت: همانا من بشری از گل خواهم آفرید، پس زمانی که 

. در این (12-10)ص،  « برای او سجده کنید ، نمودم و از روح خود در او دمیدم نیکواندامش را درست و 
سازی و نفخه یا دمیدن  پس، تسویه اندامی و چهرهآیه بر ارادۀ خداوند بر خلقت حضرت آدم از خاك و س

بخشی خاص و متفاوت از ساختن  روح در او تأکید نموده است. روشن است که نفخۀ روح، نوعی خلقت
عنوان نمونه در مورد  پردازی ظاهری و یک امر کاملًا غیرمادی و غیرجسمانی است. به از خاك و چهره

نسَانِ مِن طِینٍ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن الَّ »دارد:  خلقت نسل انسان بیان می بَدَأَ خَلْقَ الِْْ ذِي أَحْسَنَ کُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَ
فْئِ 

َ
بْصَارَ وَالْْ

َ
مْعَ وَالْْ وحِهِ وَجَعَلَ لَکُمُ السَّ اهُ وَنَفَخَ فِیهِ مِن رُّ هِینٍ ثُمَّ سَوَّ اءٍ مَّ ن مَّ ا تَشْکُرُونَ؛سُلَالَةٍ مِّ ََ قَلِیلًا مَّ همان  دَ

ای از  کسی که آنچه را آفرید، نیکو ساخت و آفرینش انسان را از گل آغاز کرد. سپس، نسل او را از چکیده
درست و نیکو نمود و از روح خود در وی دمید و [ ماندا جهت از]مقدار قرار داد. آنگاه او را  آب پست و بی

در این  .(3-1)سجده،  «کنید می درحالی که اندک سپاسگزاری برای شما گوش و چشم و قلب آفرید.
پردازی  آیات بر خلقت اصل انسان از گل و نسل انسان از آب پَست )منی( و سپس، تسویه بدنی و چهره

ظاهری او و نفخۀ روح در او تأکید نموده؛ که این مرحلۀ پایانی سیر تطوّر خلقت اصل و نسل انسان یعنی 
متافیزیکی انسان، بر وابستگی قوای انسانی مثل شنیدن و دیدن  بر اشاره به جنبۀ روحانی و نفخۀ روح، علاوه

به آن نیز دلالت دارد. نمونۀ بهتری از دلالت قرآن بر بُعد روحانی انسان، آیاتی است که مسیر تحولی و 
ن طِینٍ ثُمَّ جَعَلْ »دهد:  تکاملی خلقت انسان را نشان می نسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّ کِینٍ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الِْْ نَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّ

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

طْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَکَسَوْنَا الْعِظَامَ  لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ  ثُمَّ خَلَقْنَا النُّ
هُ أَحْسَنُ الْخَالِقِینَ؛ و یقیناً  فَتَبَارَكَ  ای  ای از گِل آفریدیم، سپس آن را نطفه چکیده[ اره وعص]ما انسان را از  اللَّ

قرار دادیم. آنگاه آن نطفه را علقه گرداندیم. پس آن علقه را به صورت [ چون رحم مادر] در قرارگاهی استوار
يم. پوشاندها گوشت  هایی ساختیم و بر استخوان گوشت را استخوان پاره گوشتی درآوردیم. پس آن پاره

 پس همیشه سودمند و بابرکت است خدا که نیکوترین آفرینندگان ؛او را با آفرینشی دیگر پدید آوردیمسپس 
روشنی پس از بیان مراحل خلقت تکاملی جسم انسان، به انشاء  (. در این آیات به01-02)مومنون، « است

نحوی که نهایت سیر تکاملی  بهکند؛  و ایجاد نوع دیگری از خلقت انسان در ادامۀ این تطوّر اشاره می
شود؛ خلقتی جدید که با خلقت قبلی تفاوت  خلقت جسمانی انسان، به ایجاد خلقتی دیگر در او ختم می

نوعی و ذاتی دارد و با توجه به اینکه خلقت قبلی مربوط به مراحل جسمانی است، پس خلقت جدید 
 غیرجسمانی و روحانی است.

 است و فناپذیر نیست. بعُد اصیل انسان، روح 4-1-2

سازد که اولًا، اصالت انسان به  با توجه به دوبُعدی بودن انسان، دقت در برخی از آیات قرآن روشن می
اند. ثانیاً، این روح مرگ ندارد و فناپذیر نیست؛  روح او است و جسم و قوای جسمانی تحت تدبیر روح

ا لَفِي »شود.  منتقل می ای دیگر بلکه با فساد بدن طبیعی، از این نشئه به نشئه رْضِ أَإِنَّ
َ
وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الْْ

لَ بِکُمْ ثُمَّ إِلَ  ذِي وُکِّ لَكُ الْمَوْتِ الَّ اکُم مَّ هِمْ کَافِرُونَ قُلْ یَتَوَفَّ کُمْ تُرْجَعُونَ؛خَلْقٍ جَدِیدٍ بَلْ هُم بِلِقَاءِ رَبِّ و  ی رَبِّ
در زمین گم شدیم، [ از مردنمان بدن ما ریزریز شد و پوسید و پس] كه نیماز ياآتند: گف[ جلجو نمنكرا]

[ باشند حقرت قد منكر فقط متكبر نلجوجا اين اينكه نه] ؟راستی ما در آفرینشی جدید خواهیم آمد آیا به
 شما بر كهمرگ  فرشتۀ: بگو. هستندپروردگارشان [ وسیلۀ بهاعمال قیامت و محاسبۀ ] بلکه آنان منکر دیدار

-01)سجده،  مىشويد«پروردگارتان بازگردانده  یبهسو سپس ،گیرد  را می شما[ روح] است شده گماشته
ی می گوید: ملک شدن دوباره می (. قرآن در پاسخ منکران زنده 00 کند. علامه طباطبائی  الموت شما را توفَّ

ی را از ماده  ن است که یمعنای ا به« توفی»کلمۀ : داند معنای دریافت یا ستاندن کامل چیزی می به« وَفَی»توفَّ
نار آخر حق و یش تا دیکه معنا افت کنی، مانند توفی حق و توفی قرض از بدهکار؛یطور کامل در زی را بهیچ

بنابراین، انسان هنگام مرگ، از سمت (. 918، ص08 ، ج 0911طباطبایی، طلب را گرفتن است )
میرد، بدن او اگرچه از کار افتاده، اما برای  ان وقتی میکه انس شود؛ در حالی الموت دریافت کامل می ملک

اکُم »گوید:  شود، روح میّت است. اما قرآن می همه قابل مشاهده است. بنابراین، آنچه دریافت می یَتَوَفَّ
لَكُ الْمَوْت کند و  طور کامل دریافت می الموت شما را )نه بدن یا روح شما را(، خود شما را به ملک ؛«مَّ

میرید. پس، اگر اصالت انسان به جسم انسان یا به جسم و روح انسان  یعنی شمایی که می« کُم»ضمیر 

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 17   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

مت جان میّت حاضر است و از س شد؛ چون بدن بی ، اضافه می«کُم»بود، نباید واژۀ یتوفی به ضمیر 
توان گفت از منظر قرآن، اصالت  شود. پس، می شود تا وقتی که به خاک سپرده می کسی دریافت نمی هیچ

پذیرد؛ بلکه صرفاً از  دهد که انسان با مرگ فنا نمی انسان به روح او است. از جهتی دیگر، آیه فوق نشان می
ات انسان از منظر قرآن همیشگی است؛ شود و حی ای به نشئۀ دیگر و از عالمی به عالم دیگر منتقل می نشئه

 یبهسو سپس ؛گیرد را می شما[ روحبر شما گماشته شده است ] كه مرگ فرشتهبگو: » :فرماید چنانکه می
خدای تعالی به رسول گرامی خود دستور دارد:  . علامه طباطبائی بیان میمىشويد«وردگارتان بازگردانده پر

ست و شما یقت مرگ بطلان و نابود شدن انسان نیشان بگو که حقیا شان بهیداده که در پاسخ از استبعاد ا
طور کامل  زی از شما کم شود، بهینکه چیالموت شما را بدون ا د؛ بلکه ملكیشو ن گم نمییها در زم انسان

د کن تان قطع مییها ن معنا که علاقۀ شما را از بدنیکشد. به ا رون مییتان بیها رد و ارواح شما را از بدنیگ می
خطاب به او است « شما»کسی که کلمۀ  عنی همان یقت شما ارواح شما است؛ پس شما یو چون تمام حق

شود. آنچه  زی از شما گم نمیید و چیا د من و شما(، بعد از مردن هم محفوظ و زندهیگفت ك عمر میی)و 
ر بود، ییدستخوش تغابد و از اول خلقتش دائماً در تحول و ی ر میییشود و از حالی به حالی تغ گم می

سوی پروردگارتان مبعوث شده  د تا بهیمان ها محفوظ می های شما بود، نه شما؛ و شما بعد از مردن بدن بدن
البته وجود انسان در هر عالمی (. 911، ص08 ، ج 0911طباطبائی، )د یتان برگردیها و دوباره به بدن

م طبیعت، روح انسانی با جسم طبیعی؛ در ها و خصوصیات همان عالم است. در عال متناسب با ویژگی
در عالم قیامت، روح انسانی با جسمی متناسب با همان عالم  عالم برزخ، روح انسانی با بدنی برزخی؛ و 

شود. کما اینکه در عالم قبل از طبیعت نیز روح انسانی با جسم متناسب با آن عالم )عالم زر(  محشور می
پذیرد. براساس تحلیل آیات یاد شده و تفسیر  ن همیشه هست و فنا نمیوجود داشته است. بنابراین، انسا

توان نتیجه گرفت که انسان، حقیقتی روحانی و جاویدان دارد که مرگ، صرفاً  علامه طباطبایی، می
ای از سیر او در عوالم هستی است. بنابراین، از منظر قرآن، اصالت انسان به روح او است و بقای او  مرحله

 لّم و ضروری است. امری مس

 . انسان دارای اراده و اختیار است4-1-3

از منظر قرآن، یکی از قوای مهم انسانی قدرت انتخاب، اراده و اختیار است. همان قدرتی که باعث 
شود انسان تصمیم بگیرد، انتخاب کند، اقدام کند، دست بکشد، حرکت کند، توقف کند و... . هرچند  می

د بینشی، قدرت جسمی و شرایط طبیعی و زیستی است؛ اما بالْخره اصل انتخاب، این قوه محدود به حدو
نوعی دلالت بر  تک آیات تکلیفی و تجویزی قرآن به شدنی نیست. تک اصل اراده و اختیار از انسان سلب 

ا »ر آیه عنوان نمونه د اراده و اختیار و قدرت انتخاب انسان دارد و این نکته از بدیهیات قرآنی است. اما به إِنَّ

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 18

ا کَفُورا ا شاکِراً وَ إِمَّ بِیلَ إِمَّ کُمْ فَمَنْ شاءَ فَلْیُؤْمِنْ وَ مَنْ شاءَ »یا در آیه  (؛9)انسان،  هَدَیْناهُ السَّ وَ قُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّ
خَذَ إِلی»(؛ و یا در آیه 23)کهف، ...« فَلْیَکْفُرْ  ٌَ فَمَنْ شاءَ اتَّ هِ سَبیلاً رَ   إِنَّ هذِهِ تَذْکِرَ انتخاب  (03)مزمل،  «بِّ

پذیری از قرآن به خواست و ارادۀ انسان گره زده  شاکر یا کافر بودن، انتخاب ایمان یا کفر و انتخاب هدایت
شود. البته از  نحوی که تا انسان انتخاب و اراده نکند، ایمان، شکر، کفر و هدایت محقق نمی شده است؛ به

سان، استقلالی محض نبوده و در طول ارادۀ الهی است. قرآن در موارد مختلف نگاه قرآن این قدرت ارادۀ ان
إِنْ هُوَ »سورۀ تکویر  23تا  21به این نکتۀ کلیدی و توحیدی اختیار انسانی توجه داده است. مثلًا در آیات 

هُ رَبُّ الْعالَمِینَ إِلاَّ ذِکْرٌ لِلْعالَمِینَ لِمَنْ شاءَ مِنْکُمْ أَنْ یَسْتَقِیمَ وَ ما تَشاؤُنَ إِلاَّ  (؛ 23-21)تکویر،  « أَنْ یَشاءَ اللَّ
علامه طباطبائی کند.  زند و استقلال ارادی را رد می روشنی ارادۀ انسان را به خواست و ارادۀ الهی گره می به

ت یمشست؛ یت خدای تعالی نیت خود مستقل از مشیانسان در مشدارد که:  در ذیل آیات فوق عنوان می
نکه یخواهند، مگر ا ها استقامت را نمی ت خدای سبحان است و انسانیوابسته و موقوف بر مش ها انسان

خواهند. پس، افعال ارادی انسان،  شان بخواهند. اگر خدای تعالی بخواهد، آنان هم مییخدا بخواهد که ا
نسان فلان عمل را عنی خدا هم در آنها اراده دارد. اگر خدا اراده کند که ایز هست. یمراد خدای تعالی ن

دهد، به ارادۀ خودش  دهد؛ و وقتی که انجام می خواهد و انجام هم می انجام دهد، انسان آن عمل را می
ریشه اصلی تنوع و تکثر اعمال، افعال و گفتار انسان، (. 980ص ،21 ج 0911 طباطبائی،دهد ) انجام می

انسان در هنگام تکلّم، گفتار و سکوت، خودنمایی مندی  های اراده همین قوۀ اراده است و از بارزترین جلوه
  زدن، تند یا کند سخن  گفتن، ظریف یا خشن حرف کند. کلام و سکوت انسان، فریاد زدن یا آرام سخن می

روشنی رابطۀ اختیار و تکلّم را روشن  بر اینکه نشان از حالات مختلف انسان دارد؛ به علاوه …گفتن و
نوعی تبدیل به  گیرد و به یند انتخاب نوع گفتار و تحقق عینی آن، سریع انجام میکند. به دلیل اینکه فرآ می

گفتن امری غیرارادی و غریزی است؛ اما واقعاً اینگونه نیست و سرعت زیاد  عادت شده است، گویی سخن 
در واقع  کند. به همین دلیل، قابل مدیریت و کنترل و بودن خارج نمی تحقق این فرآیند، آن را از اختیاری 

گرفته، کنترل، مدیریت و تربیت آن اگرچه  علت سرعت فرآیند و عادت شکل پذیر است. البته، به تربیت
پذیر است و گویی همین دشواری و نیازمندی به آموزش، تمرین و تکرار تربیت زبانی را  دشوار، اما تحقق

 نماید. ضروری می

 . انسان دارای فطرت الهی است4-1-4

 شده و غیراکتسابی است. یعنی هایی نهادینه گیری تکوین و ساختار انسان همراه با جهتاز نظر قرآن، 
دار و همراه با ساختارهای شناختی و  از نظر بینشی و گرایشی، خنثی و لوح نانوشته نیست؛ بلکه جهت

ارزشی انسان  -هایی که در واقع، سرمایۀ وجودی ها و گرایش انگیزشی فطری خلق شده است. بینش

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 19   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

سازد. این  شود و در صورت شکوفایی، انسان را از درون به کمال انسانی رهنمون می حسوب میم
داری تکوینی، این قوه و استعداد ساختاری و این گرایش و بینش اجمالی را قرآن فطرت الهی انسان  جهت

نیست، آموختنی  رفتنی بودن، موجود است، از بین صرف انسان  ها به نامیده است؛ فطرتی که در همۀ انسان
شناختی شده  صراحت متکفّل بیان این مبنای انسان ای که به پذیرد. آیه نیست و تبدیل و تحویل نیز نمی
اسَ عَلَیْهَا لَا تَبْدِیلَ لِخَلْقِ »است، معروف به آیۀ فطرت است:  تِي فَطَرَ النَّ هِ الَّ ینِ حَنِیفًا فِطْرَتَ اللَّ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّ

هِ  اسِ لَا یَعْلَمُونَ؛ اللَّ کْثَرَ النَّ مُ وَلَکِنَّ أَ ینُ الْقَیِّ و بدون  حقگرايانه[ بودن شرکپايه بیپس ]باتوجه به  ذَلِكَ الدِّ
مردم را  كه خدا سرشت[ بر و استوار یبندپا] ،آور روی [حیدیتو] سوی این دین انحراف با همۀ وجودت به

تغییر و تبدیلی نیست. این است دین درست و  گونه هیچ خدا فرينشباش. برای آ ،است سرشتهبر آن 
داری  (. این جهت91)روم،  «ندرندا[ حقیقت اصیل اين به] استوار؛ ولی بیشتر مردم معرفت و دانش

های  ذاتی)خنثی نبودن و لوح سفید نبودن( انسان است که منبع دوستی و تمایل نوع بشر )با همۀ تفاوت
های الهی  ( و ارزش…بانی( به فضائل اخلاقی )مانند ایثار، صبر، تواضع وفردی، جنسیتی، ملی، دینی و ز

ها را  )مانند اخلاص و عبودیت، نفرت از ظلم، تبعیض، پلیدی و...( است. این گرایش ذاتی است که انسان
کشاند. این همان پلیس درون و اولین فردی است که انسان را در صورت ارتکاب  به معنویت بیشتر می

ها و انزجار از آنها، همان  ها و میل به آنها و درک زشتی کند. تشخیص درونی ارزش ا، مؤاخذه میه زشتی
اهَا فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا؛»الهام تکوینی فطرت به بشر است:  و به نفس و آنکه آن را درست  وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّ

شناختی،  طبق این مبنای انسان .(5-1)شمس،  «کرد الهام او به را ها مراقبت و ها زشتی پسو نیکو نمود، 
های محیطی، انسان از ملاکی اجمالی جهت تشخیص درست از غلط در درون خود  قبل از آموزش

گوید؛ اما در نتیجۀ  برخوردار است. به همین دلیل، انسان ذاتاً و فطرتاً صداقت دارد و دروغ نمی
گوید. بنابراین، از منظر قرآن، انسان از آغاز آفرینش با گرایش  یهای غیرمستقیم محیطی، دروغ م یادگیری

بنیان هویت انسانی  تنها به حقیقت، اخلاق، توحید و فضائل انسانی مجهّز شده است. این ویژگی، نه
اخلاق در اسلام نیز هست. نظام تربیتی اسلامی در واقع،  است؛ بلکه ملاکی برای فهم جایگاه تربیت و

 فایی همین فطرت الهی است.شکو دنبال به

 تنیده همچون قوه بینایی، شنوایی، غاذیه، غضبیه، جنسی، . انسان از قوای مختلف و درهم4-1-5

 عاطفی و... برخوردار است

بیند و  انسان مثل سایر حیوانات دارای قوای جسمانی متعددی است. با قدرت بینایی و شنوایی می
رود.  سمت تغذیه خویش می کند. با قوۀ غاذیه به آید و از خود دفاع می شنود. با قوۀ غضبیه به خشم می می

موجودات و حتی اشیاء  ها، ورزی به انسان مندی و عاطفه کند. و با احساس با قوۀ جنسی، تولید نسل می

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

طور تکوینی و طبیعی در هماهنگی، همپوشانی،  کند. همۀ این قوا به پیرامونی خود، پیوند قلبی ایجاد می
کنند؛  کنند و در وظایف یکدیگر اخلال ایجاد نمی ارتباط با یکدیگر و حمایت از همدیگر فعالیت می

هُ »رد قوای دیگر تأثیرگذار باشد. از آیه: اگرچه اختلال طبیعی در یک قوه ممکن است بر نحوۀ عملک وَاللَّ
ََ لَعَ  فْئِدَ

َ
بْصَارَ وَالْْ

َ
مْعَ وَالْْ هَاتِکُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَیْئًا وَجَعَلَ لَکُمُ السَّ ن بُطُونِ أُمَّ کُمْ تَشْکُرُونَ؛أَخْرَجَکُم مِّ  شما خدا و لَّ

 انستید. و برای شما گوش و چشم و قلب قرار داد د را از شکم مادرانتان بیرون آورد، درحالی که چیزی نمی
دانش است، اما با  شود که انسان در هنگام تولد اگرچه بی روشن می ،(15)نحل،  «کنید سپاسگزاری تا

مندی از قوای شنوایی، بینایی و درک شهودی، امکان دانایی برای او مهیاء شده است. شهید مطهری در  بهره
ا خَلَقْ »تحلیل آیه:  بْتَلِیهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِیعًا بَصِیرًا؛إِنَّ طْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَّ نسَانَ مِن نُّ ما انسان را از نطفۀ آمیخته و  نَا الِْْ

 از، لقه به مضغهع از ،علقه به نطفه از] یشکل بهمختلطی آفریدیم و او را از حالتی به حالتی و شکلی 
کردن  (؛ با برجسته 2)انسان،  «را شنوا و بینا قرار دادیماو  پس. درآوردیم[ كامل طفلی تا ناستخوا به مضغه

داند:  و تفسیر دقیق آن، نطفۀ انسانی را به استناد قرآن، سرشار از قوا و استعدادهای متعدد می« امشاج»واژۀ 
 عنی از اولِ ی. «مشیجها یا مَشَجها»ای که عبارت است از  م، نطفهیدیای امشاج آفر ما انسان را از نطفه

کنواخت است؛ بلکه یط لَخت یع بسیك ماین ید که ایال نکنی، در همان حالتی که نطفه است، خاول
ز یك چیکند که نطفه  ال مییظاهر، آدم خ ن ماده در آنِ واحد وجود دارد. بهیاستعدادهای مختلف در هم

حالی که د در همان یگو ز در درون خودش است. قرآن مییکه حامل هزاران چ کنواختی است؛ در حالیی
، 0911 ،یست، امرهای متعدد است )مطهریك امر نیزها در درونش هست. آن یچ  لیینطفه است، خ

 (.058، ص25ج

 طلب است. . انسان، کمال4-1-6

خواهی او است. انسان بماهو انسان، دوست دارد به هرآنچه در  طلبی و کمال های بشر، کمال از ویژگی
از نیستی، نقص، نداری و ناتوانی فراری است؛ چون این موارد را  رو نظرش کمال است، دست یابد. از این

طلبی و حبّ کمال را از مصادیق  شمارد. ملاصدرا در تفسیر آیه فطرت، کمال مصادیق ضعف و نقصان می
(. علامه طباطبایی بر این باور 980، ص3، ج 0988 داند )صدرالدین شیرازی، بارز امور فطری انسان می

طور غریزی و فطری اشتیاق رسیدن به کمال مطلق را در اعماق درونش  از افراد بشر به است که هر فردی
تناهی هست؛ یر انسان آرمان لاگوید: د شهید مطهری می(. 221ص ق،0101یابد )نورالدین و مبارک،  می

کمال مطلق  دن به خدا ویخواهد. انسان تنها با رس عنی هر وضعی که داشته باشد، باز برتر و بالاترش را میی
دا ینکه از آنجا دور شود، در او پیل به اید و میآ وجود نمی زاری در او بهیگر حالت بیالهی است که د

 خواهد. شترش را مییخواهد، باز ب تناهی میینکه کمال لایل ایدل گری داشته باشد، بهیز دیشود؛ والا هرچ نمی

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 11   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

شتر یخواهند ب که هرچه ثروت جمع کنند، باز می رسند ن حالت مییطلبی به ا ها در ثروت نکه انسانیحتی ا
انسان است   خواهی  ر انحرافی همان کمالین امر، مسیطلبی؛ ا طور در قدرت نیاز آن را جمع کنند و هم

. امام خمینی در پیام به رهبر اتحاد جماهیر شوروی بر این مطلب (051، ص21 ، ج0911، یمطهر)
طور مطلق  انسان در فطرت خود هر کمالی را بهکند:  رفی میطلب مع صحّه گذاشته و انسان را کمال

خواهد قدرت مطلق جهان باشد و به هیچ قدرتی که ناقص  دانید که انسان می خواهد و شما خوب می می
است، دل نبسته است. اگر عالم را در اختیار داشته باشد و گفته شود جهان دیگری هم هست؛ فطرتاً مایل 

ر اختیار داشته باشد. انسان هراندازه دانشمند باشد و گفته شود علوم دیگری هم است آن جهان را هم د
 (.229ص ،20، ج0953 )امام خمینی، هست؛ فطرتاً مایل است آن علوم را هم بیاموزد

 شناختی خاص تربیت زبانی . مبانی انسان4-2

 مند از قوۀ تکلمّ )بیان داشتن انسان( است . انسان بهره4-2-1

روشنی در قالب کلمات و جملات )الفاظ معنادار(  تواند معنا و مقصود خود را به دارد و می انسان بیان
بیان کند. این قابلیت، با قدرت حیوانات که صرفاً توانایی تولید صداهای مختلف یا الفاظی مهمل را دارند 

اند که بلافاصله پس از بیان د تر از آن است. قرآن این قابلیت را آنقدر ارزشمند می متفاوت و در واقع، کامل
خَلَقَ »پردازد:  کردن( می خلقت انسان، به مسئلۀ تعلیم بیان به او )امکان تکوینی تکلّم معنادار را فراهم 

مَهُ الْبَیَانَ؛ نسَانَ عَلَّ (. علامه طباطبایی در ذیل این آیه 1-9)الرحمن، « ن را آفرید. به او بیان آموخت انسا الِْْ
در « انیب»کلمۀ  داند: می ها ی به انسانیات خداین عنایتر بزرگبیان؛ این قدرت انسانی را  ضمن معنای واژۀ

نجا کلامی است که از آنچه در یز است و مراد از آن در ایبرداری از هرچ معنای پرده جملۀ مورد بحث به
ن یتر ان از بزرگیب نیم ایهای الهی است و تعل ن نعمتیتر مین از عظیدارد و خود ا ر هست، پرده برمییضم
گفتن را به ما داده و شیوه آن را به ما   نکه خدای سبحان ابزار سخنیها است )آری ا ی به انسانیات خدایعنا

م و چه یخواه م که چه مییم و به آنها بفهمانیگران منتقل کنیم به دیآموخته، تا آنچه در دل خود دار
البته، قرآن از (. 085، ص03 ج 0911 طباطبایی،) ها است( ن نعمتیتر میراستی از عظ م، بهیفهم می

عنوان موهبتی دیگر در کنار مواهبی همچون چشم و لب یاد  کند، مجزا و به عضوی که انسان با آن تکلّم می
هُ عَیْنَیْنِ وَلِسَانًا وَشَفَتَ »مند هستند:  کند. موهبتی که البته سایر حیوانات نیز از آن بهره می آیا  یْنِ؛أَلَمْ نَجْعَل لَّ

(. واضح است که عضوی به نام زبان 01-3)بلد،  «؟ برای او دو چشم قرار ندادیم؟ و یک زبان و دو لب
رو هرکس زبان سالم  ترین ابزارها در بیان و تکلّم انسانی است؛ اما کافی نیست. از این اگرچه از مهم

شدن گره زبان )سنگینی و   برطرفداشت، لزوماً بیان ندارد. به همین جهت، حضرت موسی از خداوند 
قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي : »اگرچه از نظر عضوی، زبانش سالم از نقص بوده است  کند؛ لکنت زبان( را طلب می

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

سَانِي یَفْقَهُوا قَوْلِي؛ ن لِّ ًَ مِّ رْ لِي أَمْرِي وَاحْلُلْ عُقْدَ  تحمل یبرا]ام را  پروردگارا! سینهگفت: موسی  صَدْرِي وَیَسِّ
[ است من سخنگفتن روان مانع كه]دان و کارم را برایم آسان ساز و گِرِهی را گر هدگشا[ وظیفه سنگین اين

پس، از نظر قرآن انسان هم زبان دارد و هم بیان؛ البته این . بفهمند« را سخنم[ مردم تا] ،از زبانم بگشای
گویند و برخی نارسا و  و روشن سخن میاندازه نیست. مثلًا برخی زیبا  بیان انسانی در همۀ افراد به یک 

مندی، نتایج و تبعات سخن خود تأمل نموده، که  گفتن، فکر کرده و در فایده مبهم. افرادی قبل از سخن 
احتمالًا بیانی شیوا و اثرگذار و منصف خواهند داشت؛ و افرادی منبعث از خودخواهی، حسادت، کینه، 

 آمیز داشته باشند. یند، که ممکن است بیانی غیرمنصفانه و مشاجرهگو قبل از تفکر سخن می ... شهوترانی و

کنند، هم از  محور تکلّم می گویند و حق گفتن افرادی که سنجیده سخن می از طرف دیگر، نحوۀ سخن 
کنند.  دهد و هم با این نوع بیان، روح الهی و لطیف خود را تغذیه و تقویت می روح متعالی آنها گزارش می

پروایی در سخن دارند و کلمات سخیف و اراجیف سخن، بیان آنها را پر کرده است، در  بی افرادی که
 معرض آشفتگی روحی و افسردگی درونی هستند.

 مند ازقوه عقلانی است . انسان بهره4-2-2

ها و خصایص انسانی است. در تعریف عقل با توجه به دو بُعد نظری و عملی  ترین ویژگی عقل از مهم
توان گفت: عبارت است از آن قابلیتی در انسان که )در بُعد نظری( تحلیل، تجرید، ترکیب،  آن می
بارسنجی، سازی، بررسی، شناخت، درک مفاهیم و معانی، درک کلیات، معناسازی، یادآوری، اعت برهان
عهدۀ او است. آیاتی که به تفکّر، تدبّر و تعقّل دعوت نموده است، ناظر به همین  بینی، دوراندیشی، به پیش

خواهد با دقت در کیفیت خلقت خویش از خاک و سپس،  بُعد عقل است. مثلًا در آیۀ زیر از شنونده می
نموده و به خداوند ایمان آورد و ورزی  اش و دقت در دوران مختلف زندگی، عقل مراحل تطور تکاملی

ذي خَلَقَکُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ یُخْرِجُکُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُ »تسلیم حق گردد:  کُمْ ثُمَّ هُوَ الَّ دَّ
ی مِنْ قَبْلُ وَ لِتَبْ  کُمْ تَعْقِلُون؛لِتَکُونُوا شُیُوخاً وَ مِنْکُمْ مَنْ یُتَوَفَّ ی وَ لَعَلَّ ی که شما را از یاو است خدا  لُغُوا أَجَلًا مُسَمًّ

گاه از خون بسته علقه، پس شما را )از رحم مادر(  د و سپس، از قطره آب نطفه و آنیافریز( بیخاك )ناچ
ش از سنّ یما پد و برخی از شیری سالخورده شوید و باز پیرون آورد تا آنکه به سنّ رشد و کمال برسیطفلی ب

« دیم تا( مگر )قدرت خدا را( تعقّل کنین کردینچنید. و )این برسیری وفات کنند؛ تا همه به اجلی معیپ
بخشی به قوای غاذیه، غضبیه، شهویه، تصدیق  همچنین )در بُعد عملی( مدیریت و اعتدال(. 81غافر، )

عهدۀ  اندیشی رفتاری و... به نگری و عاقبت ندهمرحله نهایی اراده، عامل بایدها و نبایدهای رفتاری انسان، آی
قُلْ لا یَسْتَوِي الْخَبیثُ وَ »او است. مثلًا در آیه زیر که صاحبان عقل را به اولوالالباب تعبیر نموده است 

کُمْ تُفْلِ  لْبابِ لَعَلَّ
َ
هَ یا أُولِي الْْ قُوا اللَّ َُ الْخَبیثِ فَاتَّ بُ وَ لَوْ أَعْجَبَكَ کَثْرَ یِّ غمبر(: هرگز مردم پاك یبگو )ای پ حُون؛الطَّ

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 11   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

دان تو را به شگفت آرد. پس، ای خردمندان از یاری پلیکسان نخواهند بود. هرچند )در جهان( بسیو ناپاك 
خواهد بگوید  اشاره به بُعد عقل عملی دارد و می؛ (011)مائده، « دید، باشد که رستگار شویخدا بترس

قدم بمانید و زیادی  ها ثابت ها دوری کنید، در انجام پاکیزگی ا و پلیدیه خردمندی به این است که از زشتی
روند باعث نشود شما در عقل خود متزلزل شوید؛ بلکه شما عقل عملی  ها می سمت زشتی افرادی که به

خود را ملاک قرار دهید و همان مسیر پاکیزگی را ادامه دهید تا رستگار شوید. بنابراین، قوه شناختی و 
های عقل  کی انسان در قرآن کریم با عنوان عقل )عقل نظری( ذکر شده است. یکی از وظایف و قابلیتادرا

رو معناسازی،  نظری یا همان قوۀ شناختی انسان، معناسازی کردن و تبدیل آن معنا به کلمات است. از این
ز بیرون یا درک نیازها از رابطۀ مستقیمی با تکلّم دارد. یعنی قوۀ شناختی انسان پس از دریافت مفاهیم ا

واسطۀ زبان در قالب  درون، به تحلیل و تجرید پرداخته و در نهایت متناسب با نیاز، آنها را ترکیب نموده و به
رساند. از این  گونه، معنا و مفهوم مورد نظر خود را به ظهور و بروز می کند؛ این کلماتی آمادۀ تکلّم و بیان می
تواند منجربه شکوفایی هرچه بیشتر قوۀ کلامی و  ورش عقلانی و شناختی میجهت، پرداختن به رشد و پر

 بیان فرد شود.

 . انسان موجودی اجتماعی است 4-2-3

بودن انسان تردید  تواند در اجتماعی  دهد که کسی نمی قرآن چنان تصویری اجتماعی از انسان ارائه می
رآن بوده است؛ چراکه هرجا سخن از انسان های ق فرض نوعی، زیست اجتماعی انسان از پیش کند. به

 عنوان نمونه،  نحوی وجهی از وجوه زندگی اجتماعی او را مورد اشاره قرار داده است. به میان آمده، به به
صورت اجتماعی و همراه با همسرش حواء فریب شیطان را خوردند )بقره،  در داستان حضرت آدم که به

(؛ 09( و قرار گرفتن آن در رحم مادر )مومنون، 1نطفۀ پدر )طارق، (، در نحوۀ تولد انسان از 98-98
(، در دستور به امر به معروف و نهی 038اند )شعراء،  والدینی که با هم آمیزشی اجتماعی و خانوادگی داشته

( و مراعات آداب معاشرت 00های اخلاقی در روابط با یکدیگر )حجرات،  ( و مراقبت01از منکر )لقمان 
( 19( و کفار و منافقین )توبه 81دادن به کیفیت تعامل با اهل کتاب )آل عمران،  (، در توجه 23-21)نور، 

کند.  صورت اجتماعی تصویر می (، همه و همه انسان را به291و در تأکید بر مراعات همدیگر )بقره، 
 مدنی بالطبع استبنابراین، انسان در نگاه قرآنی موجودی اجتماعی است. اما اینکه انسان اصطلاحاً 

و یا مدنی بالضروره است  -عنوان یک قابلیت، سرشته شده است یعنی در نهاد انسان زیست اجتماعی به-
چه ذاتاً اجتماعی نیست، اما برای رشد اجتماعی و برطرف کردن نیازهای مادی و معنوی خویش  یعنی اگر-

چون هر دو، ناگزیری انسان از زیست ؛ تفاوتی در نتیجه ندارد. -ای جز زندگی اجتماعی ندارد چاره
های اخلاقی انسان در گرو  رساند. از نظر اخلاقی نیز تحقق و شکوفایی برخی ویژگی اجتماعی را می

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

زیست اجتماعی او است. صفاتی اخلاقی مثل ایثار، جهاد، انفاق، اخلاص، صلۀ رحم، مدارا، مهربانی در 
. این مبنا از دو جهت در تربیت زبانی دارای اهمیت یابد بستر زیست اجتماعی امکان شکوفایی را می

ترین ابزاری که در زندگی اجتماعی انسان کاربرد دارد و باعث ارتباط  ترین و عمومی است؛ اول اینکه مهم
شود، زبان است. ثانیاً شکوفایی قوۀ تکلّم و امکان رشد زبانی در  نمودن نیازهای آنها می بین افراد و برطرف 

رشد و   های غیرانسانی مثل جنگل نحوی که انسانی که در محیط گردد؛ به اعی انسانی میسّر میزندگی اجتم
 نمو یافته، از تکلّم و بیان انسانی برخوردار نیست؛ اگرچه دارای قوۀ تکلّم است. 

 . انسان موجودی نیازمند است4-2-4

. انسان در اصل وجود و بقاء نیازمندی انسان در دیدگاه قرآن، بسیار روشن و از جهات مختلفی است
خود نیازمند مطلق است؛ یعنی انسان مثل سایر مخلوقات، هم در اصل وجود و هم در ماندگاری طبیعی و 

نیازی برای او از این  ای بی بخش بالذات دارد و لحظه روحانی خویش، نیاز مطلق و دائم به قدرتی هستی
اسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءُ »ائمی به فقر تعبیر نموده است: جهت متصوّر نیست. برخی آیات از این نیازمندی د هَا النَّ یَا أَیُّ

هُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِیدُ؛ هِ وَاللَّ  فاطر،) است« نیاز و ستوده ای مردم! شمایید نیازمندان به خدا، و فقط خدا بی إِلَی اللَّ
ان انس خود و نیست دستکاری و تغییر بلقا یعنی است؛ تکوینی و ساختاری انسان، برای نیازمندی این(. 08

در این نیازمندی، اختیار و قدرت دخل و تصرفی ندارد. در نوع دیگری از نیازمندی، انسان برای دستیابی به 
کمالات بیشتر معنوی و روحی، به عبادت خدا و برقراری رابطۀ قلبی با او محتاج است؛ تا در پرتو این 

ودی بیشتری یافته و عظمت روحی و شخصیتی پیدا کند. به نظر شهید عبادات و روابط قلبی، شرافت وج
ده و اثری که داشته باشد، ینظر از هر فا کی از نیازهای بشر عبادت است و عبادت اساساً قطعیمطهری، 
کند و  جاد عدم تعادل مییندادن آن، در روح بشر ا  ازهای روحی بشر است که انجامیکی از نیخودش 
اند  ن است که مردم از عبادت و پرستش رو برگرداندهیاضر در اثر همحهای روانی عصر  یماریافزایش ب

مراتب کمال انسانی است،  که در اعلی )ص(قرآن خطاب به پیامبر (.038ص ،20 ، ج0911، ی)مطهر
دْ بِهِ نافِلَةً لَكَ عَسی»گوید:  می یْلِ فَتَهَجَّ كَ مَقام  وَ مِنَ اللَّ غمبر! قسمتی از شب را یای پ اً مَحْمُوداً؛أَنْ یَبْعَثَكَ رَبُّ

یعنی  .(13)اسراء، « ن حال، تو را به مقام محمود برساندید که خدا به ایتهجّد کن )بر او واجب بود( شا
تر از آنچه فعلًا هست، نائل  نیاز از عبادت نیست و اگر بخواهد به مقام محمود، مقامی شایسته پیامبر هم بی

امکان ندارد انسانی دارد که  باشد. شهید مطهری ذیل این آیه بیان می تهجّدو عبادت و شود؛ باید اهل نماز 
ها و  ها و همان پرستش غمبر است به همان عبادتیغمبر، پیانسان کامل بشود بدون عبادت و پرستش. پ

در نوع دیگری از نیازمندی، انسان همواره برای (. 035، ص20، ج0911، ی)مطهر همان استغفارها
سلامت جسمی و ادامۀ حیات نیاز به تغذیۀ سالم و مداوم دارد؛ یعنی حیات جسمانی انسان بدون تغذیه 

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 11   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

باتِ ما رَزَقْناکُم». شاید حکمت تکرار امرِ خیلی دوامی نخواهد داشت و مفاهیم نزدیک به آن در  « کُلُوا مِنْ طَیِّ
دادن به اهمیت این نیاز انسانی باشد. نهایتاً یکی از نیازهای مهم و اساسی انسان در   رآن، توجهآیات متعدد ق

روابط اجتماعی، توانایی درک و انتقال مفاهیم، معانی و مقاصد مورد نظر خویش به دیگران به بهترین نحو 
د، به آنها کمک کند، معانی و است. انسان در زندگی روزمرۀ خود مرتباً نیاز دارد که از دیگران کمک بگیر

مفاهیمی را به دیگران منتقل کند، به بعضی ابراز محبت کند و یا نسبت به برخی ابراز ناراحتی کند و... که 
دارد که وقتی موسی سنگینی  برطرف شدن این نیاز مهم در گرو زبان و کاربرد آن است. قرآن بیان می

ان خویش را درک کرد، از خداوند خواست که برادرش هارون مسئولیت خود در ابلاغ رسالت و نارسایی زب
بُون قالَ رَبِّ إِنِّي أَخافُ »مندی از زبانی گویا و فصیح، به کمک او بفرستد:  علت بهره را به وَ یَضیقُ   أَنْ یُکَذِّ

ان یترسم که فرعون می موسی عرض کرد: ای پروردگار، از آن هارُونَ؛  فَأَرْسِلْ إِلی  صَدْري وَ لا یَنْطَلِقُ لِساني
سوی  ت آنان( باز نگردد، پس بهیب کنند و )از کفر آنها( دلتنگ شوم و عقده زبانم )به هدایسخت مرا تکذ

ي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْساً »(. 09-02)شعراء، « هارون )برادرم( فرست )تا با من به رسالت روانه شود( قالَ رَبِّ إِنِّ
ي لِساناً فَأَرْسِلْهُ مَعي  أَخي فَأَخافُ أَنْ یَقْتُلُونِ وَ  قُني  هارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّ بُونِ؛  رِدْءاً یُصَدِّ موسی  إِنِّي أَخافُ أَنْ یُکَذِّ

ن حال اگر از یو )با ا ترسم که مرا به قتل رسانند. ام و می ك نفر را کشتهیان یگفت: پروردگارا، من از فرعون
ك در کار رسالت یار و شریتر از من است، با من  حیاش فص ز که ناطقهیرم( برادرم هارون را نیرسالت ناگز

 (.91-99)قصص، « ب رسالتم کنندیان سخت تکذین فرعونیترسم ا ج کند که مییترو و قیتصد مرا تا فرما،

 پذیر است  . قوای انسان ساختارپذیر و تربیت4-2-5

 مندی او از قوای گوناگون، مانع از امکان تغییر بهرهاز نظر قرآن، ساختار پیچیده و چندوجهی انسان و 
های قوای او نیست. یعنی از طرفی، انسان متأثر از شرایط محیطی،  ها و توانمندی و دگرگونی در ظرفیت

 بری جغرافیایی، آموزش، تمرین، اراده قوی و البته توفیق الهی امکان تجهیز بهتر و فایده -های زیستی ویژگی
 های تأکیدی و برانگیزانندۀ قرآن با عباراتی چون های وجودی خویش را دارد. سؤال فیتتر از ظر کامل

رُونَ »،  «أَ فَلا تُبْصِرُون»،  «أَ فَلا تَسْمَعُون»  ،«أَ فَلا تَعْقِلُون»  طلب آشکار از انسان ،«أَ فَلا یَنْظُرُون»  ،«أَ فَلا یَتَدَبَّ
گونه که با تأثیرپذیری از شرایط ناسالم،  همانویش است. مندی بیشتر از استعدادهای نهفته خ به بهره

لَهُمْ قُلُوبٌ لا یَفْقَهُونَ بِها وَ لَهُمْ أَعْیُنٌ لا یُبْصِرُونَ »سوزی برای او مهیّاء است.  امکان ظرفیت ... ارادگی و بی
نْعامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ 

َ
ادراك و  ی است بییها آنها را دل أُولئِكَ هُمُ الْغافِلُونَ؛ بِها وَ لَهُمْ آذانٌ لا یَسْمَعُونَ بِها أُولئِكَ کَالْْ

انند، بلکه بسی یقت. آنها مانند چهارپایی ناشنوای حقیها رت، و گوشینور و بص ی بییها دهیمعرفت، و د
 مندی از طرفی دیگر ساختارمندی، قاعده (.013)اعراف، « اند ترند. آنها همان مردمی هستند که غافل گمراه

 إِنَّ »تنها ممکن است؛ که برایش ضرورت دارد:  و حدودگذاری در استفاده از قوا و استعدادهایش، نه

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

مْعَ وَ الْبَصَرَ وَ الْفُؤادَ کُلُّ أُولئِكَ کانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا؛ (. 98)اسراء، « چشم و گوش و دل، همه مسئول هستند السَّ
برداری از آنها، اگرچه ممکن است؛ اما سقوط انسان را  سازی در بهره قاعده گونه که رهاسازی و بی همان

ساءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُون؛» درپی دارد. ًَ مِنْ دُونِ النِّ جالَ شَهْوَ کُمْ لَتَأْتُونَ الرِّ شما زنان را ترك کرده و با مردان  إِنَّ
هر انسانی با  . (51اعراف، ) «دیکار د! آری شما قومی )در فساد و بزهکاری( اسرافیران سخت شهوت می
یابد. روشن است که این تغییر و  راحتی این امکان تغییر و ضرورت ساختارمندی را درمی مراجعه به خود به

گونه که اشاره شد، قرآن  سمت اهداف والای الهی و انسانی باشد، مطلوب است. همان ساختارمندی اگر به
ت ساختاربخشی )تربیت( به قوای انسانی و جلوگیری از سوره اسراء به امکان و ضرور 98کریم در آیه 

رهایی آنها اشاره داشته و از مورد سؤال و مؤاخذه قرار گرفتن سه قوۀ شنوایی، بینایی و عاطفی یا شناختی 
 کند. یعنی هر کلامی نوعی به لزوم مدیریت و ساختار داشتن آنها تأکید می دهد که در واقع، به خبر می

ای را نباید دید  نباید ترتیب اثر داد )ساختاردهی به قوۀ شنوایی(، هرچیز قابل مشاهده را نباید شنید و
)ساختاربخشی به قوۀ بینایی( و به هرچیزی نباید دل بست، یا هر استدلالی را نباید مستمسک قرار داد! 

نسی اشاره کرده و سورۀ اعراف به مدیریت قوۀ ج 50)ساختاربخشی به قوۀ عاطفی یا قوۀ شناختی(. یا در آیه 
گیرند، سرزنش نموده و آنها را مورد عذاب  کار می گرایانه به قومی که قوۀ جنسی خود را در مسیری همجنس

روی در استفاده از قوه جنسی ذکر نموده است. در حوزۀ قوۀ کلامی  خود دانسته و این کار را اسراف و زیاده
شود که  از گویش و گفتار دعوت نموده و مانع از آن میو بیان نیز قرآن کریم به امکان و ضرورت مراقبت 

سوره احزاب تأکید دارد که  11قاعده و بدون رعایت نزاکت گفتاری سخن بگوید. مثلًا در آیه  انسان، بی
قُوا »کلمات و سخنان، دارای صحّت معنایی و از استحکام محتوایی برخوردار باشد:  ذِینَ آمَنُوا اتَّ هَا الَّ یَا أَیُّ

هَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِیدًا؛ال یا . (11)احزاب، «  ای اهل ایمان! از خدا پروا کنید و سخن درست و استوار گویید لَّ
زا پرهیز و از  کند که از کلام سخیف و رنجش در محیط خانواده و در مواجهه با پدر و مادر، تأکید می

كَ » سخنان دارای مهر و عاطفه استفاده کند: ا یَبْلُغَنَّ عِندَكَ وَقَضَی رَبُّ بِالْوَالِدَیْنِ إِحْسَانًا إِمَّ اهُ وَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِیَّ
هُمَا قَوْلًا کَرِیمًا؛ هُمَا أُفٍّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُل لَّ و پروردگارت فرمان قاطع داده  الْکِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ کِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَّ

در کنارت به پیری رسند . هرگاه یکی از آنان یا دو نفرشان ستید و به پدر و مادر نیکی کنیداست که جز او را نپر
 منر و به آنان سخنی ،مكن شپرخا[ ن ومز بانگ]آنان اف مگوی و بر آنان  به[ را به ستوه آورند ه توچنانچ]

 (.29)اسراء،  «بگو[ رگوارانهبزو ] شايستهو 

 و پیامدهای آن، مسئول است . انسان نسبت به افعال خویش4-2-6

دلیل عقلانیتی که پشتوانۀ استدلالی رفتار او محسوب  علت اراده و اختیاری که دارد و به انسان به
دهد و به استناد آگاهی  ها را نشان می ها و بدی خاطر فطرتی که اجمالًا خوبی شود و همچنین، به می

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 17   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

ارتباطی کند، آنها را در  ت رفتار و اعمال خود، اظهار بیتواند نسبت به نتایج و تبعا ای که دارد؛ نمی نسبی
استناد به خویش انکار و از بار مسئولیت اعمال خود، شانه خالی کند. قرآن در موارد مختلفی به مورد سؤال 

عنوان نمونه تعبیراتی  اش پرداخته است. به خاطر اعمال و پیامدهای رفتاری و مؤاخذه بودن انسان به
ا آنها را نگه (؛ ی20)طور،  «کُلُّ امْرِئٍ بِما کَسَبَ رَهینٌ » در اسارت اعمال خویش است: همچون: هرکسی

هُمْ مَسْؤُلُونَ »دارید، چراکه آنها باید پاسخگوی اعمال خود باشند:  و یا در  (21)صافات، « وَ قِفُوهُمْ إِنَّ
کُلُّ نَفْسٍ بِما   وَ لِتُجْزی»عاقبت، هر فردی کیفر هر عملی را که انجام داده، بدون هیچ ستمی خواهد دید: 

سازد. از حیث اجتماعی نیز قرآن،  راحتی این مطلب را روشن می ؛ به(22)جاثیه،  «کَسَبَتْ وَ هُمْ لا یُظْلَمُونَ 
بت به تبعات اجتماعی کردارش، مخصوصاً وقتی حقوق افراد داند و نس انسان را مسئول اعمال خویش می

ارِقَةُ »تنها هشدار داده که در موارد مختلف، حد تعیین نموده است:  دیگر ضایع گردد، نه ارِقُ وَ السَّ وَ السَّ
هُ عَزیزٌ حَکیمٌ؛ هِ وَ اللَّ فر اعمالشان یمرد دزد را به ک دست زن و فَاقْطَعُوا أَیْدِیَهُما جَزاءً بِما کَسَبا نَکالًا مِنَ اللَّ

(. 95)مائده،  «ن عقوبتی است که خدا مقرر کرده و خدا مقتدر و به مصالح خلق دانا استید. ایببُر
اني» انِیَةُ وَ الزَّ ٍَ وَ لا تَأْخُذْکُمْ بِهِما رَأْفَةٌ في  الزَّ هِ إِنْ کُ   فَاجْلِدُوا کُلَّ واحِدٍ مِنْهُما مِائَةَ جَلْدَ د یبا نْتُمْ تُؤْمِنُونَ؛دینِ اللَّ

ن خدا رأفت و ید و هرگز دربارۀ آنان در دیه کنیانه مجازات و تنبیك از زنان و مردان زناکار را به صد تازیهر
د عذاب آن بدکاران را جمعی از مؤمنان ید، و بایمان داریامت اید، اگر به خدا و روز قیترحم روا مدار

ترین و تکرارپذیرترین افعال انسان محسوب شده و  گفتن نیز از مهم تکلّم و سخن (. 2)نور، « مشاهده کنند
از مصادیق رفتارهای انسانی است. در نتیجه، هم از نظر اخروی و هم از نظر اجتماعی و حقوقی، انسان در 

کار ببرد و  تواند هر نوع سخنی را در هر موقعیتی، نسبت به هر مخاطبی به مورد آن مسئولیت دارد و نمی
از نتایج عاطفی، اخلاقی، حقوقی و اجتماعی آن فرار کند؛ بلکه باید با دقت و ظرافت بالایی تلاش سپس 

 کار گیرد. کند، بهترین عبارات را برای انتقال مقصود خویش متناسب با فهم و درک مخاطب به

 ها است ها و ظرفیت . تکامل انسان در گرو استفادۀ مطلوب و مفید از همۀ قابلیت4-2-7

های وجودی خود، او را به تکامل بیشتر و  برداری مفید از همۀ امکانات و ظرفیت ش انسان در بهرهتلا
نسان با داشتن استعدادهای کند. به اعتقاد شهید مطهری، ا تر می نیل به جایگاه والای بشری، نزدیک

گرش را یتعدادهای ددا نکند و اسیش پیك استعداد گرایسوی  وقت انسان کامل است که فقط به گوناگون، آن
، 0911، یهمراه هم، رشد دهد )مطهر ك وضع متعادل و متوازن، بهیمهمل و معطّل نگذارد و همه را در 

های گوناگون انسان ازجمله: تعقّل  بری مطلوب از ظرفیت دعوت قرآن به استفاده و بهره (.002، ص29 ج
(، رشد معنوی 99ورزی )اسراء،  ، عاطفه(11(، بیان محکم )احزاب، 88(، تفکّر )انعام، 88)آل عمران 

(، شنیدن و 01(، دیدن و نظر کردن با دقت )غاشیه 99ورزی )نور،  (، عفت00(، علم )مجادله، 058)بقره، 

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 18

(، نشانه 28(، قدرت و سلامت جسمی )قصص، 18(، درک قلبی )حج 18ترتیب اثر دادن )سجده، 
 یافتۀ انسان از دیدگاه قرآن آن شخصیت تکاملجانبه برای تحقق  گیری همه بودن این بهره  مقدمه

است. بنابراین، انسان زمانی به کمال خویش نزدیک شده که هم برخی از استعدادها را مورد غفلت قرار 
ها، قید مطلوب و مفید بودن را در نظر داشته باشد. مثلًا استعداد  ندهد و هم در استفاده از همۀ ظرفیت

ی علمی و سودمند به حال ها وجوگری را هم باید مورد استفاده قرار دهد و هم آن را در کاوشگری جست
کار گیرد. از آنجایی که زبان و تکلّم جزو استعدادهای پرکاربرد  دنیا و آخرت و به حال خود و دیگران به

تر است، باید در شکوفایی هرچه بیشتر و  انسان است و رابطۀ آن با کمال انسانی از بقیه استعدادها روشن
 کار گیرد.  مندی مطلوب از آن، نهایت کوشش را به بهره

 گیری . نتیجه5

کند که تربیت  روشنی تبیین می این پژوهش با یک نگاه عمیق و جامع به انسان از منظر قرآن کریم، به
زبانی، نه یک موضوع فرعی، بلکه ساحتی بنیادین و حیاتی در مسیر تکامل و سعادت انسان است. مبانی 

برای فهم ضرورت و چگونگی این تربیت فراهم شده از قرآن، چارچوبی محکم   شناختی استخراج انسان
شناختی تربیت زبانی با استناد به آیات قرآن  آورد. هدف اصلی این پژوهش، تبیین و واکاوی مبانی انسان می

شناختی آن  کریم بوده است. پژوهش حاضر، درصدد آن بود که نشان دهد چرا تربیت زبانی و مبانی انسان
عنوان  های او است و زبان به گرو استفادۀ مطلوب و متوازن از همۀ قابلیتاهمیت دارد. کمال انسان در 

کند. بنابراین،  پرکاربردترین قوۀ انسانی در تعاملات فردی و اجتماعی، نقش محوری در این تکامل ایفا می
مانه های تربیتی و گنجاندن اصولی برای پرورش زبانی هنجارمند، مؤثر، مؤدبانه و حکی بازنگری در برنامه

تنها یک نیاز، بلکه ضرورتی برای تربیت انسان کامل در جامعه  شناختی قرآن کریم، نه بر انسان مبتنی
اسلامی است. این مطالعه درصدد بود خلأ نظری موجود در حوزۀ تربیت زبانی برمبنای دیدگاه قرآنی را پر 

 های عملی در این زمینه هموار سازد. ریزی کند و راه را برای برنامه

 شناختی تربیت زبانی را در دو دسته عام و خاص استخراج کرده است: پژوهش حاضر، مبانی انسان

 اند(: ساز تربیت زبانی )که زمینه شناختی عام مبانی انسانـ 

ناپذیر او است که قوای جسمانی،  انسان صرفاً موجودی مادی نیست و روح، بُعد اصیل و فنا
 کند. مر بر لزوم تهذیب روح در تربیت زبانی تأکید میتدبیر آن قرار دارند. این ا تحت 

گیرد و قابل مدیریت و کنترل  اش نشأت می انسان موجودی مختار است که افکار و گفتار او نیز از اراده
سمت گفتار  تواند به های الهی و میل به کمال مطلق است که این فطرت می است. انسان دارای گرایش

 مؤثرتر هدایت کند.

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 19   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

گذارند و تربیت باید  تنیده است که همگی بر یکدیگر اثر می ای از استعدادهای درهم مجموعه انسان
 تمامی این قوا را در نظر بگیرد.

 )مستقیماً با تربیت زبانی مرتبط هستند(: شناختی خاص مبانی انسانـ 

معانی و مقاصد های الهی به انسان است که او را قادر به انتقال  ترین نعمت زبان و بیان از عظیم
 کند. این قوه نیازمند پرورش است.  می

عقل در بُعد نظری مسئول تحلیل، درک مفاهیم و معناسازی است که مستقیماً با تکلّم در ارتباط است. 
بخشی به قوای دیگر و عامل رفتارهای هنجارمند است که  در بُعد عملی، عقل مسئول مدیریت و اعتدال

 شود. شامل گفتار نیز می

ترین ابزار ارتباطی در زندگی اجتماعی است و شکوفایی قوۀ تکلّم در بستر جامعه میسّر  بان مهمز
 رو، تربیت زبانی نقش محوری در تعاملات اجتماعی دارد. گردد؛ از این می

انسان در برطرف کردن نیازهای فردی و اجتماعی، نیازمند توانایی درک و انتقال مفاهیم به بهترین نحو 
 شود. این نیاز از طریق زبان برطرف میاست که 

قوای انسان، ازجمله قوۀ تکلّم، قابل تغییر، دگرگونی، مدیریت و تربیت هستند و رهاسازی آنها منجربه 
 شود. سقوط می

 آور است و در قبال آن باید پاسخگو باشد. گفتار نیز همچون سایر اعمال انسان، مسئولیت

ها و استعدادهای وجودی، ازجمله  شود که از تمامی ظرفیت یسعادت و کمال انسانی زمانی محقق م
 نحو مفید و متعادل استفاده شود. زبان، به

توان نتیجه گرفت که تربیت زبانی، فراتر از یک مهارت صرف، یک  های این پژوهش، می در پرتو یافته
های  و مسئولیتگرفتن بخش مهمی از هویت  معنای نادیده  ضرورت تربیتی است که غفلت از آن، به

ای برای انتقال اطلاعات است، بلکه بازتابی از شخصیت،  تنها وسیله انسانی از دیدگاه قرآن است. زبان نه
باورها و تربیت درونی فرد است. بنابراین، پرورش زبانی هنجارمند، مؤدبانه، حکیمانه و مؤثر، مستلزم درک 

 در فرآیندهای تربیتی است.سازی اصول آن  شناسی قرآنی و پیاده عمیق از انسان

 بر این پژوهش عبارتند از: پیشنهادهای مبتنی
عنوان یک ساحت مستقل و مهم در اسناد کلان تعلیم و  به« تربیت زبانی»ضروری است که ساحت 

وپرورش( گنجانده شود و اهداف، اصول و راهکارهای مشخصی  تربیت )مانند سند تحول بنیادین آموزش
 .برای آن تدوین گردد

ها و محتوای درسی جدیدی طراحی شود که به  شناختی قرآنی، سرفصل با توجه به مبانی انسان

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

سخنگویی »، «تفکر انتقادی در گفتار»، «ادب زبانی»های زبانی توصیفی،  بر مهارت آموزان علاوه دانش
 د.را آموزش ده« آمیز پرهیز از گفتار نادرست و مشاجره»و « حکیمانه، صادقانه و دلسوزانه

شناسی قرآنی و راهکارهای عملی تربیت زبانی براساس این  مربیان و معلمان باید در زمینۀ انسان
 های تخصصی ببینند. مبانی، آموزش

گفتن، سنجیدن پیامدها و انتخاب کلمات  آموزان را به تفکر قبل از سخن  های تربیتی باید دانش برنامه
 مناسب براساس عقلانیت و حکمت تشویق کنند.

های لازم برای تمرین گفتار  ای طراحی شوند که فرصت گونه ای و خانواده باید به های مدرسه محیط
های  های گروهی، ایفای نقش، مهارت هنجارمند، مسئولانه و مؤثر را فراهم کنند. این امر شامل بحث

 شود. موقع نیز می ارتباطی و تشویق به سکوت به

تواند پیامدهای مثبت  لمه و جمله، بار معنایی و اخلاقی دارد و میآموزان آموخت که هر ک باید به دانش
 کار گرفت. یا منفی داشته باشد؛ بنابراین، باید در انتخاب کلمات و نحوه بیان، نهایت دقت را به

های درسی متناسب با مبانی تربیت زبانی  های بیشتری در زمینه راهکارهای عملی و برنامه پژوهش
 سازی گردد. صورت عملی در نظام آموزشی پیاده ها به تا نتایج این پژوهشقرآنی انجام شود؛ 

 تربیت زبانی در بستر»هایی در حوزه  توصیه شود پژوهش های آموزشی، بر مطالعات روش علاوه

 اند. صورت گیرد که فضای گفتار امروزی را دگرگون کرده« های نوین و فضای مجازی رسانه

های  تنها مهارت ان گامی مؤثر در جهت تربیت نسلی برداشت که نهتو با حرکت در این مسیر، می
عنوان ابزاری برای تعالی روحی، تعاملات سازندۀ اجتماعی و  کلامی بالایی دارد؛ بلکه از زبان خود به

 کند. تحقق اهداف متعالی انسانی و الهی استفاده می

  

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 11   شناختی تربیت زبانی در قرآن کریم مبانی انسان

 

 ــــــــــــ منابعـــ 
 قرآن کریم.

 .2بیروت: دار صادر، ج . لسان العربق(. 0101ابن منظور، محمد بن مکرم )
 ،مسائل کاربردی تعلیم و تربیت اسلامیها.  ها و شباهت (. تربیت دینی و تربیت اخلاقی: تفاوت0913باقری، خسرو )

 .2شماره 

 .0: انتشارات علمی و فرهنگی، جتهران درآمدی بر فلسفه تعلیم و تربیت جمهوری اسلامی ایران.(. 0953باقری، خسرو )
 تهران: انتشارات مدرسه. .نگاهی دوباره به تربیت اسلامی(. 0935باقری، خسرو )
 تهران: قطره. .شناسی مقدمات زبان(. 0915باقری، مهری )

 قم: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی. مبانی تربیت از دیدگاه قرآن کریم.(. 0931بهشتی، محمد )

 . قم: اسراء.حیات حقیقی انسان در قرآن(. 0931جوادی آملی، عبدالله )

 قم: اسراء. .صورت و سیرت انسان در قرآن(. 0939جوادی آملی، عبدالله )

 .20تهران. موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، ج .صحیفه امام(. 0953الله ) خمینی، سید روح
 کیا. تهران: نشر نی. ترجمه رضا مقدم .شناختی زبان شناختی انسان(. 0938دورانتی، الساندرو )

 تهران: روزنه. نامه. لغت(. 0919اکبر ) دهخدا، علی
 . . بیروت: نشر دار القلم مفردات ألفاظ القرآنق(. 0102ن بن محمد )یراغب اصفهانی، حس

 قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. .مربیان بزرگ مسلمان(. 0932رفیعی، بهروز )

  سند تحول بنیادین آموزش و پرورش.(. 0930لی آموزش و پرورش )شورای عا

 .01، ج بیروت. عالم الکتب اللغة. یط فیالمحق(. 0101ل )یصاحب بن عباد، اسماع

 .3، ج یمکتبة المصطفو  . قم:ة الْربعةیة فی الْسفار العقلیالحکمة المتعال(. 0988)  م یرازی، محمد بن ابراهین شیصدرالد

د محمدباقر موسوی همدانی. قم: دفتر انتشارات اسلامی ی. ترجمه: سزانیر المیتفس(. 0911ن )ید محمدحسیی، سیطباطبا
 .08، 21-03، ج ه قمین حوزه علمیی مدرس جامعه

 . به کوشش سید هادی خسروشاهی. قم: بوستان کتاب.انسان از آغاز تا انجام(. 0951)ن ید محمدحسیی، سیطباطبا

 به کوشش محمدتقی یوسفی. قم: موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی. .علم النفس فلسفی(. 0939فیاضی، غلامرضا )

 ترجمه: داود کرمی. تهران: ساوالان. زبان و تفکر.(. 0931لاند، نیک )

 مشهد: انتشارات آستان قدس رضوی. .روانشناسی رشد زبان(. 0988آبادی، حسین ) لطف

 تهران: مدرسه. علیم و تربیت اسلامی.فلسفه ت(. 0931مصباح یزدی، محمدتقی )
 قم: موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی. انسان در قرآن.(. 0931مصباح یزدی، محمدتقی )

ة. مرکز نشر آثار علامه یبیروت: نشر دار الکتب العلم . میق فی کلمات القرآن الکریالتحقق(. 0191مصطفوی، حسن )
   .1، جیمصطفو

 .25، 21-29، 20قم: صدرا، ج .مجموعه آثار (.0911)مطهری، مرتضی 

 . . قم: سرورزندگی در پرتو اخلاق(. 0958مکارم شیرازی، ناصر )

 تهران: انتشارات طهوری.  نگاهی به فلسفه آموزش و پرورش.(. 0955زاده، میرعبدالحسین ) نقیب

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/



 

 0414، 3شماره ، 6دوره ، پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی 11

ذکری العالم الربانی العلامه السید محمد الشمس الساطعة: رسالة فی ق(. 0101نورالدین، سید عباس؛ مبارک، عبدالرحیم )
 ضاء.یبیروت: دار المحجة الب حسین الطباطبائی التبریزی.

 .زاده. تهران: ارجمند الله قاسم ترجمه: حبیب اندیشه و زبان.(. 0951ویگوتسکی، لو )
 
 

http://tarbiatmaaref.cfu.ac.ir/




