
Original Article

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Autumn 19(38): 71-104 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

A Conceptual Model of Spiritual Resilience  
Based on the Seventh Prayer of Sahifah Sajjadiyah

Mohammad Sadegh Shojaei1            ,           Mohammad Mahdi Shojaei2

1. Assistant Professor, Department of Education, Al-Mustafa International University, Qom, Iran 

(Corresponding Author).

sshojaei567@gmail.com

2. B.A. in Laws, Sixth Grade Seminary Student, Qom, Iran.

shojaiemahdi@yahoo.com

Received: 2025/08/16; Accepted 2025/09/14

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: Resilience is one of the most important concepts in con-
temporary psychology, referring to the ability of individuals to cope with problems, main-
tain psychological stability, and return to normal conditions after experiencing a crisis 
(Masten, 2014). Much of the research in this field has been conducted in a Western cul-
tural context, and has focused more on individual or social resources; however, in Islamic 
societies, religion and spirituality play a central role in the lived experience of individu-
als and can be considered an important resource for promoting resilience (Pargament & 
Saunders, 2007). Islamic prayer and devotional texts (especially Sahifah Sajjadiyah), in 
addition to devotional and ethical values, have a high capacity to represent psychological 
adaptation mechanisms. The seventh prayer of Sahifah Sajjadiyah by Imam Sajjad, which 
is recited in difficult situations, is a clear example of a text that can provide a conceptual 
framework for spiritual resilience.

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/
http://sshojaei567@gmail.com
http://shojaiemahdi@yahoo.com
http://rezanorouzi20@pnu.ac.ir
https://orcid.org/0009-0007-4480-8932
https://orcid.org/0009-0003-8439-5731


Original Article

Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Autumn 19(38): 71-104 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Given the gap in local studies and the need for models appropriate to the religious cul-
ture of Iranian society, the present study aimed to discover and formulate the stages and 
components of spiritual resilience in the seventh prayer of the Sahifah Sajjadiyah. In 
this regard, the study pursued three main goals: first, to identify key themes related to 
resilience in the text of the prayer; second, to present a conceptual model of the spiritual 
resilience process based on the content of the seventh and third prayers, examining the 
level of coherence and validity of the extracted model through the “Questionnaire Coher-
ence (QCq-K)” criterion. It is expected that the results of this study can contribute to the 
development of the theoretical literature on spiritual resilience and also provide practical 
applications for the fields of counseling, psychotherapy, and crisis management.
Method: This research was qualitative and was conducted using the method of system-
atic text analysis. The text under study was the seventh prayer of the Sahifah Sajjadiyah, 
which was selected due to its content on difficulties and hardships. The research process 
was carried out in five basic stages; in the first stage, the prayer text was read repeated-
ly with a systematic observation approach so that the researcher could become familiar 
with its language and spiritual atmosphere; in the second stage, data were extracted and 
semantic units related to the experience of crisis, seeking help, hope, and psychological 
reconstruction were identified; in the third stage, the process of open coding and de-
ductive-inductive analysis was implemented and the initial concepts were organized into 
main and subcategories; The fourth stage was dedicated to validation. For this purpose, 
the “Questionnaire Coherence (QCq-K)” criterion was used, which examines the degree 
of overlap and repetition of themes in the text, and in this way the internal coherence of 
the conceptual model is measured. Finally, in the fifth stage, the findings were repeatedly 
reviewed and compared with the existing literature, and the final conceptual model was 
established by receiving feedback from experts.
The outstanding feature of this method is its exploratory nature; that is, instead of test-
ing predetermined hypotheses, the researcher tried to reveal the structures hidden in the 
prayer text; thus, the research approach is consistent with the tradition of qualitative re-
search and also demonstrates the methodological innovation in using the “questionnaire 
coherence” criterion to validate the findings.
Results: The content analysis of the seventh prayer of the Sahifah Sajjadiyah showed that 
the concept of spiritual resilience in this text is formed based on a five-stage cycle; the 
first stage is “acceptance of crisis and human weakness”, in which Imam Sajjad expresses 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Original Article

Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Autumn 19(38): 71-104 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

the difficulties, problems, and human helplessness in the face of hardships. This stage 
begins with acknowledging human limitations and the urgent need for divine help; the 
second stage is “searching for a spiritual source”, in which the prayer clearly presents 
trust and refuge in God as the only way out of problems; the third stage is “active action 
on the path of reform”, which includes seeking forgiveness, deciding to return and repent, 
and trying to make a positive change in behavior; the fourth stage is “preserving funda-
mental values”. That is, emphasizing the continuity of worship, connection with God, and 
adherence to spiritual principles. Finally, in the fifth stage, “return to hope and peace” is 
realized, in which the individual achieves peace and confidence of heart by trusting in 
divine mercy.
In addition to these stages, the “questionnaire coherence” criterion showed that themes 
related to resilience are repeated with high frequency in many passages of the prayer, and 
this confirms the coherence and strength of the conceptual model; based on this, it can 
be concluded that the seventh prayer functions not only as a devotional text, but also as 
a psychological framework and has the potential to be applied in various individual and 
social areas.
Conclusion: The findings of this study showed that the seventh prayer of Sahifah Sajjad-
iyah presents a systematic model of spiritual resilience that begins with acceptance and 
acknowledgement of the crisis and continues with the search for a spiritual source, cor-
rective action, preservation of values, and ultimately a return to hope and peace. This 
model is similar to some contemporary psychological models, including the theory of 
“post-traumatic growth” (Tedeschi & Calhoun, 2004) and the models of “religious con-
frontation” (Pargament, 2007); with the difference that in the seventh prayer, the central-
ity of the romantic relationship and complete reliance on God gives the model a distinct 
and indigenous dimension.
The practical applications of this model are numerous. In Islamic counseling and psycho-
therapy, it can be the basis for designing indigenous interventions. In the rehabilitation of 
patients and clients, this model provides a way to rebuild hope and meaning; it can also 
provide an objective model of how to face difficulties in religious education and upbring-
ing, especially for the younger generation. At the social level, in managing crises and 
natural disasters, this model has the potential to promote collective resilience.
However, the research also had limitations, including focusing solely on a specific text 
and using a qualitative approach that limits the generalizability of the findings. Therefore, 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Original Article

Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Autumn 19(38): 71-104 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

it is suggested that in future studies, the presented model be tested in clinical contexts 
and different populations, and indigenous measurement tools for spiritual resilience be 
designed. Overall, the present study showed that the seventh prayer of Sahifah Sajjadiyah 
is not only a spiritual resource, but also a practical model for promoting resilience at the 
individual and social levels.
Keywords: Spiritual Resilience, Sahifah Sajjadiyah, Seventh Prayer, Content Analysis of 
Religious Texts, Questionnaire Coherence.

Cite this article: Shojaei, Mohammad Sadegh, and Shojaei, Mohammad Mahdi (2025),  
A Conceptual Model of Spiritual Resilience Based on the Seventh Prayer of Sahifah 
Sajjadiyah, Journal of Studies in Islam and Psychology, 19(38): 71-104. 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

پژوهشی مقاله:  نوع 

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، پاییز 1404، دوره 19، شماره 38، صص71-104؛	

مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

‏مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس 
دعای هفتم صحیفه سجادیه

محمدصادق شجاعی1             ،            محمدمهدی شجاعی2

1. استادیار گروه اخلاق و تربیت، پژوهشگاه بین‌المللی المصطفی، قم، ایران )نویسنده مسئول(.
sshojaei567@gmail.com

2. کارشناس حقوق، طلبه پایه ششم حوزه علمیه، قم.
shojaiemahdi@yahoo.com

تاریخ دریافت: 1404/05/25؛ تاریخ پذیرش: 1404/06/23

چکیده گسترده
مقدمه و اهداف: تاب‌آوری یکی از مهم‌ترین مفاهیم روان‌شناسی معاصر است که به توانایی افراد 
برای رویارویی با مشکلات، حفظ ثبات روانی و بازگشت به شرایط عادی پس از تجربه بحران اشاره 
دارد )ماستن، ۲۰۱۴(. بخش زیادی از پژوهش‌های موجود در این زمینه در بستر فرهنگی غرب انجام 
شده، و بیشتر بر منابع فردی یا اجتماعی تمرکز دارد؛ با این حال در جوامع اسلامی، دین و معنویت 
نقش محوری در تجربه زیسته افراد ایفا می‌کنند و می‌توانند به‌عنوان منبعی مهم برای ارتقای تاب‌آوری 
به شمار آیند )پارگامنت و ساندرز ، ۲۰۰۷(.  متون دعایی و عبادی اسلام )به‌ویژه صحیفه سجادیه(، 
افزون بر ارزش‌های عبادی و اخلاقی، ظرفیت بالایی برای بازنمایی سازوکارهای روان‌شناختی سازگاری 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/
http://m.sarhadi@pnu.ac.ir
http://shojaiemahdi@yahoo.com
http://shojaiemahdi@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0008-8280-4075
https://orcid.org/0009-0003-8439-5731


پژوهشی مقاله:  نوع 

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، پاییز 1404، دوره 19، شماره 38، صص71-104؛	

مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

دارند. دعای هفتم صحیفه سجادیه از امام سجاد که در شرایط سختی و گرفتاری‌ها خوانده می‌شود، 
نمونه‌ای بارز از متنی است که می‌تواند چارچوبی مفهومی برای تاب‌آوری معنوی ارائه دهد.

با توجه به خلأ موجود در مطالعات بومی و نیاز به الگوهایی متناسب با فرهنگ دینی جامعه ایرانی، 
پژوهش حاضر با هدف کشف و صورت‌بندی مراحل و مؤلفه‌های تاب‌آوری معنوی در دعای هفتم 
صحیفه سجادیه انجام شد؛ در این راستا پژوهش سه هدف اصلی را دنبال کرد: نخست، شناسایی مضامین 
کلیدی مرتبط با تاب‌آوری در متن دعا؛ دوم، ارائه مدلی مفهومی از فرایند تاب‌آوری معنوی براساس 
محتوای دعای هفتم و سوم، بررسی میزان انسجام و اعتبار مدل استخراج‌شده از طریق معیار »تراکم 
ظنون )QCq-K(«. انتظار می‌رود نتایج این پژوهش بتواند به توسعه ادبیات نظری تاب‌آوری معنوی 
یاری رساند و همچنین کاربردهای عملی برای حوزه‌های مشاوره، روان‌درمانی و مدیریت بحران را 

فراهم سازد.
روش: این پژوهش از نوع کیفی بوده، با روش تحلیل نظام‌مند متن انجام شد. متن مورد مطالعه دعای 
هفتم صحیفه سجادیه بود که به دلیل محتوای آن در زمینه گرفتاری‌ها و سختی‌ها انتخاب شد. فرایند 
پژوهش در پنج مرحله اساسی صورت گرفت؛ در مرحله نخست، متن دعا بارها با رویکرد مشاهده 
نظام‌مند قرائت شد تا پژوهشگر با زبان و فضای معنوی آن انس بگیرد؛ در مرحله دوم، داده‌ها استخراج 
و واحدهای معنایی مرتبط با تجربه بحران، طلب یاری، امید و بازسازی روانی شناسایی شد؛ در مرحله 
سوم، فرایند کدگذاری باز و تحلیل قیاسی ـ استقرایی اجرا شد و مفاهیم اولیه به مقوله‌های اصلی و 
فرعی سازمان یافتند؛ مرحله چهارم به اعتبارسنجی اختصاص یافت، بدین منظور از شاخص »تراکم 
ظنون )QCq-K(« استفاده شد که میزان همپوشانی و تکرار مضامین در متن را بررسی می‌کند و بدین 
شیوه انسجام درونی مدل مفهومی سنجیده می‌شود و درنهایت در مرحله پنجم، یافته‌ها بارها بازبینی و 

با ادبیات موجود مقایسه و با دریافت بازخورد از صاحب‌نظران، مدل مفهومی نهایی تثبیت شد.
ویژگی برجسته این روش، ماهیت اکتشافی آن است؛ یعنی پژوهشگر به‌جای آزمون فرضیات از پیش 
تعیین‌شده، تلاش کرد ساختارهای نهفته در متن دعا را آشکار کند؛ بدین ترتیب رویکرد پژوهش با 
سنّت پژوهش‌های کیفی همخوان است و نیز نوآوری روش‌شناختی در استفاده از معیار »تراکم ظنون« 

برای اعتبارسنجی یافته‌ها را نشان می‌دهد.

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، پاییز 1404، دوره 19، شماره 38، صص71-104؛	

مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

نتایج: تحلیل محتوای دعای هفتم صحیفه سجادیه نشان داد که مفهوم تاب‌آوری معنوی در این متن 
براساس یک چرخه پنج‌مرحله‌ای شکل می‌گیرد؛ نخستین مرحله، »پذیرش بحران و ضعف انسانی« 
است که در آن امام سجاد گرفتاری‌ها، مشکلات و ناتوانی انسان در برابر سختی‌ها را بیان می‌کند. 
این مرحله با اذعان به محدودیت‌های بشری و نیاز مبرم به یاری الهی آغاز می‌شود؛ مرحله دوم، 
»جستجوی منبع معنوی« است که در آن دعا به‌روشنی توکل و پناه‌ بردن به خداوند را به‌عنوان تنها 
راه برون‌رفت از مشکلات مطرح می‌کند؛ مرحله سوم، »کنش فعال در مسیر اصلاح« است که شامل 
طلب مغفرت، تصمیم به بازگشت و توبه و تلاش برای تغییر مثبت در رفتار است؛ در مرحله چهارم، 
»حفظ ارزش‌های بنیادین« نمود می‌یابد؛ یعنی تأکید بر استمرار عبادت، ارتباط با خدا و پایبندی به 
اصول معنوی و سرانجام در مرحله پنجم، »بازگشت به امید و آرامش« تحقق می‌یابد که در آن فرد با 

اعتماد به رحمت الهی به آرامش و اطمینان قلبی دست می‌یابد.
افزون بر این مراحل، شاخص »تراکم ظنون« نشان داد که مضامین مربوط به تاب‌آوری در فرازهای 
فراوان دعا با بسامد بالا تکرار می‌شوند و این موضوع انسجام و قدرت مدل مفهومی را تأیید می‌کند؛ 
بر این اساس می‌توان نتیجه گرفت که دعای هفتم نه‌تنها به‌عنوان متنی عبادی، بلکه به‌عنوان چارچوبی 

روان‌شناختی عمل می‌کند و قابلیت به‌کارگیری در حوزه‌های متنوع فردی و اجتماعی دارد.
بحث و نتیجه‌گیری: یافته‌های این پژوهش نشان داد که دعای هفتم صحیفه سجادیه الگویی نظام‌مند 
از تاب‌آوری معنوی را ارائه می‌دهد که از پذیرش و اذعان به بحران آغاز می‌شود و با جستجوی منبع 
معنوی، اقدام اصلاحی، حفظ ارزش‌ها و درنهایت بازگشت به امید و آرامش ادامه می‌یابد. این الگو با 
برخی مدل‌های روان‌شناسی معاصر از جمله نظریه »رشد پس از سانحه« )تدسچی و کالهون، ۲۰۰۴( 
و الگوهای »مقابله دینی« )پارگامنت، ۲۰۰۷( شباهت دارد؛ با این تفاوت که در دعای هفتم، محوریت 

رابطه عاشقانه و توکل کامل به خداوند، بعدی متمایز و بومی به مدل می‌بخشد.
این مدل فراوان است. در مشاوره و روان‌درمانی اسلامی می‌تواند مبنای طراحی  کاربردهای عملی 
مداخلات بومی قرار گیرد. در توان‌بخشی بیماران و مددجویان، این مدل راهی برای بازسازی امید و 
معنا فراهم می‌کند؛ همچنین در آموزش و تربیت دینی، به‌ویژه برای نسل جوان می‌تواند الگویی عینی 
از نحوه مواجهه با دشواری‌ها ارائه دهد. در سطح اجتماعی نیز در مدیریت بحران‌ها و بلایای طبیعی، 

این الگو توان ارتقای تاب‌آوری جمعی را دارد.

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، پاییز 1404، دوره 19، شماره 38، صص71-104؛	

مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

با وجود این، پژوهش محدودیت‌هایی نیز داشت؛ از جمله تمرکز صرف بر یک متن خاص و استفاده 
از رویکرد کیفی که تعمیم‌پذیری یافته‌ها را محدود می‌کند. بنابراین پیشنهاد می‌شود در مطالعات آینده، 
مدل ارائه‌شده در زمینه‌های بالینی و جمعیت‌های مختلف آزمون گردد و ابزارهای سنجش بومی برای 
تاب‌آوری معنوی طراحی شود. در مجموع پژوهش حاضر نشان داد دعای هفتم صحیفه سجادیه نه‌تنها 
منبعی معنوی، بلکه الگویی کاربردی برای ارتقای تاب‌آوری در سطح فردی و اجتماعی به شمار می‌رود..

واژگان کلیدی: تاب‌آوری معنوی، صحیفه سجادیه، دعای هفتم، تحلیل محتوای متون دینی، تراکم 
ظنون.

معنوی  تاب‌آوری  مفهومی  مدل   .)1404( مهدی  محمد  شجاعی،  و  محمدصادق،‌  شجاعی،  استناد: 
براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه. مجله مطالعات اسلام و روان‏شناسی 19)38(: 104-71.

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


79....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

بیان مسئله
تاب‌آوری1 به‌عنوان یکی از مفاهیم محوری روان‌شناسی مثبت‌گرا در دو دهه اخیر جایگاهی ویژه در حوزه 

سلامت روان و مطالعات اجتماعی یافته است )پان و چان،2 2007؛ هیندریکس3 و همکاران، 2021(. 

تهدیدکننده و  با رویدادهای  برای سازگاری موفقیت‌آمیز  نظام اجتماعی  یا  فرد، گروه  توانایی  به  این سازه 

بازگشت به سطح عملکرد مطلوب یا حتی ارتقای عملکرد پس از مواجهه با ناملایمات اشاره دارد )ماستن،4 

2014؛ ساوث‌ویک و چارنی،5 2012(. برخلاف دیدگاه‌های اولیه که تاب‌آوری را یک ویژگی‌ ذاتی و ثابت 

قلمداد می‌کردند، رویکردهای نوین آن را فرایندی پویا، تعاملی و وابسته به زمینه می‌دانند که در بستر تعامل 

مجموعه‌ای از عوامل فردی، خانوادگی، اجتماعی، فرهنگی و زیستی شکل می‌گیرد )راتر،6 2012(. این 

انعطاف‌پذیری  آنها شامل  مهم‌ترین  که  دربرمی‌گیرد  را  منابع حمایتی  و  از سازوکارها  فرایند مجموعه‌ای 

شناختی،7 مهارت‌های تنظیم هیجان،8 خودکارآمدی،9 معنا‌یابی10 و بهره‌گیری مؤثر از حمایت اجتماعی11 

است )کانر و دیویدسون،12 2003؛ توگاد و فردریکسون،13 2004(. 

در سال‌های اخیر، پژوهش‌های فراوانی در ایران با رویکرد فرهنگ اسلامی به تبیین و بومی‌سازی 

روان‌شناسی  نظری  چارچوب‌های  از  بهره‌گیری  ضمن  مطالعات  این  پرداخته‌اند.  تاب‌آوری  مفهوم 

معاصر تلاش کرده‌اند مؤلفه‌ها و شاخص‌های تاب‌آوری را در پرتوی آموزه‌های دینی و منابع اسلامی 

شناسایی و تبیین کنند؛ برای نمونه حبیب‌اللهی )1400( با مرور آیات قرآن و روایات عواملی همچون 

صبر، امید، حفظ ارزش‌های اخلاقی و اعتماد به خداوند را به‌عنوان ارکان اساسی تاب‌آوری در سنت 

1. Resilience
2. Pan, J. Y. & Chan, C.
3. Hendriks, T.
4. Masten, A. S.
5. Southwick, S. M. & Charney, D. S.
6. Rutter, M. 
7. Cognitive flexibility
8. Emotion regulation skills
9. Self-efficacy
10. Meaning-making
11. Social support
12. Connor, K. M. & Davidson, J. R. T.
13. Tugade, M. M. & Fredrickson, B. L.



80...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

اسلامی معرفی کرده ‌است. احمدی )1399( نیز با تحلیل رابطه میان صبر و تاب‌آوری نتیجه گرفت 

که این دو سازه در فرهنگ اسلامی پیوندی درونی و هم‌افزا دارند و صبر می‌تواند به‌عنوان یک سازوکار 

فعال در مدیریت بحران‌های فردی و اجتماعی عمل کند. سیدخراسانی و شجاعی )1402( با بهره‌گیری 

از روش تحلیل کیفی محتوای متون دینی، مدلی مفهومی برای تاب‌آوری روان‌شناختی براساس آیات 

تکلیف‌مدارانه،  نگرش  پذیرش،  مذهبی،  تعهد  همچون  مؤلفه‌هایی  شامل  که  کردند  ارائه  روایات  و 

جهت‌گیری هدف، نیروی اراده، ثبات در سختی‌ها، ظرفیت بالا برای سازگاری، صلابت و نیرومندی 

ابعاد معنوی و روان‌شناختی نشان می‌دهد  کید بر درهم‌تنیدگی  با تأ و کنترل هیجانی است. این مدل 

و  باورها  استحکام  به  هیجانی  ـ  شناختی  سازگاری  بر  افزون  اسلامی،  چارچوب  در  تاب‌آوری  که 

دانشمند  مانند مطالعات  پژوهش‌های مدل‌محور  وابسته است؛ همچنین  با خداوند  فرد  پیوند معنوی 

و  ابعاد  داده‌بنیاد،  نظریه  رویکرد  از  استفاده  با   )1403( همکاران  و  داداشی  و   )1403( همکاران  و 

کلیدی  عناصر  به‌عنوان  را  دینی  مسئولیت‌های  به  پایبندی  و  شکرگزاری  توکل،  همچون  شاخص‌هایی 

مدل‌های بومی تاب‌آوری شناسایی کرده‌اند. در کنار اینها، تحقیقات انجام‌شده در بستر سوانح طبیعی 

منابع  از  برگرفته  بومی  شاخص‌های  ترکیب  که  است  آن  گویای  نیز   )1395 همکاران،  و  )بسطامینیا 

اسلامی با راهبردهای علمی مدیریت بحران می‌تواند به افزایش کارآمدی و پایداری جوامع در مواجهه 

پشتوانه  از  برخورداری  با  اسلامی  فرهنگ  که  است  آن  بیانگر  پژوهش‌ها  این  کند.  کمک  حوادث  با 

غنی متون دینی و سنّت‌های عرفانی ـ معنوی ظرفیت بالایی برای ارائه مدل‌های تاب‌آوری بومی دارد 

که می‌توانند در کنار نظریه‌های بین‌المللی، چارچوب‌های کارآمد و متناسب با بافت فرهنگی ـ دینی 

ایران را فراهم آورند. 

در میان ابعاد گوناگون تاب‌آوری، »تاب‌آوری معنوی«1 به‌عنوان حوزه‌ای متمایز، توجه فزاینده‌ای را 

در ادبیات پژوهشی معاصر به خود جلب کرده است. تاب‌آوری معنوی به توانایی حفظ یا بازسازی امید، 

معنا و آرامش درونی در پرتوی باور به منبع متعالی و اتکا به منابع معنوی در شرایط بحران گفته می‌شود 

شناختی  بازسازی  و  تفسیر  برای  معنابخش  چارچوب  ایجاد  با  بُعد  این   .)2011 2013؛  )پارگامنت،2 

1. Spiritual resilience
2. Pargament, K. I.



81....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

 شناختی یا هیجانی عمل می‌کند و به فرد این امکان را می‌دهد که 
ً
تجارب دشوار، فراتر از پاسخ‌های صرفا

حتی در اوج فشار روانی و ناامنی وجودی،1 حس انسجام،2 هدفمندی و امید را حفظ کند.

مقابله  راهبردهای  قالب  در  چه  دینداری،  و  معنویت  که  داده‌اند  نشان  فراوان  تجربی  پژوهش‌های 

معنوی مثبت )مانند دعا، نیایش، شکرگزاری و توکل( و چه از راه شبکه‌های حمایت اجتماعی ـ معنوی 

با افزایش تاب‌آوری و کاهش پیامدهای منفی استرس ارتباط معنادار دارند )آنو و واسکونسلز،3 2005؛ 

کونیگ،4 2020(؛ برای مثال مطالعۀ دورآن، اووجی و اسم5 )2020( بر بیماران همودیالیزی نشان داد 

که بهزیستی معنوی پیش‌بینی‌کننده قوی برای سطح تاب‌آوری است و نیز نتایج مطالعۀ راجرز6 و همکاران 

بالینی در دوران همه‌گیری کووید-19 نشان داد که  )2022( بر مشاوران و فعالان عرصه روان‌شناسی 

سطوح بالاتر سلامت معنوی با تاب‌آوری بیشتر و کاهش فرسودگی شغلی همراه است. 

کید کرده‌اند که  در سطح نظری، تدسکی و کالهون7 )2004( در چارچوب »رشد پس از ضربه«8 تأ

مواجهه با رنج و بحران می‌تواند زمینه‌ساز بازسازی معنا و رشد روانی ـ معنوی شود. فریدمن9 )2011( 

نیز با بررسی بازماندگان سوانح طبیعی و جنگ، معنویت را یکی از منابع بنیادین برای بازگشت به تعادل 

و حتی دستیابی به پیشرفت و شکوفایی پس از بحران معرفی می‌کند. مرور نظام‌مند جورجیویچ، پیلِکا و 

شچربینسکا10 )2020( نشان می‌دهد که معنویت و دینداری با تاب‌آوری در طیف وسیعی از گروه‌های 

جمعیتی )از بیماران مزمن تا کارکنان خط مقدم بحران(، رابطه‌ای مثبت و پایدار دارند، هرچند کیفیت 

تجربه معنوی و بافت فرهنگی می‌تواند شدت و نوع این رابطه را تعدیل کند )لِفِوور11 و همکاران، 2023(.

1. Existential insecurity
2. Sense of coherence
3. Ano, G. G. & Vasconcelles, E. B.
4. Koenig, H. G.
5. Duran, S., Avci, D. & Esim, F.
6. Rogers, M.
7. Tedeschi, R. G. & Calhoun, L. G.
8. Growth after trauma
9. Friedman, M. J.
10. Jurjewicz, I., Pilecka, W. & Szczerbińska, K.
11. Lefevor, G. T.



82...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

در   )2025( همکاران  و  هو1  کرده‌اند.  تأیید  قوی  به‌طور  را  ارتباط  این  نیز  جدیدتر  مطالعات 

پژوهشی مبتنی بر تحلیل نمایه پنهان در میان دانشجویان پرستاری نشان دادند که پروفایل‌های مقابله 

معنوی مثبت با سطوح بالاتری از تاب‌آوری همراه است. اسپرینگر، آبل و نیوجنت2 )2019( نیز در 

مطالعه‌ای روی دانشجویان پزشکی دریافتند که تاب‌آوری نقش میانجی مهمی در رابطه بین سلامت 

معنوی و شادی ایفا می‌کند. در ایران، زارعی و همکاران )1403( در شرایط بحران‌های طبیعی مانند 

صبر،  چون  مؤلفه‌هایی  شامل  که  دادند  ارائه  معنوی  تاب‌آوری  از  مفهومی  بی  چارچو زلزله،  و  سیل 

و  کریمی  معصومی،  است.  بازیابی  و  انعطاف‌پذیری  معنوی،  هویت  حفظ  متعالی،  منبع  به  ایمان 

با  مثبت  معنوی  مقابله  راهبردهای  که  دریافتند  بیماران سرطانی  با مطالعه روی  نیز  حسینی )1400( 

افزایش امید و کاهش اضطراب ارتباط دارد.

تاب‌آوری  سنجش  ابزارهای  و  نظری  چارچوب‌های  از  عمده‌ای  بخش  غنی  پیشینه  این،  وجود  با 

معنوی در بستر فرهنگی غرب توسعه یافته و کمتر به متون اسلامی )آیات، روایات( پرداخته شده است؛ 

و  مضامین  از  سرشار  شیعی(  سنت  در  )به‌ویژه  اسلامی  فرهنگ  در  مناجات  و  دعا  متون  درحالی‌که 

بلکه  دارند،  را  معنوی  تاب‌آوری  علمی  مؤلفه‌های  با  همپوشانی  قابلیت  نه‌تنها  که  هستند  ساختارهایی 

می‌توانند این مؤلفه‌ها را در چارچوب بومی با پشتوانه متقن دینی و بر مبنای جهان‌بینی توحیدی بازتعریف 

کنند. در میان این متون، صحیفه سجادیه جایگاه ممتازی دارد؛ اثری که پس از قرآن کریم و نهج‌البلاغه از 

معتبرترین منابع دینی شیعه به‌شمار می‌رود و به »زبور آل محمد« شهرت یافته است )قمی، 1390(. 

بر ارزش عبادی و  افزون  امام سجاد می‌باشد که  این مجموعه ارزشمند شامل 54 دعا و مناجات 

معنوی دربردارنده آموزه‌های ژرف اخلاقی، اجتماعی و روان‌شناختی است که با ابعاد تاب‌آوری معنوی 

همچون توکل، امید به رهایی، صبر، شکرگزاری، طلب هدایت و یاری الهی و بازسازی امید در بحران‌ها 

همخوانی دارد )موسوی، 1389؛ رضایی، احمدی و علیزاده، 1399(.

با  دینی  آموزه‌های  تلاقی  نمونه‌های  شاخص‌ترین  از  یکی  می‌توان  را  سجادیه  صحیفه  هفتم  دعای 

ابراز  بحرانی،  شرایط  دقیق  ترسیم  با  که  دعایی  دانست؛  روان‌شناسی  در  معنوی  تاب‌آوری  مؤلفه‌های 

1. Hou, X.
2. Springer, P. R., Abell, N. & Nugent, W. R.



83....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

کید بر صبر و پایداری و تقویت امید به رهایی، الگویی جامع از فرایند  عمیق نیاز به حمایت الهی، تأ

معنوی مقابله با بحران ارائه می‌کند. با وجود این ظرفیت ارزشمند، تاکنون پژوهشی نظام‌مند و مبتنی بر 

روش‌های کیفی گزارش نشده است که به استخراج مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی از دعای هفتم صحیفه 

از  بهره‌گیری  با  که  می‌سازد  برجسته  را  مطالعه‌ای  انجام  ضرورت  پژوهشی،  خلأ  این  بپردازد.  سجادیه 

تحلیل کیفی محتوای متون دینی و تحلیل و تبیین آن با یافته‌های روان‌شناسی و شواهد تجربی، مدل بومی 

و مستند از تاب‌آوری معنوی ارائه کند؛ چنین مدلی می‌تواند افزون بر گسترش ادبیات علمی این حوزه در 

بافت فرهنگی ـ دینی ایران، مبنایی برای طراحی مداخلات بومی‌سازی‌شده با هدف ارتقای سلامت روان 

و افزایش توان مقابله با بحران‌ها در جوامع اسلامی فراهم آورد. 

روش پژوهش
این  استفاده شده است.  از روش تحلیل کیفی محتوای متون دینی )شجاعی، 1399(  این پژوهش  در 

و صورت‌بندی  مفاهیم  عمیق  درک  به‌سوی  متن  عینی  مشاهده  از  نظام‌مند  و  تدریجی  حرکت  با  روش 

نظری، ضمن حفظ وفاداری به منابع اصیل دینی و بهره‌گیری همزمان از چارچوب‌های علمی معاصر 

اجرا می‌شود. پایه و اساس این روش پردازش فعال متن است که در آن پژوهشگر داده‌های متنی را آنقدر 

مورد کندوکاو و تحلیل قرار می‌دهد تا به ساخت‌های کلی معنا دست یابد. در این روش پذیرفته شده 

است که متون دینی واجد لایه‌های معنایی فراوانی هستند که تنها از راه فرایندی مستند و گام‌به‌گام می‌توان 

پنج مرحله اصلی  این روش شامل  یافت.  و روان‌شناختی دست  نظری  مفاهیم  به سطح  بیان  از سطح 

است که بر پایه تحلیل پیش‌رونده و با رعایت توالی منطقی از شناسایی واحدهای معنایی تا استخراج و 

اعتبارسنجی محتواهای اساسی سازمان‌دهی می‌شود.

1. مشاهدۀ نظام‌مند: در این مرحله، متن دعای هفتم با رویکردی توصیفی و بدون ورود به تفسیر 

آن  زبانی  و  ساختاری  ویژگی‌های  و  انتخاب  سجادیه  صحیفه  مبنای  نسخۀ  شد.  مطالعه  روان‌شناختی 

شامل ترتیب فرازها، نوع افعال و زمان‌ها، شیوه‌های خطاب و دعا، تقابل‌ها، استعاره‌ها و گزاره‌های معنایی 

شناسایی و ثبت شد. محصول این مرحله، »نقشۀ ساختاری‌ ـ زبانی« دعا بود که مسیر حرکت به سمت 

بود  دعا  سه‌سطحی«  ساختاری  »الگوی  ترسیم  مرحله  این  نتیجۀ  کرد.  مشخص  را  بعدی  تحلیل‌های 



84...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

با  که عبارت است از: الف( مقدمه‌های بحران‌محور )بیان ضعف و محدودیت انسان(؛ ب( بدنۀ دعا 

محوریت درخواست یاری و گشایش و ج( فرازهای پایانی با مضمون بازگشت امید و آرامش. این الگو 

به‌منزلۀ نقشه اولیه، مسیر تحلیل معنایی و روان‌شناختی مراحل بعدی را معین کرد. 

2. غرقه ‌شدن در محتوا: در این مرحله پژوهشگر با خوانش مکرر متن، بررسی معناشناسی واژگان 

در  پرداخت.  دعا  افق معنایی  بازسازی  به  ترجمه‌ها  مقایسۀ  و  تفاسیر معتبر  و  به شروح  کلیدی، رجوع 

این مرحله با به‌کارگیری اصول پیش‌پردازش متن ازجمله هم‌معنایی، چندمعنایی، حوزه واژگانی، تحلیل 

مؤلفه‌ای و...خوشه‌های معنایی عام مانند توصیف بحران، ابراز نیاز و پناه‌جویی، امید به نجات، صبر، 

 زبانی به سطح معنایی ـ تفسیری 
ً
بازگشت و شکرگزاری شناسایی شد. این مرحله گذار از سطح صرفا

است، اما هنوز وارد تبیین روان‌شناختی نمی‌شود. 

3. صورت‌بندی یافته‌ها: در این گام، خوشه‌های معنایی و محتواهای استنباطی مرحلۀ پیشین با نگاه 

روان‌شناختی بازخوانی و گزاره‌هایی انتخاب شدند که با مؤلفه‌های تاب‌آوری معنوی همپوشانی داشتند. هر 

گزاره شامل سه بخش بود: الف( نقل یا بازنویسی دقیق از متن دعا؛ ب( تبیین معنایی‌ـ دینی و ج( ترجمۀ آن به 

زبان مفهومی روان‌شناسی )مانند معنا‌یابی، امید، مقابلۀ معنوی، انعطاف‌پذیری درونی(. این گزاره‌ها درنهایت در 

قالب ساحت‌ها و مؤلفه‌های مدل مفهومی اولیه سازمان‌دهی و با ادبیات نظری و شواهد تجربی مقایسه شدند تا 

نقاط اشتراک و نوآوری مشخص شود. 

4. اعتبارسنجی یافته‌ها: اعتبارسنجی یافته‌های روش تحلیل کیفی محتوای متون دینی در پژوهش‌های 

CVR صورت می‌گرفت. در این پژوهش گام  CVI و   به کمک شاخص‌های رایج مانند 
ً
پیشین معمولا

اعتبارسنجی  ابداعی  رویکرد  نخستین‌بار  برای  و  شد  برداشته  روش  بومی‌سازی  و  تکمیل  در  تازه‌ای 

کیفی تراکمیQCq-K(1( به کار گرفته شد که بر مبنای »قاعدۀ تراکم ظنون« در معرفت‌شناسی اسلامی 

هرگاه  که  می‌کند  بیان  قاعده  این  است.  شده  طراحی  1431ق(  علیدوست،  1417ق؛  )سبزواری، 

مجموعه‌ای از قرائن و شواهد مستقل و همسو بر یک برداشت یا مدعا دلالت کنند، اطمینان عقلایی به 

Qualitative Cumulative – Knowledge-based .1 )حرف کوچک q برای نشــان دادن  Qualitative اســت؛ در مقابل حرف 
n که برای  Quantitative در نظر گرفته شــده اســت. "K" در انتها نشــان‌دهنده "Knowledge-based" یا »مبتنی بر دانش« 
می‌باشد؛ چون از دانش اصول فقه گرفته شده است. برای اعتبارسنجی کمّی بر مبنای قاعده تراکم ظنون یک فرمول طراحی 

شده و پژوهش دیگری معرفی و به کار گرفته شده است )در حال انتشار(. 



85....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

صحت آن افزایش می‌یابد، حتی اگر هیچ‌یک از شواهد به‌تنهایی به سطح قطع نرسند )نائینی، 1376، 

ج3، ص149(. در روش تحلیل کیفی محتوای متون دینی دو شاخص اصلی اعتبارسنجی متقن بودن 

)میزان صحت و انطباق برداشت‌ها با مستندات معتبر دینی( و مفید بودن )میزان اهمیت و کاربردپذیری 

برداشت‌ها بافت روان‌شناسی( است. 

فرایند اعتبارسنجی به این صورت بود که هر برداشت اولیه در بستر کامل دعا بازخوانی شد تا انسجام آن 

با سایر اجزای متن و قرائن درون‌متنی مشخص شود. سپس شواهد پشتیبان برون‌متنی از متون مشابه )دیگر 

دعاهای صحیفه سجادیه، روایات مرتبط و منابع تفسیری معتبر( گردآوری شد. این داده‌ها در نشست‌های 

تخصصی با حضور خبرگان علوم اسلامی و روان‌شناسی بررسی شد. ارزیابی‌ها براساس میزان تراکم قرائن 

موافق و مخالف انجام گرفت؛ هر شاهد اعم از تأیید یا نقد، به‌عنوان یک دادۀ مستقل در شبکۀ اعتبارسنجی 

لحاظ شد. برداشت‌هایی تثبیت شدند که به تراکم کافی شواهد رسیدند، برداشت‌های ضعیف یا متعارض، 

بازتعریف، ترکیب یا حذف شدند. در پایان کلیه شواهد درون‌متنی و برون‌متنی همراه با ارزیابی خبرگان در قالب 

»تراکم ظنون حداکثری« تجمیع شد تا بالاترین سطح اطمینان عقلایی نسبت به یافته‌های نهایی به دست آید. 

نهایی شد. همۀ  و  بازنگری  پژوهش  گزارش  متن  مرحله،  این  در  نهایی:  ارائۀ گزارش  و  بازبینی   .5

مؤلفه‌های تأییدشده همراه با مستندات و شواهد ارائه گردید و مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی دعای هفتم 

با شرح ساحت‌ها، مؤلفه‌ها و ارتباطات بین آنها ترسیم شد. این گزارش به‌گونه‌ای تنظیم شد که هم قابلیت 

ارزیابی علمی و بازتولید روش را داشته باشد و هم به‌عنوان مبنای طراحی مداخلات فرهنگی ـ دینی در 

حوزه سلامت روان قابل استفاده باشد. 

بدین‌ترتیب، این روش با تمایزگذاری دقیق میان مشاهده، غرقه‌شدن در متن و صورت‌بندی مفهومی 

امکان  ارزیابی،  پایانی  سازوکار  به‌عنوان  تراکمی«  کیفی  »اعتبارسنجی  ابداعی  راهکار  به‌کارگیری  با  و 

دستیابی به یافته‌هایی را فراهم می‌آورد که از یک‌سو اصالت و وفاداری آنها به محتوای دینی حفظ می‌شود 

و از سوی دیگر قابلیت اتکای علمی و کاربردپذیری آنها در حوزه روان‌شناسی ارتقا می‌یابد. این رویکرد 

با عبور از محدودیت‌های روش‌های متداول )تحلیل مضمون، داده‌بنیاد و...( الگویی منسجم و بومی 

در  نوین  چارچوبی  به‌عنوان  می‌تواند  که  می‌کند  ارائه  دینی  متون  محتوای  اعتبارسنجی  و  تحلیل  برای 

پژوهش‌های میان‌رشته‌ای به کار رود. 



86...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

یافته‌های پژوهش
هفتم صحیفه  دعای  محتوای  براساس  معنوی  تاب‌آوری  مفهومی  مدل  استخراج  با هدف  پژوهش  این 

سجادیه انجام شد. واحد تحلیل، فرازهای ده‌گانه دعا بود که به ترتیب مشاهده نظام‌مند، غرقه شدن در 

محتوا و صورت‌بندی یافته‌ها در مورد هر فراز از دعا انجام شد. فراز اول: دعا با این جمله شروع شده 

دائِدِ، وَ یَا مَنْ یُلْتَمَسُ مِنْهُ الْمَخْرَجُ إِلَى رَوْحِ الْفَرَجِ«.   بِهِ حَدُّ الشَّ
ُ
است: »یا مَنْ تُحَلُّ بِهِ عُقَدُ الْمَکارِهِ، وَ یَا مَنْ یُفْثَأ

برون‌رفت  راه  »جستجوی  و  سختی‌ها«  شدت  »کاهش  »گره‌گشایی«،  موازی  فراخوانِ  سه  با  اول  فراز 

فراز نشان می‌دهد که  این  بافت واژگانی و معنایی  آغاز شده است. غرقه‌شدن در  از مشکل  ]مخرج[« 

 ]
ّ

واژه »عُقَد« تصویری از مشکلات پیچیده و درهم‌تنیده ارائه می‌دهد و نسبت مستقیم حل شدن ]تحل

آن به ذات الهی، یک بازتعریف شناختی بنیادی را پیشنهاد می‌کند؛ تبدیل حس مسئولیت صرف فردی 

به پذیرش نیاز پیوندی و توکل به خدا. فعل »یُفْثَأ« که به معنای »کاهش حرارت و شدت« است، نقش 

آرام‌بخش معنایی است،  نه‌تنها  باور مذهبی  نمایان می‌سازد:  را  ایمان«  بر  پویای »تنظیم هیجان مبتنی 

بلکه سازوکاری برای فروکش واکنش‌های عاطفی تند فراهم می‌آورد )تنظیم هیجان(؛ همچنین عبارت 

کیدی است بر امید راهبردی، امیدی که هم مسیر )مخرج( و هم  »یُلْتَمَسُ مِنْهُ الْمَخْرَجُ إِلَى رَوْحِ الْفَرَجِ« تأ
کیفیت بازگشت به بهزیستی روانی )روح الفرج( را هدف قرار می‌دهد. 

سْبَابُ، وَ جَرَى بِقُدْرَتِکَ الْقَضَاءُ، وَ مَضَتْ 
َ
بَتْ بِلُطْفِکَ الْْأ عَابُ، وَ تَسَبَّ تْ لِقُدْرَتِکَ الصِّ فراز دوم دعا: »ذَلَّ

شْیَاءُ«، این فراز رویدادهای زندگی را در چارچوب »قدرت«، »لطف« و »قضاء« قرار 
َ
عَلَى إِرَادَتِکَ الْْأ

بَتْ« در این فراز بار معنایی رام‌شدن و لطافت را به رخدادها نسبت می‌دهند؛  تْ« و »تَسَبَّ می‌دهد. تعبیر »ذَلَّ

به عبارت دیگر سختی‌ها از »تهدید« به »فرایند قرار گرفتن در نظم کلی رحمت« بازخوانی شده است. 

در سطح روان‌شناختی این بازخوانی نقش باز ارزیابی را ایفا می‌کند؛ به‌گونه‌ای که از احساس بی‌معنایی 

و آشفتگی می‌کاهد و جای آن را با بافت امن نظم کیهانی پر می‌کند. 

تِکَ دُونَ قَوْلِکَ مُؤْتَمِرَةٌ، وَ بِإِرَادَتِکَ دُونَ نَهْیِکَ مُنْزَجِرَةٌ«؛ این فراز بر »تبعیت  فراز سوم: »فَهِیَ بِمَشِیَّ

به  این گزاره  کید دارد. غرقه‌شدن در  تأ الهی حتی بدون اعلان لفظی  از مشیت  از پیش« اشیاء و وقایع 

آشکارسازی مکانیزم روانی مهمی منتهی می‌شود: انتقال از »جهان تصادفی« به »جهان منظوم« که نیاز 

کنترل فردی را تعدیل می‌کند و بار مسئولیت روانی را کاهش می‌دهد. در اصطلاحات روان‌شناختی، این 



87....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

فراز تسهیل‌کننده »تفکیک حوزه کنترل« و افزایش انعطاف شناختی است؛ افراد به‌واسطه این معناپذیری 

 در اختیار دارند. 
ً
بهتر می‌توانند انرژی را به حوزه‌هایی اختصاص دهند که واقعا

لا  وَ  دَفَعْتَ،  مَا  إِلَّاَّ  مِنْهَا  یَنْدَفِعُ  لا  اتِ،  الْمُلِمَّ فِی  الْمَفْزَعُ  نْتَ 
َ
أ وَ  اتِ،  لِلْمُهِمَّ الْمَدْعُوُّ  نْتَ 

َ
»أ چهارم:  فراز 

یَنْکَشِفُ مِنْهَا إِلَّاَّ مَا کَشَفْتَ«؛ محتوای این فراز معطوف به نقش خدا به‌عنوان »پناهگاه مطلق« و »مرجع 
رفع مهمات« است. با دقت در این فراز مشخص می‌شود که توصیف خدا به‌عنوان »مدعوّ« و »مفزع« 

القاکننده یک منبع دلبستگی ایمن است. این پیوستگی عاطفی ـ مذهبی به کاهش اضطراب تنهایی و 

افزایش اعتماد مقابله‌ای می‌انجامد؛ همچنین حذف عامل بازدارنده غیرالهی موجب کانونی‌شدن امید و 

کاهش پراکندگی منابع روانی می‌شود. 

لَمَّ بِی ما قَدْ بَهَظَنِی حَمْلُهُ«؛ این فراز بیان آشکار 
َ
دَنِی ثِقْلُهُ، وَ أ

َّ
فراز پنجم: »وَ قَدْ نَزَلَ بِی یا رَبِّ ما قَدْ تَکَأ

شدت رنج است. تحلیل محتوای این فراز نشان می‌دهد که »نام‌گذاری دقیق رنج«، نخستین مرحله مهم 

فرایند روان‌درمانی است؛ این اعتراف صادقانه هم تاب‌آوری را با رویکردی واقع‌پذیرانه تقویت می‌کند و 

هم امکان تقاضای کمک1 را میسر می‌سازد. از منظر نظریه‌های معناجویی و درمان‌‌های معاصر، پذیرش 

درد به‌عنوان پیش‌شرط بازسازی شناختی و رفتاری شناخته می‌شود. 

و  اراده  به  بحران  ورود  دادن  نسبت‌  «؛  إِلَیَّ هْتَهُ  وَجَّ بِسُلْطانِکَ  وَ   ، عَلَیَّ وْرَدْتَهُ 
َ
أ »وَبِقُدْرَتِکَ  فراز ششم: 

 مجازات، 
ً
سلطان الهی تغییر معنایی مهمی می‌آفریند. براساس این برداشت رنج نه تصادفی و نه صرفا

بلکه بخشی از »طرح حکمت‌آمیز الهی« است. این نوع نسبت‌دهی موجب »معناسازی خیرخواهانه«2 

می‌شود که در ادبیات روان‌شناختی به آن نقش حفاظت‌کننده معنایی گویند )مولوی و همکاران، 2008(. 

این رویکرد با کاهش حس بی‌عدالتی و پوچی همخوانی دارد و ظرفیت فرد را برای بازیابی 3و یادگیری 

از تجربه افزایش می‌دهد.

غْلَقْتَ، وَ لا مُغْلِقَ لِمَا فَتَحْتَ، 
َ
هْتَ، وَ لا فاتِحَ لِمَا أ وْرَدْتَ، وَ لا صارِفَ لِمَا وَجَّ

َ
فراز هفتم: »فَلا مُصْدِرَ لِمَا أ

رْتَ، وَ لا ناصِرَ لِمَنْ خَذَلْتَ«؛ این فراز با جفت‌های متضاد، حدود اقتدار الهی را برجسته  رَ لِمَا عَسَّ وَ لا مُیَسِّ
می‌سازد و از آن‌سو مرزبندی حوزه کنترل را آشکار می‌سازد. بر این اساس می‌توان آن را ناظر به »پذیرش 

1. help-seeking
2. Benevolent meaning-making
3. recovery



88...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

این  می‌پذیرد.  را  واقعیت‌ها  برخی  تغییر  در  ناتوانی خود  گاهی،  آ با  فرد  که  معنا  بدین  دانست؛  فعال«1 

پذیرش می‌تواند زمینه‌ساز »رهاسازی فعال«2 در مراحل بعدی شود؛ فرایندی که به فرد امکان می‌دهد 

انرژی روانی خود را از مبارزات بی‌ثمر رها سازد و بر حوزه‌های قابل‌کنترل تمرکز کند. 

ی سُلْطانَ الْهَمِّ  دٍ وَ آلِهِ، وَ افْتَحْ لِی یا رَبِّ بَابَ الْفَرَجِ بِطَوْلِکَ، وَ اکْسِرْ عَنِّ فراز هشتم: »فَصَلِّ عَلَى مُحَمَّ

لْتُ، وَ هَبْ لِی مِنْ لَدُنْکَ رَحْمَةً 
َ
نْعِ فِیما سَأ ذِقْنِی حَلََاوَةَ الصُّ

َ
ظَرِ فِیما شَکَوْتُ، وَ أ نِلْنِی حُسْنَ النَّ

َ
بِحَوْلِکَ، وَ أ

وَ فَرَجاً هَنِیئاً، وَ اجْعَلْ لِی مِنْ عِنْدِکَ مَخْرَجاً وَحِیّاً«؛ این فراز مجموعه‌ای از درخواست‌های ترکیبی برای 
لذت‌بخش  تجربه  و چشاندن  النظر(  )حُسنُ‌  مثبت  بازنگری  به  دستیابی  گشایش، شکستن سلطه غم، 

تحقق دعا )حلاوة الصنع( است. غرقه شدن در محتوای این فراز از دعا نشان می‌دهد که این بند همزمان 

سه فرایند روانی کلیدی را فعال می‌سازد: الف( تنظیم هیجان از راه »کاهش نشخوار« و بهبود اضطراب؛ 

»حلاوه  راه  از  قدردانی  و  مثبت  هیجان  تقویت  ج(  و  »حسن‌النظر«  با  مثبت3  شناختی  بازسازی  ب( 

الصُنع«. افزون بر این، صلوات به عنوان یک عمل نمادین، پیوند اجتماعی-مذهبی را یادآور می‌شود که 

حمایت نمادین و هویتی را تقویت می‌کند. 

تِکَ«؛ این فراز بر حفظ عمل دینی  هتِمَامِ عَنْ تَعاهُدِ فُرُوضِکَ، وَ اسْتِعْمَالِ سُنَّ فراز نهم: »وَلاتَشْغَلْنِی بِالْْاِ

کید دارد. غرقه ‌شدن در این فراز نشان می‌دهد که  و پیروی از سنت الهی در عین مواجهه با دغدغه‌ها تأ

کید نقشی حیاتی در حفظ هویت معنوی و برگرفته از ارزش‌ها ایفا می‌کند؛ از دیدگاه نظریه‌های  این تأ

روان‌شناسی پذیرش و تعهد )ACT( و پایداری عملکرد مبتنی بر ارزش‌ها عامل حفاظت‌کننده مهمی در 

برابر بی‌تفاوتی و افت کارکرد به شمار می‌رود. 

نْتَ الْقَادِرُ عَلَى 
َ
أ تُ بِحَمْلِ ما حَدَثَ عَلَیَّ هَمّاً، وَ 

ْ
نَزَلَ بِی یا رَبِّ ذَرْعاً، وَ امْتَلََأ فراز دهم: »فَقَدْ ضِقْتُ لِما 

الْعَظِیمِ«؛  الْعَرْشِ  ذَا  سْتَوْجِبْهُ مِنْکَ، یا 
َ
أ لَمْ  إِنْ  وَ  ذَلِکَ  فَافْعَلْ بِی  وَقَعْتُ فِیهِ،  دَفْعِ ما  وَ  بِهِ،  کَشْفِ ما مُنِیتُ 

بیان  را  اوج فشار و درخواست گشایش رحمت‌آمیز حتی بدون استحقاق  به  اعتراف آشکار  پایانی  فراز 

می‌کند. غرقه‌ شدن تحلیلی در این بند نشان می‌دهد که فروتنی فرد در مواجهه با ناتوانی خود4 و امید 

1. Active Acceptance
2. Active Release
3. cognitive reappraisal
4. admitting incapacity



89....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

غیرمشروط متکی بر رحمت الهی، مکانیزم مهمی در پیشگیری از شرم مخرب و خودسرزنشگری است 

 بن‌بست را فراهم می‌آورد. خلاصه سه مرحلۀ مشاهده نظام‌مند، 
ً
و امکان بازگشت روانی در شرایط تقریبا

غرقه شدن در محتوا و صورت‌بندی یافته‌های مربوط به دعای هفتم صحیفه سجادیه در جدول 1 نشان 

داده شده است. 

جدول 1: مراحل سه‌گانه تحلیل کیفی دعای هفتم صحیفه سجادیه
صورت‌بندی یافته‌هاغرقه شدن در محتوامشاهده نظام‌مندفرازهای دعاشماره 

1
»یا مَن تُحَلُّ 

بِهِ عُقَدُ 
المکارِه...«

سه فراخوان موازی )گره‌گشایی، 
کاهش شدت، جستجوی 

مخرج( با ساختار ریتمیک و 
معنای مقابله‌ای آشکار

)جستجوی راه خروج ← 
کاهش فشار ← شناسایی 

مانع(

واژه‌های »عُقَد«، »یُفثأ« و »روح 
الفرج« نشان‌دهنده مراحل عبور 

از درماندگی، تنظیم هیجان و 
رسیدن به آرامش‌اند؛ تأکید بر 
اتکای مستقیم به خدا در تمام 

مراحل بحران 

1. تثبیتِ نقطه اتکا در مرجع معنوی؛ 
2. فعال‌شدنِ مکانیزمِ تنظیمِ هیجانْ 
انگیزشِ  تقویتِ   .3 ایمان،  بر  مبتنی 

جهت‌مندِ مقابله

2
تْ  »ذَلَّ

لِقُدْرَتِکَ 
عاب...« الصِّ

تأکید بر تبعیت ذاتی پدیده‌ها 
از مشیت و اراده الهی بدون 

نیاز به فرمان لفظی

رخدادها در نگاه فرد، منظم و 
پیش‌بینی‌پذیر می‌شود؛ فشار 

کنترل غیرواقعی کاهش می‌یابد. 

1. کاهشِ ادراکِ تهدید از راه بازتعریفِ 
معنایی بحران؛ 2. ایجادِ حسِ »حمایتِ 
تقویت  را  مقابله  منابعِ  که  ساختاری1 
که  معنا  چارچوبِ  تثبیتِ   .3 می‌کند؛ 

بنیادِ ثباتِ روانی را تقویت می‌کند. 

»فَهِیَ 3
تِکَ...« بِمَشِیَّ

تأکید بر تبعیت ذاتی پدیده‌ها 
از مشیت و اراده الهی بدون 

نیاز به فرمان لفظی

جهان رخدادها در نگاه فرد، 
منظم و پیش‌بینی‌پذیر می‌شود؛ 
فشار کنترل غیرواقعی کاهش 

می‌یابد.

 .2 عدم‌قطعیت؛  تحملِ  افزایشِ   .1
ناکارآمد؛  کنترلِ  روانیِ  کاهشِ هزینه 

3. تمرکزِ هدفمندِ منابع روانی

»أنتَ المدعوُّ 4
للمهمات...«

خدا به‌عنوان مرجع فراخوان 
و پناهگاه در بحران معرفی 

می‌شود.

»مدعو« و »مفزع« گویای پیوند 
عاطفی‌ ـ معنوی امن با منبع 

حمایت است که پراکندگی امید 
را کاهش می‌دهد.

1. تثبیتِ پایه امنِ معنوی؛ 2. افزایشِ 
 .3 تعلق؛  بر  مبتنی  هیجانیِ  ثباتِ 
کاهشِ تشتتِ امید و افزایشِ انسجامِ 

مقابله

1. structural spiritual support



90...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

صورت‌بندی یافته‌هاغرقه شدن در محتوامشاهده نظام‌مندفرازهای دعاشماره 

»وَقَد نَزَلَ 5
بِی...«

اعتراف مستقیم به سنگینی 
و فشار بحران

نام‌گذاری دقیق رنج، 
واقعیت‌پذیری و گشودگی به 

کمک؛ کاهش اجتناب هیجانی 
و آماده‌سازی برای حمایت‌جویی

کاهشِ  و  واقعیت‌پذیری  افزایشِ   .1
تسهیلِ   .2 هیجانی؛  اجتنابِ 
 .3 حمایت‌جویی؛  و  کمک‌خواهی 

فراهم‌شدنِ زمینه رشدِ سازنده

6
»وَبِقُدْرَتِکَ 

وْرَدْتَهُ 
َ
أ

»... عَلَیَّ

بحران به قدرت و سلطنت 
الهی نسبت داده می‌شود 
)توصیف منشأ بحران به 
عنوان اراده و قدرت الهی(

معناسازی خیرخواهانه؛ تجربه 
رنج در بافت حکمت الهی موجب 

کاهش حس پوچی می‌شود.

فرصت  به‌عنوان  رنج  بازمعنا‌دهیِ   .1
یا آزمون؛ 2. کاهشِ عوارضِ وجودیِ 
چارچوبِ  شدنِ  فراهم   .3 پوچی؛ 

کنشِ سازنده

»فَلا 7
مُصْدِرَ...«

جفت‌های متضاد افعال 
)فتح/غلق، تسهیل/تعسیر( 
مرزهای اقتدار الهی را نشان 

می‌دهد.

پذیرش مرزهای کنترل و 
رهاسازی تلاش‌های بی‌ثمر؛ 

انرژی به حوزه‌های مؤثر هدایت 
می‌شود.

کنترل؛  حوزه  تفکیکِ  تقویتِ   .1
و  عملکردی  اضطرابِ  کاهشِ   .2
کمال‌گراییِ آسیب‌زا؛ 3. هدایتِ منابعِ 

روانی به راهبردهای مؤثر

»فَصَلِّ 8
عَلَى...«

بسته درخواست‌ها برای 
گشایش، شکستن غم، 

بازنگری مثبت، تجربه لطف 
الهی )ترکیب دعا برای برکت، 
درخواست گشایش، آرامش، 

نگرش مثبت و رحمت(

صلوات و  »حلاوة الصنع« پیوند 
اجتماعی‌ـ معنوی و هیجان 

مثبت را تقویت می‌کند؛ بازنگری 
شناختی فعال می‌شود.

با  مداوم  نگرانیِ  کاهشِ  ترکیبِ   .1
فعال‌سازیِ   .2 شناختی؛  بازنگریِ 
را  مبارزه  پایداریِ  که  مثبت  هیجانِ 
تسهیل می‌کند؛ 3. افزیشِ حسِ تعلق 

و معنا از طریق اتصالِ آیینی

»وَلاتَشْغَلْنِی...«9

درخواست برای درامان‌ ماندن 
از دغدغه‌های بازدارنده در 

انجام فرایض )درخواست عدم 
غفلت از وظایف دینی در اثر 

مشغولیت به دغدغه‌ها(

تمرکز بر حفظ رفتار مبتنی بر 
ارزش در بحران؛ جلوگیری از 

افت کارکرد معنوی

1. استمرارِ عملِ ارزش‌محور، سپری 
حفظِ   .2 معنایی؛  فروپاشیِ  برابر  در 

کارکردِ نقش‌ها و انسجامِ هویتی

»فَقَد 10
ضِقْتُ...«

بیان اوج تنگنا و درخواست 
کمک حتی بی‌استحقاق 
)بیان تنگی‌طاقت، غم 

انباشته و درخواست کمک 
حتی بدون شایستگی 

شخصی(

پذیرش آسیب‌پذیری کامل و 
امید غیرمشروط به رحمت الهی؛ 

کاهش شرم و خودسرزنشگری

شدید  آسیب‌پذیریِ  پذیرشِ   .1
 .2 کمک؛  دریافتِ  راه  به‌عنوان 
عاملِ  بی‌قید،  رحمتِ  بر  مبتنی  امیدِ 

پایداریِ روانی



91....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

صورت‌بندی محتواهای استنباطی فرازهای ده‌گانه دعا یک فرایند پنج ‌مرحله‌ای را در مورد تاب‌آوری 

معنوی نشان داد که عبارت‌اند از: 

گاهی از محدودیت‌های خود: دعا با بیان آشکار فشارها و ناتوانی‌ها  مرحله اول، پذیرش بحران و آ

)بار سنگین و توان اندک( آغاز می‌شود؛ این رویکرد با مفهوم پذیرش فعال1 همخوانی دارد که به معنای 

رث،2 2005(. پذیرش فعال 
ُ
گاهانه واقعیت‌های دشوار و مواجهه سازنده با آنهاست )ناکامورا و ا پذیرش آ

یک راهبرد مقابله‌ای سازگار است که مسیر بازسازی روانی و معنوی را تسهیل می‌کند. 

مرحله دوم، یافتن و تثبیت منبع معنوی قدرت و امید: پس از پذیرش واقعیت، فرد در دعا منبع اصلی 

توان و گشایش را در قدرت الهی شناسایی و تثبیت می‌کند )تو توانایی و من ناتوانم( که با مکانیزم مقابله 

معنا‌محور3 همراستا است؛ در این رویکرد بازتعریف معنایی بحران و اتصال به یک مرجع معنوی، نقش 

برجسته‌ای در تسکین و تقویت روانی دارد )ارسلان و ییل دریم،4 2021(. 

مرحله‌ای می‌شود  وارد  ادامه  در  دعا  فعال:  به‌عنوان کنش  یاری و گشایش  مرحله سوم، درخواست 

آغاز  را  شرایط  تغییر  برای  تلاش  استمداد(  و  دعا  )طلب،  فعال  معنوی  اقدام  با  انفعال  جای  به  فرد  که 

می‌کند؛ این نوع برخورد با منابع مذهبی، جزئی از مفهوم مقابله مذهبی مشارکتی 5است که فرد خود را 

در مشارکت فعال با خدا در حل مشکل می‌بیند )پارگامنت و همکاران، 2001(. 

مرحله چهارم، حفظ ارزش‌ها و مسئولیت‌ها در دل بحران: در فرازهای میانی، دعا بر استمرار پایبندی 

وظایفم  از  تنگنا  این  )در  دارد  کید  تأ فشار(  در شرایط  )حتی  نقش‌ها  و  مسئولیت‌ها  اخلاقی،  اصول  به 

کوتاه نیایم(. این پایداری نشان‌دهنده ثبات هویت معنوی و جلوگیری از فرسایش اخلاقی است که از 

مؤلفه‌های تاب‌آوری معنوی به شمار می‌رود )سوتویک6 و همکاران، 2011(. 

یق انسجام معنوی ـ روانی: فرجام دعا با بازگشت آرامش،  مرحله پنجم، بازگشت آرامش و امید از طر

حالت  این  شود(.  زنده  جانم  در  امید  و  گیرد  آرام  )دل  می‌یابد  پایان  امید  تقویت  و  اطمینان  احساس 

1. Active admission
2. Nakamura, Y. M. & Orth, U.
3. meaning-based coping
4. Arslan, G. & Yıldırım, M.
5. collaborative religious coping
6. Southwick, S.



92...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

محصول ترکیب پذیرش، اتصال به منبع معنوی، کنش فعال و حفظ ارزش‌هاست و با مفهوم رشد پس از 

بحران1 در روان‌شناسی مثبت مطابقت دارد )تدسکی و کالهون، 1996؛ تدسکی و همکاران، 2017(. 

این پنج محور یک چرخۀ تحول‌ساز را شکل می‌دهند: از پذیرش واقعیت شروع می‌شود، با اتصال معنوی 

و کنش فعال ادامه می‌یابد، در ثبات ارزش‌ها تعمیق می‌شود و درنهایت به انسجام معنوی و امید پایدار 

خاتمه می‌یابد؛ چرخه‌ای که تاب‌آوری فرد را برای آینده تقویت می‌کند )شکل 1(. 

شکل 1: مدل مفهومی چرخه تاب‏آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

بر  مبتنی   )QCq-K(تراکمی کیفی  اعتبارسنجی  از  استفاده  با  پژوهش  این  در  یافته‌ها  اعتبارسنجی 

بیان  انجام شد. قاعده »تراکم ظنون« در معرفت‌شناسی اسلامی  قاعده »تراکم ظنون« در فقه و اصول 

اطمینان  قوت  کنند،  مدعا دلالت  بر یک  و هم‌جهت  متعدد، مستقل  قرائن  و  که هرگاه شواهد  می‌کند 

به حد قطع نرسند )نائینی، 1376، ج3،  به‌تنهایی  افزایش می‌یابد، هرچند تک‌تک شواهد  به آن مدعا 

چارچوب  یک  به‌صورت  می‌توان  را  قاعده  این  دینی،  متون  محتوای  کیفی  تحلیل  روش  در  ص149(. 

اعتبارسنجی کیفی بازطراحی کرد که بدون نیاز به شاخص‌های کمّی یا فرمول‌های ریاضی بر همپوشانی، 

تقویت متقابل و انسجام درونی شواهد تفسیری تکیه دارد. 

1. Post-Traumatic Growth



93....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

آن  در  که  می‌شود  گفته  فرایندی  به  پژوهش  این  در  ظنون  تراکم  بر  مبتنی  کیفی  اعتبارسنجی 

مستندات  و  خبرگان  توسط  چندسطحی  ارزیابی  معرض  در  دینی  متون  از  استنباطی  محتواهای 

و  صحت  به  اطمینان  درجه  متنوع،  شواهد  و  قرائن  انباشت  با  تا  می‌گیرد  قرار  برون‌متنی  ـ  درون‌متنی 

عقلایی  اطمینان  تثبیت  دنبال  به  بلکه  آماری،  سنجش  پی  در  نه  روش  این  یابد.  افزایش  آنها  اصالت 

محتوای  هر  درون‌متنی:  شواهد  همنشینی  اول،  مرحله  شد:  انجام  مرحله  پنج  در  اعتبارسنجی  است. 

و  معنایی  ارتباط  تا  مرور شد  دعا  متن  کامل  بستر  در  دوباره  هفتم،  دعای  از  استخراج‌شده  استنباطی 

لفظی آن با سایر بخش‌های متن روشن شود. معیار در این مرحله »انسجام مفهومی« و »تأیید متقابل 

فرازها« بود. مرحله دوم، مقایسه با شواهد برون‌متنی: برای هر محتوای استنباط شده، شواهدی از دیگر 

ادعیه صحیفه سجادیه، روایات مشابه و منابع تفسیری معتبر گردآوری شد. این شواهد برون‌متنی نقش 

یابی چندخبره همزمان )جلسه تراکمی(: یک نشست  »قرائن پشتیبان« را ایفا می‌کنند. مرحله سوم، ارز

تخصصی با حضور سه خبره حوزه متون دینی و روان‌شناسی اسلامی برگزار شد. در این جلسه متن دعا 

و محتواهای استنباطی به‌صورت خط‌به‌خط مرور شد. هر خبره شواهد موافق یا ملاحظات خود را بیان 

یعنی  ثبت شد؛  تراکم ظنون  ماتریس  قالب  در  اکثریتی   
ً
نه صرفا به‌صورت »تجمیعی«  دیدگاه‌ها  کرد. 

هر شاهد موافق یا مخالف به‌عنوان یک »قرینه« در اعتبار نهایی لحاظ شد. مرحله چهارم، پالایش و 

ضعیف‌تر  شواهد  با  استنباطی  محتواهای  برخی  تراکمی،  جلسه  خروجی  براساس  یافته‌ها:  بازترکیب 

داشته  را  شواهد  همپوشانی  بیشترین  نهایی  مدل  تا  شدند  بازتعریف  یا  ادغام  قرائن،  در  تعارض  یا 

باشد. مرحله پنجم، تثبیت اطمینان عقلایی: در پایان، مجموعه شواهد درون‌متنی و برون‌متنی به همراه 

ارزیابی خبرگان به‌عنوان »تراکم ظنون حداکثری« ثبت و مدل مفهومی نهایی براساس آن تثبیت شد. 

در مورد دعای هفتم صحیفه سجادیه، این فرایند سبب شد که پنج محور اصلی پذیرش بحران، 

پیوند با منبع معنوی، کنش فعال، حفظ ارزش‌ها و بازگشت آرامش و امید نه‌تنها از متن دعای هفتم 

صحیفه سجادیه استنباط شوند، بلکه با قرائن فراوان از متون دینی دیگر و با اجماع عقلایی خبرگان 

قابل‌توجهی  به‌طور  محورها  این  اعتبار  و  اصالت  به  عقلایی  اطمینان  ترتیب  به‌این  شوند؛  تأیید 

افزایش یافت )جدول 2(. 



94...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

یس تراکم ظنون برای دعای هفتم صحیفه سجادیه )اعتبارسنجی کیفی تراکمی( جدول 2: تکمیل ماتر

شواهد برون‌متنیشواهد درون‌متنیمحتوای استنباطی 

ک
س ی

شنا
کار

ظر 
ن

دو
س 

شنا
کار

ظر 
ن

سه
س 

شنا
کار

ظر 
ن

جمع‌بندی تراکم 
ظنون )کیفی(

پذیرش بحران و 
محدودیت‌ها

»بار سنگین و توان 
اندک«

عِیفِ  هُمَّ یا کَافِیَ الْفَرْدِ الضَّ اللَّ
… وَضَعُفْتُ عَنْ غَضَبِکَ فَلََا 
دَ لِی )صحیفه، 21، بند  مُؤَیِّ
نْسَانُ ضَعِيفًا  1 و 2(؛ خُلقَِ الْْإِ

هُ نَفْسًا  )نساء، 28(؛ لََا یُکَلِّفُ اللَّ
إلَِّاَّ وُسْعَهَا )بقره، 286(

موافقموافقموافق

تراکم قوی 
)هم‌نشینی درون 

و برون‌متنی 
کامل(

پیوند با منبع معنوی 
قدرت و امید

»تو توانایی و من 
ناتوانم«

 لِی مِنْکَ إِلَّاَّ إِلَیْکَ 
َ
لََا مَلْجَأ

)صحیفه، 28، بند 1(؛ وَمَن 
هِ فَهُوَ حَسْبُهُ  لْ عَلَى اللَّ یَتَوَکَّ

)طلاق، 3(

موافقموافق

ملاحظه 
جزئی )نیاز 

به دقت 
لفظی(

تراکم قوی

کنش فعال: 
درخواست یاری و 

گشایش

»از تو می‌خواهم 
راهی بگشایی«

نْسَ کُلِّ مُسْتَوْحِشٍ غریب 
ُ
یَا أ

)صحیفه، 16، بند 4(؛ ادْعُونیِ 
أَسْتَجِبْ لَکُمْ )غافر، 40(

تراکم قویموافقموافقموافق

حفظ ارزش‌ها و 
مسئولیت‌ها

»در این تنگنا از 
وظایفم کوتاه نیایم«

دَاءِ فَرَائِضِکَ.. 
َ
ی عَلَى أ عِنِّ

َ
وَ أ

)صحیفه، 44، بند3(؛ اسْتَعِینُوا 
لََاةِ )بقره، 153( بْرِ وَالصَّ باِلصَّ

موافق
ملاحظه 

جزئی
موافق

تراکم متوسط 
به قوی )نیاز به 
بررسی لفظی(

بازگشت آرامش و 
امید

»دل آرام گیرد و 
امید در جانم زنده 

شود«

تَطْمَئِنُّ بِهِ نَفْسِی )صحیفه، 
هِ  35، بند 4(؛ أَلََا بذِِكْرِ اللَّ
تَطْمَئنُِّ الْقُلُوبُ )رعد، 28(

تراکم قویموافقموافقموافق

به  اتکا  با  سجادیه  صحیفه  هفتم  دعای  از  استخراج‌شده  مفهومی  مدل  کیفی  اعتبارسنجی  فرایند 

رویکرد »تراکم ظنون« و بهره‌گیری از شواهد درون‌متنی )ساختار و محتواهای دعای هفتم( و برون‌متنی 



95....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

)دیگر دعاهای صحیفه سجادیه، قرآن کریم و روایات( به ارزیابی پنج مؤلفۀ اصلی مدل انجامید. نتایج 

تأیید  و  شواهد  همگرایی  مفهومی،  انسجام  بیانگر  شده،  ارائه   2 جدول  در  آن  خلاصه  که  بررسی  این 

خبرگان در مورد هریک از مؤلفه‌هاست. میزان توافق بین داوران و همخوانی محتواهای استخراج شده 

با اتمام مرحلۀ  ابعاد تاب‌آوری معنوی است.  تبیین  با منابع معتبر نشان‌دهندۀ کفایت و روایی مدل در 

نهایی و تدوین  )بازبینی  فرایند تحلیل کیفی محتوای متون دینی  پایانی در  چهارم )اعتبارسنجی(، گام 

گزارش( اجرا شد. در این مرحله براساس بازخوردها و نتایج مرحلۀ پیشین، متن و استنادها اصلاح و 

یکدست‌سازی شد، ارجاعات به نسخۀ مبنای صحیفه و سایر منابع معتبر نهایی گردید و ساختار مدل 

در  تطبیقی  بهره‌برداری  قابلیت  و  علمی  اتکای  از  مفهومی  دقت  حفظ  ضمن  که  شد  تثبیت  به‌گونه‌ای 

پژوهش‌های آینده برخوردار باشد. 

بحث و نتیجه‌گیری
دعای  براساس  معنوی  تاب‌آوری  مفهومی  مدل  اعتبارسنجی  و  استخراج  هدف  با  حاضر  پژوهش 

از پشتوانه‌های دینی و  الگویی بومی، منسجم و برخوردار  انجام شد و توانست  هفتم صحیفه سجادیه 

روان‌شناختی ارائه کند که ظرفیت کاربردی بالایی در ارتقای توان سازگاری و سلامت روان در شرایط 

بحران دارد. یافته‌ها نشان دادند که دعای هفتم با ساختاری معنادار و غنی شامل محتواهایی است که 

بُعد  نیز  و  دارد  همپوشانی  معاصر  روان‌شناسی  در  تاب‌آوری  شناخته‌شده  مؤلفه‌های  با  همزمان  به‌طور 

معنوی ـ ارزشی را در مرکز فرایند سازگاری قرار می‌دهد. این همپوشانی موجب می‌شود که مدل حاصل 

 نه بازتاب آموزه‌های دینی و نه بازنمایی یافته‌های روان‌شناسی باشد، بلکه ترکیبی منسجم از هر دو 
ً
صرفا

حوزه را شکل دهد که از نظر فرهنگی و علمی معتبر است. 

و  دشوار  واقعیت‌های  پذیرش  و  گاهی  آ بر  محدودیت‌ها  و  بحران  پذیرش  مؤلفه  پژوهش  این  در 

کید دارد که در ادبیات روان‌شناسی با کاهش اضطراب و افزایش انعطاف‌پذیری  محدودیت‌های انسانی تأ

روانی مرتبط است )کانر و دیویدسون، 2003(. در متن دعای هفتم، اذعان به ضعف‌ها و وابستگی به 

خداوند زمینه‌ای برای پذیرش واقعیت و مواجهه واقع‌بینانه با بحران ایجاد می‌کند. مؤلفه پیوند با منبع 



96...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

است  و گولداس2 )2023(  و همکاران )2019(  منینگ1  یافته‌های  با  نیز همسو  امید  و  قدرت  معنوی 

که نشان دادند ارتباط معنوی با خداوند یا نیروی متعالی موجب افزایش امید، کاهش اضطراب و بهبود 

سلامت روانی می‌شود. در دعای هفتم، این ارتباط از راه توسل، نیایش و توکل به‌روشنی به‌عنوان منبعی 

برای توانمندسازی روانی و معنوی مطرح شده است. 

کنش فعال به معنای اقدام هدفمند و جستجوی راهکارهای عملی با مفاهیم مقابله فعال و خودکارآمدی 

2023؛ هاوارد4 و همکاران، 2023( در روان‌شناسی همخوانی دارد. در دعای هفتم،  )هوا و هویل،3 

این کنش فعال در کنار طلب یاری از خداوند، ترکیبی از تلاش فردی و اتکا به حمایت الهی را به تصویر 

می‌کشد و به ایجاد حس مشارکت فرد در تغییر شرایط می‌انجامد. حفظ ارزش‌ها و مسئولیت‌ها به‌عنوان 

مؤلفه چهارم، ثبات هویت معنوی ـ اخلاقی فرد را تضمین می‌کند و در پژوهش‌های هویت معنوی و 

احساس  افزایش  برای  عاملی  به‌عنوان  و همکاران، 2024(  اختر6   ،2004 )اختر،5  اخلاقی  تاب‌آوری 

ادای  در  استمرار  بر  کید  تأ نیز  هفتم  دعای  در  می‌شود.  شناخته  فشارها  برابر  در  مقاومت  و  هدفمندی 

مسئولیت‌های دینی و اخلاقی حتی در بحران، نشانه‌ای از پیوند عمیق ارزش‌ها با تاب‌آوری است. مؤلفه 

پایانی، بازگشت آرامش و امید بیانگر توانایی بازیابی تعادل روانی و احیای امید پس از بحران می‌باشد 

که با مدل‌های رشد پس از آسیب و تاب‌آوری مثبت )پوسیک7 و همکاران، 2006؛ بینسیمون،8 2012( 

همسو است. این بعد در دعای هفتم با تکیه بر اطمینان قلبی و اعتماد به رحمت الهی، بازسازی روانی 

و معنوی فرد را ممکن می‌سازد. 

 )QCq-K( تراکم  کیفی  اعتبارسنجی  رویکرد  به‌کارگیری  پژوهش  این  کلیدی  قوت  نقاط  از  یکی 

این  دارد.  ریشه  حوزوی  دانش‌های  سنت  در  که  است  ظنون«  »تراکم  معرفت‌شناختی  قاعده  بر  مبتنی 

رویکرد با تکیه بر انباشت و همپوشانی شواهد درون‌متنی و برون‌متنی و تأیید اجماعی خبرگان، سطح 

1. Manning, L. K.
2. Güldaş, H.
3. Hua, J. & Howell, J.
4. Howard, S.
5. Akhtar, S.
6 . Akhtar, S
7. Poseck, B. V.
8. Bensimon, M.



97....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

اطمینان عقلایی به یافته‌ها را به حداکثر رسانده، و محدودیت‌های وابستگی صرف به شاخص‌های کمی 

یا کدگذاری مکانیکی را برطرف می‌کند. مزیت دیگر این مطالعه آن است که برخلاف اغلب مدل‌های 

تاب‌آوری معنوی که در بسترهای فرهنگ غربی توسعه یافته‌اند )اسمیت1 و همکاران، 2012؛ پارگامنت، 

2013(، این مدل به‌طور کامل از دل یک متن اصیل اسلامی استخراج شده است. این ویژگی موجب 

می‌شود که مدل حاصل مشروعیت فرهنگی و قابلیت کاربرد مستقیم در مداخلات مبتنی بر ارزش‌های 

متون  تحلیل  برای  روش‌شناختی  الگوی  حاضر  پژوهش  فرایند  این،  بر  افزون  باشد؛  داشته  را  اسلامی 

مانند  دیگر  حوزه‌های  در  می‌تواند  که  می‌کند  فراهم  رفتاری  علوم  در  بومی  مدل‌های  استخراج  و  دینی 

روان‌شناسی مثبت‌گرا، مشاوره اسلامی و آموزش ارزش‌های اخلاقی به کار رود. 

صحیفه  هفتم  دعای  )به‌ویژه  معنوی  منابع  و  دعا  که  داد  نشان  پژوهش  این  یافته‌های  کلی،  به‌طور 

مدل  کنند.  عمل  معنوی  و  روانی  تاب‌آوری  ارتقای  برای  قدرتمند  منابعی  به‌عنوان  می‌توانند  سجادیه( 

پیشنهادی ضمن برخورداری از پشتوانه متنی معتبر و اعتبار علمی، قابلیت انطباق با نیازهای گروه‌های 

مدل  این  دارد.  را  طبیعی  بلایای  بازماندگان  و  مزمن  بیماران  سالمندان،  دانشجویان،  ازجمله  متنوعی 

در جوامع  اجتماعی  و  فردی  بحران‌های  با  مقابله  برای  دینی  ـ  فرهنگی  در طراحی مداخلات  می‌تواند 

به  ارتقای بهزیستی روانی و معنوی  به‌ کار رود و گامی مهم در جهت تلفیق علم و دین برای  اسلامی 

شمار آید.

1. Smith, B.



98...................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

منابع
احمدی، خدابخش )1399(. آیا صبر همان تاب آوری است؟ مفهوم‏سازی کاربردی صبر برای شرایط  -

بحرانی، مطالعات اسلام و روان‏شناسی، ش27، 187-163.

الإمام زين‌العابدين. )1392(. صحیفه کامله سجادیه، ترجمه: سعید مطوّف راشدی، قم: انتشارات  -

پیام علمدار.

بسطامی‏نیا، امیر، رضایی، محمدرضا، و ســرایی، محمدحسین )1395(. تبیین و تحلیل مفهوم تاب  -

آوری و شــاخص‏ها و چهارچوب‏های آن در سوانح طبیعی، دانش پیشگیری در مدیریت بحران، ش 

.46-31 ،1

حبیب‏اللهی، مهدی )1400(. عوامل و مؤلفه‏های تــاب‏آوری از منظر قرآن و روایات، مجله اخلاق،  -

ش 65، 11 -44.

داداشــی، مهدی، لزگــی، علینقی، و خطیب، ســید مهدی )1403(. مدل مفهومــی تاب‏آوری دینی  -

براساس آموزه‏ای اسلامی: نظریه داده بنیاد، روان‏شناسی فرهنگی، ش1، 48-26.

رضایی، ناصــر، احمدی، فاطمه، و علیزاده، الهام )۱۳۹۹(. نقش دعا و معنویت در ارتقای تاب‌آوری  -

بیماران قلبی. فصلنامه روان‌شناسی سلامت، 8)3(، 118-101.

زارعی، محمد، هاشــمی، علی، و ســلیمانی، حمید )۱۴۰۳(. الگوی مفهومی تاب‌آوری معنوی در  -

بحران‌های طبیعی. پژوهشنامه علوم رفتاری، 15)1(، 89-77.

سبزواری، عبدالاعلی )1417ق(. تهذیب الاصول، ج2، بیروت: مکتب سماحة آیة الله العظمی السید  -

السبزواری.

ســید خراســانی، راضیه ســادات، و شــجاعی، محمد صــادق )1402(. مدل مفهومــی تاب‏آوری  -

روان‏شناختی براساس آیات و روایات، مجله قرآن و روان‏شناسی، ش1، 35-23.

شعبانی، محمد )1402(. تاب‌آوری اخلاقی و پایداری هویت معنوی در شرایط بحران. پژوهش‌های  -

روان‌شناسی و دین، 8)2(، 55- 74.

علیدوست، ابوالقاسم )1431ق(. المناهج الرئیسیه للبحث فی المعرفه الدینیه، مجله منهاج، ش 59،  -

 .470-441



99....................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

عینی، سعید، مرادی، الفت، و صادقی، مهدی )۱۴۰۲(. نقش میانجی تاب‌آوری در رابطه بین معنویت و  -

شکرگزاری با رشد پس از ضربه در سربازان. مجله پژوهش در روان‌شناسی دین، 10)2(، 162-145.

قمی، عباس )۱۳۹۰(. الصحیفة السجادیة. قم: دارالحدیث. -

معصومی، مریم، کریمی، حسن، و حسینی، سید محمد )۱۴۰۰(. راهبردهای مقابله معنوی و ارتباط  -

آن با امید و اضطراب در بیماران سرطانی. مجله پرستاری ایران، 34)2(، 66-55.

موســوی، محمد. )۱۳۸۹(. بررسی ســاختار معنوی و محتوایی صحیفه ســجادیه. فصلنامه معارف  -

اسلامی، 22)4(، 72-45.

نائینی، میرزا محمد حسین )1376(. فوائد الاصول، قم: انتشارات جامعه مدرسین. -

References

Quran. [In Persian]
 - Ahmadi, K. (1399), Is patience equivalent to resilience? Applied conceptualization 

of patience for crisis conditions. Motale’at-e Islam va Ravanshenasi, 27, 163–
187. [In Persian]

 - Akhtar, S. (2024), The ethics and role of resilience: A moral and spiritual perspec-
tive. Faith and Discovery, 2(1), 1–18. https://www.faithanddiscovery.org

 - Alidoust, A. (1431 AH), The main methodologies in religious knowledge research. 
Majaleh Manhaj, 59, 441–470. [In Persian]

 - Al-Imam Zayn al-‘Abidin (1392). Sahifeh Kamel-e Sajjadiyeh [Complete Sahifeh 
Sajjadiyeh] (Translation: Saeed Motavaff Rashdi), Qom: Payam-e Alamdar. [In 
Persian]

 - Ano, G. G. & Vasconcelles, E. B. (2005), Religious coping and psychological ad-
justment to stress: A meta-analysis. Journal of Clinical Psychology, 61(4), 461–
480. https://doi.org/10.1002/jclp.20049

 - Arslan, G. & Yıldırım, M. (2021), Meaning-based coping and spirituality during the 
COVID-19 pandemic: Mediating effects on subjective well-being. Frontiers in 
Psychology, 12, 646572. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.646572

 - Bastami Nia, A., Rezaei, M. R. & Sarai, M. H. (1395), Explaining and analyzing 
the concept of resilience and its indicators and frameworks in natural disasters. 
Danesh-e Pishgiri dar Modiriat-e Bohran, 1, 31–46. [In Persian]

https://www.faithanddiscovery.org
https://doi.org/10.1002/jclp.20049
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.646572


100..................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

 - Bensimon, M. (2012), Elaboration on the association between trauma, PTSD and 
posttraumatic growth: The role of trait resilience. Personality and Individual Dif-
ferences, 52(7), 782–787. https://doi.org/10.1016/j.paid.2012.02.003

 - Connor, K. M. & Davidson, J. R. T. (2003), Development of a new resilience scale: 
The Connor-Davidson Resilience Scale (CD-RISC), Depression and Anxiety, 
18(2), 76–82. https://doi.org/10.1002/da.10113

 - Connor, K. M. & Davidson, J. R. T. (2003), Development of a new resilience scale: 
The Connor-Davidson resilience scale (CD-RISC), Depression and Anxiety, 18(2), 
76–82. https://doi.org/10.1002/da.10113

 - Dadashi, M., Lezgi, A. & Khatib, S. M. (1403), A conceptual model of religious 
resilience based on Islamic teachings: Grounded theory. Ravanshenasi-ye Far-
hangi, 1, 26–48. [In Persian]

 - Duran, S., Avci, D. & Esim, F. (2020), Association between spiritual well-being and 
resilience among Turkish hemodialysis patients. Journal of Religion and Health, 
59(5), 2421–2435. https://doi.org/10.1007/s10943-020-01060-0

 - Friedman, M. J. (2011), Resilience: A commentary. In S. M. Southwick, B. Litz, 
D. Charney & M. J. Friedman (Eds.), Resilience and mental health: Challenges 
across the lifespan (pp. 385–399), Cambridge University Press.

 - Güldaş, F. Z. (2023), The mediating effect of religious attitude on the relationship 
between mindfulness and COVID-19 fear. Afet ve Risk Dergisi, 6(3), 739–758. 
https://doi.org/10.16991/afetrisk.112

 - Habibollahi, M. (1400), Factors and components of resilience from the perspective 
of Quran and Hadith. Majaleh Akhlagh, 65, 11–44. [In Persian]

 - Hendriks, T., Schotanus-Dijkstra, M., Graafsma, T., Bohlmeijer, E. & De Jong, J. 
(2021), Positive emotions as a potential mediator of a multi-component positive 
psychology intervention aimed at increasing mental well-being and resilience. 
International Journal of Applied Positive Psychology, 6(1), 1–21. https://doi.
org/10.1007/s41042-020-00011-4

 - Hou, X., Zhang, H., Li, J. & Song, L. (2025), Profiles of spiritual coping and resil-
ience among nursing students: A latent profile analysis. Journal of Nursing Schol-
arship, 57(1), 88–97. https://doi.org/10.1111/jnu.12868

https://doi.org/10.1016/j.paid.2012.02.003
https://doi.org/10.1002/da.10113
https://doi.org/10.1002/da.10113
https://doi.org/10.1007/s10943-020-01060-0
https://doi.org/10.16991/afetrisk.112
https://doi.org/10.1007/s41042-020-00011-4
https://doi.org/10.1007/s41042-020-00011-4
https://doi.org/10.1111/jnu.12868


101...................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

 - Howard, J. F., Bresch, S., Genge, A., Hewamadduma, C., Hinton, J., Hussain, Y., ... 
& Rivner, M. (2023), Safety and efficacy of zilucoplan in patients with general-
ized myasthenia gravis (RAISE): A randomized, double-blind, placebo-controlled, 
phase 3 study. The Lancet Neurology, 22(5), 395–406. https://doi.org/10.1016/
S1474-4422(23)00110-3

 - Hua, J. & Howell, J. L. (2022), Coping self-efficacy influences health informa-
tion avoidance. Journal of Health Psychology, 27(3), 713–725. https://doi.
org/10.1177/13591053211002185

 - Jurjewicz, I., Pilecka, W. & Szczerbińska, K. (2020), Is there a relationship between 
spirituality/religiosity and resilience? A systematic review and meta-analysis of 
observational studies. International Journal for the Psychology of Religion, 30(3), 
182–200. https://doi.org/10.1080/10508619.2020.1748933

 - Koenig, H. G. (2020), Religion and mental health: Research and clinical applica-
tions. Academic Press. https://doi.org/10.1016/B978-0-12-819099-1.00001-6

 - Lefevor, G. T., Janis, R. A., Park, S. Y. & Chen, Y. (2023), The religious/spiritual 
stress and resilience model: A new theoretical framework for understanding reli-
gion/spirituality and health. Perspectives on Psychological Science, 18(5), 1034–
1051. https://doi.org/10.1177/17456916221149954

 - Manning, Lydia, Morgan Ferris, Carla Narvaez Rosario, Molly Prues, & Lauren 
Bouchard. (2019). Spiritual resilience: Understanding the protection and promo-
tion of well-being in later life. Journal of Religion, Spirituality & Aging, 31(2), 
168–186. https://doi.org/10.1080/15528030.2018.1532859 (PubMed)

 - Masoumi, M., Karimi, H. & Hosseini, S. M. (1400), Spiritual coping strategies 
and their relation to hope and anxiety in cancer patients. Majaleh Parastari Iran, 
34(2), 55–66. [In Persian]

 - Masten, A. S. (2014), Ordinary magic: Resilience in development. Guilford Press.
 - Mousavi, M. (1389), Examining the spiritual structure and content of Sahifeh 

Sajjadiyeh. Faslnameh Ma’aref-e Eslami, 22(4), 45–72. [In Persian]
 - Mowlavi, G. H., Mobedi, I., Mamishi, S., Rezaeian, M., Ashtiani, M. H., & Kashi, 

M. (2008). Hymenolepis diminuta (Rodolphi, 1819) infection in a child from Iran. 
Iranian Journal of Public Health, 37(2), 120–122. Retrieved from http://ijph.ir (or 
appropriate journal site)

https://doi.org/10.1016/S1474-4422(23)00110-3
https://doi.org/10.1016/S1474-4422(23)00110-3
https://doi.org/10.1177/13591053211002185
https://doi.org/10.1177/13591053211002185
https://doi.org/10.1080/10508619.2020.1748933
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-819099-1.00001-6
https://doi.org/10.1177/17456916221149954
https://doi.org/10.1080/15528030.2018.1532859
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/33335455/?utm_source=chatgpt.com
http://ijph.ir/


102..................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

 - Naeini, M. M. H. (1376), Favaed al-Usul [Benefits of the principles]. Qom: Jame’e 
Modarresin. [In Persian]

 - Nakamura, Y. M. & Orth, U. (2005), Acceptance as a coping reaction: Adaptive or 
not? Swiss Journal of Psychology, 64(4), 281–292. https://doi.org/10.1024/1421-
0185.64.4.281

 - Pan, J. Y. & Chan, C. L. W. (2007), Resilience: A new research area in positive psy-
chology. Psychologia, 50(3), 164–176. https://doi.org/10.2117/psysoc.50.3.164

 - Pargament, K. I. (2011), Spiritually integrated psychotherapy: Understanding and ad-
dressing the sacred. Guilford Press.

 - Pargament, K. I. (2013), Spiritually integrated psychotherapy: Understanding and 
addressing the sacred. Guilford Press.

 - Pargament, K. I., Tarakeshwar, N., Ellison, C. G. & Wulff, K. M. (2001), Reli-
gious coping among the religious: The relationships between religious coping 
and well-being in a national sample of Presbyterian clergy, elders, and mem-
bers. Journal for the Scientific Study of Religion, 40(3), 497–513. https://doi.
org/10.1111/0021-8294.00073

 - Pargament, Kenneth I., & Saunders, Stephen M. (2007). Introduction to the special 
issue on spirituality and psychotherapy. Journal of Clinical Psychology, 63(10), 
903–907. https://doi.org/10.1002/jclp.20405 (Wiley Online Library)

 - Poseck, B. V., Baquero, B. C. & Jiménez, M. L. V. (2006), The traumatic experi-
ence from positive psychology: Resiliency and post-traumatic growth. Papeles del 
Psicólogo, 27(1), 40–49. https://www.papelesdelpsicologo.es

 - Qomi, A. (1390), Al-Sahifeh al-Sajjadiyeh [The Sahifeh Sajjadiyeh]. Qom: Dar 
al-Hadith. [In Persian]

 - Rezaei, N., Ahmadi, F. & Alizadeh, E. (1399), The role of prayer and spirituality in 
enhancing resilience of cardiac patients. Faslnameh-ye Ravanshenasi-ye Salamat, 
8(3), 101–118. [In Persian]

 - Rogers, M., Wu, L., Taylor, V. & Bale, C. (2022), Emotional well-being, spiritual 
well-being and resilience of advanced clinical practitioners during COVID-19. Jour-
nal of Nursing Management, 30(4), 879–890. https://doi.org/10.1111/jonm.13578

 - Rutter, M. (2012), Resilience as a dynamic concept. Development and Psychopa-
thology, 24(2), 335–344. https://doi.org/10.1017/S0954579412000028

https://doi.org/10.1024/1421-0185.64.4.281
https://doi.org/10.1024/1421-0185.64.4.281
https://doi.org/10.2117/psysoc.50.3.164
https://doi.org/10.1111/0021-8294.00073
https://doi.org/10.1111/0021-8294.00073
https://doi.org/10.1002/jclp.20405
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/jclp.20405?utm_source=chatgpt.com
https://www.papelesdelpsicologo.es
https://doi.org/10.1111/jonm.13578
https://doi.org/10.1017/S0954579412000028


103...................................................................... مدل مفهومی تاب‌آوری معنوی براساس دعای هفتم صحیفه سجادیه

 - Sabzevari, A. A. (1417 AH), Tahzib al-Usul, Vol. 2. Beirut: Maktab Samahat Ayatol-
lah al-Uzma al-Sayyid al-Sabzevari. [In Persian]

 - Seyed Khorasani, R. S. & Shojaei, M. S. (1402), A conceptual model of psychologi-
cal resilience based on Quranic verses and Hadith. Majaleh Quran va Ravanshe-
nasi, 1, 23–35. [In Persian]

 - Shajaee, Mohammad Sadegh. (1399). Ravesh-e tahlil-e keyfi-ye mohtavâ-ye mo-
ton-e dini: Mabâni-ye nazari va marâhel-e ejrâ [Qualitative content analysis 
method of religious texts: theoretical foundations and implementation stages]. 
Dofaslnameh-ye ‘Elmī-Pazhūheshī-ye Motālʿāt-e Islām va Ravān-shenāsi, 27, 
41–73. [In Persian]

 - Smith, B. W., Dalen, J., Wiggins, K., Tooley, E., Christopher, P. & Bernard, J. 
(2012), The brief resilience scale: Assessing the ability to bounce back. Interna-
tional Journal of Behavioral Medicine, 19(3), 194–200. https://doi.org/10.1007/
s12529-011-9210-2

 - Southwick, S. M. & Charney, D. S. (2012), Resilience: The science of mastering 
life’s greatest challenges (2nd ed.), Cambridge University Press.

 - Southwick, S. M., Litz, B. T., Charney, D. & Friedman, M. J. (2011), Resilience and 
mental health: Challenges across the lifespan. Cambridge University Press.

 - Springer, P. R., Abell, N. & Nugent, W. R. (2019), Spiritual well-being, resilience, 
and happiness: A mediation analysis in medical students. Journal of Religion and 
Health, 58(5), 1603–1615. https://doi.org/10.1007/s10943-019-00887-0

 - Tedeschi, R. G. & Calhoun, L. G. (1996), The Posttraumatic Growth Inventory: 
Measuring the positive legacy of trauma. Journal of Traumatic Stress, 9(3), 455–
471. https://doi.org/10.1002/jts.2490090305

 - Tedeschi, R. G. & Calhoun, L. G. (2004), Posttraumatic growth: Conceptual foun-
dations and empirical evidence. Psychological Inquiry, 15(1), 1–18. https://doi.
org/10.1207/s15327965pli1501_01

 - Tedeschi, R. G., Cann, A., Taku, K., Senol-Durak, E. & Calhoun, L. G. (2017), 
The posttraumatic growth inventory: A revision integrating existential and spir-
itual change. Journal of Traumatic Stress, 30(1), 11–18. https://doi.org/10.1002/
jts.22159

https://doi.org/10.1007/s12529-011-9210-2
https://doi.org/10.1007/s12529-011-9210-2
https://doi.org/10.1007/s10943-019-00887-0
https://doi.org/10.1002/jts.2490090305
https://doi.org/10.1207/s15327965pli1501_01
https://doi.org/10.1207/s15327965pli1501_01
https://doi.org/10.1002/jts.22159
https://doi.org/10.1002/jts.22159


104..................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)48(- پاییز 1404 

 - Tugade, M. M. & Fredrickson, B. L. (2004), Resilient individuals use positive 
emotions to bounce back from negative emotional experiences. Journal of Per-
sonality and Social Psychology, 86(2), 320–333. https://doi.org/10.1037/0022-
3514.86.2.320

 - Zarei, M., Hashemi, A. & Soleimani, H. (1403), A conceptual model of spiritual 
resilience in natural crises. Pazhuheshnameh-ye Oloum-e Raftari, 15(1), 77–89. 
[In Persian]

https://doi.org/10.1037/0022-3514.86.2.320
https://doi.org/10.1037/0022-3514.86.2.320

