
  The most important branches of practical monotheism are
 “monotheism in obedience” and “monotheism in worship.”
 Monotheism in obedience means that one must exclusively
 obey God, and it is not permissible to obey anyone else unless
 it is by God’s permission. Therefore, the most important
 difference between these two branches of monotheism is that
 worshiping God cannot be delegated, while obedience to God
 can be delegated. In other words, obedience primarily and

Indicators and Scopes of 
“Monotheism in Obedience” Based

 on the Quran and Hadiths 

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

257 - 278

■ Jalil Parvin
Assistant Professor, Department of Quran and Hadith, International Univer-
sity of Islamic Denominations, Tehran, Iran.
Email: parvin@mazaheb.ac.ir

Doi: 10.22034/pt.2025.506600.1055

Abstract



 intrinsically belongs to God and secondarily and extrinsically
belongs to those whom God has permitted. This study—
 written in the form of thematic interpretation with an analytical
 and comparative inter-sectarian approach-aims to determine
 who, besides God, can be obeyed and what the scope and
 characteristics of obedience to them are. According to some
 research findings, obeying a creature in the disobedience of
 the Creator is a form of polytheism. Sunni commentators
 believe that obedience to the Prophet is confined only to
 the domain specific to his prophethood. However, most
 Shia commentators believe that obedience to the Prophet is
 obligatory in all matters. Most Shia scholars believe that the
 “Ulul-Amr” mentioned in the Quran refers to the twelve Shia
 Imams, whereas most Sunni commentators believe it refers
 to “rulers” or “scholars.” Absolute obedience should not be
 given to rulers or even commanders appointed by the Prophet.
 Obeying scholars in the disobedience of God is a form of
 polytheism in lordship. Regarding obedience to parents,
 although benevolence to them is obligatory, one should not
obey them in matters of polytheism or disobedience.

 Keywords: Indicators of Monotheism in Obedience, Scope
 of Obedience to the Prophet, Scope of Obedience to the
 Guardians, Scope of Obedience to the Rulers and Scholars
and Scope of Obedience to the Parents

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

258



■ جلیل پروین
استادیار گروه علوم قرآن و حدیث، دانشگاه بین المللی مذاهب اسلامی، تهران، ایران 

 parvin@mazaheb.ac.ir:رایانامه
تاریخ دریافت: 1403/05/01      تاریخ پذیرش‌: 1403/06/22

مهم‌ترین شاخه‌های توحید عملی عبارت‌اند از: »توحید در اطاعت« و »توحید 
در عبادت«. توحید در اطاعت، بدین معناست که منحصراً باید از خدا اطاعت 
کرد و جایز نیست از کسی اطاعت شود، مگر به اذن خدا. لذا، مهم‌ترین تفاوت 
اطاعت  اما،  نیست؛  تفویض‌پذیر  عبادت خدا  که  است  این  در  شاخه  دو  این 
به  متعلق  بالذات  و  اوّلاً  اطاعت  دیگر،  عبارت  به  است.  تفویض  قابل  خداوند 
این  است.  داده  اجازه  خدا  که  کسانی  به  متعلق  بالعرض  و  ثانیاً  و  خداست 
مقارنه‌ای  و  تحلیلی  رویکرد  با  و  بوده  موضوعی  تفسیر  ازسنخ  که  پژوهش، 
بین‌المذاهبی نوشته شده است، بر آن است تا مشخص کند: غیر از خدا از چه 
کسانی می‌شود اطاعت کرد و گستره و شاخصه‌های اطاعت از آنها چیست؟ 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در 
اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
257 - 278 

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.506600.1055

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

259



براساس برخی نتایج پژوهش، اطاعت از مخلوق در معصیت خالق، نوعی شرک 
در حوزۀ  از رسول صرفاً  اطاعت  که  باورند  این  بر  اهل سنت  مفسران  است. 
مختص رسالت است، اما اکثر مفسران شیعه معتقدند که اطاعت از پیامبر در 
مطرح  »أوُلیِ‌الَْمَْرِ«  که  معتقدند  علمای شیعه  اکثر  است.  واجب  امور  مطلق 
در قرآن، ائمۀ دوازده‌گانۀ شیعه هستند، اما اکثر مفسران اهل سنت معتقدند 
فرماندهان  از  حتی  و  زمامداران  از  هستند.  »علما«  یا  »زمامداران«  مقصود 
منصوب از جانب پیامبر، نباید اطاعت مطلق کرد. اطاعت از علما در معصیت 
نیز هرچند  از پدر و مادر  اطاعت  نوعی شرک در ربوبیت است. دربارۀ  خدا، 
احسان به آنها واجب است، در شرک و معصیت از آنها هم نباید اطاعت کرد. 

کلیدواژه‌ها: شاخصه‌های توحید در اطاعت، گسترۀ اطاعت از غیر الله، اطاعت 
از رسول، اطاعت از اولوالأمر، اطاعت از حاکمان، اطاعت از عالمان، اطاعت از 

پدر و مادر. 

مقدمه
و  واحد  معنای  به  لغت  در  است  د«  »وح  ریشۀ  از  تفعیل  باب  مصدر  که  »توحید«  واژۀ 
یگانه‌دانستن و در اصطلاح به معنای واحد و یگانه‌دانستن خداست. واژۀ توحید در قرآن به کار 
نرفته است، اما مادۀ »و ح د« با مشتقات آن 153 بار در 148 آیۀ قرآن به کار رفته است. اما، 
در روایات اسلامی واژۀ توحید زیاد به کار رفته است؛ البته، گاه در معنای خاص، یعنی اعتقاد 
به وحدانیت و یگانگی خدا؛ برای نمونه از امام رضا علیه‌السلام نقل است که فرمود: »أصَْلُ 
توَْحِیدُهُ« )مجلسى، 1404ق.، ج. 4، ص. 228( و گاه در معنای عام، یعنی مطلق  مَعْرِفةَِ اللهِ 
»خداشناسی«. نام‌گذاری برخی از کتب حدیثی با عنوان »کتاب التوحید« نیز ناظر بر همین 
التوحید در مجموعه‌هایی  یا کتاب‌های  التوحید شیخ صدوق  معنای عام است؛ مانند کتاب 
نظیر الکافی یا بحارالانوار. استعمال واژۀ توحید بر مطلق »خداشناسی« حاکی از این است که 
در نصوص معتبر دینی، توحیدِ خدا رفیق تمام مباحث خداشناسی است )»و یدور معه حیث 
دار«( و توحید و خداشناسی مساوق و مساوى یكدیگرند. بااین‌حال، در این پژوهش همان 

معنای خاصّ توحید مد نظر است.

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

260



یگانگی خدا را می‌شود از وجوه متعددی بررسی کرد. در یک تقسیم‌بندی کلان، توحید به 
دو قسم »توحید نظری« و »توحید عملی« تقسیم می‌شود. فرق توحید عملی و نظری در این 
است که توحید نظری از نوع »شناختن« است، اما توحید عملی از نوع »بودن« و »شدن«. 
توحید نظری پی‌بردن به »یگانگی« خداست و توحید عملی »یگانه‌شدن« انسان است. توحید 

نظری »دیدن« است و توحید عملی »رفتن« )مطهرى، بی‌تا.، ج. ‏2، ص. 104(.
می‌شوند.  تقسیم  متعددی  به شاخه‌های  نظری خود  توحید  و  عملی  توحید  قسم  دو  هر 
مهم‌ترین شاخه‌های توحید نظری عبارت‌اند از: 1. توحید ذاتی، 2. توحید صفاتی و 3. توحید 
از: 1. توحید عبادی، 2. توحید در  نیز عبارت‌اند  افعالی. مهم‌ترین شاخه‌های توحید عملی 
استعانت، 3. توحید در محبت، 4. توحید در خوف و رجا و 5. توحید در اطاعت. چند نکتۀ 

مهم به لحاظ اعتقادی و عملی این است که:
1( تا انسان همۀ مراحل توحید را طی نكند، موحد واقعی نیست. 

2( در برابر هر مرتبه از توحید، مرتبه‌ای از شرك وجود دارد.
از مراتب پایین‌تر توحید نظری نیز  3( توحید عملی، نتیجۀ توحید نظری است. هرکدام 
نتیجۀ مرتبۀ بالاتر توحید نظری است؛ یعنی توحید افعالی نتیجۀ توحید اسماء و صفات و 

توحید اسماء و صفات نتیجۀ توحید ذاتی است. 
همه  از  اطاعت  در  توحید  و  عبادی  توحید  شاخۀ  دو  عملی،  توحید  شاخه‌های  میان  در 
مهم‌ترند. توحید عبادی یعنی: »لا معبود )بحَِقٍ( الا الله« )هی‌چکس شایستۀ پرستش نیست جز 
الله تعالی(. اما توحید در اطاعت یعنی: »لا طاعة إلا لله« یا »لا طاعة لأحد إلا لله« بدین معنا 
که منحصراً باید از خدا اطاعت کرد و جایز نیست از کسی جز او اطاعت شود، مگر به اذن خدا. 
مهم‌ترین تفاوت توحید در عبادت و توحید در اطاعت این است که عبادت خدا تفویض‌پذیر 
نیست و خدا به‌هی‌چوجه عبادت خود را به دیگران تفویض نمی‌کند و پرستش هر کسی حتی 
انبیا و امامان در هر صورتی که باشد شرک عبادی به حساب می‌آید. اما توحید در اطاعت 
سُولَ  چنین نیست و اطاعت خدا تفویض‌پذیر است. برای نمونه خدا می‌فرماید: »مَنْ یطِعِ الَرَّ
فَقَدْ أَطاعَ الََله« )نساء، 80، 1445ق.(. لذا، اطاعت از انبیا نه‌تنها شرک در اطاعت نیست بلکه 

عین توحید است. 
برهمین‌اساس، این پژوهش بر آن است تا بر مبنای »توحید در اطاعت« مشخص کند که 
غیر از خدا از چه کسانی می‌شود اطاعت کرد و گستره و شاخصه‌های اطاعت از آنها چیست؟ 
در ادامه، پس از بیان شاخصه‌‌های اطاعت از غیر الله، گسترۀ اطاعت از مهم‌ترین مأذونان به 

اطاعت، یعنی رسولان، اولوالامر، زمامداران، عالمان و پدر و مادر تحلیل خواهد شد. 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

261



پیشینۀ تحقیق
مختلف  رویکردهای  با  توحید  دربارۀ  اثر  وجود صدها  با  نگارنده،  براساس جست‌وجوهای 
اثر دربارۀ کلیات  نیز ده‌ها  و  بین‌المذاهبی،  و  بین‌الادیانی  فلسفی، عرفانی، تطبیقی  کلامی، 
توحید از منظر قرآن و روایات، تاكنون هیچ ارزیابی مستقل، جامع، بیَن و روشنی از شاخصه‌های 
توحید در اطاعت و گسترۀ اطاعت از غیرالله، نه در قالب کتاب و رساله و نه در قالب مقاله، 
به دست داده نشده است. صرفاً برخی آثار، به‌ویژه کتاب‌های توحید در قرآن شهید بهشتی، 
توحید و شرک از نظر قرآن کریم آیت‌الله سبحانی و توحید در قرآن آیت‌الله جوادی آملی در 
مطاوای مباحث و به‌صورت بسیار گذرا به برخی مباحث تحت پوشش این پژوهش پرداخته‌اند. 

شاخصه‌‌های »توحید در اطاعت« 
در اهمیت توحید در اطاعت، همین بس که روایت شده است: مقصود از شرک در آیۀ »وَ 
مَا یؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ باِلِله إِلَّ وَ هُمْ مُشْرِكُونَ« )یوسف، 106، 1445ق.( شرك در اطاعت است، نه 
شرکت در عبادت؛ چراکه غیر خدا را عبادت نکرده‌اند، بلکه در اطاعت خدا دیگرى را شریك 
عروسى  200؛  2، ص.  ج.  ۱۳۸۰ق.،  عیاشى،  358؛  1، ص.  ج.   ،1367 )قمى،  داده‌اند  قرار 
حویزى، ۱۴۱۵ق.، ج. 2، ص. 475؛ بحرانى، 1416ق.، ج. 3، ص. 213؛ قمى مشهدى، ۱۳۶۸، 
ج. 6، ص. 396(. روایت شده است: »این‌گونه افراد می‌دانند که الله، پروردگارشان، خالقشان 
و رازقشان است؛ بااین‌حال، شرک می‌ورزند« )سیوطی، 1404ق.، ج. 4، ص. 40(؛ »یعنی به 
گونه‌اى از شیطان اطاعت مك‌ىنند كه خود نیز متوجه نم‌ىشوند و درنتیجه شرك م‌ىورزند« 

)قمى مشهدى، ۱۳۶۸، ج. 6، ص. 394(. 
از زندگى در  همچنین، در روایات آمده است که برای یک مؤمن »مرگ در اطاعت خدا 
معصیت خدا محبوب‌تر است، بلا در اطاعت خدا از سلامتى در معصیت خدا محبوب‌تر است 
و فقر در اطاعت خدا از ثروت در معصیت خدا محبوب‌تر است« )شیخ مفید، 1414ق.، ج. ۱، 
ص. ۱۹۰(. از امام علی علیه‌السلام نیز روایت شده است که »هركس م‌ىخواهد بدون ثروت 
ب‌ىنیاز باشد و بدون قوم و قبیله عزیز باشد و بدون قدرت فرمانش را ببرند، پس باید از زیر 
بار ذلتّ نافرمانى خدا به زیر پوشش عزّت طاعت خدا برود كه او تمام اینها را دارد« )ورّام، 

1376، ج. ۱، ص. ۵۱(.
اگر طبق آیه، اکثر انسان‌ها با وجود ایمان به الله تعالی به »شرک در اطاعت« مبتلا می‌شوند، 
پس ضروری است که شاخصه‌های »توحید در اطاعت« مشخص شود تا مؤمنان از فروغلتیدن 

حداقل ناآگاهانه به ورطۀ شرک در امان باشند. 
براساس آیات و روایات، سه شاخصه مهم برای »توحید در اطاعت« وجود دارد که در ادامه 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

262



به‌اجمال بیان می‌شود و تفصیل آنها در لابه‌لای مباحث بعد خواهد آمد:
شاخصۀ اول: اطاعت بالذات و بالأصاله متعلق به خداست و ثانیاً و بالعرض متعلق به کسانی 
که خدا اجازه داده است؛ مانند اطاعت از رسولان، اطاعت از اولوالامر، اطاعت از پدر و مادر، 

اطاعت از حاکمان، اطاعت از عالمان و غیره.
شاخصه دوم: اطاعت منحصراً در امور معروف )پسندیده( است و در نافرمانی خالق از هیچ 
المَْعْرُوفِ وَ لَ طَاعَةَ لمَِخْلُوق‏ٍ فیِ مَعْصِیةِ الخَْالقِِ«  مخلوقی نباید اطاعت کرد: »إنِمَا الطاعَةُ فیِ 
)شریف رضی، 1414ق.، حكمت 165؛ همچنین، نک: حر عاملی، 1414ق.، ج. ۱۱، ص. ۱۵۷؛ 
تمیمى آمدى، 1410ق.، ج. ۱، ص. ۷۸۷؛ ابن‌حنبل، 1416ق.، ج. 2، ص. 333(. یا می‌فرماید: 
»فلََا طَاعَةَ فیِ مَعْصِیةٍ وَ لَا طَاعَةَ لمَِنْ عَصَى الَلهَ« )عروسى حویزى، ۱۴۱۵ق.، ج. ۴، ص. ۲۰۳(.
بنابراین، از دیگران فقط در خوبی‌ها می‌شود اطاعت کرد. در راستای شاخصۀ فوق، روایات 
بسیار دیگری در منابع شیعه و اهل سنت موجود است که در ادامه به مهم‌ترین آنها اشاره 

می‌شود:
از على علیه‌السلام مروى است كه فرمود: »لَا دِینَ لمَِنْ دَانَ بطَِاعَةِ الَمَْخْلُوقِ وَ مَعْصِیةِ الَخَْالقِِ«؛ 
باشد  خالق  معصیت  درحالی‌که  کند  مخلوق  اطاعت  كه  كسى  براى  از  نیست  دینى  یعنی 

)صدوق، 1378ق.، ج. ۲، ص. 43(.
اعَةُ  مْعُ وَالطَّ در صحیح بخاری از پیامبر اکرم صلی‌الله‌علیه‌وآله‌سلم روایت شده است که »السَّ
حَقٌّ مَا لمَْ یؤْمَرْ باِلمَْعْصِیةِ، فإَِذَا أمُِرَ بمَِعْصِیةٍ فلََ سَمْعَ وَلَ طَاعَةَ«؛ اطاعت تا زمانی است که امر 
)بخاری،  نیست  و طاعتی جایز  به معصیت شود هیچ سمع  امر  اگر  ولی  نباشد  به معصیت 

1422ق.، ج. 4، ص. 49؛ همچنین نک: مسلم‌بن حجاج، ۱۴۳۵ق.، ج. 6، ص. 15(.
از امام صادق علیه‌السلام روایت شده است که ازجمله سفارش‌هاى لقمان به پسرش این 
بود كه در سفر، با همسفران موافق و همسو باش مگر در نافرمانى از خدا )برقی، ۱۳۷۱ق.، 

ج. ۲، ص. ۳۶۰(. 
از امام صادق سؤال شد که حکم قسم‌های ناشایستی که برخی‌ها انجام می‌دهند ــ مثلًا 
اینکه قسم می‌خورند قطع رحم کنند ــ چیست. امام پاسخ دادند: کتاب خدا، مقدم بر قسم 
است و هیچ قسمی در جایی که نافرمانی خدا باشد صحیح و مؤثر نیست »لَا یمِینَ فیِ مَعْصِیةِ 

الَلهِ« )شیخ طوسی، 1378ق.، ج. ۸، ص. ۲۸۸(.
همۀ احادیث فوق و احادیث بسیار دیگری که در این زمینه وجود دارد بر اصل »عدم اطاعت 
در معصیت الله و ضرورت تبعیت از صرفاً اوامرِ غیرمعارض با دستورات خدا« تأکید دارند. اما 
فراتر از همۀ آنها، آیات و روایاتی است که اطاعت از مخلوق در معصیت خالق را نوعی شرک 
معرف می‌کنند. برای نمونه: »مَن‏ْ أطََاع‏َ رَجُلً فیِ مَعْصِیةٍ فقََدْ عَبدََهُ«؛ یعنی هركس انسانى را 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

263



در گناهى اطاعت كند او را عبادت كرده است )کلینی، 1362، ج. 2، ص. 398(. در حدیثی 
از پیامبر اکرم، حتی گوش فرادادن به سخن دیگران كه نوعى اطاعت و پیروى از آنان است، 
»عبادت« دانسته شده است. »هركس به سخن گوینده‌اى گوش كند، گویى او را پرستیده 
است؛ اگر گوینده از جانب خدا سخن گوید، خداى را پرستش كرده و اگر از جانب ابلیس 
سخن بگوید، ابلیس را پرستیده است« )شیخ صدوق، 1378ق.، ج. 1، ص. 304؛ همچنین 

کلینی، 1362، ج. 6، ص. 434؛ مجلسى، 1404، ج. 2‏، ص. 94(. 
معرفی کرده، پس  او  عبادت  به‌مثابۀ  را  اطاعت شیطان  است که خدا  منظر  از همین  باز 
یطانَ وَأنِ اعْبُدونی هذا صِراطٌ مُسْتَقیم«  می‌فرماید: »أَ لمَْ أَعْهَدْ إِلیَكُمْ یا بنَِی آدَمَ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّ
)یس، 60ـ61، 1445ق.(. در همین راستا، ابراهیم علیه‌السلام خطاب به آزر )پدر یا عموى 
یطَانَ« )مریم، 44، 1445ق.(. سؤالی که پیش م‌ىآید این  خود( می‌گوید: »یا أَبتَِ لَ تَعْبُدِ الشَّ
است: آزر بت‌پرست بود نه شیطان‌پرست، پس چرا به وى فرمود: شیطان را عبادت مكن‌؟ پاسخ 
این است كه منظور از عبادت شیطان در اینجا، اطاعت از اوست؛ یعنی »لا تطُِع الشیطان«: 
را  شیطان  كافر  لذا،   .)972 6، ص.  ج.  1413ق.،  العلماء،  من  )لجنة  مباش  شیطان  مطیع 
پرستش نمك‌ىند، بلكه او را اطاعت مك‌ىند و اطاعت هم مانند پرستش است )طبرسى، 1372، 
ج. 6، ص. 798(. در ادامۀ آیه، خدا در بیان چرایی عدم عبادت )اطاعت( شیطان می‌فرماید: 
حْمنِ عَصِیا«؛ یعنى تو چرا شیطان را م‌ىپرستى درحالیك‌ه به‌یقین او در  یطانَ كانَ للِرَّ »إِنَّ الَشَّ

مقابل خداى مهربان نافرمان و عصیانگر است.
و  داده  قرار  آن  به‌مثابۀ »عبادت«  نیز  را‏  نفس  از هوای  تبعیت  قرآن  از همین روست که 
درنتیجه هوای نفس را »إله« یا معبود انسان هواپرست نامیده است: »أَرَأیتَ مَنِ اتَّخَذَ إلههُ 

هَواهُ« )فرقان، 43، 1445ق.(.
شاخصه سوم: در راستای شاخصِ دوم، باید افزود که اگر فرد مُطاع، معصوم باشد، اطاعت 
از او همچون اطاعت از خدا مطلق و بی‌قیدوشرط است. اما اگر فرد مُطاع، غیرمعصوم باشد، 
اطاعت از او مقید و مشروط است و نباید از غیرمعصوم به‌صورت مطلق و بی‌قیدوشرط اطاعت 
قهَُ فیِ‏ كُل مَا قاَلَ« )کلینی، 1362، ج. 2، ص. 298(؛  ةِ فتَصَُدِّ کرد: »إیِاكَ أنَْ تنَْصِبَ رَجُلً دُونَ الحُْجَّ

یعنی بپرهیز از اینکه انسانی غیر از حجت )معصوم( را در همهچ‌یز تصدیق کنی. 

گسترۀ اطاعت از پیامبر 
خدا هیچ پیامبری را نفرستاده است مگر به این منظور كه به فرمانش مورد اطاعت قرار 
گیرد: »وَ ما أَرْسَلْنا مِنْ رَسُولٍ إِلا لیِطاعَ بِإِذْنِ الِله« )نساء، 64، 1445ق.(. برهمین‌اساس، هریک 
از پیامبران مردم را پس از دعوت به تقواى الهى، به اطاعت از خود فرام‌ىخواندند: »فَاتَّقُوا الََله 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

264



وَ أَطِیعُونِ« )حضرت عیسى در آل ‌عمران، 50 و زخرف، 63؛ حضرت نوح در شعراء، 108، 
110؛ حضرت هود در شعراء، 126، 131؛ حضرت صالح در شعراء، 144، 150؛ حضرت لوط 

در شعراء، 163؛ حضرت شعیب در شعراء، 180، 1445ق.(.
آیات متعددی از قرآن حاکی از این است که اطاعت خدا انسان‌ها را ب‌ىنیاز از اطاعت از 
پیامبر نمك‌ىند. از همین روست که در آیات متعددی از قرآن دستور به اطاعت از رسول در 
کنار دستور به اطاعت از خدا آمده است؛ البته در برخی آیات با یک فعل امر »أطَِیعُوا« برای 
أنفال، 1، 20، 46؛ مجادله، 13،  )آل ‌عمران، 32، 132؛  سُولَ  الرَّ وَ  الَله  أَطِیعُوا  هر دو، یعنی: 
سُولَ« )برای نمونه نک: مائده،  1445ق.( و در برخی دیگر با دو فعل امر »أَطِیعُوا الَله وَ أَطِیعُوا الرَّ
92؛ نور، 54؛ محمد، 33؛ تغابن، 12، 1445ق.(. همچنین مخالفت با پیامبر در کنار مخالفت 
با خدا بیان شده است: »وَ مَنْ یعْصِ الََله وَ رَسُولهَُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلًالا مُبِیناً« )أحزاب، ۳۶، 1445ق.( 
و اساساً شرط اصلی ایمان، اطاعت خدا و رسول خداست: »أَطِیعُوا الََله وَ رَسُولهَُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِینَ« 
)أنفال، 1، 1445ق.(. این آیات، دلیل بر حجیت سنت پیامبر است. بنابراین »كسى نم‌ىتواند 
بگوید قرآن را قبول دارم ولى سنت پیامبر را قبول ندارم« )مكارم شیرازى، ۱۳۷۴، ج. 4، ص. 

 .)25
سُولَ فَقَدْ أَطاعَ الََله« )نساء، 80، 1445ق.( است که صراحت  مهم‌تر از آنها، آیۀ »مَنْ یطِعِ الَرَّ
دارد اطاعت رسول عین اطاعت خدا است، چراکه هرچه رسول بگوید از جانب خود و از روى 
هوا و هوس نم‌ىگوید، بلکه از طرف خدا م‌ىگوید: »وَ ما ینْطِقُ عَنِ الَهَْوى ــ إِنْ هُوَ إِلّا وَحْی 
یوحى« )نجم، 3ـ4، 1445ق.(. به عبارت دیگر، دلیل این همانی اطاعت پیامبر و اطاعت خدا 
از این روست که پیامبر، فرستادۀ ربّ‌العالمین است و آنچه را به او وحى م‌ىشود تبلیغ مك‌ىند. 
پس آمر و ناهى خداست و رسول مبلّغ امرو نهى است. بنابراین، فرمان‌برى و اطاعت بالذات 
از او نیست، بلكه از كسى است كه پیامبر از جانب او تبلیغ مك‌ىند و او خداى عزّوجلّ است 
و درحقیقت دو امر نیست، بلكه امر واحدى است؛ همچنانك‌ه فعل واحد از دو فاعل صادر 

نم‌ىشود )میرزا خسروانى، 1390ق.، ج. 2، ص. 251(. 
طبق برخی آیات دیگر دستیابى به هدایت الهى از مسیر اطاعت از پیامبر م‌ىگذرد: »وَ إِنْ 
تُطِیعُوهُ تَهْتَدُوا« )نور، 54، 1445ق.( و عدم اطاعت از رسول، منجر به فكر و عدم محبوبیت 
الَكْافِرِین« )آل ‌عمران، 32،  فَإِنَّ الََله لا یحِبُّ  تَوَلَّوْا  فَإِنْ  سُولَ  الَرَّ الََله وَ  أَطِیعُوا  نزد خداست: »قُلْ 

1445ق.(.
تبعیت از پیامبر برخواسته از محبت الله تعالی است: »قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ الََله فَاتَّبِعُونِی یحْبِبْكُمُ 
الَلهُ« )آل عمران، 31ـ32، 1445ق.( و رضایت الله تعالی و رضایت پیامبر دوشادوش یکدیگرند: 

»وَ الَلهُ وَ رَسُولهُُ أَحَقُّ أَنْ یرْضُوهُ إِنْ كانوُا مُؤْمِنِینَ‌» )توبه، 62، 1445ق.(. 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

265



سُولُ  بنابراین، خدا دستور می‌دهد که از هر امر یا نهى پیامبر اطاعت كنید: »وَ ما آتاكُمُ‌ الَرَّ
فَخُذُوهُ وَ ما نهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا« )حشر، 7، 1445ق.( و هیچ مؤمنى اجازه و اختیاری در خود 
نمی‌بیند كه در برابر دستور خدا و پیغمبر مخالفت كند: »وَ ما كانَ لمُِؤْمِنٍ وَ لا مُؤْمِنَةٍ إِذا قَضَى 
الَلهُ وَ رَسُولهُُ أَمْراً أَنْ یكُونَ لهَُمُ الَخِْیرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَ مَنْ یعْصِ الََله وَ رَسُولهَُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلًالا مُبِیناً« 

)احزاب، 36، 1445ق.(.
آیۀ 65 سورۀ نساء، تسلیم همه‌جانبه و ب‌ىقیدوشرط مسلمانان را در برابر حکم پیامبر از 
مُوكَ فِیما شَجَرَ  شروط ایمان راستین مؤمنان معرفی می‌کند: »فَلا وَ رَبِّكَ لا یؤْمِنُونَ حَتّى یحَكِّ
مُوا تَسْلِیماً«. بنابراین، مؤمنین باید در تمامى  بیَنَهُمْ ثُمَّ لا یجِدُوا فِی أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمّا قَضَیتَ وَ یسَلِّ
موارد اختلاف، پیامبر را به‌عنوان قاضی برگزینند و به حكم او گردن نهند. در شأن نزول این 
آیه گفته شده است كه زبیر‌بن عوام، پسرعمۀ پیغمبر اكرم، با یىك از صحابه بر سر چگونگى 
آب‌دادن نخلستانشان با هم اختلاف كردند و براى فصل خصومت و احقاق حق، خدمت پیامبر 
اكرم شرفیاب شدند. مرد انصارى از داورى عادلانۀ پیغمبر ناراحت شد و گفت: »چون زبیر 
پسرعمۀ توست چنین حكم كرده‌ا‌ى؟!« پیامبر اكرم رنگ چهره‌اش متغیر شد و این آیه نازل 
163؛  ص.   ،10 ج.  ۱۴۲۰ق.،  رازی،  فخر  121؛  ص.  1419ق.،  نیشابوری،  )واحدی  گردید 
ابن‌‌عربی‌، 1408ق.، ج. 1، ص. 456؛ قرطبى، ۱۳۶۴، ج. 4، ص. 162؛ شیخ طوسى، بی‌تا.، ج. 
3، ص. 245؛ طبرسى، 1372، ج. 3، ص. 69(. نکتۀ مهم در آیه این است كه علاوه‌بر اینکه در 
ظاهر باید تسلیم حکم پیامبر باشند حتی در باطن نیز نبایند کوچک‌ترین ناراحتی و اعتراضی 
کنند؛ یعنی تسلیم کامل در برابر حکم پیامبر، چراكه احكام صادره از ناحیۀ او درحقیقت از 
ناحیۀ خداست. از این روست كه امام صادق با استناد به این آیه فرموده است: »اگر مردمى 
خداى یگانۀ ب‌ىشریك را پرستش كنند و نماز برپا دارند و زكات بدهند و حج به ‌جا آورند و 
روزه بگیرند اما به كار خدا یا پیامبرش در ظاهر یا در دل خود اعتراض كنند، چنین افرادى 
به‌خاطر چنین كلام و فكرى جزء مشركین قرار خواهند گرفت« )کلینی، 1362، ج. 1، ص. 

مُوا تَسْلِیماً«. 390(؛ این است معنی »یسَلِّ
از همه بالاتر، آیۀ 6 سورۀ أحزاب است که در آن به اولویت پیامبر نسبت به مؤمنین تأکید 
شده است: »الَنَّبِی أَوْلى باِلمُْؤْمِنِینَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ‌«. بدین معنا که پیامبر اكرم از همۀ اختیاراتى كه 
مؤمنین به خود و امور جارى اطراف خود دارند، اولى و سزاوارتر است. ازاین‌رو، هر مؤمنى باید 
درصورت خطر، جان خود را سپر بلاى او قرار دهد، او را بیشتر از خود و متعلّقاتش دوست 
بر خواسته‌هاى خود مقدّم  را  او  بپذیرد، خواسته‌هاى  را بچ‌ىون‌وچرا  او  باشد، فرمان  داشته 
بدارد، نظرات اصلاحى، ارشادى، مدیریتى و حكومتیش را با جان و دل پذیرا باشد )قربانی 

لاهیجی، ۱۳۸۴، ج. 5، ص. 61(. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

266



بااین‌همه، سؤال مهم این است که آیا اطاعت از پیامبر در مطلق امور واجب است یا استثنا 
هم دارد. عموم مفسران شیعه معتقدند که اطاعت از پیامبر در مطلق امور واجب است و هیچ 
استثنائی هم ندارد. برای نمونه، صاحب تفسیر راهنما می‌نویسد: »مراد از اطاعتِ پیامبر )ص(، 
خصوص اطاعت از اوامرى نیست كه آن حضرت از جانب خدا ابلاغ مك‌ىند، چون در این مورد 
بدیهى است كه اطاعت رسول، اطاعت خداست و لازم به تذكر نیست. بنابراین، مقصود از آن، 
همۀ اوامرى است كه از جانب رسول خدا صادر م‌ىشود؛ چه از ناحیۀ خدا ابلاغ كند و چه از 
جانب خود آن حضرت صادر گردد« )هاشمی رفسنجانی، 1386، ج. 3، ص. 403؛ همچنین، 
اطاعت رسول،  از  نور می‌نویسد: »مراد  تفسیر  یا صاحب  طباطبایی، 1352، ج. 5، ص. 9(. 
فرمان‌هاى حكومتى اوست، وگرنه اطاعت از دستورات الهى كه با بیان رسول ابلاغ م‌ىشود، 

اطاعت از خداست نه رسول« )قرائتی، ۱۳۸۸، ج. 2، ص. 114(.
اما بیشتر مفسران اهل سنّت بر این باورند که اطاعت از رسول خدا صرفاً در آنچه از جانب 
پروردگار مأمور به تبلیغ به سوی مردم است واجب است و در این امور هرکس از رسول اطاعت 
کند از الله اطاعت کرده است. اما نظر رسول خدا در امور خارج از دایرۀ تبلیغ و رسالت، یعنی 
در آنچه مختص به شئون دنیاست، آنها اوامر نیستند، بلکه ارشادات هستند. لذا مسلمانان در 
برخی آرا به خود اجازۀ نظر می‌دادند‌ )لجنة من العلماء، 1413، ج. 2، ص. 859(. به عبارت 
دیگر، اهل سنّت به عدم عصمت پیامبر در امور دنیایی معتقد هستند و برای این دیدگاه خود 
به احادیثی مانند حدیث گرده‌افشانی درختان خرما )تأبیر النخل( استناد می‌کنند. در برخی 
منابع حدیثی نقل شده است که پیامبر از گرده‌افشانی درخت خرمای نر بر خرمای ماده منع 
كرد و موجب زیان مردم شد و پیامبر فرمود: »أنَتم أعَلَمُ بأَمرِ دُنیْاكم« )زحیلی، ۱۴۲۲ق.، ج. 
1، ص. 350؛ حجازی، 1413ق.، ج. 1، ص. 402؛ صادقی طهرانی، 1388، ج. 1، ص. 416(.

برای نمونه،  بیان داشته‌اند.  نیز دیدگاهی مشابه اهل سنّت  از مفسران شیعه  البته برخی 
در تفسیر خسروی آمده است که آیۀ »ما ینْطِقُ عَنِ الَهَْوى إِنْ هُوَ إِلّا وَحْی یوحى«، صرفاً در 
اوامر شریعت و در آنچه متعلق به قرآن و احكام دین است، اما رسول خدا در امور دنیوى 
و آنچه به اجتهاد و رأى خود بیان م‌ىفرموده و در غیر امور شرع بوده است صحابه از آن 
حضرت م‌ىپرسیدند كه آیا وحى است یا رأى است‌؟ اگر وحى بود بدون تردد و بلانظر اطاعت 
مك‌ىردند و اگر رأى بود به مشاوره م‌ىگذاشتند و رسول خدا هم غالباً برأى آنها كه از شور 
خسروانى،  )میرزا  شد  چنین  احد  و  بدر  غزوۀ  در  چنانك‌ه  م‌ىفرمود  رجوع  م‌ىشد  حاصل 

1390ق.، ج. 2، ص. 251(. 
در حوزۀ  باشد چه  امور  مطلق  در  پیامبر، چه  از  اطاعت  اینکه گسترۀ وجوب  دیگر  نکته 
مختص رسالت، »وظیفۀ پیامبر، تبلیغ است نه تحمیل« )قرائتی، 1388، ج. 2، ص. 114(. 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

267



پیامبر مأمور نیست که مردم را مجبور به اطاعت از خود کند، چراکه در ادامۀ آیۀ »مَنْ یطِعِ 
از  یعنی هرکس  حَفِیظاً«؛  عَلَیهِمْ  أَرْسَلْناكَ  فَما  تَوَلىّ  مَنْ  »وَ  می‌فرماید:  الَلهَ‌«،  أَطاعَ  فَقَدْ  سُولَ  الَرَّ
اطاعت تو که برابر با اطاعت از الله است اعراض کند تو نباید بر آنها اجبار کنی، چراکه ما تو 
را »حفیظ« آنان مراقب و حافظِ افعال و اقوال مردم نفرستاده‌ایم تا با جبر و زور آنها را به 
اطاعت وادار كنی. تو صرفاً مبلّغ هستی و حساب و کتاب با ماست: »فَإِنَّمَا عَلَیكَ البَْلَغُ وَ عَلَینَا 
الحِْسَابُ« )رعد، 40، 1445ق.(. آیات متعدد دیگری، دالّ بر همین معناست. مثلًا می‌فرماید: 
از  بِمُصَیطِرٍ« )غاشیه، 21ـ22، 1445ق.(، چراکه هرکس  عَلَیهِمْ  لسَْتَ  رٌ/  مُذَكِّ أَنْتَ  إِنَّما  رْ  »فَذَكِّ

اطاعت سر باز زند جز به خود به کسی ضرر نمی‌زند )ابنثك‌یر، ۱۴۱۹ق.، ج. 2، ص. 321(. 
 ،92 مائده،  63؛  )نور،  داده  هشدار  پیامبر،  از  اطاعت  عدم  تبعات  دربارۀ  خدا  بااین‌حال، 
1445ق.( و اعلام می‌دارد که عاقبت نافرمانی از رسول، همچون نافرمانی از خدا، ندامت و 
سُولَا« )أحزاب،  آتش جهنم است: »یوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِی الَنّارِ یقُولوُنَ یا لیَتَنا أَطَعْنَا الََله وَ أَطَعْنَا الَرَّ
66، 1445ق.(. درمقابل، بیان می‌دارد که اطاعت از پیامبر زمینه‌ساز بهره‌مندى از رحمت الهى 
سُولَ لعََلَّكُمْ تُرْحَمُونَ« )نور، 56، 1445ق.( و هركس از خدا و رسولش اطاعت  است: »وَ أَطِیعُوا الَرَّ
كند، به »فوز عظیم« نایل شده است: »وَ مَنْ یطِعِ الََله وَ رَسُولهَُ فَقَدْ فازَ فَوْزاً عَظِیماً« )أحزاب، 
71، 1445ق.( و منظور از »فوز عظیم« به معنای نجات از عذاب الهى )فتح، 17، 1445ق.( و 

ورود در بهشت )نساء، 13، 1445ق.( است.

گسترۀ اطاعت از اولوالأمر 
آیۀ 59 سورۀ نساء که به آیۀ أولوالأمر یا آیۀ اطاعت معروف است مؤمنان را به اطاعت از الله، 
رسول‌الله و أولوالأمر )صاحبان فرمان( دستور داده است: »یا أَیهَا الذَِّینَ آمَنُوا أَطِیعُوا الَلّ وَأَطِیعُوا 
سُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ باِلَلّ وَالیْوْمِ  وهُ إِلىَ الَلّ وَالرَّ مْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِی شَیءٍ فَرُدُّ سُولَ وَأُولیِ الَْ الرَّ
الْخِرِ ذَلكَِ خَیرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِیلً«. مفهوم اطاعت از خدا و رسول روشن است و آن عبارت است از 
عمل به قرآن و سنّت پیامبر. اما مفسران شیعه و سنّى دربارۀ مفهوم »اول‌ىالامر« و درنتیجه، 

گسترۀ اطاعت از آنها اختلاف زیادى دارند.
اکثر علمای شیعه براساس برخی روایات معتقدند »أوُلیِ‌الَْمَْرِ« كه خدا طاعت آنها را مقرون 
طاعتش كرده است، ائمۀ دوازده‌گانۀ شیعه‌اند )عروسى حویزى، ۱۴۱۵ق.، ج. 1، ص. 499؛ 
بحرانى، 1416ق.، ج. 1، ص. 381؛ همو، ۱۴۲۲ق.، ص. 263ـ268؛ فیض كاشانى، ۱۴۱5ق.، 
استدلال  شیعه  مفسران  همچنین،   .)249 1، ص.  ج.  1380ق.،  عیاشى،  366؛  1، ص.  ج. 
می‌کنند که چون كلمۀ »أطَِیعُوا« درمورد »أوُلیِ‌الَْمَْرِ« تكرار نشده است، یعنی امر به اطاعت از 
»اولوالأمر« هم‌تراز امر به اطاعت از پیامبر است و خدا به‌طور مطلق و بدون قیدوشرط اطاعت 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

268



آنها را واجب کرده، این معنى تعلیم داده می‌شود كه حكم و نظر آنها، حكم و نظر پیامبر اكرم 
است و آنها مانند پیامبر معصوم هستند )شیخ طوسى، بی‌تا.، ج. ۳، ص. ۲۳۶؛ طبرسى، 1372، 

ج. ۳، ص. 100؛ طباطبایی، 1352، ج. ۴، ص. ۳۹۱(.
اما اکثر مفسران اهل سنت معتقدند اولوالأمر مذکور در آیه معصوم نیستند، چراکه در ذیل 
آیه دستور می‌دهد هرگاه شما مؤمنین ]با اول‌ىالامر[ بر سر مسئله‌اى تنازع كردید، حكم آن را 
سُولِ‌« مطرح شده است.  وهُ إِلىَ الَِله وَ الرَّ به خدا و پیغمبر برگردانید: »فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِی شَ‌یءٍ فَرُدُّ
زمامداران؛  و  امیران  دارند: 1(  نظر  دو  اولوالامر عمدتاً  از  اهل سنّت دربارۀ مقصود  مفسران 
چراکه كلمۀ »امر« كه مقابل نهى است از زمامداران و امرا صادر م‌ىشود. همچنین، پس از 
آنکه در آیۀ قبل به آنها دستور داد با عدالت میان مردم حکم بورزند: »وَ إِذا حَكَمْتُمْ بیَنَ الَنّاسِ 
أَنْ تَحْكُمُوا باِلعَْدْلِ‌«، به مردم دستور داد که از آنها اطاعت کنند؛ لذا وجوب اطاعت از آنها تا 
زمانی است که با حق و عدل رفتار کنند. 2( علما و فقها؛ برای اینکه در ادامۀ آیه می‌فرماید: 
به كتاب و  ندارد که چگونه  را  این شناخت  از علما کسی  سُولِ« و غیر  الَرَّ وَ  الَِله  إِلىَ  وهُ  »فَرُدُّ
سنّت ارجاع دهد )بیضاوى، ۱۴۱۸ق.، ج. 1، ص. 225؛ کیاهراسی، ۱۴۲۲ق.، ج. 2، ص. 472؛ 
ابن‌اب‌ىحاتم، ۱۴۱۹ق.، ج. 3، ص. 988ـ989؛ ابن‌وهب دینوری، ۱۴۲۴ق.، ج. 1، ص. 157؛ 

جصاص، ۱۴۰۵ق.، ج. 3، ص. 177؛ ثعلبى، ۱۴۲۲ق.، ج. 3، ص. 334(.
البته برخی مفسران شیعه نیز تصریح کرده‌اند که امامان معصوم از مصادیق بارز و كامل این 
عنوان هستند. اما نم‌ىشود گفت مصداق اولوالامر تنها امامان هستند، زیرا جامعۀ اسلامى، 
درهرحال، نیازمند حكومت است و حاكمان بدون اطاعت پیروان قادر به حكومت نخواهند بود. 
بنابراین، امر حكومت، حتى اگر از سوى غیرمعصوم باشد، باید با اطاعت همراه باشد. بدیهى 

است این اطاعت مقید به ضوابط خواهد بود )بروجردی، ۱۳۹۷، ج. 2، ص. 93(. 
دراین‌میان، فخر رازى معتقد است با توجه به اینكه امر به اطاعت »اولوالأمر« به‌طور جزم 
است، م‌ىطلبد كه اولوالأمر مذکور در آیه حتماً باید معصوم باشد. بنابراین، او معتقد است که 
آیه به عصمت اجماع »اهل حل و عقد« اشاره دارد )فخر رازی، ۱۴۲۰ق.، ج. 10، ص. 144(. 
محمد عبده نیز معتقد است درصورت اجماع اهل حلّ و عقد از مؤمنین در امری از مصالح 
امت که نصّی از شارع در آن امر وجود نداشته باشد درحالی‌که در آن مختار باشند و از سوی 
قدرت یا نفوذ کسی مجبور نشده باشند اطاعت از آنها واجب است و صحیح این است که گفته 
شود آنها در این اجماع، معصوم هستند و لذا بی‌قیدوشرط امر به اطاعت آنها کرد )رشید رضا، 

1414ق.، ج. 5، ص. 181(. 
البته، به یک معنا، »اهل حلّ و عقد« درواقع همان جمع علما و امراست؛ یعنی »نمایندگان 
طبقات مختلف جامعه كه دربارۀ مسائل مهم امت اسلامى تصمیم م‌ىگیرند و سرنوشت جامعه 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

269



را رقم م‌ىزنند« )مراىغ، بی‌تا.، ج. 5، ص. 72(. محمد عبده در این‌باره م‌ىنویسد: منظور از 
»أوُلیِ الَْمَْرِ« گروهى از مسلمین هستند كه مسئولیت اظهارنظر دربارۀ سرنوشت امت اسلامى 
زمامداران، حكّام،  قبیل  از  و عقد« مك‌ىنند،  به »اهل حلّ  تعبیر  آنها  از  و  دارند  برعهده  را 
و مصالح خود  نیازمند‌ىها  رفع  در  مردم  رؤسایى كه  دیگر  و  ارتش  فرماندهان  دانشمندان، 
به آنها مراجعه مك‌ىنند، مانند نمایندگان تجّار، صنایع، كارگران، كشاورزان، احزاب، مدیران 
جراید و دیگران. این گروه هنگامى كه دربارۀ چیزى به‌اتفاق اظهارنظر كردند ــ نظر به اینكه 
این اتفاق نظر مصون از خطاست چنانك‌ه پیامبر اكرم فرمود: »لا تجتمع امّتی على خطأ« 
ــ ازاین‌رو بر مردم لازم است كه از آنها اطاعت كنند به شرط اینكه اولاً »اهل حلّ و عقد« 
مسلمان باشند )به دلیل منكم در آیه(؛ ثانیاً با كتاب خدا و سنّت متواتر پیامبر اكرم مخالف 
نباشند و ثالثاً در آن اظهارنظر مختار باشند و كسى آنها را مجبور نكرده باشد و رابعاً آنچه 
را كه دربارۀ آن اظهارنظر كرده‌اند مربوط به مصالح عمومى مسلمین باشد نه مسائل دینى، 
عبادى و اعتقادى كه تكلیف آنها به وسیلۀ كتاب و سنّت تعیین شده و »اهل حلّ و عقد« حقّ 

دخالت در آنها را ندارند )رشید رضا، 1414ق.، ج. 5، ص. 181(. 
درهرصورت، اگر مراد از اولوالأمر معصومین باشد، حکم اطاعت از آنها همچون اطاعت از 
رسول مطلق و بی‌قیدوشرط است. همان‌طور که در روایت آمده است که: »إنِمَا الطاعَةُ لِِ وَ 
لرَِسُولهِِ وَ لوُِلَةِ الْمَْرِ وَ إنِمَا أمََرَ الُله عَز وَ جَل بطَِاعَةِ الرسُولِ لِنَهُ مَعْصُومٌ مُطَهرٌ لَ یأْمُرُ بمَِعْصِیةٍ وَ 
إنِمَا أمََرَ بطَِاعَةِ أوُلیِ الْمَْرِ لِنَهُمْ مَعْصُومُونَ مُطَهرُونَ لَ یأْمُرُونَ بمَِعْصِیتِهِ« )مجلسى، 1404ق.، 
ج. 72، ص. 337ـ338(. اما اگر مراد از اولوالأمر، عالمان یا زمامداران باشد اطاعت از آنها مقید 

و مشروط است که در دو بحث بعدی به آن پرداخته خواهد شد.

گسترۀ اطاعت از زمامداران و صاحبان قدرت
از امیرمؤمنان علی علیه‌السلام روایت شده است که از سه کس بر دینتان بترسید )احْذَرُوا 
و  او قدرت و حاکمیت می‌دهد  به  از آن سه، کسی است که خدا  ثلََثةًَ(. یکی  دِینِكُمْ  عَلیَ 
او چنین می‌پندارد که اطاعت از او اطاعت از خدا و نافرمانی از او نافرمانی خداست ولى او 
از كسى كه  و  روا نیست  از هیچ مخلوقى  اطاعت  زیرا كه در معصیت خدا،  دروغ م‌ىگوید، 
خدا را نافرمانى مك‌ىند نباید اطاعت كرد )شیخ صدوق، 1403ق.، ج. ۱، ص. ۱۳۹؛ مجلسى، 

1404ق.، ج. 72، ص. 337ـ338(. 
بنابراین، اطاعت از حاکم و زمامدار صرفاً در امور خیر و معروف جایز است و از حاکمان نباید 
در همه‌جا اطاعت کرد. حتی از فرماندهان منصوب از جانب پیامبر نیز نباید اطاعت مطلق کرد. 
برای نمونه، در روایتی به نقل از امام علی نقل شده است که فرمود: پیامبر سپاهى را گسیل 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

270



داشت و مردى را به فرماندهى آن تعیین كرد و به سپاهیان دستور داد تا از او اطاعت كنند. 
فرمانده، آتشى برافروخت و به آنها امر كرد تا میان آن آتش بروند، گروهى خوددارى كردند 
و گفتند: ما از آتش فرار كردیم و جمعى هم م‌ىخواستند وارد آتش شوند كه خبر به پیامبر 
رسید و فرمود: »اگر وارد آتش م‌ىشدند پیوسته در آتش م‌ىماندند« و اضافه كرد: »اطاعت در 
نافرمانى خدا وجود ندارد، تنها در كار نیك، اطاعت واجب است.« و بعضى نقل كرده‌اند كه آن 
گروه تصمیم داشتند تا وارد آتش شوند، اما جوانى به آنان گفت: شتاب نكنید تا رسول خدا 
بیاید. اگر ایشان دستور داد كه وارد آتش شوید آنگاه وارد شوید. پس خدمت پیامبر رسیدند 
و ایشان فرمودند: »اگر وارد آتش شده بودید، هرگز از آن بیرون نم‌ىشدید. اطاعت تنها در 
كار نیك است و اطاعت مخلوق در آنجا كه نافرمانى خدا باشد وجود ندارد«. گویند نام آن 
فرمانده، عبدالله‌بن مخمر بود كه اهل شوخى بود و وقتى كه آن گروه م‌ىخواستند وارد آتش 
شوند به آنها گفت بنشینید، قصد خنده و بازى داشتم )ورّام، 1376، ج. ۱، ص. ۵۱؛ نوری، 

1408ق.، ج. 13، ص. 142ـ143(. 
خدا در آیۀ »وَ لاتُطِیعُوا أَمْرَ الَمُْسْرِفِینَ« )شعراء، 151، 1445ق.( دستور می‌دهد که از »امر« 
مسرفان اطاعت نكنید. گفته شده که مصداق مسرفین در این آیه، نه نفر از قوم ثمود است 
که ناقۀ صالح علیه‌السلام را کشتند )مقاتل بن سلیمان، ۱۴۲۳ق.، ج. 3، ص. 275(. بااین‌حال، 
دربارۀ پیام کلی آیه پیداست كه مراد از »مسرفان« كسانى هستند كه در جایگاهى قرار دارند 
كه م‌ىتوانند به دیگران »امر« كنند؛ یعنی در جایگاه امارت و حكومت قرار داشته و مردم 
خود را مطیع آنان م‌ىدانند. آیۀ بعد توضیح م‌ىدهد كه مراد از »مسرفان« كیست: »الََّذِینَ 
یفْسِدُونَ فِی الََْرْضِ وَ لا یصْلِحُونَ« )شعراء، 152، 1445ق.(؛ مسرفانى كه اطاعت از آنان نهى 
شده، كسانى هستند كه در زمین افساد نموده و اصلاح نمك‌ىنند )بروجردی، ۱۳۹۷، ج. 6، 

ص. 425(.
را نزد حسن بصرى فرستاد و  در روایات آمده است که عمر‌بن هبیره، والى عراق، كسى 
به او گفت: یزید‌بن عبدالملك، مرا بدون اینكه خودم درخواست كنم به عراق شما فرستاد. 
او هركس را نزد ما م‌ىفرستاد ما را مأمور كشتن مردم و گرفتن باغ و زمین م‌ىساخت و ما 
هم اطاعت مك‌ىردیم، حال نظر شما چیست‌؟ حسن گفت: اى عمر! من تو را از فرمان‌بردارى 
طَاعَةَ لمَِخْلُوقٍ فیِ مَعْصِیةِ الَخَْالقِِ« )ورّام، 1376، ج. ۱، ص.  َّهُ لاَ  غیرخدا نهى مك‌ىنم »... إنِ

.)۸۸
حضرت علی که به اعتقاد عموم شیعیان معصوم است، با این حال، به‌عنوان حاکم و امام 
این‌گونه می‌فرماید: »آنچه شما را فرمان م‌ىدهم در اطاعت خداى تعالى، بر شماست كه از 
من اطاعت كنید چه شما را خوش آید و چه ناخوش آید. اما اگر من یا دیگرى جز من شما 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

271



را به معصیت خدا فرمان دهد، در معصیت اطاعت نشاید«. آن‌گاه سه بار گفت: »اطاعت در 
اعَةُ فیِ الَمَْعْرُوفِ( )ثقفی، 1410ق.، ج. ۲، ص. ۵۹۰؛ مجلسى، 1404ق.،  كار نیك است« )الَطَّ

ج. ۳۴، ص. ۳۶۲(.
زمخشری می‌گوید: »خلفاء همواره می‌گفتند از من اطاعت کنید مادامی که در میان شما 
به عدالت رفتار کنم؛ در غیر‌این‌صورت، حق اطاعت بر گردن شما ندارم. مسلم‌ةبن عبدالملك 
مْرِ مِنْكُمْ‌» به شما دستور نداد که از ما اطاعت  به ابوحازم گفت: آیا خدا با گفتن »وَ أُولیِ الََْ
کنید؟ ابوحازم جواب داد: و آیا اطاعت از شما نزع نشد آنگاه که فرمود: »فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِی شَ‌یءٍ 

سُولِ« )زمخشرى، ۱۴۰۷ق.، ج. 1، ص. 524(. وهُ إِلىَ الَِله وَ الَرَّ فَرُدُّ
قرطبی )1364، ج. 5، ص. 259( از امام علی نقل می‌کند که فرمود: حقی که بر امام است 
دو چیز است: حكم به عدل و ادای امانت. اگر آن دو را انجام داد، بر مسلمین واجب است 
که از او اطاعت کنند چراکه خدا نخست به ادای امانت و عدل دستور داد سپس دستور به 

اطاعت داد.

گسترۀ اطاعت از عالمان
اطاعت از عالمان نیز نباید مطلق و بی‌قیدوشرط باشد. اگر از علما در معصیت خدا اطاعت 
شود، نوعی شرک در ربوبیت است. به همین سبب، خدا در قرآن دربارۀ برخی یهودیان و 
مسیحیان که از عالمان دینی و راهبان خود به‌طور مطلق اطاعت می‌کردند می‌فرماید: »اتخَذُوا 
أَحْبارَهُمْ وَ رُهْبانهَُمْ أَرْباباً مِنْ دُونِ الله« )توبه، 31، 1445ق.(. مراد از احبار )جمع حِبر( یعنی 
علمای یهود و مراد از رهبان )جمع راهب( یعنی زهّاد مسیحی )ابن‌عاشور، ۱۴۲۰ق.، ج. 10، 
ص. 71(. روایت شده است كه فردی مسیحی نزد رسول خدا آمد و ایشان در حال خواندن 
این آیه از سورۀ برائت بود: »اِتَّخَذُوا أَحْبارَهُمْ وَ رُهْبانهَُمْ أَرْباباً«. به او عرض كرد: ما آنان را 
نم‌ىپرستیم‌؟ فرمود: مگر نه این است آنها حلال خدا را حرام مك‌ىنند و حرام خدا را حلال 
مك‌ىنند و شما نیز می‌پذیرید؟ گفت: بلى. فرمود: فَتِلكَْ عِبَادَتهُُم؛ عبادت ایشان این‌گونه است 
)طبرسى، 1372، ج. 5، ص. 43؛ ابن‌اب‌ىحاتم، ۱۴۱۹ق.، ج. 6، ص. 1784(. از همین روست 
)مریم، 44،  یطانَ‌«  الَشَّ تَعْبُدِ  أَبتَِ لا  »یا  است:  نامیده شده  عبادت  نیز  از شیطان  تبعیت  که 

یطانَ« )یس، 60، 1445ق.(.  1445ق.( یا می‌فرماید: »أَنْ لا تَعْبُدُوا الَشَّ
امام صادق در تفسیر آیۀ »اِتَّخَذُوا أَحْبارَهُمْ وَ رُهْبانهَُمْ أَرْباباً مِنْ دُونِ الَلهِ« می‌فرماید: به خدا 
قسم آنها مردم را به عبادت خود دعوت نمی‌کردند و اگر هم به عبادت خود دعوت می‌کردند، 
مردم دعوتشان را اجابت نمی‌کردند، بلکه حرام را برای آنها حلال و حلال را برای آنها حرام 
می‌کردند و مردم هم بی‌آنکه بدانند، آنان را عبادت می‌کردند )کلینی، 1362، ج. 2، حدیث7؛ 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

272



عیاشى، ۱۳۸۰ق.، ج. 2، ص. 88؛ بحرانى، 1416ق.، ج. 2، ص. 120؛ فیض كاشانى، ۱۴۱5ق.، 
دیگر  حدیثی  در   .)141 7، ص.  ج.   ،59 4، ص.  ج.  1404ق.،  مجلسى،  695؛  1، ص.  ج. 
می‌فرماید: به خدا قسم برای آنها روزه نمی‌گرفتند و نماز نمی‌خواندند بلکه اگر برخى امور را 
براى آنان حلال مك‌ىردند، حلال م‌ىدانستند، و اگر بر آنان حرام مك‌ىردند، حرام م‌ىدانستند 
و در خبری دیگر می‌فرماید: چون که از آنها در معصیت خدا اطاعت کردند )عیاشى، ۱۳۸۰ق.، 

ج. 2، ص. 88؛ مجلسى، 1404ق.، ج. 7، ص. 141؛ بحرانى، 1416ق.، ج. 2، ص. 768(. 
از امام باقر نیز در تفسیر آیه نقل شده است که یهودیان و مسیحیان از آنچه احبار و راهبان 
به آن امر كردند، تبعیت كردند و از آنان اطاعت كردند و خدا را معصیت كردند و این امر در 

كتاب ما ذكر شده است تا از آن پند گیریم )قمى، 1367، ج. 1، ص. 289(.
بنابراین، چون آنها از علمای خود بی‌قیدوشرط اطاعت می‌کردند، قرآن می‌فرماید: آنها را 
ربّ خود قرار دادند )ابن‌‌جوزی‌، 1422ق.، ج. 2، ص. 252( حال آنكه جز خداى تعالى احدى 

سزاوار این قسم اطاعت نیست )طباطبایی، 1352، ج. 9، ص. 245(. 

گسترۀ اطاعت از پدر و مادر
براساس آیات و روایت، احسان به پدر و مادر واجب است )بقره، 83؛ نساء، 36؛ أنعام، 151؛ 
برِّ و نیىك به آنها بزرگ‌ترین فریضه  بلکه  إسراء، 23؛ أحقاف، 15؛ عنكبوت، 8، 1445ق.(، 
است ]البته پس از توحید[ )تمیمى آمدى، 1410ق.، ج. ۱، ص. ۳۱۲( و رضایت خدا در نیکی 
به پدر و مادر است )نوری، 1408ق.، ج. ۱۲، ص. ۱۷۳( و نیىك به آنها مرگ را به تأخیر 
م‌ىاندازند )اهوازی، 1399ق.، ج. ۱، ص. ۳۶( و حساب آخرت انسان را آسان می‌سازد )عیاشى، 
۱۳۸۰ق.، ج. ۲، ص. ۲۰۸(؛ اما اگر آنان مشرک باشند نباید از آنها در گناه اطاعت کرد. امام 
تُطِعْهُمَا وَ لَ غَیرَهُمَا فِی  فَلَ  فَإِنْ كَاناَ مُشْرِكَینِ  الوَْالدَِینِ وَاجِبٌ  رضا علیه‌السلام می‌فرمایند: »بِر 

المَْعْصِیةِ فَإِنهُ لَ طَاعَةَ لمَِخْلُوق‏ٍ فِی مَعْصِیةِ الخَْالقِِ« )حر عاملی، 1414ق.، ج. ۱۶، ص. ۱۵۵(. 
این سخن امام رضا برگرفته از آیات صریح قرآن است. قرآن، پس از آنکه به انسان دستور 
می‌دهد به والدین خود احسان نمایند و احسان طیىف وسیع و ابعادى متنوع داشته و شامل 
محبت، احترام، تكریم، اطاعت و تواضع در برابر آنان است. بااین‌‌همه، مرزى مشخص و دقیق، 
تعیین نموده و به انسان مسلمان اجازه نم‌ىدهد كه از آن عبور كند: »وَ إِنْ جاهَداكَ لتُِشْرِكَ بیِ 
ما لیَسَ لكََ بِهِ عِلْمٌ فَلا تُطِعْهُما« )عنكبوت، 8، 1445ق.(؛ یعنی اگر آنان تلاش كنند كه تو براى 

من شریىك قائل شوى كه به آن علم ندارى، پس هرگز از آنها پیروى مكن.
به گفتۀ مفسران، این آیه دربارۀ سعد‌بن اب‌ىوقّاص نازل گردید كه چون ایمان آورد مادرش 
جمیله به او گفت مگر نه این است که خدا دستور داده است از والدین خود اطاعت کنید؛ 

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

273



به خدا نان و آب نم‌ىخورم تا بمیرم یا به الله کافر شوی )ابن‌اب‌ىحاتم، ۱۴۱۹ق.، ج. 9، ص. 
3036؛ قرطبی، ۱۳۶۴، ج. 13، ص. 328( یا در روایتی دیگر مادر سعد گفت تا منكر محمد 
8 سورۀ  آیۀ  و  بازنمود  را  ماجرا  و  آمد  پیغمبر  نزد  بازگردى. سعد  سابقت  آیین  به  و  شوى 
عنکبوت نازل گردید )واحدی نیشابوری، 1419ق.، ج. 1، ص. 351؛ طبرى، ۱۴۱۲ق.، ج. 18، 
ص. 363(. البته، پیامبر دستور داد که سعد مادرش را راضی کند و تلاش کند تا او بخورد و 
بیاشامد )مقاتل بن سلیمان، ۱۴۲۳ق.، ج. 3، ص. 374(. مفسران یادآور شده‌اند كه یىك از 
مشكلات جوانان مسلمان در آغاز عصر بعثت، برخورد آنان با پدران و مادران مشرىك بوده 
كه به روش‌هاى گوناگون خواهان بازگشت فرزندان به شرك بودند. با نزول این آیه، تكلیف 
فرزندان در مورد نحوۀ رفتار با والدین، معلوم و حدود ارتباط با آنان مشخص شد )بروجردی، 

۱۳۹۷، ج. 7، ص. 116(.
بنابراین، اطاعت از والدین تا جایى است كه فرزند موحد خود را به وادى شرك سوق ندهند. 
انسان موحد اجازۀ اطاعت از دستورهاى مشركانه‌شان را ندارد، چراكه فرزند عبد پدر و مادرش 
نیست و اطاعت از مخلوق در معصیت خالق جایز نیست )فیض كاشانى، ۱۴۱5ق.، ج. 4، ص. 
112؛ فیض كاشانى، ۱۴۱۸ق.، ج. 2، ص. 941؛ شبر، ۱۴۰۷ق.، ج. 1، ص. 380(. همچنین، 
نص بر شرک صرفاً نمونه‌ای از موقعیت‌هایی است که با امر و نهی خدا تعارض دارد وگرنه آیه 
دربارۀ هرآنچه با خشنودی خدا تعارض داشته باشد کاربرد دارد )فضل‌الله، ۱۴۱۹ق.، ج. 14، 

ص. 211(.
در آیۀ 14 سورۀ لقمان نیز پس از توصیه به شکرگزاری از خدا و والدین، به‌ویژه مادر که 
نْسانَ بوِالدَِیهِ  ینَا الَِْ متحمل دشواری‌های بسیار در زمان باردارى و شیردادن شده است: »وَ وَصَّ
هُ وَهْناً عَلى وَهْنٍ وَ فِصالهُُ فِی عامَینِ أَنِ اشُْكُرْ لیِ وَ لوِالدَِیكَ إِلیَ الَمَْصِیرُ«، بلافاصله در  حَمَلَتْهُ أُمُّ
آیۀ بعد هشدار م‌ىدهد كه احترام و تكریم والدین نباید به اعتقاد توحیدى لطمه‌اى بزند و 
اگر والدینى مشرك بوده و اصرار دارند كه فرزندان خود را به شرك آلوده سازند، نباید از آنان 
اطاعت و پیروى نمود: »وَ إِنْ جاهَداكَ عَلى أَنْ تُشْرِكَ بیِ ما لیَسَ لكََ بِهِ عِلْمٌ فَلا تُطِعْهُما«. ادامۀ 
آیه، بار دیگر در مقام توضیح نحوۀ شكر والدین برآمده و م‌ىفرماید: و در دنیا با آنان به‌طور 
نْیا مَعْرُوفاً(؛ یعنی در امور دنیوى به آنها احسان  متعارف و نیكو هم‌نشین باش )وَ صاحِبْهُما فِی الَدُّ
کن و با آنها مدارا داشته باش هرچند واجب باشد که به خاطر جایگاه کفری که قرار گرفته‌اند 

در امور دین با آنها مخالف نمایی )طبرسى، 1372، ص. 8، ص. 495(. 
خلاصه آنکه درست است که در شرک و معصیت نباید از والدین اطاعت کرد، اما احسان به 
پدر و مادر در همه حال واجب است حتی اگر پدر و مادر کافر باشند. در روایات آمده است که 
در سه چیز است كه هیك‌چس درمورد آنها معذور نیست )بهانه‌اى از او پذیرفته نیست(: اداى 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

274



امانت به شخص نیك یا بدكار، وفاى به عهد با شخص نیك یا بدكار، و نیىك به پدر و مادر، 
خواه نیكوكار باشند یا بدكار )کلینی، 1362، ج. ۵، ص. ۱۳۲(.

نتیجه‌گیری
که خدا  به کسانی  متعلق  بالعرض  و  ثانیاً  و  به خداست  متعلق  بالأصاله  و  بالذات  اطاعت 
اجازه داده است؛ مانند اطاعت از رسولان، اطاعت از اولوالأمر، اطاعت از پدر و مادر، اطاعت از 

حاکمان، اطاعت از عالمان و غیره. 
اطاعت از غیر الله، منحصراً در امور معروف )پسندیده( است و در نافرمانی خالق از هیچ 
مخلوقی نباید اطاعت کرد، چراکه اطاعت از مخلوق در معصیت خالق نوعی شرک است. لذا، 
اگر فرد مُطاع، معصوم باشد اطاعت از او همچون اطاعت از خدا، مطلق و بی‌قیدوشرط است. 
اما اگر فرد مُطاع غیرمعصوم باشد، اطاعت از او مقید و مشروط است و نباید از او به‌صورت 

مطلق و بی‌قیدوشرط اطاعت کرد. 
اطاعت خداست.  اطاعت رسول عین  و  و رسول خداست  اطاعت خدا  ایمان،  اصلی  شرط 
باورند که اطاعت از رسول خدا صرفاً در حوزۀ  بااین‌حال، بیشتر مفسران اهل سنّت بر این 
مختص رسالت است؛ اما نظر رسول خدا در امور دنیوى و در غیر امور شرعی، اوامر نیست، بلکه 
ارشادات است. لذا، مسلمانان در برخی آرا به خود اجازۀ نظر می‌دادند‌. اما عموم مفسران شیعه 
معتقدند که اطاعت از پیامبر در مطلق امور واجب است و هیچ استثنائی ندارد. درهرصورت، 
پیامبر مأمور نیست که مردم را مجبور به اطاعت از خود کند، چراکه او صرفاً مبلغّ است و 

حساب و کتاب با خداست: »فَإِنَّمَا عَلَیكَ البَْلَغُ وَ عَلَینَا الحِْسَابُ« )رعد، 40، 1445ق.(. 
دوازده‌گانۀ  ائمۀ  نساء،  سورۀ   59 آیۀ  در  مطرح  »أوُلیِ‌الََْمْرِ«  معتقدند  شیعه  علمای  اکثر 
شیعه‌اند و آنها مانند پیامبر معصوم‌اند. اما اکثر مفسران اهل سنّت معتقدند که مقصود »امیران 
و زمامداران« یا »علما و فقها«یند. برخی مفسران شیعه نیز تصریح کرده‌اند که امامان معصوم 
از مصادیق بارز و كامل این عنوان هستند، اما جامعۀ اسلامى، درهرحال نیازمند حكومت است 
و حاكمان بدون اطاعت پیروان قادر به حكومت نخواهند بود. برخی مفسران اهل سنّت نیز 
برآن‌اند که آیه به عصمت اجماع »اهل حل و عقد« اشاره دارد. البته، به یک معنا، »اهل حلّ 
و عقد« درواقع همان جمع علما و امراست؛ یعنی نمایندگان طبقات مختلف جامعه كه دربارۀ 
مسائل مهم امت اسلامى تصمیم م‌ىگیرند و سرنوشت جامعه را رقم م‌ىزنند. درهرصورت، 
اگر مراد از اولوالأمر معصومین باشد، حکم اطاعت از آنها همچون اطاعت از رسول خدا، مطلق 
و بی‌قیدوشرط است. اما اگر مراد از اولوالأمر عالمان یا زمامداران باشد، اطاعت از آنها مقید و 

مشروط است.

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

275



اطاعت از زمامداران مادامی است که به حق، عدل و امانت رفتار کنند. به عبارت دیگر، از 
زمامداران و حتی از فرماندهان منصوب از جانب پیامبر، نباید اطاعت مطلق کرد. اگر فرمان 
حاکمان و فرماندهان در اطاعت خداى تعالى باشد، بر همه واجب است كه اطاعت كنند چه 
خوش آید و چه ناخوش آید. اما اگر به معصیت خدا فرمان دهند، نه‌تنها حق اطاعتی بر مردم 

ندارند، بلکه اطاعت از آنها نوعی شرک است.
اطاعت از عالمان نیز نباید مطلق و بی‌قیدوشرط باشد. اگر از علما در معصیت خدا اطاعت 
شود، نوعی شرک در ربوبیت است. به همین سبب در قرآن دربارۀ برخی یهودیان و مسیحیان 
که از عالمان دینی و راهبان خود حتی در حاهایی که حلال خدا را حرام مك‌ىردند و حرام 
آنها در  از  قرار دادند«، چون  را ربّ خود  اطاعت می‌کردند، می‌فرماید: »آنها  را حلال،  خدا 

معصیت خدا اطاعت کردند.
دربارۀ اطاعت از پدر و مادر نیز هرچند احسان به آنها واجب است حتی اگر مشرک، کافر و 

بدکار باشند، اما در شرک و معصیت از آنها هم نباید اطاعت کرد.

  فهرست منابع

ابن‌اب‌ىحاتم. )1419ق.(. تفسیر القرآن العظیم. مكتبة نزار مصىفط الباز.
ابن‌حنبل شیبانی. )1416ق.(. مسند الإمام أحمدبن حنبل، دارالحدیث.

ابن‌وهب دینوری )1424ق.(. الواضح فی تفسیر القرآن. دارالکتب العلمیه.
ابن‌‌جوزی‌، ا. )1422ق.(. ‌زاد المسیر فی علم التفسیر. دارالکتاب العربی.

ابن‌‌عربی‌، م. )1408ق.(. أحكام القرآن. دارالجیل.
ابن‌عاشور، م. ط. )1420ق.(. التحریر و التنویر من التفسیر. مؤسسة التاریخ العربی.

اهوازی، ح. )1399ق.(. الزهد. مطبعة العلمیه.
بحرانى، ه. )1416ق.(. البرهان فى تفسیر القرآن. بنیاد بعثت.

بحرانى، ه. )1422ق.(، غایةالمرام و حجةالخصام. مؤسسة التاریخ العربی.
بخاری، م. )1422ق.(. صحیح‌البخاری. )محمد زهیربن ناصر، محقق(.‌ دار طوق النجاة.

برقی، ا. )1371ق.(. المحاسن. دارالکتب الاسلامیة.
بروجردی، م. )1397(. تفسیر شمس. بوستان کتاب.

بیضاوى، ع. )1418ق.(. أنوار التنزیل و أسرار التأویل. دار احیاء التراث العربى.
تمیمى آمدى، ع. )1410ق.(. غرر الحكم و درر الكلم. )سیدمهدی رجایی، محقق و مصحح(. 

دارالکتاب الإسلامی.
ثعلبى نیشابورى، ا. )1422ق.(. الكشف و البیان عن تفسیر القرآن. دار إحیاء التراث العربی.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

276



ثقفی، ا. )1410ق.(. الغارات، دارالکتاب.
جصاص، ا. )1405ق.(. احكام القرآن. دار إحیاء التراث العربی.

حجازی، م. م. )1413ق.(. التفسیر الواضح. دار الجیل.
حر عاملی، م. )1414ق.(. وسائل الشیعة. آل البیت.

رشید رضا، م. )1414ق.(. ‌تفسیر القرآن الحکیم )تفسیر المنار(. دار المعرفة.
زحیلی، و. )1422ق.(. التفسیر الوسیط. دار الفکر المعاصر.

زمخشرى، م. )1407ق.(. الكشاف عن حقائق غوامض التنزیل. دار الكتاب العربی.
سیوطی، ع. )1404ق.(. الدر المنثور فی التفسیر بالمأثور. مکتبة آی‌ةالله المرعشی النجفی.

شبر، ع. )1407ق.(. الجوهر الثمین فی تفسیر الكتاب المبین. مكتبةالألفین.
شریف رضی، م. )1414ق.(. نهج‌البلاةغ. )للصبحی صالح، مترجم(. هجرت. 

شیخ صدوق، م. )1378ق.(. عیون أخبار الرضا علیه‌السلام. نشر جهان.
شیخ صدوق، م.  )1403ق.(. الخصال. )علی‌اکبر فغاری، مصحح(. جامعۀ مدرسین.

شیخ صدوق، م.  )1378ـ1382ق.(. تهذیب‌الاحکام. حسن موسوی خرسان.
صادقی طهرانی، م. )1388(. ترجمان فرقان. شکرانه.

طباطبایی تبریزی، م. )1352(. المیزان فی تفسیر القرآن. مؤسسة الأعلمی للمطبوعات.
طبرسی، ف. )1372(. مجمع البیان فى تفسیر القرآن. ناصرخسرو.
طبرى، م. )1412ق.(. جامع البیان فى تفسیر القرآن. دار المعرفة.

عروسى حویزى، ع. )1415ق.(. تفسیر نورالثقلین. انتشارات اسماعیلیان.
عیاشى، م. )1380ق.(. كتاب التفسیر. مکتبة العلمیة الاسلامیة.

فخر رازى، م. )1420ق.(. مفاتیح الغیب. دار احیاء التراث العربى.
فضل‌الله، م. ح. )1419ق.(. تفسیر من وحى القرآن. دار الملاك للطباعة و النشر.

فیض كاشانى، م. )1415ق.(. تفسیر الصافى. انتشارات الصدر.
فیض كاشانى، م. )1418ق.(. الأصىف فى تفسیرالقرآن. مركز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامى.

قرائتی، م. )1388(. تفسیر نور. مرکز فرهنگی درسهایی از قرآن.
قربانی لاهیجی، ز. )1384(. تفسیر جامع آیات‌الاحکام. نشر سایه.

قرطبی، م. )1364(. الجامع لأحکام القرآن. ناصرخسرو.
قمى، ع. )1367(. تفسیر قمى. دار الكتاب. 

انتشارات  و  سازمان چاپ  الغرائب.  بحر  و  الدقائق  كنز  تفسیر   .)1368( م.  قمى مشهدى، 
وزارت ارشاد اسلامى.

کلینی، م. )1362(. الكافی. انتشارات اسلامیه.

شاخصه‌ها و گستره‌های »توحید در اطاعت« بر پایه قرآن و روایات

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

277



کیاهراسی‌‌، ع. )1422ق.(. أحكام القرآن. دار الکتب العلمیه.
لجنة من العلماء، التفسیر الوسیط للقرآن الکریم )1413ق.(. جامعة الأزهر، مجمع البحوث 

الإسلامیة.
مجلسى، م. ب. )1404ق.(. بحارالانوار الجامعه لدرر اخبار الائمه الاطهار)ع(. مؤسسة الوفاء.

مراغی، ا. م. )بی‌تا.(. تفسیر المراغی. دار الفکر.
مسلم‌بن حجاج )1435ق./2014(. صحیح مسلم. دارالتاصیل.

مطهرى، م. )بی‌تا.(. مجموعه آثار استاد شهید مطهرى، انتشارات صدرا.
مفید، م. )1414ق.(. الامالی، دارالمفید.

مقاتل‌بن سلیمان )1423ق.(. تفسیر مقاتل‌بن سلیمان. دار إحیاء التراث العربی.
مكارم شیرازى، ن. )1374(. تفسیر نمونه. دار الكتب الإسلامیه.

میرزا خسروانى، ع. ر. )1390ق.(. تفسیر خسروى. انتشارات اسلامیه.
نوری، م. ح. )1408ق.(. مستدرک الوسائل. مؤسسة آل البیت لاحیاء التراث.

هاشمی رفسنجانی، ا. )1386(. تفسیر راهنما. بوستان کتاب.
واحدی نیشابوری، ع. )1419ق.(. أسباب نزول القرآن. دار الکتب العلمیه.

ورّام، م. )1376(. تنبیه الخواطر و نزهة النواظر المعروف بمجموعة ورّام، مکتب‌ةالفقهیه.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

278


