
Theology of Unity is a branch of applied theology whose pri-
mary mission and function is to manage social conflicts based 
on precise scientific considerations. Rather than being just a 
general plan or an academic course, it is developed as a uni-
fied system of knowledge that brings together interdisciplin-
ary studies-combining theology and religious teachings on 
one hand and various branches of human sciences on the oth-
er. Theology of Unity established both as a method in applied 

Theology of Unity: Applied Theology 
within the Framework of Interdisci-

plinary Academic Studies 

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

233 - 256

■ Reza Mohammadzadeh
Associate Professor, Department of Islamic Philosophy and Theology, Fac-
ulty of Theology, Islamic Studies and Guidance, Imam Sadegh University, 
Tehran, Iran
Email: rmohaahomr@gmail.com
ORCID ID: 0009-0003-9440-4857

Doi: 10.22034/pt.2025.494938.1044

Abstract

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

233



studies and as an interdisciplinary system of knowledge, 
centered on the crucial concept of commonalities-whether 
actual or potential, is shaped by specific principles and strate-
gies, and focusing on these foundations not only enhances the 
capacity for social management and conflict resolution to the 
extent of transforming social threats into valuable opportuni-
ties but also significantly demonstrates the potential of reli-
gious teachings in addressing social challenges.  The promo-
tion of solidarity among Islamic communities, bridging dif-
ferences between various sects and schools of thought, is one 
of the key objectives that can be effectively pursued through 
the principles and methods outlined in the Theology of Unity. 
By employing effective strategies proposed in this field—par-
ticularly the three insightful approaches of Ta‘zir (excusing 
differences), Akhz bi-Lawāzim (adhering to necessary impli-
cations), and Masāhāt Mushtarak (shared spaces)—a crucial 
dual achievement can be realized: the establishment of a sys-
tematic body of knowledge in the Theology of Unity and the 
scholarly management of religious differences as an oppor-
tunity rather than a challenge. This, in turn, facilitates the at-
tainment of the essential attribute of authenticity within each 
Islamic sect.

Keywords: Applied theology, Practical theology, Unity 
theology, Religious unity, Interdisciplinary studies, otherness, 
interreligious dialogue

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

234



الهیات وحدت: الهیات کاربردی 
در چارچوب مطالعات میان 

رشته‌ای دانشگاهی

■  رضا محمدزاده
دانشیار، گروه فلسفه و کلام اسلامی، دانشکده الهیات، معارف اسلامی و ارشاد، دانشگاه امام صادق، تهران، 

ایران.
rmohaahomr@gmail.com :رایانامه

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
233 - 256 

و  رسالت  که  به شمار می‌آید  کاربردی  الهیات  از شاخه‌های  یکی  الهیات وحدت 
علمی  دقیق  ملاحظات  براساس  اجتماعی  اختلافات  مدیریت  آن  اصلی  کارکرد 
یا واحد درسی عمومی،  است که در یک نظام دانش واحد، و نه صرفاً یک طرح 
متشکل از مطالعات بین رشته‌ای میان الهیات و آموزه‌های دینی از یک طرف و 
مطالعات دانش‌های متعدد انسانی از سوی دیگر حاصل می‌شود. الهیات وحدت 
دانش  نظام  یک  به‌عنوان  هم  و  کاربردی  مطالعات  در  روش  یک  به‌عنوان  هم 
میان‌رشته‌ای برپایۀ موضوعِ مهم مشترکات، چه در عرصۀ مشترکات واقع و چه در 
حیطۀ مشترکات قابل‌تحقق، براساس مبانی و راهبردهای معینی شکل می‌گیرد و 
عطف توجه به هریک از آن مبانی و این راهبردها نه‌تنها قابلیت مدیریت اجتماعی 

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.494938.1044

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

235



و مدیریت اختلاف را تا حد تبدل تهدیدهای اجتماعی به فرصت‌های طلایی بالا 
می‌برد، بلکه توانایی‌های آموزه‌های دینی در حل مشکلات اجتماعی را نیز تا حد 
وسیعی نشان می‌دهد. ایجاد همبستگی در جوامع اسلامی میان فرق و مذاهب 
مختلف از جملۀ زمینه‌هایی است که با ملاک‌ها و روش‌های مطروحه در الهیات 
راهبردهای  به  تمسک  با  و  نمود  ایجاد  آن  تحقق  به  وافر  امیدی  می‌توان  وحدت 
راهبرد  سه  به‌خصوص  می‌شود،  مطرح  علمی  زمینۀ  این  در  که  ثمربخشی 
هوشمندانۀ »تعذیر«، »اخذ به لوازم« و »مساحات مشترک« دوگانۀ مهمی را تحقق 
و مدیریت علمی  الهیات وحدت  دانش  نظام  تأسیس  از  بخشید که عبارت است 
اختلافات مذهبی به‌عنوان یک فرصت و دستیابی به شاخصۀ مهم »اصلیت« در 

هریک از فرقه‌های اسلامی.

مطالعات  تقریب،  الهیات  وحدت،  الهیات  کاربردی،  الهیات  کلیدواژه‌ها: 
میان‌رشته‌ای، دیگرمداری، گفتمان مذاهب.

مقدمه
اختلاف میان مذاهب اسلامی در جهان امروز، به‌خصوص میان مذهب شیعه و مذاهب اهل 
سنت، سابقه‌ای دیرین دارد و در طول تاریخ مشکلات بزرگ و تأسف‌باری را به وجود آورده است. 
این اختلاف، قرن‌های مدید ماهیتی جدلی و کلامی داشته و از منظر مطالعات آکادمیک در 
حیطۀ روابط انسانی به آن توجه نشده است. پیشرفت مطالعات مربوط به ارتباطات انسانی و 
اجتماعی و توجه به آنها با رویکردهای دینی که امروزه مورد توجه رشته‌های الهیات کاربردی 
است ممکن است تهدید و مصیبت بغرنج ناشی از چنین اختلافات عمیقی را به فرصتی مناسب 
برای شناخت کامل‌تر روابط انسانی و نیز زمینه‌سازی برای ترمیم و اصلاح آنها در جهت تقویت 
همبستگی اجتماعی به نحوی تبدیل نماید که علاوه‌بر رفع اختلاف میان مذاهب اسلامی، 
این  تکامل  میزان  سازد.  فراهم  نیز  آن  نظیر  مشکلات  رفع  برای  متکاملی  و  مشخص  الگوی 
الگو ارتباط مستقیم با شدت و وخامت درگیری و اختلافی دارد که به‌عنوان موضوع محوریِ 
رفع اختلاف مورد مطالعه قرار می‌گیرد. نتیجۀ ایجابی این مطالعات و دستیابی به یک الگوی 
پیشرفته، درعین‌حال تاییدی مضاعف برای حقانیت و اثربخش‌بودنِ آموزه‌های دینی از رهگذرِ 
به‌کارگیری آنها در چهارچوب‌های علمی مناسب نیز به شمار آید. برای این مقصود لازم است 

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

236



ضمن توضیح مقوله‌هایی چون الهیات کاربردی و ساحت‌های آن، و نیز اشاره به الهیات وحدت 
که یکی از شاخه‌های مهم الهیات کاربردی است و نیز تبیین بین‌رشتگی در این زیرشاخۀ مهم، 
نظام  این  زمینه‌سازی طراحی  برای  و سپس  آورده  به حساب  دانش  نظام  به‌عنوان یک  را  آن 
دانش به دو عنصر مهمِ مبانی و راهبردها نیز پرداخت. نشان‌دادن ظرفیت و آمادگی تجربی، 
ذهنی و علمی در اندیشمندان معاصر از طریق اسناد به آثار متمرکز ایشان در این خصوص نیز 
به انباشتگی یافته‌های مناسب به‌عنوان تسهیل‌گر و پشتیبان این طراحی مفید فایده خواهد 
بود و تراکم استنادها و ارجاعات به آنها را در این مقاله باید بر همین اثر تسهیل‌گری و پشتیبانی 

حمل نمود.
و  فنی  ملاحظات  آن،  دقیق  تعریف  برای  که  است  الهیات  از  شاخه‌ای  کاربردی1  الهیات 
پیچیده‌ای وجود دارد. اما کارکرد اساسی آن عبارت است از بررسی کاربرد آموزه‌های دینی در 
زندگی روزمره و مسائل اجتماعی )Miller-McLemore, 2012, p. 5(. اگرچه »الهیاتِ 
قرار  توجه متفکران  مورد  آیین‌های دینی  به‌نحوی در ملاحظاتِ  اخیر  از سدۀ  در عمل« قبل 
روحیۀ  ایجاد  در  آن  تأثیر  و  روحانیون  عمل  به  معطوفِ  تنها  زیادی  حد  تا  بااین‌حال،  داشته، 
معنوی در افراد بوده است تا جایی که برخی مدعی بوده‌اند که الهیات و دکترین مسیحی در 
طول قرن‌ها مستقیماً از عمل کشیشی تکامل یافته است. اما با بروز تحولات فکری در آکادمی، 
به‌طور کلی، و نیز رشد دانش‌هایی چون روان‌شناسی و علوم اجتماعی مانند جامعه‌شناسی و 
انسان‌شناسی، در کنار ارزش‌یافتن و شناسایی روش‌های تجربی جدید برای مطالعۀ مشکلات 
اجتماعی، و از سوی دیگر، اقبال فیلسوفان و نظریه‌پردازان اجتماعی و سیاسی همچون یورگن 
هابرماس )۱۹۷۱(، کلیفورد گیرتز )۱۹۷۳(، استفان تولمین )۱۹۷۶(، پیر بوردیو )۱۹۷۷(، 
آلاسدیر ماکینتایر )۱۹۸۵( و پل ریکور )۱۹۹۱( به مقولۀ کنش و عمل کار میدانی، ارتباطات 
 .)Miller-McLemore, 2012, p. 3( گردید  برقرار  عمل  و  بودن  تفکر،  بین  جدیدی 
بازتعریف عمل  و  تبدیل شد  و موضوع مطالعۀ جذاب  به یک اصطلاح  و کنش  به‌تدریج عمل 
به‌عنوان الگویی از تعامل اجتماعی و تاریخی غنی که به افراد، جوامع و ایمان شکل می‌دهد، 
به‌سوی کاربرد  الهیات  را در  و بحث  تأثیرگذار شد  از طرح‌‌های  ایجاد طیف گسترده‌ای  سبب 

.)Dykstra, 1991( تغییر جهت داد
الهیات  احیای  در   ۱۹۸۰ دهۀ  اوایل  از  که  است  اصطلاحی  عملی،  دانش  یا  فرونسیس2 
که  دانشی  یا  هوش  نوعی  به‌عنوان  حرفه‌ها  بسیاری  در  و  شد  ظاهر  مکرر  به‌طور  کاربردی 
دانشجویان حرفه‌ای و کالج‌ها به آن نیاز دارند و مدارس و کالج‌های حرفه‌ای باید آن را پرورش 

1. Applied Theology
2. phronesis

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

237



دهۀ  در   .)Shulman, 2004; Schwartz & Sharpe, 2010( شد  مطرح  دهند، 
۱۹۸۰، محققان مشهور در چندین رشتۀ الهیاتی گرد آمدند و آثار جمع‌آوری‌شده‌ای را منتشر 
کردند و محدودسازیِ الهیات کاربردی به بخشی کوچک از آکادمی را مورد انتقاد قرار دادند 
ق  و تفسیرهای جدیدی از نقش الهیات کاربردی را آن هم در به‌طور گسترده )و شامل نه مضیَّ
 Browning, 1983; Poling & Miller, 1985; Forrester,( ارائه کردند )و محدود

.)1990; Ballard, 1986
در سال‌های اخیر، همان‌طور که کسانی در فلسفه و علوم اجتماعی به دنبال راه‌های جدید 
برای درگیرکردن عمل با مباحث نظری بودند، محققانی که به‌طور سنتی در رشته‌های متنوع 
و مطالعات الهیاتی و دینی فعالیت می‌کردند، علاقه‌ و انگیزۀ جدیدی به دین زیسته3، الهیات 
معمول4 و فرهنگ عامه پیدا کردند، در این خصوص می‌توان از دانش مردم‌نگاری5 به‌عنوان 
مثالی قابل توجه یاد نمود که توانست از رشته‌های نظری صرف به سوی ملاحظات عملی گام 
 Fulkerson, 2007; Moschella, 2008; Scharen & Vigen,( برداشته و عبور کند

 .)2011
به قدری  پرستاری  پزشکی،  مانند حقوق،  و محققان در حرفه‌هایی  مربیان  بر  این تحولات 
تأثیر گذاشت که مباحث تئوریک یا دانش نظری عینی )دانش صرفاً به خاطر دانش نه به خاطر 
کارایی و کاربرد( در آنها به‌عنوان بهترین وسیله برای یادگیری یک عمل حرفه‌ای زیر سؤال رفت 

.)Sullivan & Rosin, 2008(
تمایززدایی  موجب  آن(  به  شکل‌دادن  به  تمایل  )و  عمل  مقولۀ  به  علمی  توجهات  تمرکز 
تدریجیِ میان حوزه‌هایی مانند الهیات نظام‌مند و کاربردی، اخلاق، جامعه‌شناسی دین و حتی 
  Hall, 1997;( تاریخ کلیسا و مطالعات دینی گردید که پیش از آن از یکدیگر متمایز بودند
 Marsh, 1997; Volf & Bass, 2002; Orsi, 2005; Maffly-Kipp et al.,
Ammerman, 2007; Fulkerson, 2007 ;2006(. درنتیجه، تعداد زیادی از تحولات 
فکری در داخل و خارج از محدودۀ مطالعات دینی و الهیاتی در محتوا با یکدیگر تلاقی کردند 
تا جذابیت موضوع عمل، مطالعۀ عمل و پیگیری راهبردهای آموزشی اصلاح‌شده برای نضج و 

.)Miller-McLemore, 2012, p. 3( رشد دانش عملی را فراهم آورند
پیشبرد  برای  کاربردی،  الهیات  زیرشاخه‌های  در  دانشگاهی  جوامع  گذشته،  دهۀ  چند  در 
تخصص‌‌های مرتبط تأسیس شد. جوامع و انجمن‌های ملی و بین‌المللی جامع‌تر در الهیات 

3. lived religion
4. ordinary theology
5. ethnography

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

238



نیز  و  زیرشاخه‌ها  بین  در  اهداف مشترک  تقویت  برای  و ۱۹۹۰  در دهه‌های ۱۹۸۰  کاربردی 
تشکیل  الهیاتی  درسی  برنامۀ  حوزه‌های  سایر  برای  روشی  به‌عنوان  کاربردی  الهیات  توسعۀ 
شدند. مجلات ملی و بین‌المللی در زیرشاخه‌ها و در کل الهیات کاربردی تأسیس گردید که 
به‌عنوان یک نمونۀ درخور توجه در این خصوص می‌توان از مجلۀ بین‌المللی الهیات کاربردی6 
دین  مادی،  دین  زیسته،  دین  درمورد  جدیدی  طرح‌‌های  تحولات،  این  با  هم‌زمان  نمود.  یاد 
روزمره و اعمال مذهبی در دپارتمان‌های دین و مدارس الهیات تأمین مالی شده و برنامه‌های 
چستر  و  بیرمنگام  منچستر،  دانشگاه‌های  در  کاربردی  الهیات  محوریت  با  مبتکرانه‌ای 
دانشکدۀ  و  متحده  ایالات  در  واندربیلت  دانشگاه  در  عمل  و  الهیات  برنامۀ  نیز  و  بریتانیا،  در 
تحصیلات تکمیلی الهیات کاربردی در ایچون، کره تأسیس گردید. چنین جریاناتی در سطح 
جهانی، با مشارکت شخصیت‌هایی از امریکای شمالی، مرکزی و جنوبی، اروپا، آسیا، افریقا، 
 Ackermann & Bons-Storm, 1998; Schweitzer( استرالیا و اقیانوسیه رخ داد

.)& van der Ven, 1999; Miller-McLemore, 2012, pp. 3-4
و  طرفداران  ناحیۀ  از  حتی  غربیان  علمی  آثار  و  برخی شخصیت‌ها  که  است  در حالی  این 
یک  واقعاً  کاربردی  الهیات  آیا  اینکه  درخصوص  زمانی  مقطعی  در  کاربردی،  الهیات  حامیان 
 Farley, 1987, p. 1; van der( رشتۀ دانشگاهی را تشکیل می‌دهد، دچار تردید بودند
 .)Ven, 1999, p. 323; Lee, 2003, p. 171; Burck & Hunter, 2005, p. 867
عنوان،  این  با  مرتبط  علمی  مجامع  و  درسی،  برنامه‌های  فعالیت‌ها،  گسترش  با  به‌هرروی 

تردیدهای مذکور رو به افول نهاد.
الهیات  تفاوت جدی است میان  آن  و  این مرحله ضروری است  نکتۀ مهم در  به یک  اشاره 
و  وظایف  به  اولی  کاربردی.  الهیات  و   "pastoral theology" عنوان  با  معنوی  رهبریِ 
هم  آن  می‌شود(  یاد  آن  از   "Ministry" اصطلاح  با  )که  دینی  روحانیون  صنف  کارکردهای 
در طیف وسیعی از مسائل دنیوی و معنوی با هدف ترویج ایمان دینی یا انجام مأموریت‌های 
نهادهای دینی )مثل کلیسا( مربوط بوده و بر کاربرد ایمان در مراقبت معنوی افراد متدین در 
جمعیت‌های دینی تمرکز دارد. اما تمرکز دومی بر جنبه‌های مختلف و گسترده‌تری از زندگی 
و جامعه  زندگی  زمینه‌های گوناگون  در  الهیاتی  آموزه‌های  و  نیز اصول  و  اجتماعی  و  انسانی 
است و نه‌تنها به مسائل مربوط به خدمات و وظایف روحانیون، که به دیگر جنبه‌های تعامل دین 

  .)Miller- McLemore, 2012, p. 6( با جهان معاصر نیز توجه می‌کند
به‌هرروی، با جدی‌شدن مطالعات کاربردی در حیطۀ الهیات، این زمینۀ علمی و مطالعاتی 
از  برآمد که  برای پرسش‌های اخلاقی، اجتماعی و سیاسی  پاسخ‌های عملی  یافتن  به دنبال 

6. International Journal of Practical Theology

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

239



متن‌های دینی نشئت می‌گیرند. بر همین اساس، مهم‌ترین اهدافی که می‌شود برای این رشته 
ذکر نمود عبارت است از: 

ـ تفسیر آموزه‌های دینی: به گونه‌ای که بشود از آنها برای مسائل و چالش‌های دنیای معاصر 
بهره‌برداری نمود؛ 

ـ ارائۀ راه‌حل‌های مبتنی بر ارزش‌های دینی برای مشکلات اجتماعی چون: فقر، بی‌عدالتی، 
تعارضات و تنازعات اجتماعی، جنگ، و محیط زیست؛ 

ـ ایجاد ارتباط معنادار میان اعتقادات دینی و زندگی روزمرۀ افراد؛ 
ـ بررسی و توسعۀ اخلاق دینی. 

الهیات کاربردی برای دستیابی به این اهداف، در حیطه‌های مختلفی فعال است که از جملۀ 
 Miller-McLemore, 2012, p. 9; آنها می‌توان از موارد ذیل یاد نمود )اکبری، ۱۴۰۲؛

:)McGrath, 2006; Root, 2014, pp. 271-297
به  و نقش دین در شکل‌دهی  و سیاست  با جامعه  ارتباط دین  بررسی  اجتماعی:  الهیات  ـ 

نهادهای اجتماعی و سیاسی؛ 
ـ الهیات سیاسی: بررسی نقش دین در سیاست و حکمرانی و رابطه میان دین و دولت؛ 

اقتصادی،  عدالت  قبیل  از  دینی،  منظر  از  اقتصادی  مسائل  بررسی  اقتصادی:  الهیات  ـ 
مصرف‌گرایی و نقش کسب و کار؛ 

ـ الهیات فرهنگی: ارتباط ایمان با هنر، رسانه و فرهنگ؛
ـ الهیات محیط زیست: بررسی مسئولیت انسان مؤمن در برابر محیط زیست از منظر دینی 

و راهکارهای دینی برای حفظ محیط زیست؛ 
ـ اخلاق کاربردی: بررسی مسائل اخلاقی معاصر مانند سقط جنین، به‌مرگی )اتانازی یا قتل 

از روی ترحم(؛ 
ـ مهندسی ژنتیک و مسائل زیست‌محیطی از منظر اخلاق دینی؛ 

ـ تعاملات بین دینی یا بین مذهبی: بررسی چالش‌ها و فرصت‌های تعامل با دیگر ادیان یا 
مذاهب؛

ـ آموزش و مشاوره: کاربرد آموزه‌های الهیاتی در آموزش عمومی و درمان‌های روان‌شناختی؛
ـ مسائل مدرن: تحلیل موضوعاتی همچون تغییرات اقلیمی، فناوری، عدالت اجتماعی و 

جهانی‌سازی. 
ملاحظۀ این حیطه‌ها بر این پیش‌فرض استوار است که اساساً دین به‌منظور تأثیر بر بینش 
و کنش فردی و اجتماعی انسان‌ها در اختیار بشر قرار گرفته و علاوه‌بر اصلاح ارتباط میان هر 
فرد و خدای متعال، جنبه‌های گوناگون زندگی دنیوی او را در جهت ایمان اخروی تحت‌تأثیر و 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

240



اصلاح قرار می‌دهد. 
از  ایمان دینی، عبارت است  و  الهیات  پیامدهای مهم  از  اجتماعی، یکی  الهیات  در حوزۀ 
تنظیم و تدبیر مناسبات اجتماعی و تقویت همبستگی اجتماعی میان افراد متدین و تنظیم 
ادیان  در  به‌خصوص  پیامدی،  چنین  ادیان.  سایر  به  معتقد  افراد  و  آنها  میان  مناسبات  این 

ابراهیمی و مبتنی بر وحی قابل مشاهده است. 
از  حیطه،  این  در  مهم  ادیان  از  یکی  به‌عنوان  اسلام  دین  که  گفت  می‌شود  براین‌اساس 
الهیات  کارکردهای  و  ابعاد  تبیین  در  که  است  برخوردار  توجهی  درخور  و  جدی  آموزه‌های 
کاربردی، کارا و مؤثر است. در آموزه‌های دین اسلام، مناسبات اجتماعی اهمیت بسیار دارد و 
قرآن و سنت و روایات اسلامی حاوی قواعد و دستورالعمل‌های مفیدی درخصوص شکل‌گیری 
مناسب و تقویت مناسبات مذکور و نیز اجتناب و پرهیز از هرگونه آسیب‌رسانی به این مناسبات 

است )در این خصوص، خادم جهرمی، ۱۳۸۷؛ صفار، ۱۳۸۶(. 
از  متعددی  موارد  اختصاص  و  آیات  در  عقل‌ورزی  و  تعقل  به  مؤمنان  ترغیب  با  الهی  آیات 
آموزه‌های  به  تعمق  و  توجه  در  عالمان  انگیزه‌های  اجتماعی،  به مسائل  الهی  عبارات  و  آیات 
دینی مرتبط با این مقوله را مضاعف می‌سازد. شکل‌گیری تفاسیر اجتماعی و نیز اقبال عالمان 
تفسیر عمومی به جنبه‌های اجتماعی آیات الهی ازجمله نتایج این رویکرد در آموزه‌های دینی 

است )ناظمی و چهری، ۱۴۰۲(. 

الهیات وحدت یا همگرایی دینی
برقراری همبستگی اجتماعی و آفت‌شناسی چالش‌ها و شکاف‌های اجتماعی و عبرت‌اندوزی 
در جهت اهمیت‌بخشی به وحدت اجتماعی یکی از موضوعات مهم در الهیات اجتماعی است 
که در این مقاله از آن با عنوان »الهیات وحدت« یاد شده است. الهیات وحدت در جهان مسیحی 
عموماً با اصطلاح “otherness” یا “ecumenism” و در مفاهیم معاصر اسلامی معمولًا 
با عنوان »تقریب« شناخته می‌شود و یکی از جنبه‌های مهم الهیات اجتماعی به شمار می‌آید. 
اصطلاح ”Otherness“ )دیگرمداری( در حوزۀ مطالعات بین ‌فرهنگی و بین ‌دینی به معنای 
و گروه‌هاست.  افراد  بین  و هویتی  اعتقادی  فرهنگی،  تفاوت‌های  به  احترام  و  شناخت، درک 
جهان‌شمولی  معنای  به   ”oikoumene“ یونانی  ریشۀ  از  نیز   ”ecumenism“ اصطلاح 
است که در مباحث الهیات وحدت، به وحدت و تقریب میان فرقه‌های مسیحی  اطلاق می‌شود 
و البته برخی نویسندگان، مجموعۀ فعالیت‌های تقریبی میان فرقه‌های مختلف اسلامی را نیز 
برانر، ۲۰۱۵( و موضوع مهم جهانشمولی  از مصادیق آن برشمرده‌اند )Brunner, 2004؛ 
تلقی می‌شود )علی‌قنبری، ۱۳۸۲ش(.  بروز و ظهور آن  نمونه‌های مهم  ازجمله‌  نیز  اسلامی 

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

241



و  نبوده  و مذهبی  فرقه‌ای  بین  در گفت‌وگوهای  منحصر  و  البته محصور  نوع همبستگی  این 
شامل گفت‌وگوهای بین‌الادیانی نیز می‌شود و در برخی منابع، اولین نمونه‌های تاریخی آن به 
دوران اکبرشاه، پادشاه معروف گورکانی )حکومت از ۹۶۳ تا ۱۰۱۴ هجری قمری( بازمی‌گردد. 
او یکی از امپراتورهای بزرگ تاریخ هند بود که با ایجاد وحدت و ثبات در هند، زمینه را برای 
اکبرشاه،  مدبرانۀ  و سیاست‌های  دینی  تسامح  کرد.  فراهم  تمدن هندی  و  فرهنگ  شکوفایی 
الگویی برای حکومت‌داران بعدی بود. او به‌منظور برقراری فضای گفت‌وگو میان ادیان و مذاهب 
مختلف، رهبران مذهبی را در مکانی به نام »عبادت‌خانه«، آن هم قبل از برگزاری نماز جمعه، 
گرد یکدیگر جمع می‌نمود )Howard, 2021, p. 3(. پس از مرگ اکبرشاه، هم در شرق و 
هم در غرب، شواهد کمی از گفت‌وگوهای میان‌دینی و بین‌المذاهبی عمده و رسمی تا دوران 
مدرن وجود دارد. البته برخی تلاش نادرشاه افشار برای رفع اختلافات فرقه‌ای و ایجاد فضای 
مسالمت‌آمیز میان مذاهب شیعی و سنی و نیز تحقق جنبش اص‌لاح‌گرا در الازهر مصر و عالمان 
آن از یک طرف و ملاحظات مرحوم آیت‌الله بروجردی و پیروان ایشان در ابتدای قرن بیستم 
 Brunner, 2024, pp.( از جملۀ همین فضای گفت‌وگوی رسمی به شمار آورده‌اند نیز  را 
50-45 ,29(. الگوی اکبرشاه در دهۀ هشتاد و نود میلادی، الهام‌بخش فعالیت‌های گفتمانی 
میان مذاهب و ادیان در غرب گردید )Howard, 2021, pp. 4-6(. ماحصل این تلاش‌ها 
تحقق یک ارتباط وثیق میان گفتمان میان‌ایمانی و کنش اجتماعیِ میان‌ایمانی بود که برخی، 
باریک تصویر کرده‌اند )Howard, 2021, p. 6(. کنش اجتماعی  را بسیار  آنها  مرز میان 
میان‌ایمانی، یا به عبارتی، همبستگی دین‌مدار مهم‌ترین فراورده‌های این جنبش مهم علمی 

و دینی است.

مطالعات میان‌رشته‌ای و الهیات وحدت
نیز  و  دانشگاهی  رشته‌های  کاربردی‌سازی  در  میان‌رشته‌ای  مطالعات  ضرورت  به  توجه  با 
مبنای  است  کاربردی، لازم  الهیات  به  مربوط  موضوعات  مجموعه  در  الهیات وحدت  اهمیت 
و  بررسی  مورد  نیز  را  وحدت«  »الهیات  عنوان  برای  دانش  نظام  شکل‌گیری  در  میان‌رشتگی 
تحلیل قرار داد و مشخص نمود کدام نوع و تیپ از این سنخ مطالعات برای تحقق این نظام 
دانش شایسته بوده و اقتضائات و لوازم آن از جمله مبانی و راهبردهای کارآمد مربوط به آن 

چیست.
چندحیثیتی7  ماهیتی  دارای  کاربردی،  الهیات  سلسله‌مراتبی:  میان‌رشته‌ای  مطالعات 
نظام‌های   .)Miller-McLemore, 2012, p. 5( است  دیگر، چندرشته‌ای  تعبیر  به  یا، 
7. multivalent

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

242



مختلف دانش )یا به عبارتی »علم« به معنای خاص کلمه: شامل علم ریاضی، علم فقه، علم 
یافته(، در  آنها شهرت  برای  فارسی معادل غیردقیق »رشته«  زبان  به  اینها که  نظایر  و  فلسفه 
این  برقراری  البته  نمایند.  برقرار  را  ارتباط  از  مختلفی  گونه‌های  می‌توانند  یکدیگر  با  ارتباط 
علمی  افراطی  توزیع‌گرایی  و  تخصص‌گرایی  از  مانع  طبیعی  به‌طور  موارد  بسیاری  در  ارتباط 
می‌شود. این نوع مطالعات دارای اقسام چهارگانه هستند که می‌شود آنها را به‌صورت جداگانه 
و منفک مورد توجه قرار داد. اما دقت افزون‌تر به ویژگی‌ها و شاخص‌های هریک از این انواع 
ممکن است به نوعی ملاحظۀ سلسله‌مراتبی از آنها منجر شود که در این ملاحظه، سخن از 
مراحل آغازین، میانه و نهایی در ارتباط به میان خواهد آمد که هریک از انواع پیش‌گفته بر این 
مراحل تطبیق خواهد گردید. برای روشن‌شدن این موضوع ابتدا باید به اقسام ارتباط پرداخت 

و سپس رابطۀ سلسله‌مراتبیِ آنها را بیان نمود: 
انواع ارتباط میان نظام‌های دانش: گونه‌شناسی مطالعات مشترک میان نظام‌های مختلف 
دانش در منابع مربوط مورد توجهی دقیق قرار گرفته و براساس همین مطالعات ــ که نمونۀ آن 
در )Klein, 2017( قابل مشاهده  است ــ می‌شود مهم‌ترین‌ تیپ‌های این سنخ مطالعات را 

به شکل زیر بیان کرد:
الف( رابطۀ چندرشتگی8: میان دو یا چند رشتۀ علمی در یک فضای آکادمیک یا یک نظام 
آنها صورت پذیرد. نحوۀ توزیع  یا تلفیق  واحد دانشگاهی است بی آنکه کوششی برای اتحاد 
دروس در مدارس و نظام آموزش و پرورش که شماری از علوم در قالب کتب و دروس متنوع 
)ریاضی، فیزیک، شیمی، ...( به دانش‌آموز ارائه می‌شود بهترین نمونه برای این نوع رابطه به 
شمار می‌آید. ارتباط از نوع چندرشتگی، معمولًا سبب بروز دانایی جدیدی بیرون از مرز‌های 

تک‌رشته‌ای نمی‌شود.  
ب( ارتباط ترارشته‌ای9: که میان علوم البته دارای سابقه‌ای طولانی است و در دهه‌های اخیر 
نیز رو به رشد بوده است. در این نوع ارتباط، دو یا چند دانش با تعیین نقش خادم و مخدوم 
در ارتباط با یکدیگر قرار می‌گیرند و دانش خادم امکانات خود از قبیل روش یا الگوی مطالعه 
یا نتایج و مفاهیم خود را در اختیار دانش مخدوم قرار می‌دهد. کاربرد دانش‌های خادم مثل 
ریاضیات، زبان، رایانه، اقتصاد در سایر علوم انسانی یا غیرانسانی نمونه‌های مهمی از این نوع 

ارتباط به شمار می‌آیند. 
ج( ارتباط »رشته‌ایِ مضاف«10 میان دو یا چند نظام دانش برقرار می‌گردد که یکی از آنها 

8. Multiـdisciplinarity
9. transـdisciplinarity
10. crossـdisciplinarity

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

243



مطالعه‌گر  رشتۀ  در  توسعه  نوعی  آن،  مطالعۀ  با  و  گرفته  قرار  دانش‌ها  سایر  بررسی  موضوع 
ایجادمی‌شود. فلسفه‌های مضاف از این قبیل هستند.

د( ارتباط میان‌رشته‌ای11: که در آن دو یا چند نظام دانش در یک ارتباط همگرا و ارگانیک 
پیشتر  این دانش جدید  به یک دانش جدید حرکت می‌کنند.  به‌منظور شکل‌دهی  با یکدیگر 
موجود نبوده و تحقق آن در روابط میان دو یا چند رشته، مهم‌ترین دستاوردی است که وجود 
است  خود  به  آن  اعتبار  کند،  پیدا  شکل  جدیدی  علم  چنین  درصورتی‌که  داشت.  خواهد 
)یعنی علم مخدومی وجود ندارد که لازم باشد این علم جدید اعتبار خود را به آن ثابت کند(. 
شاید علوم شناختی که براثر ارتباط میان چند علم مانند فلسفه، روان‌شناسی، زبان‌شناسی، 
عصب‌شناسی و علوم رایانه، به‌عنوان یک دانش جدید شکل گرفته است، بهترین مثال برای 

این ارتباط تلقی شود.
تلاش نویسندگان در تبیین کارکردهای الهیات )هم به‌عنوان یک نظام دانش و حتی به‌عنوان 
 Miller-McLemore,( حاکی از تحقق تمامی ارتباطات یادشده است )یک سبک پژوهش
pp. 6-7 ,2012(. براین‌اساس می‌شود گفت الهیات و مطالعات دینی در تقسیمات مربوط 
به ارتباط میان دانش‌ها در نوع اول شاید از سنخ موضوع و درس معارف اسلامی با یک متن و 
سبک واحد در میان انواع دروس و موضوعاتی تلقی گردد که برای تمامی رشته‌های دانشگاهی 
چون  عناوینی  در  اسلامی  الهیات  و  معارف  همچنین،  می‌شود.  عرضه  یکسان  به‌نحوی 
فقه‌الاقتصاد، فقه‌السیاسة، فقه‌الطبابة، فقه‌الادارة، تفسیر علمی، تفسیر اجتماعی و نظایر اینها 
می‌تواند برخوردار از ارتباط قسم دوم قلمداد شود. عناوینی چون فلسفۀ فقه، انسان‌شناسی 
دینی، جامعه‌شناسی قرآنی را نیز می‌شود از موارد ارتباط نوع سوم دانست. آنچه در این میان 
بسیار مهم است، شکل‌دهی به ارتباط نوع چهارم میان علوم همراه با الهیات است که ضمن 
برخورداری از هویتی متفاوت، با جنبه‌های کاربردی بتواند نیازهای مهم بشری را نیز پوشش 
»الهیات وحدت«،  با عنوان  این مقاله دانشی است  نظر  این خصوص، مبنای مورد  دهد. در 
مشتمل بر مجموعه‌ای از مطالعات برگرفته از نظام‌های مختلف دانش به‌همراه ملاحظات دینی 
و الهیاتی که می‌شود آن را به‌عنوان یک نظام دانشی12 متفاوت و متمایز معرفی نمود. ملاحظۀ 
سلسله‌مراتبی میان انواع مطالعات میان‌رشته‌ای و مثال‌هایی که در هر مورد با محوریت علوم 
دینی ذکر گردید نشان می‌دهد که هریک از ارتباطات یادشده در مراتب چهارگانه، پیش نیاز 
ارتباطِ بعدی خواهد بود و عطف توجه به این پیش‌نیازی ممکن است در طراحی برنامه‌های 
درسی دانشگاهی از مرحلۀ موضوع و درس تا مرحلۀ طراحی یک نظام دانشی و رشتۀ تحصیلی 

11. interdisciplinarity
12. discipline 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

244



پیش رود. 
درنظرگرفتن موضوع و واحد درسی تقریب یا “ecumensism” به‌عنوان یک درس و واحد 
تطبیقی،  کلام  تطبیقی،  فقه  چون  عناوینی  ملاحظۀ  سپس  و  نخست،  مرحلۀ  در  عمومی، 
تفسیر تطبیقی و نظایر اینها در مرحلۀ دوم، و همچنین، توجه به اموری چون کلام تقریبی، فقه 
 ”ecumenials“ تقریبی، حقوق تقریبی، تفسیر تقریبی در مرحلۀ سوم )که باید آن را معادل
ecu�“ پیشنهادی ِ با عنوان  الهیات وحدت  یا  تقریب  الهیاتِ  نهایتاً طراحی رشتۀ  و   دانست( 

menics” در مرحلۀ نهایی، از پیامدهای این رویکرد سلسله‌مراتبی خواهد بود. براین‌اساس، 
و همبستگی  تقریب  به موضوع  به‌نحوی  که  آکادمیک  و  نهادهای علمی  تمرکز همۀ  می‌شود 
اجتماعی در کارکردهای دینی آن توجه نموه‌اند را بسته به نحوه‌ و نوع تمرکز آنها در هریک از 
مراحل چهارگانه، در یکی از دو مقوله‌ دسته‌بندی نمود: ۱( نهادهایی حصرگرا: که یا به مرحلۀ 
اول اکتفا کرده‌اند یا علاوه‌برآن به سمت مرحلۀ دوم و حتی سوم نیز پیش رفته‌اند اما دستیابی 
به مرحلۀ چهارم در دستور کار ایشان نیست. ۲( نهادهای جامع و آرمان‌گرا: که از مراحل اول تا 

سوم عبور کرده و دستیابی به مرحلۀ چهارم را وجهۀ همت خویش قرار داده‌اند.
کارکردهای تقریب در مرحلۀ اول: توصیف تقریب و تبیین آن به‌عنوان موضوعی کارآمد برای 
از منازعات فرقه‌ای که  ارائۀ تصویری دقیق  و مذهبی در ضمن  با اختلافات فرقه‌ای  مواجهه 
به وجود  در جامعۀ مسلمانان  را  و دشواری  تا کنون، وضعیت خطرناک  اسلام  اوایل ظهور  از 
آورده و با ایجاد شکاف‌های اجتماعی، علاوه‌بر تضعیف وحدت و همبستگی اجتماعی میان 
جمعیت مسلمانان، فضای مناسبی را برای دشمنان اسلام و قرآن درخصوص مقابله با جماعت 
مسلمین فراهم آورده است. این تبیین برای مخاطبان آن به‌عنوان افکار عمومی، ممکن است 
هشداری مناسب و راهنمایی روشنگر درخصوص پیشینۀ اختلافات و توجه به اهمیت رفع آنها و 
پشتیبانی از حرکت‌های اصلاحی در مسیر تحقق وحدت اجتماعی میان مسلمین به شمار آید.
تطبیقی  و  تقریبی  رویکردهای  به‌کارگیری  سوم:  و  دوم  مرحله‌های  در  تقریب  کارکردهای 
شمار  به  دانشگاهی  مطالعات  در  تقریبی  اندیشه‌های  علمی‌سازی  درخصوص  مهم  عاملی 
می‌آید و نشان می‌دهد چنین رویکردهایی ممکن است علاوه‌بر همبستگی اجتماعی، اتحاد و 
همگرایی علمی میان دانشمندان مسلمان از فرقه‌های مختلف را فراهم آورد که با همت جمعی 
ایشان، به رشد و توسعه و تدقیق زمینه‌های مختلف علمی و وسعت‌بخشیدن به دامنۀ اثرگذاری 

آنها بینجامد.
کارکرد الهیات وحدت و تقریب در مرحلۀ چهارم: شکل‌گیری یک نظام دانشی جدید برمبنای 
جامعه‌شناسی،  روان‌شناسی،  تا  گرفته  دینی  علوم  از  علمی  مختلف  حیطه‌های  میان  تقاطع 
با جامعیتی  که  است  اینها  مانند  و  تاریخ  و کلام،  فلسفه  اخلاق،  اجتماعی،  روابط  و  فرهنگ 

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

245



طراحی  به  و  داده  بروز  خود  از  خاصی  آثار  پیش‌گفته،  کارکردهای  علاوه‌بر  می‌تواند  درخور 
راهبردهای فراگیر درخصوص تحقق همبستگی و وحدت اجتماعی در جوامع دینی و اسلامی 
منتهی شود. غایت نهایی این نظام دانشی جدید نیز پدیده‌ای است که در این مقاله از آن به 
»اصلیت فرقه‌ها« تعبیر شده است. اگرچه طراحی جامع این راهبردها منوط به شکل‌گیری 
تاکنون درخصوص  که  به تلاش‌های علمی  توجه  با  بااین‌حال  دانشی است،  نظام  این  کامل 
وحدت و تقریب صورت گرفته )و میزان تکثر و تنوع آن در سطور بعدی با ارجاعات متعدد نشان 
داده شده و یافتن مجموعۀ آنها صرف وقت معتنابهی را اقتضا نموده اما به‌منظور جلوگیری از 
تراکم متن اصلی این مقاله، به پاورقی منتقل گردیده(، می‌شود به‌طور اجمالی به بیان برخی از 
اصول و مبانی مربوط به این راهبردها پرداخته و نشان داد که شکل‌گیری نظام دانشی مذکور، 

براساس این اصول و مبانی، امری است محتمل و در دسترس.
اصول و راهبردهای الهیات وحدت: یکی از موانع جدی در برابر دستیابی به نظام دانشی 
اطراف  دامنگیر  فرقه‌ای  درگیری‌های  هنگام  متأسفانه  که  است  کفرانگاری  وحدت،  الهیات 
و  انگاره‌ها  اصولی‌قلمدادکردن  به‌دلیل  اسلامی  مذاهب  و  فرقه‌ها  از  هریک  می‌شود.  درگیر 
باورهای خویش، کلیۀ فرق و گروه‌های فاقد آن را از دین خارج دانسته و احکام کفر و الحاد 
بر ایشان جاری می‌نماید. چنین اتفاقی، با تخریب زمینه‌ها و فضای مناسب برای تعامل میان 
را  وحدت‌بخش  عمل  برای  متین  علمی  بنای  یک  ایجاد  عملًا  مختلف،  فرقه‌های  و  جریان‌ها 
ناممکن می‌سازد. به همین دلیل، جامع‌گروی دانشی در حوزۀ الهیات وحدت و تقریب، مقتضی 
اندیشه و تأمل جدی دربارۀ معالجۀ چنین آسیب بزرگی است. برخی متفکران با وجود حسن 
نظر به تلاش‌ها و مجاهدت‌های عالمان و شخصیت‌های تقریبی، مهم‌ترین معضلی که در این 
خصوص وجود دارد و به‌نحوی مجموعۀ تلاش‌های مذکور را بی‌اثر ساخته، عدم دستیابی به 
مبنا و نیز راهبرد اساسی درخصوص عینیت‌بخشی به وحدت و تقریب دانسته‌اند. رویکردهای 
تقریبی در جوامع مسیحی و غیراسلامی، مهم‌ترین مبنا را در این خصوص حرکت‌ها و اقدامات 
خاصی  ماهیت  به‌دلیل  این  و  دانسته‌اند  دینی  نهادهای  و  کلیساها  سوی  از  وحدت‌بخش 
است که این نهادها از آن برخوردارند. اما جالب اینجاست که تقریباً تمامی پیشنهادهایی که 
درخصوص عملکرد نهادهای دینی مذکور ارائه شده تا کنون پیامدهای رضایت‌بخش نداشته و 
همین نشان می‌دهد که شرط کافی برای تحقق هدف مذکور را باید در چیزی غیر از نهادهای 

دینی جست‌وجو کرد و آن همانا عبارت است از مبانی و راهبرد قابل اعتماد تقریبی.  
مبانی سه‌‌گانۀ الهیات وحدت: الهیات وحدت بر سه مبنای مهم استوار می‌گردد که هریک 
از آنها پشتوانۀ اساس کنش‌های تقریبی است که میان فرقه‌های مختلف یک دین واحد و حتی 

ادیان دیگر صورت می‌گیرد:

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

246



۱( تاکید بر اصل وحدت به‌عنوان یکی از آموزه‌های ضروری دینی که تبعیت از آن برای عموم 
مؤمنان واجب و لازم است و عدم تعارض و تنافی آن با اختلافات فرقه‌ای و لزوم عدم تنازل از 
ایمان مذهبی و احق‌دانستن باورهای هریک از فرقه‌ها از سوی پیروان آن و خودداری از بستن 
و اشتراکات در  به اختلافات  تاریخی مربوط  نیز مباحث  و  و احتجاجات فرقه‌ای  باب بحث‌ها 
باورهای مذاهب و تایید تکثرهای مذهبی و فرقه‌ای و نیز احترام به باورهای اختصاصی فرقه‌ها 

و مذاهب، قول به اختیار و حریت در گزینش فرقه و مذهب13.
و  راهبردهای وحدت  و  راهکارها  یافتن  درخصوص  نیز حرفه‌ای  و  بصیرت عمومی  لزوم   )۲
تقریب در حیطه‌ها و سطوح مختلف اجتماعی و علمی؛ و باور به امکان مهار و مدیریت اختلاف 
در چهارچوب توصیه‌های اخلاقی و اجتماعی در آموزه‌های دینی با تاکید بر مواضع، اندیشه‌ها 
حرکت‌های  سابقۀ  و  تقریب  و  وحدت  درخصوص  مذهبی  و  دینی  شخصیت‌های  سخنان  و 

تقریبی14.
اهمیت  تقریب:  درخصوص  تربیتی  و  اخلاقی  رشد  نیز  و  تقریبی  ارزش‌های  به  توجه   )۳
هم‌زیستی مسالمت‌آمیز و حسن ظن و تفاهم و حس برادری در میان مؤمنان ولو از فرقه‌های 

مختلف15.
13 در ایــن خصــوص بنگریــد بــه: تســخیری، ۱۳۹۱، ص. ۸۱ـ۹۲؛ میرآقایــی، ۱۴۲۱ق.، ص. ۷۲ـ۸۳؛ 
عبدالهادی، ۱۴۳۲ق.، ص. ۱۳ـ۱۸؛ بلبشــیر، ۱۴۳۲ق.، ص. ۳۸ـ۴۱. درخصوص فتاوای مراجع تقلید در 

این موضوع بنگرید به: میرآقایی، ۱۴۲۸ق.
14. درمورد آیت‌الله بروجردی و اندیشــه‌های وحدت‌مدار او بنگریــد به: اباذری، ۱۴۲۸ق.، ص. ۹۳ـ۱۱۴. 
درمورد کاشــف‌الغطاء و اندیشــه‌های تقریبی او بنگرید به: ســاعدی، ۱۴۲۸ق. درمورد امام‌موســی صدر و 
اندیشــه‌های تقریبی او بنگرید به: پورصباغ، ۱۴۲۸ق.، ص. ۱۰۹ـ۱۳۴؛ شــرارة، ۱۴۲۴ق.، ص۹۳ـ۱۱۰. 
درمــورد تقریــب از دیــدگاه محمدتقــی حکیــم بنگرید بــه: شــرارة، ۱۴۲۹ق.، ص. ۸۶ـ۹۲؛ تســخیری، 
۱۴۲۹ق.د، ص. ۳۵۷ـ۳۶۴. درمورد مبانی تقریب در اندیشــۀ محمدباقر حکیم مراجعه کنید به: آذرشــب، 
۱۴۲۹ق.، ص. ۱۲۹ـ۱۳۳. درمــورد افکار تقریبــی عبدالکریم زنجانی نگاه کنید بــه: آل ثابت، ۱۴۲۷ق.، 
ص. ۴۱ـ۸۰. درمــورد اندیشــه‌های تقریبــی محمدجواد مغنیه نــگاه کنید به: مهــدی احمدی، ۱۴۲۸ق. 
الــف، ص. ۵۳ـ۶۴. درمــورد نقش مرجعیت و حوزه‌های علمیه در تقریب نــگاه کنید به: حکیم، ۱۴۲۴ق.، 
ص. ۸ـ۳۶؛ همــو، ۱۴۲۸ق.، ص. ۴۷ـ۷۰. درمــورد نقــش و اهمیت مواضع و اندیشــه‌های شــیخ محمود 
شــلتوت بنگرید به: علی احمــدی، ۱۴۲۸ق.، ص. ۴۹ـ۹۱؛ فتح‌الله، ۱۴۲۵ق.، ص. ۱۳۱ـ۱۳۸؛ الشــال، 
۱۴۲۵ق.، ص. ۱۷۱ـ۱۸۵؛ امام، ۱۴۲۵ق.، ص. ۲۱۵ـ۲۴۲؛ بیومی، ۱۴۲۵ق.، ص. ۲۴۳ـ۲۶۰؛ هویدی، 
۱۴۲۵ق.، ص. ۲۶۱ـ۲۸۰؛ واصل، ۱۴۲۹ق.، ص. ۳۷۷ـ۴۰۰. دربارۀ نهضت و اندیشــۀ تقریبی و اصلاحی 
ســیدجمال‌الدین اسدآبادی بنگرید به:‌ خسروشاهی، ۱۴۳۱ق.، ص. ۲۰۹ـ۲۲۶؛ الفردان، ۱۴۲۹ق.، ص. 
۳۶۵ـ۳۷۶. درمورد اندیشــه‌های تقریب و وحدت نزد علامه شرف‌الدین نگاه کنید به: تسخیری، 1429ق.
الف، ص. ۲۷۱ـ۲۷۸. درمورد دیدگاه‌های تقریبی و توحیدی کاشــف‌الغطاء بنگرید به: الغدیری، ۱۴۲۹ق.، 
ص. ۳۳۷ـ۳۵۲. درمورد اندیشــه‌های تقریبی شــیخ‌ محمــد غزالی و ده قاعدۀ محکــم تحکیم وحدت امت 
اســامی که او به اصول بیســت‌گانۀ حســن البنّاء اضافه کرد نگاه کنید به: نجفی بهبهانی، ۱۴۲۸ق.، ص. 
۱۱۹ـ۱۳۰؛ حمــاد، ۱۴۲۹ق.، ص. ۳۵۳ـ۳۵۶. درخصوص نمونه‌یابی حرکت‌هــای ایجابی در تقریب نگاه 

کنید به: بلبشیر، ۱۴۳۲ق.، ص. ۴۷ـ۵۳.
15. درخصوص برادری و اخوت اسلامی، عوامل تحکیم، راهکارها، موانع و نقش دانشمندان در آن بنگرید 

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

247



راهبردهای مهم در الهیات وحدت
به دو  را می‌شود  این مشترکات  الهیات وحدت، موضوعِ مشترکات است.  مهم‌ترین رکن در 
بخش تقسیم کرد: مشترکاتِ واقع )یعنی آنچه بالفعل و واقعاً میان مسلمانان و مذاهب مختلف 
و فعالیت  به تلاش  نیاز  اسلامی مشترک است( و مشترکات تحقق‌پذیر )برای فراهم‌سازی آن 
علمی مستمر و هماهنگ است تا به دایرۀ مشترکات مورد اعتقاد همۀ فرق اسلامی مبدل شده 
و  پایه  باورهای  را  واقع  توسعه بخشد(. هستۀ اصلی مشترکات  را  باورهای مشترک  و مساحتِ 
مشترک میان فرق اسلامی تشکیل می‌دهد و کانون مهم مشترکات تحقق‌پذیر را نیز مواردی 

تشکیل می‌دهد که با تدبیر و برنامه‌ریزی صحیح علمی می‌شود به آن دست یافت.

تبیینِ راهبردهای ســه‌گانه به‌منظور دســتیابی به مشترکات واقع و 
توسعه‌بخشی به مشترکات تحقق‌پذیر:

۱(  تحلیل باورها، روش‌ها و ایده‌های هریک از فرق و مذاهب اسلامی و تفکیک آنها به دو 
حیطۀ پایۀ عمومی )که مرزبندی ایمان دینی وابسته به آن است( و غیرپایه، و تقسیم باورهای 
و  دینی  آموزه‌های  و  مبانی  براساس  پایه  باورهای  تعریف  غیرمشترک:  و  مشترک  به  غیرپایه 
چهارچوب‌دهی به حیطۀ دین‌باوری براساس باورهای پایه و فرعی‌انگاری سایر باورها در این 

چهارچوب16.
۲( توجه به ابعاد و مساحت مشترک باورها، و عقاید مذاهب اسلامى که به‌نحو اعجاب‌انگیز 
بسیار بیشتر از مسائل اختلافى است )هویدی، ۱۴۲۵ق.، ص. ۲۶۳( و ممکن است عملکردی 
وحدت‌بخش و نزدیک‌ساز میان فرقه‌ها و مذاهب اسلامی داشته باشد اما در طول تاریخ کمتر 
آنها در  به آن توجه شده است )برای ملاحظۀ بحث درمورد مشترکات و نیز ضرورت ملاحظۀ 

الهیات وحدت و تقریب، خجم‌لی، ۱۳۸۲، ص. ۲۳۹ـ۲۸۲(.‏
۳( تلاش برای توسیع مساحت مشترک در عرصۀ باورها )بلبشیر، ۱۴۳۲ق.، ص. ۳۸ـ۴۱؛ 

تسخیری، ۱۴۲۹ق. ب، ص. ۲۴۰( با توجه به قواعد راهبردی تحکیم‌ساز.
الف( اصل تأویل: احتمال تفسیر موجه از احکام یا پدیده‌ها یا اتفاقات به‌نحوی‌که رافع هر 

به: ســجادی، ۱۳۸۶. درمورد ارزش‌های تقریبی نگاه کنید به: بلبشیر، ۱۴۳۲ق.؛ طریفی، ۱۴۱۸ق.، ص. 
۳۰۹ـ۳۲۵. درمورد توصیه‌های اخلاقی و ارزشــی درمورد وحدت و تقریب بنگرید به: ابوالبصل، ۱۴۲۶ق.، 

ص. ۳۹۵ـ۴۲۴.
16. بــرای نمونه بنگرید به: تســخیری، ۱۴۲۹ق. ب، ص. ۲۴۰۰ـ۲۴۱؛ هلالــی، ۱۴۲۶ق.، ص. ۱۹ـ۲۴؛ 
بلبشــیر، ۱۴۳۲ق.، ص. ۴۲؛ قصیر العاملی، ۱۴۱۸ق.، ص. ۳۰۱ـ۳۰۵؛ شــرارة، ۱۴۲۹ق.، ص. ۸۹ـ۹۰. 
درمورد افکار و ایده‌های مشــترک میان فرقه‌های اســامی بنگرید به: فراهانی، ۱۴۲۷ق.؛ مبلغی و وردی، 
۱۴۱۸ق.، ص.۲۷۱ـ۲۸۴؛ منتظــر قائــم، ۱۴۲۶ق.؛ اسدی‌نســب، ۱۴۲۶ق.؛ رضانــژاد، ۱۴۱۸ق.، ص. 

۲۲۹ـ۲۶۹.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

248



نوع کفر یا بدعت باشد )تسخیری، ۱۴۲۹ق. الف، ص. ۲۷۵ـ۲۷۶؛ تسخیری، ۱۴۲۹ق. ب، 
این اصل را نوعی رویکرد خوش‌بینانه و صحت‌طلبانه )به جای نگاه  ص. ۲۷۵(. مبنای مهم 

تخاصمی و بدبینانه( در نوع فهم افراد از حقایق و امور دینی تشکیل می‌دهد.
)غیرمشترک(  غیرپایه  باورهای  به  مربوط  اختلافات  حیطۀ  در  تعذیر  اصل  پیاده‌سازی  ب( 
)بلبشیر، 1432ق.، ص. ۳۹؛ تسخیری، ۱۴۲۹ق. ب، ص. ۲۴۱(. تعذیر نوعی موجه‌دانستن 
طرف مقابل در تلاش‌هایی است که به‌منظور تحصیل اعتقاد به باورهای خویش آن هم در حد 

توان و قدرت انجام داده و مبتنی است بر اصل قرآنیِ: انتفاء تکلیف مازاد بر توان بندگان.
ج( جلوگیری و امتناع از اصل تبرّی دربارۀ مخالفان در باورهای غیرپایه )بلبشیر، 1432ق.، 

ص. ۴۰ـ۴۱؛ تسخیری، ۱۴۲۹ق. ب، ص. ۲۴۱، ۲۷۵(.
د( ملاحظۀ قاعدۀ اخذ به لوازم به‌عنوان مانع جدی برای تقریب در الهیات وحدت )بلبشیر، 
1432ق.، ص. ۴۰؛ تسخیری، ۱۴۲۹ق. ب، ص. ۲۴۱(. برمبنای این قاعده، الزام سایرین به 
لوازم سخنان و باورهای دینی، و حتی اجتماعی، سیاسی و علمی در بسیاری موارد مقرون به 

صحت نیست.

تبیینِ راهبردهای سه‌گانۀ مربوط به مشترکات تحقق‌پذیر: 
برمبنای  علمی  و  فرهنگی  اقتصادی،  سیاسی،  اجتماعی،  نهادهای  و  نظامات  اصلاح   )۱
ایده‌های مهم شیخ محمد عبده در:  به  بنگرید  این خصوص  )در  تقریب  و  اقتضائات وحدت 

مهدی احمدی، ۱۴۲۸ق. ب، ص. ۱۱۳ـ۱۶۸(.
۲( طراحی اقدامات مشترک سیاسی، اجتماعی، اقتصادی، فرهنگی و علمی و بهره‌برداری 
از هسته‌های مشورتی متشکل از دانشمندان و متخصصان دینی از فرقه‌های مختلف )آصفی، 

۱۴۲۹ق.، ص. ۸۵ـ۱۰۴؛ تسخیری، ۱۴۲۹ق. ج، ص. ۲۸۹(.
۳( وحدویت در هدف در موارد تمایز و تغایر تلاش‌های تقریبی )به‌عنوان یک نمونۀ کاربردی 
احمدی،  مهدی  در:  عبده  محمد  شیخ  و  اسدآبادی  جمال‌الدین  سید  میان  تمایز  به  بنگرید 

۱۴۲۸ق. ب، ص. ۱۳۷ـ۱۴۷(.

غایت نهایی نظام دانشی الهیات وحدت
تحقق راهبردهای مورد اشاره براساس مبانی پیش‌گفته با توسعه‌بْخشی به باورهای مشترک 
مبدل  فرقه‌ای  به  را  اسلامی  فرقه‌های  از  هریک  غیرمشترک،  باورهای  به‌رسمیت‌شناختن  و 
خواهد ساخت که از مجموعۀ اتهامات و انتسابات تهاجمی و سلبی نسبت به سایر مذاهب مبرا 
بوده و با منش و روش زیست خود، به مجموعۀ توصیه‌های دینی درخصوص حفظ وحدت و 

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

249



همبستگی جامعۀ دینی )اخوت اسلامی( عمل می‌کند. نمونۀ عملیاتی در این خصوص )که 
عبدالجلیل  چون  دانشمندانی  رویکردهای  در  است(  تسرّی  قابل  اسلامی  فرقه‌های  همۀ  به 
می‌شود  دیده  اصلی«  »شیعۀ  مفهوم  دربارۀ  )۱۳۵۸ش(  النقض  ارزشمند  کتاب  در  قزوینی 
که بسیار راهگشاست و البته بررسی جوانب علمی آن از حوصلۀ این نوشتار خارج است، لذا 
تصویر  و  تشریح  ضمن  قزوینی  گفت  می‌شود  اجمالًا  اما  می‌گردد.  موکول  دیگر  نوشتاری  به 
دیدگاه‌های »شیعۀ اصلی« و توضیح مشترکات و مفترقات مربوط به این فرقه با سایر فرقه‌های 
اسلامی، بسیاری از باورها و عقایدی که منشأ اختلاف پردامنه میان شیعه و غیرشیعه است را 

به »شیعۀ اصلی« منتسب ندانسته است. 

نتیجه‌گیری
الهیات وحدت )تقریب( یکی از شاخه‌های مهم الهیات کاربردی هم به‌عنوان یک نظام دانش 
مبتنی بر روش و رویکرد تلفیقی و بین‌رشته‌ای و هم به‌عنوان یک سبک و روش تحقیق و پژوهش 
به شمار می‌آید. از آنجا که این الهیات در چهارچوب یک نظام دانش بین رشته‌ای به معنای 
خاص ملاحظه می‌گردد، توجه به مبانی و راهبردهای آن ممکن است نتایج عملی و کارکردهای 
اجتماعی قویمی از خود بر جای گذارد که علاوه‌بر جوامع دینی و تقویت همبستگی در آنها، 
قابلیت بهره‌برداری در مدیریت فرهنگی و اجتماعی در همۀ جوامع انسانی را نیز دارد. نگارنده 
معتقد است با توجه به نظام دانشی الهیات وحدت نهایتاً می‌شود هریک از فرقه‌های اسلامی را 
بدون استثنا، به سویِ اصلیتِ آن فرقه سوق داد. دستیابی به ایدۀ »اصلِ فرقه« درمورد هریک 
از مذاهب اسلامی، نقشۀ راهی است که با آن می‌شود به‌نحوی علمی، ساختار باورهای فرقه‌ای 
به اصل  احترام  فرقه‌ای در عین  باورهای  آنها حفظ  ویژگیِ مهم  نمود که دو  را طوری اصلاح 

فرقه‌های دیگر اسلامی با مبنای »دیگریت« است. 

  فهرست منابع

آذرشب، م. ع. )1429ق.(. السید الشهید محمدباقر الحكیم و التقریب مشروع فكری و مسیرة 
رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات  ضمن  در  عملیة. 

المجمع العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
آل ثابت، م. س. )1427ق.(. الشیخ الزنجانی و الوحدة الاسلامیة. المجمع العالمی للتقریب 

بین المذاهب الإسلامیة.
الصحوة  مجموعۀ  در  الإسلامیة.  للصحوة  العشرون  الوصایا  )1426ق.(.  م.  ع.  ابوالبصل، 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

250



المجمع  اسلامی(.  وحدت  کنفرانس‌های  )مقالات  ترشیدها  و  المستقبلة  آفاتها  الإسلامیة 
العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة. 

المجمع  مترجم(.  شوهانی،  )عامر  شلتوت.  محمود  الشیخ  )1428ق.د(.  ع.  احمدی، 
العالمی للتقریب بین المذاهب الإسلامیة.

بهبهانی،  نجفی  )عبدالحسین  مغنیة.  محمدجواد  الشیخ  )1428ق.الف(.  م.  احمدی، 
مترجم(. المجمع العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.

المذاهب  بین  للتقریب  العالمی  المجمع  الشیخ محمد عبده.  م. )1428ق.ب(،  احمدی، 
الإسلامیة.

العالمی  المجمع  المشترکة.  الأحادیث  فی  البیان  جامع  )1426ق.(.  ع.  م.  اسدی‌نسب، 
لاهل البیت علیهم‌السلام.

اکبری، ر. )1402(. الهیات عملی، ظرفیت‌ها و چالش‌ها. بنیاد پژوهش‌های اسلامی آستان 
قدس رضوی.

وثائقیة.  و  تاریخیة  قراءة  للتقریب  ورائداً  امام، م. ک. )1425ق.(. محمود شلتوت مجتهداً 
المذاهب  بین  للتقریب  العالمی  المجمع  اسلامی.  وحدت  کنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات  در 

الاسلامیة.
التشیع  القرن العشرین، الأزهر و  التقریب بین المذاهب الاسلامیة فی  آر. )2015(.  برانر، 

محاولات و تحفّظات. )بتول عاصی و فاطمه زراقط، مترجمان(. مکتبة مؤمن قریش.
الشیخ  فكر  فی  الائتلاف  و فقه  الإسلامیة  المذاهب  بین  التقریب  م. )1432ق.(.  بلبشیر، 
التسخیری. ضمن مجموعه‌مقالات کنفرانس اسلامی با عنوان الأمة بین المذهبیة و الطائفیة. 

)محمدحسن تبرائیان، ویراستار(. مجمع جهانى تقریب مذاهب اسلام‏ى.‏
در  الاسلامیة.  المذاهب  بین  التقریب  حركة  فی  الأزهر  دور  )1425ق.(.  م.  ع.  بیومی، 
المذاهب  بین  للتقریب  العالمی  المجمع  اسلامی.  وحدت  کنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات 

الاسلامیة.
ویراستار(.  ساعدی،  )محمدجاسم  الصدر.  موسی  الامام  )1428ق.(.  محمد  پورصباغ، 

المجمع العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
ضمن  در  الوحدوی.  المنهج  و  شرف‌الدین  الامام  )1429ق.الف(.  ع.  م.  تسخیری، 
العالمی  المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات 

للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
تسخیری، م. ع. )1429ق.ب(. الامین رجل التقریب و الوحدة. در ضمن مجموعه‌مقالات 
بین  للتقریب  العالمی  المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های 

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

251



المذاهب الاسلامیة.
در  الإسلامی‏.  الاتحاد  داعیة  النورسی  الزمان سعید  بدیع  د(.  )1429ق.  ع.  م.  تسخیری، 
المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات  ضمن 

العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
التقریب.  مجال  فی  فکریة  قدوة  الحکیم  محمدتقی  السید  )1429ق(.  ع.  م.  تسخیری، 
المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات  ضمن  در 

العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
تسخیری، م. ع. )1391(. رسالت ما: تقریب در اندیشه‌ها و وحدت در عمل‏. مجمع جهانى 

تقریب مذاهب اسلامى، معاونت فرهنگ‏ى.
مجموعه‌مقالات  ضمن  در  التقریب.  و  الدینیة  المرجعیة  )1424ق.(.  ب.  م.  حکیم، 
العالمی  المجمع  التقریب.  و  العراقیة  العلمیة  حوزة  عنوان  با  اسلامی  وحدت  کنفرانس‌های 

للتقریب بین المذاهب الإسلامیة. 
مجموعه‌مقالات  ضمن  در  التقریب.  و  الدینیة  المرجعیة  )1428ق.(.  ب.  م.  حکیم، 
کنفرانس‌های وحدت اسلامی با عنوان الامامان البروجردی و الشلتوت رائدا التقریب. المجمع 

العالمی للتقریب بین المذاهب الإسلامیة.
ضمن  در  الطغیان.  تحدّی  الذی  المفکّر  السیاسی  الغزالی  الشیخ  )1429ق.(.  ج.  حماد، 
العالمی  المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات 

للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
خادم جهرمی، ح. )1387(. قرآن و اتحاد اسلامی. فرهنگ کوثر،  )۷۵(، 8ـ21.

و  اجتهاد  مجموعۀ  اسلامى،  مذاهب  بین  مشترك  اصول  گسترۀ   .)1382( ا.  خجم‌‌لی، 
جلال  کوشش  به  اسلامی.  وحدت  کنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات  ضمن  در  نواندیشی. 

میرآقایی. مجمع جهانی تقریب مذاهب اسلامی. 
ضمن  )ع(.  الباقر  محمد  الامام  عن  للفریقین  المشترکون  الرواة  )1418ق.(.  ق.  رضانژاد، 

حدیث‌التقریب. )محمد سعید معزالدین، ویراستار(. مؤسسة الفقه للطباعة و النشر.
ساعدی، م. ج. )1428ق.(. الامام کاشف الغطاء. المجمع العالمی للتقریب بین المذاهب 

الاسلامیة.
سجادی، ع. )1386(. اخوت و برادری در اسلام. مجمع جهانی تقریب مذاهب اسلامی.

کنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات  ضمن  در  التقریب.  و  الصدر  الامام  )1424ق.(.  ع.  شرارة، 
بین  للتقریب  العالمی  المجمع  التقریب.  و  العراقیة  العلمیة  حوزة  عنوان  با  اسلامی  وحدت 

المذاهب الإسلامیة.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

252



در  الحکیم.  محمدتقی  السید  العلامة  لدی  التقریبی  الأسلوب  )1429ق.(.  ع.  شرارة، 
العالمی  المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی  وحدت  کنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات 

للتقریب بین المذاهب الإسلامیة.
حصون،  سنت.  و  قرآن  نگاه  از  اسلامی  همبستگی  و  ملی  وحدت   .)1386( م.  ح.  صفار، 

)14(، 23ـ39. 
و الأخوة الإسلامیة.  الوحدة  ایجاد  طریفی، م. ع. )1418ق.(. دور الأخلاق الإسلامیة فی 

در ضمن حدیث‌التقریب. )محمد سعید معزالدین، ویراستار(. مؤسسة الفقه للطباعة و النشر.
عاملی، م. ق. )1418ق.(. الوحدة الإسلامیة دراسة فی الطریق العملیة لتحقیقها. در ضمن 

حدیث‌التقریب. )محمد سعید معزالدین، ویراستار(. مؤسسة الفقه للطباعة و النشر.
عبدالهادی، ا. م. )1432ق.(. النتائج الایجابیة للتعددیة المذهبییة. در ضمن مجموعه‌مقالات 
تبرائیان،  )محمدحسن  الطائفیة.  و  المذهبیة  بین  الأمة  عنوان  با  اسلامی  وحدت  کنفرانس 

ویراستار(. مجمع جهانی تقریب مذاهب اسلامی.
تقریب  جهانی  مجمع  جهانی‌سازی.  و  اسلامی  جهان‌شمولیِ   .)1382( ف.  علی‌قنبری، 

مذاهب اسلامی.
الغدیری، س. )1429ق.(. محمدحسین کاشف‌الغطاء أحد رُواة الوحدة الإسلامیة. در ضمن 
العالمی  المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات 

للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
كبر الشیخ محمود شلتوت و فكرة التقریب بین  فتح‌الله، ع. م. )1425ق.(. فضیلة الإمام الأ
العالمی للتقریب بین  المذاهب‏. در مجموعه‌مقالات کنفرانس‌های وحدت اسلامی. المجمع 

المذاهب الاسلامیة.
المذاهب  بین  للتقریب  العالمی  المجمع  المشتركة.  المأثورة  )1427ق.(.  ر.  ع.  فراهانی، 

الاسلامیة.
الفردان، شاکر )1429ق.(. المنهج الوحدوی لدی السید جمال‌الدین و الشیخ محمد عبده. 
المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات  ضمن  در 

العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
الروافض.  فضائح  بعض  نقض  فی  النواصب  مثالب  بعض  یا  النقض   .)1358( ع.  قزوینی، 

)میرجلال‌الدین محدث، ویراستار(. انجمن آثار ملی.
و  الاجتهاد  فی  الإسلامیة  المذاهب  بین  الموافقات  )1418ق.(.  ع.  وردی،  و  ا.  مبلغی، 
التقلید. در ضمن حدیث‌التقریب. )محمد سعید معزالدین، ویراستار(. مؤسسة الفقه للطباعة 

و النشر.

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

253



منتظر قائم، م. )1426ق.(. الأحادیث المشترکة حول عیسی المسیح )ع(. المجمع العالمی 
للتقریب بین المذاهب الإسلامیة.

میرآقایی، ج. )1421ق.(. الاسلام و أمة الاسلام فی القرن القادم. المجمع العالمی للتقریب 
بین المذاهب الاسلامیة.

المجمع  فیها.  العلماء  آراء  و  الاسلام  فی  المذهبیة  التعددیة  )1428ق.(.  ج.  میرآقایی، 
العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.

با  تفسیر اجتماعی قرآن  زمینه‌های شکل‌گیری  ر. و چهری، م. )1402(. تحلیل  ناظمی، 
رویکرد هم‌زمانی  قرآن. فرهنگ و تمدن. ۴)2(، 128ـ151. 

بین  للتقریب  العالمی  المجمع  الغزالی.  محمد  الشیخ  )1428ق.(.  ع.  بهبهانی،  نجفی 
المذاهب الإسلامیة.

ضمن  در  التجدید‌‌ـالتقریب.  المنهج  شلتوت  محمود  الامام  )1429ق.(.  ف.  ن.  واصل، 
العالمی  المجمع  رجالات‌التقریب.  عنوان  با  اسلامی‏  وحدت  كنفرانس‌های  مجموعه‌مقالات 

للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
المذاهب  بین  للتقریب  العالمی  المجمع  الإسلامیة.  عقیدتنا  )1426ق.(.  ت.  هلالی، 

الاسلامیة. المعاونیة الثقافیة.
هویدی، ف. )1425ق.(. تجربة التقریب بین المذاهب. در مجموعه‌مقالات کنفرانس‌های 

وحدت اسلامی. المجمع العالمی للتقریب بین المذاهب الاسلامیة.
 Storm, R. (Eds.). (1998). Liberating FaithـAckermann, D., & Bons
Practices: Feminist Practical Theologies in Context. Peeters .

Ammerman, N. (Ed.). (2007). Everyday Religion: Observing Modern 
Religious Lives. Oxford University Press.

Ballard, P. H. (Ed.). (1986). The Foundations of Pastoral Studies and 
Practical Theology. Board of Studies for Pastoral Studies, University 
College, Cardiff.

Browning, D. S. (Ed.). (1983). Practical Theology: The Emerging Field in 
Theology, Church, and World. Harper and Row.

Brunner, R. (2004). Islamic Ecumenism in the 20th Century: The Azhar 
and Shiism between Rapprochement and restraint. Brill.

Dykstra, C. (1991). Reconceiving Practice in Theological Inquiry and 
Education. In Barbara G. Wheeler and Edward Farley (Eds.). Shifting 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

254



Boundaries: Contextual Approaches to the Structure of Theological 
Education, Louisville (pp.35-66). Westminster John Knox Press.

Farley, E. (1987). Interpreting Situations: An Inquiry in the Nature 
of Practical Theology. In Lewis S. Mudge and James N. Poling (Eds.). 
Formation and Reflection: The Promise of Practical Theology (pp.1-26). 
Fortress Press.

Fulkerson, M. M. (2007). Places of Redemption. Oxford University Press.
Forrester, D. B. (Ed.). (1990). Theology and Practice. Epworth Press.
Hall , D. D. (Ed.). (1997). Lived Religion in America: Toward a History of 

Practice. Princeton University Press.
Howard, T. A. (2021). The Faiths of Others: A History of Interreligious 

Dialogue. Yale University Press.
Klein, J. T. (2017). Typologies of Interdisciplinarity: The Boundary 

Work of Definition in: The Oxford Handbook of Interdisciplinarity. Oxford 
University Press.

Lee , B. J. (2003). Politics and Economics in the Preaching of the Church: 
A New Testament Rending of Phronesis. In Pamela D. Couture & Bonnie J. 
MillerـMcLemore (Eds.). Poverty, Suffering and HIVـAIDS: International 
Practical Theological Perspectives (pp.169-182). Cardiff Academic Press.

MafflyـKipp, L. F., Schmidt, L. E., & Valeri, M. (2006). Preface. In L. F. 
MafflyـKipp, L. E. Schmidt, and M. Valeri (Eds.). Practicing Protestants: 
Histories of Christian Life in America, 1630-1965 (pp.1-15). Johns Hopkins 
University Press.

Marsh, Ch. (1997). God’s Long Summer: Stories of Faith and Civil Rights. 
Princeton University Press.

McGrath, A. E. (2006). A Scientific Theology. In. 3ـT. & T. Clark.
Miller-McLemore (2012). The Contributions of Practical Theology. In The 

WileyـBlackwell Companion to Practical Theology, Blackwell.
Moschella, M. C. (2008). Ethnography as a Pastoral Practice: An 

Introduction. Pilgrim Press.

الهیات وحدت: الهیات کاربردی در چارچوب مطالعات میان رشته‌ای دانشگاهی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

255



Orsi, R. A. (2005). Between Heaven and Earth: The Religious Worlds 
People Make and the Scholars Who Study Them. Princeton University Press.

Poling, J. N. & Miller, D. E. (Eds.). (1985). Foundations for a Practical 
Theology of Ministry. Abingdon Press.

 Root, A. (2014). Christopraxis A Practical Theology of the Cross. Fortress
Press.

Scharen, Ch., & Vigen, A. M. (Eds.). (2011). Ethnography as Christian 
Theology and Ethics. Continuum.

Schwartz, B., & Sharpe, K. (2010). Practical Wisdom. Riverhead Books. 
 Schweitzer, F., & van der Ven, Johannes A. (Eds.). (1999). Practical
Theology: International Perspectives. Peter Lang.
 Shulman, L. S. (2004). The Wisdom of Practice: Essays on Teaching,
Bass.ـLearning, and Learning to Teach. In Suzanne M. Wilson (Ed.). Jossey

Sullivan, W. M., & Rosin, M. S. (2008). A New Agenda for Higher 
Education: Shaping a Life of the Mind for Practice. Jossey-Bass.

van der Ven, J. (1999). The Empirical Approach in Practical Theology. in 
Friedrich Schweitzer and Johannes van der Ven (Eds.). Practical Theology: 
International Perspectives (pp. 323-339). Peter Lang, pp.323-339.
 Volf, M., & Bass, D. C. (Eds.) (2002). Practicing Theology: Beliefs and
Practices in Christian Life. Grand Rapids. Eerdmans.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

256




