
John Hick and the Practical 
Aspect of Pluralism 

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

 209 - 232

■ Abdurrazzaq Hesamifar
Professor, Department of Philosophy, Faculty of Literature and Humanities, 
Imam Khomeini International University (IKIU), Qazvin, Iran. 
Email: ahesamifar@ikiu.ac.ir
ORCID ID: 0000-0002-9350-9951

Doi: 10.22034/pt.2025.505366.1053

Abstract

One of the three basic approaches to the truthfulness and 
salvation of different religions is religious pluralism, ac-
cording to which truthfulness is not exclusive to one reli-
gion, nor is salvation exclusive to one religion; therefore, 
there is not one direct path, but rather multiple direct paths 
to divine truth or ultimate reality. Religious pluralism can 
be evaluated from both theoretical and practical perspec-
tives. From a theoretical perspective, issues such as: How 

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

209



can the truthfulness of a religion be proven in relation to 
other religions? Is there a reasonable and objective stan-
dard for assessing truthfulness and salvation of religions? If 
there is such a standard, which religion can be considered to 
have this privilege? However, from a practical perspective, 
attention is paid to the individual and social consequences 
of each approach in human life. The issue raised here and 
about religious pluralism is to what extent the belief in reli-
gious pluralism and its prevalence in a religious or secular 
society strengthens religious elements such as devotional 
joy in religious individuals and to what extent it promotes 
the participation of religious individuals in charitable social 
services. Also, to what extent will this approach, in com-
parison to the other two approaches, make the relations 
and relationships between religious and secular individuals 
peaceful. In this article, we examine some practical aspects 
of religious pluralism with a view to the thought of John 
Hick.

Keywords: Ultimate reality, religious pluralism, exclusiv-
ism, inclusivism, salvation.

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

210



■  عبدالرزاق حسامی‌فر
استاد، گروه فلسفه، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه بین المللی امام خمینی )ره(، قزوین، ایران.

ahesamifar@ikiu.ac.ir  :رایانامه

مختلف،  ادیان  نجات‌‌بخشی  و  دربارۀ حق‌‌بودگی  اساسی  رویکرد  سه  از  یکی 
کثرت‌‌گرایی دینی است که براساس آن، نه حق‌‌بودگی منحصر به یک دین است 
و نه نجات و رستگاری اختصاص به یک دین دارد؛ پس نه یک صراط مستقیم، 
که صراط‌‌های مستقیم متعدد به سمت حقیقت الهی یا واقعیت نهایی وجود 
دارد. کثرت‌‌گرایی دینی را از دو منظر نظری و عملی می‌‌شود ارزیابی کرد. از 
منظر نظری، مسائلی از این دست مطرح می‌‌شود: چگونه می‌‌توان حقانیت یک 
دین را در مقایسه با ادیان دیگر به اثبات رساند و آیا اساساً معیاری معقول و 
عینی برای سنجش ادیان از نظر حق‌‌بودگی و نجات‌‌بخشی وجود دارد و اگر 
عملی،  منظر  از  اما  است؟  امتیاز  این  واجد  دین  کدام  معیاری هست  چنین 

جان هیک 
و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
209 - 232 

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.505366.1053

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

211



توجه  انسان  زندگی  در  رویکردها  از  هریک  اجتماعی  و  فردی  پیامدهای  به 
می‌‌شود. مسئله‌‌ای که در اینجا و درمورد کثرت‌‌گرایی دینی مطرح می‌‌شود این 
است که باور به کثرت‌‌گرایی دینی و رواج آن در یک جامعۀ دینی یا سکولار، 
تا چه حد موجب تقویت عناصر دینی همچون نشاط عبادی در افراد دیندار 
می‌‌شود و تا چه اندازه مشارکت فرد دیندار را در خدمات اجتماعی خیرخواهانه 
تا چه  با دو رویکرد دیگر  این رویکرد در مقایسه  رونق می‌‌بخشد. همچنین، 
افراد دیندار و سکولار را مسالمت‌آمیز خواهد  اندازه روابط و مناسبات میان 
کرد. در این مقاله، برخی از جنبه‌‌های عملی کثرت‌‌گرایی دینی با نگاهی به 

اندیشۀ جان هیک بررسی شده است.

کلیدواژه‌ها: واقعیت نهایی، کثرت‌‌گرایی دینی، انحصارگرایی، شمول‌‌گرایی، 
نجات.

مقدمه
مفهوم کثرت‌‌گرایی در برخی از حوزه‌‌های مختلف اندیشۀ بشری مطرح است و در هریک از 
این حوزه‌‌ها، کثرت‌‌گرایی یکی از رویکردها در کنار دیگر رویکردهای متفاوت اندیشمندان به 
شمار می‌آید. آنچه تقریباً در همۀ این کاربردها مشترک است، عدم جزمیت و خودرأیی در 
شخص کثرت‌‌گراست. یکی از حوزه‌های معرفت بشری که در آن مفهوم کثرت‌‌گرایی مطرح 
می‌‌شود، دین و مذهب است که در آن ادیان متکثر با مدعیات متفاوت، داعیۀ حق‌‌مداری دارند 
و هم در زمینۀ حق‌‌بودگی و هم از حیث نجات و رستگاری، تنها راه رسیدن به حقیقت را 
ایمان به آموزه‌های دین خود می‌‌دانند. اما درخصوص درستی یا نادرستی این مدعیات دینی 
به‌‌طور کلی سه رویکرد اتخاذ شده است: انحصارگرایی1، شمول‌‌گرایی2 و کثرت‌‌گرایی3. براساس 
انحصارگرایی دینی، تنها یک دین، دین حق است و تنها دینی که موجب نجات و رستگاری 
است و در روز رستاخیز از جانب خدا پذیرفته می‌‌شود، همین دین است و دیگر ادیان راه به 
هیچ حقیقتی نمی‌‌برند. براساس شمول‌‌گرایی، اگرچه تنها یک دین، کاملًا حق است و ادیان 

1. exclusivism 
2. inclusivism 
3. pluralism 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

212



دیگر حق کامل نیستند، اما چنین نیست که ادیان دیگر کاملًا باطل باشند. چراکه فی‌‌المثل 
دین اسلام از این نظر که دین خاتم است دربرگیرندۀ نسخۀ کامل دین وحیانی است و ادیان 
ابراهیمی پیش از آن هریک بهره‌‌ای از حقیقت برده‌‌اند و آن بهره‌‌ها البته در این دین خاتم 
با هم جمع شده‌‌اند و البته اضافه بر آن، حقایق دیگری نیز در این نسخۀ نهایی خدا برای 
هدایت بشر آمده است که آن را به دین کامل و نعمت تام الهی تبدیل کرده است. بنابراین، 
اگر از منظر انحصارگرایی، نسبت منطقی میان ادیان از حیث اشتمال بر حقایق و نجات‌‌بخشی 
تباین است، این نسبت در رویکرد شمول‌‌گرایی، عموم و خصوص مطلق است؛ به این معنا که 
هریک از ادیان، بخشی از حقیقت را در خود دارند و اسلام متضمن نسخۀ کامل حقیقت است. 
کثرت‌‌گرایی دینی برخلاف دو رویکرد قبل معتقد است تنها یک دین حق وجود ندارد و راه‌ها 
به سمت حقیقت متعدد است و به تعبیر عرفا: »الطرق الی الّل بعدد انفس الخلائق« و با تعبیر 

دیگری »بعدد انفاس الخلائق« است. 
مسئلۀ نسبت میان ادیان و حق‌‌بودگی و نجات‌‌بخشی را در هر سه رویکرد یادشده می‌‌شود 
از دو لحاظ نظری و عملی بررسی کرد و هر رویکرد را، هم از حیث ارزیابی‌‌های نظری و هم 
ارزیابی ثمرات عملی  از حیث پیامدهای عملی مورد سنجش قرار داد. در این مقاله، هدف 
کثرت‌‌گرایی در جوامع مختلف دینی و غیردینی است و در این ملاحظه آرای برخی از متفکران 
در این زمینه مطمح نظر قرار گرفته و البته چون جان هیک بزرگ‌ترین و مشهورترین نمایندۀ 
این رویکرد است، نظر او محور بررسی بوده و هم انتقادات او بر دو رویکرد دیگر و هم پاسخ 

او به معضلات فراروی کثرت‌‌گرایی دینی، مورد بحث قرار گرفته است.  
یکی از حوزه‌‌هایی که در آن به نسبت دینداری با زندگی بشر توجه شده است، جامعه‌شناسی 
میان  نسبتی  چه  که  کرده‌‌اند  توجه  مسئله  این  به  اغلب  دین  جامعه‌شناسان  است.  دین 
کثرت‌‌گرایی دینی و نشاط و سرزندگی وجود دارد. برخی بر این عقیده‌اند که کثرت‌‌گرایی 
نشاط دینی  افزایش  معتقدند موجب  برخی  مقابل،  و در  فرومی‌‌کاهد  را  نشاط دینی  دینی، 
می‌شود. مدعای تجربی گروه اخیر، مبنای یک طرح بزرگ‌تر قرار گرفت که به دنبال استفاده 
دیگر،  بیان  به   .)Chaves & Gorski, 2001, p. 261( بود  دین  اقتصادی  نظریۀ  از 
رابطۀ میان کثرت‌‌گرایی دینی و نشاط دینی را برخی منفی و برخی مثبت ارزیابی می‌‌کنند. 
جامعه‌شناسان دین تا مدت‌ها قائل بودند به اینکه این رابطه منفی است و کثرت‌‌گرایی ‌‌دینی 
از  خوانش  معروف‌ترین  می‌دهد.  کاهش  را  اجتماعی  و  دینی  فعالیت‌‌های  در  فرد  مشارکت 
این رویکرد در اندیشۀ پیتر برگر مشاهده می‌شود که معتقد بود کثرت‌‌گرایی دینی به‌واسطۀ 
تأثیری که بر مقبولیت آموزه‌های دینی دارد، نشاط دینی را کاهش می‌دهد. وقتی برحسب 
کثرت‌‌گرایی دینی، رویکردهای دینی مختلف پذیرفته می‌شوند، طبیعی است که مقبولیت 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

213



هریک، به تنهایی، و براثر آن، فعالیت دینی در هریک، کاهش می‌یابد. اما این نگرش در اواخر 
قرن بیستم، از جانب طرفداران نظام‌های اقتصادی دینی، به‌ویژه کسانی چون راجر فنیک4 و 
رادنی استارک5 به چالش کشیده شد. از نظر آنها، رابطۀ میان کثرت‌‌گرایی دینی و نشاط دینی 
بودند که سازوکار  آنها معتقد  مثبت است، چراکه کثرت‌‌گرایی دینی ملازم مشارکت است. 
کلیدی این رابطه، نه مقبولیت، که رقابت است. آنها براساس این مبنا که نظام‌های اقتصادی 
دینی مشابه نظام‌های اقتصادی تجاری‌‌اند، نشان دادند که رقابت میان گروه‌های دینی موجب 
می‌شود محصولاتی که به‌‌دست مشتریان می‌رسد کمیت و کیفیت بهتری داشته باشند. البته 
باید توجه داشت که وقتی گروه دینداران یک دین در جامعه‌‌ای در اقلیت باشد ــ چه 10 
درصد باشد در میان 9 دین دیگری که هریک ۱۰ درصد دارند، و چه ۱۰ درصد باشد در کنار 
دین دیگری که ۹۰ درصد طرفدار دارد ــ تصویر مناسبی از مقدار کثرت‌گرایی در آن جامعه 

.)Chaves & Gorski, 2001, pp. 261-263( ارائه نمی‌کند

 کثرت‌‌گرایی در سنت‌‌گرایی اسلامی 
کثرت‌‌گرایی  مشترک  اهداف  که  هستند  متعددی  گروه‌های  از  یکی  مسلمان6  سنت‌‌گرایان 
اولیه بود، دفاع  آنها از حکمت جاویدان که محور سنت‌های دینی  دینی را دنبال می‌کنند. 
می‌کنند. براساس کثرت‌‌گرایی دینی، حقیقت نهایی و متعالی یا امر قدسی، در حیات انسان، 
است.  یافته  متفاوت  تجلی‌های  ادیان  در  ازاین‌رو،  است.  تجربه شده  مختلف  به صورت‌های 
کثرت‌‌گرایی دینی در یک بافت سیاسی و بینارشته‌ای، مفهومی بح‌ثانگیز بوده است و در 
بافت الهیاتی، بیانگر همگرایی، هماهنگی و سازگاری سنت‌های دینی مختلف است و برخلاف 
انحصار‌گرایی دینی، از تعامل مسالمت‌آمیز میان ادیان مختلف دفاع می‌کند. برخی معتقدند 
اسلام در مقایسه با دیگر ادیان ابراهیمی، قرابت کمتری با کثرت‌گرایی دینی دارد و خاتمیت 
البته  است.  داده  سوق  انحصارگرایی  سمت  به  را  مسلمان  متکلمان  و  فیلسوفان  اسلام،  در 
فیلسوفان کثرت‌‌گرایی مسلمان برای دیگران نیز ارزش قائل‌اند و آنها را  از حقیقت بهره‌مند 

.)Bano et al., 2023, pp. 1-2( می‌دانند
اما این نظر چندان درست نمی‌‌نماید، از آنجا که ممکن است نگرش کثرت‌‌گرایانه در اسلام به 
قوت مسیحیت نباشد، بااین‌حال، در قیاس با یهودیت که یک دین بسته است، عکس این حالت 
وجود دارد. گذشته از این، اغلب قریب به اتفاق اندیشمندان مسلمان، دیگر ادیان ابراهیمی 

4. Roger Finke 
5. Rodney Stark 
6. Muslim Perennialists 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

214



را نسخه‌های ناقصی از دین اسلام می‌دانند. ازاین‌رو، آنها را باید در شمار شمول‌گرایان و نه 
انحصارگرایان آورد. در تاریخ اسلام، متصوفه معمولاً پیام‌آوران صلح، مدارا، برابری و عشقِ به 
همه شناخته می‌شوند و لازمۀ چنین دیدگاهی کثرت‌گرایی است. از نظر محیی‌‌الدین عربی، 
همۀ ادیان وحیانی مثل نورند و دین اسلام در مقایسه با دیگر ادیان وحیانی، مثل نور خورشید 

.)Chittick, 1994, p. 1( دربرابر نور ستارگان دیگر است
)اندیشمند  الفاروقی  اسماعیل  همچون  مسلمان،  کثرت‌‌گرایان  از  پاره‌ای  اخیر،  قرن  در   
فلسطینی(، اصغر علی مهندس )اندیشمند هندی(، فرید اسحاق )اندیشمند افریقای جنوبی( 
و عبدالعزیز ساچدینا )اندیشمند هندی( بر این نکته تأکید می‌‌کنند که قرآن تنوع دینی را 

.)Bano et al., 2023, p. 2( می‌پذیرد و نجات و رستگاری اختصاص به اسلام ندارد
 در میان کثرت‌گرایان مسلمان، تأثیرگذارترین آنها در دفاع از کثرت‌‌گرایی دینی، سنت‌‌گرایانی 
همچون رنه گنون، فریتیوف شووان و سید حسین نصر دانسته می‌‌شوند که سنت حکمت 
خالدۀ7 عرفا را دنبال می‌کنند. مفهوم حکمت خالده را اولین بار آگوستینو استیوچو8 در قرن 
شانزدهم مطرح کرد و قائل شد به اینکه همۀ ادیان بزرگ جهانی، بازتابی از حکمت خالده‌اند. 
مسلمانان سنت‌‌گرا و قائل به حکمت خالده در دهه‌های ۳۰ و ۴۰ قرن بیستم، این نگرش را 
احیا کردند. فیلسوفان سنت‌گرای دیگری که قائل به حکمت خالده و وحدت ذاتی همۀ ادیان 

هستند عبارت‌اند از: تیتوس بورکهارت9، مارکو پالیس10 و مارتین  لینگز11. 
قائلان به حکمت خالده از یگانگی متافیزیکی12 و مطلق نسبی13 سخن می‌گویند. دکتر نصر 
می‌گوید که وحدت دین را می‌شود در این مطلق ملاحظه کرد که هم حقیقت و هم واقعیت 
تعبیری مشابه  در  است. شووان  و همۀ حقایق  و درعین‌حال، سرچشمۀ همۀ وحی‌ها  است 
 Schuon,( می‌گوید که وحی به خودی خود مطلق است و تنها از لحاظ صورتش نسبی است
نشئت  الهی  مشیت  از  چراکه  مطلق‌اند،  دین،  یک  مطالبات  آنها  نظر  از   .)2006, p. 26
گرفته‌‌اند. اما تعهدات و تضمین‌‌ها نسبی‌‌اند، چراکه از منظر انسان نگریسته می‌شوند. ارزش و 
کارایی یک دین در مقایسه با دیگر ادیان، باید نصف حقیقت14 و نه حقیقت مطلق15 دانسته 

شود.

7. Philosophia Perennis 
8. Agostino Steucho 
9. Titus Burchhardt 
10. Marco Pollis 
11. Martin Lings 
12. Mataphysical Oneness 
13. Relative Absolut 
14. half-truth 
15. absolute truth 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

215



 سنت‌گرایان دینی معتقدند که مدعیات ادیان را درباب حقیقت، باید در دو سطح مطمح نظر 
قرار داد: یکی سطح بیرونی و ظاهری16 و دیگری سطح باطنی و رازآمیز17. ادیان اگرچه در 
سطح نخست متفاوت با یکدیگر می‌‌نمایند ولی در سطح دوم با یکدیگر سازگارند. شووان در 

این زمینه می‌گوید:
که  گوناگونی هستند  ادیان  که  است  این حقیقت  تصدیق  ما  آغازین  »نقطۀ 
یکدیگر را رد می‌کنند. این می‌تواند بدین معنا باشد که یک دین حق است 
اما  آنها باطل‌اند.  این معنا باشد که همۀ  و بقیه باطل؛ همچنین می‌تواند به 
انحصار‌‌گرایی  در  نه  ولی  حق‌‌اند  همه  آنها  که  معناست  این  به  درحقیقت 
جزمی‌‌شان بلکه در معنای درونی یکپارچه‌‌شان که با متافیزیک محض، یا به 

.)Schuon, 1993, p. xiii( »بیان دیگر، حکمت خالده سازگار است
آنها  ادیان را نمی‌شود در عناصر ظاهری  باور است که همبستگی  این  بر  سید حسین نصر 
یافت، زیرا این همبستگی ماوراءالطبیعی و فراتر از نشانه‌های ظاهری است. از نظر او، وقتی 
متصوفه از یگانگی آموزۀ وحدت سخن می‌گویند )التوحید واحد(، منظور آنها یک اصل بنیادی 
ولی اغلب ناشناخته است که در آن آموزه‌های ادیان فقط در سطح مطلق یکی ا‌‌ست و ادیان 
مختلف مانند زبان‌های گوناگونی هستند که از آن حقیقت یگانه صحبت می‌کنند. در واقع، 

.)Nasr, 1989, p. 293( همۀ آنها از آن حقیقت واحد سرچشمه می‌گیرند
ادیان و توضیح اختلاف  نزاع میان  برای رفع  قائلان به حکمت خالده   درهرصورت، راهبرد 
میان آنها، تأکید بر دو سطح باطنی و بیرونی ا‌ست، چنان‌که وحدت به سطح باطنی و کثرت 

.)Bano et al., 2023, p. 8( به سطح بیرونی تحویل می‌شود
 البته در قرآن کریم آیاتی وجود دارد که کثرت‌‌گرایان مسلمان به آنها استناد کنند: 

َّا خَلَقْناَكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأنُثْیَ وَجَعَلْناَكُمْ شُعُوباً وَقبَاَئلَِ لتِعََارَفوُا إنَِّ أكَْرَمَكُمْ عِنْدَالَلّ  ـ »ياَ أيَُّهَا النَّاسُ إنِ
أتَْقَاكُمْ إنَِّ اللهَ عَلِيمٌ خَبيِرٌ« )حجرات، 13، 1445ق.(.

لَيَاتٍ  ذَلكَِ  فِي  إِنَّ  وَأَلوَْانِكُمْ  أَلسِْنَتِكُمْ  وَاخْتِلَفُ  وَالَْرْضِ  مَاوَاتِ  السَّ خَلْقُ  آيَاتِهِ  مِنْ  »وَ  ـ 
للِْعَالمِِينَ« )روم، 22، 1445ق.(.

كَرَ وَ الُْنْثى« )نجم، ۴۵، 1445ق.(. وْجَيْنِ الذَّ ـ »وَ أَنَّهُ خَلَقَ الزَّ
ـ »هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كافِرٌ وَ مِنْكُمْ مُؤْمِنٌ وَ الُله بمِا تَعْمَلُونَ بصَِيرٌ« )تغابن، 2، 1445ق.(.

ـ »وَ هُوَ الَّذي جَعَلَكُمْ خَلائفَِ الَْرْضِ وَ رَفَعَ بعَْضَكُمْ فَوْقَ بعَْضٍ دَرَجاتٍ ليَِبْلُوَكُمْ في ما آتاكُمْ إِنَّ 
رَبَّكَ سَريعُ العِْقابِ وَ إِنَّهُ لغََفُورٌ رَحيمٌ« )انعام، ۱۶۵، 1445ق.(.

16. exoteric 
17. esoteric 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

216



ةٍ عَمَلَهُمْ  ـ »وَ لا تَسُبُّوا الَّذينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ الِله فَيَسُبُّوا الَله عَدْواً بغَِيْرِ عِلْمٍ كَذلكَِ زَيَّنَّا لكُِلِّ أُمَّ
ئُهُمْ بمِا كانوُا يَعْمَلُونَ« )انعام، ۱۰۸، 1445ق.(.  هِمْ مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّ ثُمَّ إِلى رَبِّ

کثرت‌گرایی دینی و مراقبت‌های بهداشتی 
یکی از پیامدهای عملی کثرت‌‌گرایی که مطمح نظر پژوهشگران قرار گرفته است، تأثیر آن 
مقاله‌ای  در  اسمیت  ویلیام  و  آئودی  رابرت  است.  بهداشتی  مراقبتی  تقویت سیاست‌های  بر 
با عنوان »کثرت‌گرایی دینی و اخلاق مراقبت بهداشتی« به بحث در این باب پرداخته‌‌اند و 
کوشیده‌‌اند نشان بدهند که مراقبت‌های بهداشتی، جزو حقوق انسان‌هاست و تا چه حد جوامع 
لیبرال باید از افراد جامعه در برابر قانون‌شکنی‌های برخاسته از باورهای دینی در داخل مرزها 
و خارج از آن‌‌ حمایت کنند. آنها می‌گویند که حاکم‌کردن کثرت‌‌گرایی دینی در مراقبت‌های 
بهداشتی، چالش بزرگی را برای جوامع دموکراتیک معاصر فراهم می‌‌کند؛ به‌ویژه زمانی که 
به‌دلیل  افراد جامعه  از  پاره‌ای  باشند.  یا ضد دین  از شهروندان یک جامعه، سکولار  بخشی 
پیامدهای عملی برخی از باورهای دینی همچون مقاومت در برابر واکسیناسیون یا مخالفت با 

سقط جنین، با حاکم‌کردن آزادی دینی در جامعۀ لیبرال مخالف‌‌اند.
 آئودی و اسمیت می‌گویند نه قصد دارند اهمیت دین را در حیات بشر انکار کنند و نه آزادی 
انجام اعمال دینی را نفی می‌کنند. بااین‌‌همه، معتقدند که در جامعۀ لیبرال دولت‌ها باید با 
برقراری ضوابطی، آزادی شهروندان را تأمین کنند و اجازه ندهند باورهای دینی افراطی، مخل 
آزادی شهروندان دیگر شود. پس آنها تا حد معینی می‌توانند کثرت‌‌گرایی دینی را در جامعه 
حاکم کنند و البته همواره این دغدغه را داشته باشند که آزادی فعالیت دینی، مخل آزادی 
غیردینداران نشود و به‌هرحال در چنین جوامعی دینداران و غیردینداران باید حرمت همدیگر 

.)Audi & Smith, 2023( را حفظ کنند
اما دیدگاه آئودی و اسمیت قابل نقد است. کسانی که در یک جامعۀ لیبرال اعمال خشونت‌‌آمیز 
انجام می‌‌دهند و به بهانۀ باورهای دینی خود مزاحم غیردینداران می‌‌شوند نه کثرت‌‌گرا، که 
انحصارگرا هستند. گروه‌های متعصب و افراطی دینی اگر کثرت‌‌گرا بشوند، به این دلیل که 
آنها نمی‌‌شوند. حکومت  از حقیقت بی‌بهره نمی‌‌دانند، متعرض  نیز   را  ادیان دیگر  دینداران 
هم اگر کثرت‌‌گرا باشد، به مقتضای این باور اجازه نخواهد داد که گروه‌های افراطی دینی به 
اقتضای باور دینی انحصارگرای خود دیگران را آزار دهند. سی. ای. جی کودی، در حاشیه‌ای 
بر مقالۀ آئودی و اسمیت، خود را موافق و همدل با بخش عمده‌ای از آرای آن دو در مقاله 
آنها  مدعای  مرکزی  هستۀ  او  نظر  به  که  می‌پردازد  اصلی  دو  بررسی  به  و  می‌‌کند  معرفی 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

217



)PNR(18 و دیگری اصل خیرخواهی تفسیری  را تشکیل می‌دهد: یکی اصل عقل طبیعی 
)PIC(19. اصل اول، پیش از این، در آثار قبلی آئودی به‌صورت قول به تقدم عقل سکولار بر 
استدلال دینی در توجیه اصول و قواعد حاکم بر رفتار انسان، مطرح شده بود. این اصل یکی از 
مجموعه اصول و چشم‌اندازهای فلسفی است که تأثیر زیادی بر بح‌ثهای مربوط به شهروندی 
در جامعۀ دموکراتیک از چند دهه پیش تاکنون گذاشته است و علاوه‌بر آئودی و اسمیت، 
طرفدارانی همچون جان رالز دارد که از تعبیر عقل همگانی20 برای خوانش خود از این اصل، 
استفاده می‌کند )Coady, 2023, p. 52(. اصل دوم که در مباحث سیاسی مطرح می‌شود، 
می‌‌گوید که شهروندان در یک نظام دموکراتیک در وهلۀ اول موظف‌‌اند از طریق گوش‌دادن به 
سخنان مخاطبان، خواندن دقیق متون گروه مقابل، انجام گفت‌وگوی دینی و توجه به اصول 

دموکراسی تلاش کنند تا با طرف مقابل به فهم متقابل برسند.
 اصل اول یا همان عقل طبیعی بر دو نکته استوار است: یکی اینکه در یک جامعۀ دموکراتیک 
اقتضا می‌‌کند که در  احترامی  احترام متقابل وجود دارد. دوم، چنین  افراد  کثرت‌‌گرا، میان 
بحث با دیگران بر سر قوانینی که الزاماتی برای آنها به دنبال دارد، آماده باشیم دلایلی بیان 
کنیم که از جانب شهروندان دیندار و غیردیندار پذیرفتنی باشند. ایرادی که کودی بر این 
ادله‌ای  است  او می‌گوید، ممکن  مربوط می‌‌شود.  به مفهوم »پذیرفتنی«  وارد می‌کند،  اصل 
و  باشند  ناپذیرفتنی  غیردینداران  برای  و  پذیرفتنی  دینداران  برای  که  آورده شود  میان  در 
برعکس. پس چگونه می‌توان به ادله‌ای دست یافت که برای هر دو گروه پذیرفتنی باشند. 
علاوه‌براین، پذیرش یا عدم پذیرش ادله مبنای قوانین، تابع رویکردهای متفاوت افراد از قبیل 
دینی، سکولار و نژادپرست است، چنان‌که فی‌المثل در زمینۀ برنامه‌های زیست‌محیطی برخی 
معتقدند که حیوانات دیگر چون انسان دارای حق‌‌اند و حقوق آنها باید رعایت شود و برخی 

.)Coady, 2023, p. 53( مخالف این نظرند
در  سکولار،  و  دیندار  به  افراد  تقسیم  که  است  این  می‌‌کند  مطرح  کودی  که  دومی  ایراد   
مقایسه با مفاهیمی چون عقل همگانی و عقل سکولار، مشکل بیشتری دارد. گذشته از این، 
چنان‌که اسمیت و آئودی اذعان دارند متمایزکردن ارزش‌های دینی از ارزش‌های غیردینی 
مثل ارزش‌های سبک زندگی، اخلاقی و زیست‌محیطی دشوار است و چشم‌اندازهای مختلف 

می‌توانند دلایل متفاوتی را برای یک اقدام سیاسی مطرح کنند.
 یکی دیگر از ایرادات کودی این است که اصل عقل طبیعی و تأکید فلسفی آن بر ارائۀ دلیل، 
تولید کند، مغفول  لیبرال دموکرات  برای کثرت‌گرایی  را که دین ممکن است  خطر مهمی 
18. Principle of Natural Reason 
19. Principle of Interpritive Charity 
20. public reson 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

218



می‌گذارد. این خطر برآمده از گرایش بنیادها و مؤسسه‌های دینی است به اینکه برنامه‌های 
سیاسی را به سمت مسیرهای اخلاقی ناسالم هدایت کنند.

 کودی در پایان مقالۀ خود در مورد اصل خیرخواهی تفسیری می‌گوید، من احساس همدلی 
بح‌‌ثهای  در  مقابل  طرف  خاص  ادلۀ  و  مدعیات  کامل  فهم  برای  تلاش  اندیشۀ  با  می‌کنم 
سیاسی و این کار را باید با رعایت احترام متقابل انجام داد ولی فهم متقابل میان طرفین بحث 
اندیشه‌های سیاسی  به  قائل  انسان‌ها گاهی  باشد، چراکه  استوار  واقع‌‌‌گرایانه  توقعات  بر  باید 
نامعقول‌‌اند، یا فریب خورده‌‌اند و یا عمیقاً دچار اشتباه‌‌اند. در چنین فضایی شاید بهتر باشد به 
جای اینکه به دنبال اتفاق نظر باشیم، به دنبال چیزی دست‌یافتنی باشیم. اصل خیرخواهی 
تفسیری نباید شخص را به سمت یک اصل خیرخواهی هدایت کند که در آن شخص طرف 
مقابل را به گشودگی راجع‌به آرا و ادلۀ دیگران توصیه می‌کند و باور به آن را معقول و خوب 
می‌‌داند، اما خود در عمل، خلاف این روش عمل کند. لازم است که افراد همچنان‌که راجع‌به 
 Coady, 2023,( آرای خود خیرخواه‌‌اند، راجع‌به مخالفان سیاسی خود هم خیرخواه باشند

.)pp. 54-56
به‌‌صورت  و  دینی  مشارکت  گسترش  موجب  دینی  کثرت‌گرایی  که  نظرند  این  بر  برخی 
چه‌بسا  که  می‌‌گویند  نظر  این  مخالفان  می‌شود.  فرد  دینی  تعهدات  افزایش  غیرمستقیم، 
کثرت‌‌گرایی دینی سکولاریزه‌کردن را دوست بدارد و به کاهش مشارکت و تعهد دینی منتهی 
شود. اگر کثرت‌‌گرایی به انزوا و کاهش این احتمال بینجامد که افراد پیام‌‌های تقویت‌‌کننده‌ای 
را از افراد هم‌عقیدۀ خود بشنوند، عدم پیوستن به بنیادهای دینی ممکن است منجر به عدم 
تمایل به مشارکت و تعهد دینی فردی ‌شود. کثرت‌‌گرایی دینی همچنین می‌تواند تمایل به 
انجام فعالیت‌های داوطلبانه را کاهش دهد تا جایی که افراد احساس کنند حضور موقتی و 
گذرای ادیان مختلف، اعتبار هریک از آنها را فرومی‌‌کاهد. اگر ایمان بیش از آنکه باور به یک 
حقیقت انکارناپذیر باشد، یک انتخاب باشد، درآن‌صورت افراد کمتر تمایل پیدا می‌کنند که 
دیندار باشند و اگر دیندار شدند بسیار متعهد باشند. اما این نظر قابل نقد است. چرا باور به 
یک حقیقت انکارناپذیر، نمی‌‌تواند حاصل یک انتخاب مختارانه باشد. چه تعارضی میان این دو 
هست؟ آنچه منجر به عدم تمایل به سمت حقیقت می‌شود، تحمیل و لو یک عقیدۀ درست 

است و نه پذیرش آزادانۀ یک حقیقت انکارناپذیر.
بازار در تأثیر کثرت‌‌گرایی بر انجام افعال خیرخواهانه  برخی اندیشمندان به نقش اقتصاد و 
توجه کرده‌‌اند. از نظر آنها بازار دینی در یک منطقۀ جغرافیایی خاص، افراد را به انجام افعال 
خیرخواهانه متمایل می‌کند و به‌طور خاص، سطوح بالای کثرت‌‌گرایی دینی، احتمال خدمات 
اجتماعی و خیرخواهانه را افزایش می‌دهد. به‌هرحال، سازمان‌های سکولار و کثرت‌‌گرای دینی، 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

219



زمینه را برای انجام افعال خیرخواهانه، هم برای افراد دیندار و هم برای افراد غیردیندار، فراهم 
انجام  غیردینداران  و  دینداران  گروه  دو  برای  را  افعال خیرخواهانه  آن  آنکه  دیگر  می‌کنند. 
می‌‌‌دهند درحالی‌که در سازمان‌های انحصارگرای دینی این شمول و جمعیت بسیار کمرنگ 

.)Borgonovi, 2008, pp. 108-109( می‌شود

جان هیک و نقش عملی کثرت‌‌گرایی
 جان هیک در پیشگفتار کتاب گفتگوهایی درباب فلسفۀ دین می‌گوید، مدتی است دلمشغول 
بحث و گفت‌وگو با دیگران بر سر امکان فهم بهتر این امر است که نه یک بلکه کثرتی از ادیان 
بزرگ جهانی وجود دارد. از نظر او راه‌ها به سمت یک حقیقت نهایی متعالی متعدد است. او 
در این کتاب با چهار گروه گفت‌وگو می‌کند: فیلسوفان، پروتستان‌های انجیلی21، کاتولیک‌ها و 
الهی‌دانان. او می‌گوید، بسیاری از ما که امروزه در زمینۀ فلسفۀ دین پژوهش می‌کنیم، هم‌رأی 
با ویلیام آلستون معتقدیم که بهترین دفاع ممکن از باور دینی، باید دفاع از عقلانیت ناشی 
از ابتنای باورهای دینی بر تجربۀ دینی باشد. اما این سخن از منظر یک فیلسوف مسیحی 
یهودیان،  عقلانیت  که  واحدی  معرفت‌شناختی  اصل  چراکه  است،  مواجه  جدی  چالش  با 
مسلمانان، هندوها، بودایی‌‌ها و طرفداران دیگر ادیان را ثابت می‌کند، عبارت است از اعتقاد 
باور به خدا، ویشنو22، شیوا23  ناسازگار‌‌ند.  باور مسیحیت  با نظام  باورهایی که کم و بیش  با 
و برهمن غیرشخصانی24، دارماکایا25 و تائو26، همچون باور به واقعیت تثلیث، از یک مبنای 
تجربی قوی برخوردارند. هیک تأکید می‌کند که آلستون این را بزرگ‌ترین مشکل کثرت‌‌گرایی 

دینی او می‌داند.
 آلستون این مسئله را چنین پاسخ می‌دهد که چون در حال حاضر، راه مستقلی برای اثبات 
حقانیت یکی از ادیان نداریم و چون دین ما هم به‌‌لحاظ نظری و هم به‌‌لحاظ عملی، برای ما 
رضایت‌‌بخش است پس معقول‌تر این است که آن را حفظ کنیم و به دین دیگری روی نیاوریم؛ 
درست همان‌‌طور که راه مستقلی برای داوری میان تجربه‌های ظنی رقیب، در تلقی ارسطویی، 

دکارتی، وایتهدی و دیگران از جهان، وجود ندارد.
 هیک پس از اشاره به پاسخ آلستون، در نقد آن می‌گوید، از نظر آلستون حداکثر یک دین 

21. Evangelicans 
22. Vishnu 
23. Shiva 
24. non-personal Brahman 
25. Dharmakaya 
26. Tao 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

220



حق می‌تواند وجود داشته باشد؛ اما پرسش بزرگ این است که آن دین حق، کدام دین است. 
به‌هرحال، این فرض آلستون، با نظریۀ دیگر او مبنی بر معقولیت ابتنای باورها بر تجربۀ دینی 
تعارض دارد، چراکه اگر فقط یکی از نظام‌های باور مبتنی بر تجربۀ دینی، بتواند حق باشد، 
لازم می‌آید که تجربۀ دینی به‌طور کلی باورهای کاذب تولید کند و دراین‌صورت نمی‌تواند 
مبنای مطمئنی برای شکل‌گیری باور باشد و اگر آلستون مسیحیت را استثنا کند، درآن‌صورت 
می‌‌شود از این امکان سخن گفت که اگر او در خانواده‌‌ای مسلمان، هندو یا بودایی به دنیا 

.)Hick, 2001, pp. 25-26( می‌‌آمد، درآن‌صورت دین دیگری را استثنا می‌‌کرد
آلستون در مقالۀ »کثرت‌‌گرایی پلانتینگا: دفاعی از انحصارگرایی« می‌گوید، باورهای مسیحیت 
این مدعا  بر  ایجابی  اما هی‌چگونه استدلال  آنها کاذب‌اند‌‌،  با  ناسازگار  باورهای  صادق‌ و همۀ 
نمی‌آورد و تنها همین را کافی می‌داند که به‌نحو سلبی بگوید پذیرش یک موضع انحصارگرا، 
نه به‌لحاظ اخلاقی مذموم است و نه به‌لحاظ معرفت‌شناختی. از نظر او، اگر کسی انحصارگرا 
بشود لازم نمی‌آید که نامعقول، ناموجه، خودخواه، متکبر، نخبه‌‌سالار، جلوه‌ای از غرور زیان‌بار، 
خودکامۀ منفعت‌‌طلب، فریبکار یا ستمگر و امپریالیست باشد. هیک می‌گوید، استدلال آلستون 
آنچه  اما  از موجه‌سازی27 است.  تلقی مختلف  متضمن چهار معنای متفاوت عقلانیت و سه 
انحصارگرا  برابر غیرمسیحیان  این است که مسیحیان می‌توانند در  درنهایت به آن می‌رسد 

باشند.
از نظر هیک، پلانتینگا بیشتر به دنبال دفاع از انحصارگرایی مسیحی در برابر رنجشی اخلاقی‌‌ 
کار  این  برای  و  است  کرده  تولید  معاصر  فلسفی  بح‌ثهای کلامی  در  نگرش  این  که  است 
و  آشنایی ‌دارند  دیگر  ادیان  با  کاملًا  که  اندیشۀ کسانی  به  را محدود می‌کند  انحصارگرایی 
این  با  او  ولی  دارد.  وجود  دیگر  ادیان  در  و صداقت  پارسایی  از  مهمی  عناصر  که  می‌‌دانند 
محدودکردن معنای انحصارگرایی، موضع کلیسا را در طول قرون متمادی در برابر شکنجه و 
قتل یهودیان و جنگ‌های صلیبی خشونت‌بار علیه مسلمانان، در دفاع از امپریالیسم اروپایی و 

کوچک‌شماری ادیان دیگر نادیده می‌گیرد.
 جان هیک به‌رغم طرح این ایراد علیه نظر پلانتینگا، اذعان می‌کند که مسیحی انحصارگرای 
فاضل، اندیشمند و به‌لحاظ اخلاقی پراحساسی همچون پلانتینگا، به‌لحاظ اخلاقی و عقلی، 
اما آیا همین امر برای رهایی از مسئلۀ تکثر  ایمان انحصارگرای خود وفادار است.  کاملًا به 

دینی کافی است؟
 از نظر پلانتینگا، طرفداری از یک دین، در بیشتر موارد، بستگی به محل تولد شخص دارد. 
به دنیا آمده  یا یک خانوادۀ هندو در هند  پاکستان،  کسی که در یک خانوادۀ مسلمان در 
27. justification 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

221



باشد، بسیار متمایل است به اینکه مسلمان یا هندو بشود و کسی که در یک خانوادۀ مسیحی 
در اسپانیا یا مکزیک به دنیا آمده باشد مایل است مسیحی کاتولیک بشود. جان هیک این 
نظر پلانتینگا را هرمنوتیک گمان28 می‌‌نامد و آن را تنها درمورد باورهایی مناسب می‌‌داند که 
فرهنگ دینی محل زندگی فرد به او القا می‌‌کند. او می‌‌گوید، برحسب سخن پلانتینگا، اگر او به 
جای میشیگان در جای دیگری مثل ماداگاسکار به دنیا آمده بود، باورهای دیگری می‌داشت. 
پلانتینگا همین سخن را درمورد فرد کثرت‌‌گرا نیز مطرح می‌کند که اگر در ماداگاسکار یا 
فرانسۀ دوران قرون وسطا به دنیا می‌آمد، چه‌بسا کثرت‌‌گرا نمی‌‌شد ولی این موجب نمی‌شود 

.)Hick, 2001, pp. 27-29( که نشود آن شخص را کثرت‌‌گرا نامید
 هیک در نقد سخن پلانتینگا می‌گوید، قیاس او قیاس مع‌الفارق است، چراکه برخلاف فرد 
مسیحی، مسلمان یا هندو که تحت‌تأثیر محیط پیرامونی از کودکی مسیحی، مسلمان یا هندو 
می‌‌شود، فرد کثرت‌‌گرا از دورۀ کودکی، کثرت‌‌گرا نیست و کثرت‌‌گرایی را آگاهانه برمی‌‌گزیند. 
هیک در این کتاب بر آن است که بگوید فیلسوفان محافظه‌کار مسیحی، پاسخ درخوری برای 

.)Hick, 2001, pp. 30-35( مسئلۀ تکثر دینی ندارند
جان هیک در ادامۀ بحث، مناقدۀ کتبی خود را با چند فیلسوف مسیحی می‌آورد که عبارت‌اند 
از: ویلیام آلستون، الوین پلانتینگا، پیتر وان اینویگن29، جرج ای. ماورودس30، ویلیام روو31، 

کریستوفر اینسول32، پاول ادی33 و دی. زد. فیلیپس34.
از نظر جان هیک ساختار باور مسیحی در دورۀ معاصر با یک چالش جدید مواجه است و 
آن نه وجود، که توان اخلاقی و معنوی ادیان دیگر است و این چالش به فرض سنتی برتری 
منحصربه‌فرد آموزه‌ها، یا ایمان یا دین مسیحیت خدشه وارد می‌‌کند. این چالش پنجاه سال یا 
بیشتر ماندگار خواهد بود؛ چالشی مهم در گذر از قول به اینکه مسیحیت تنها دین حق است 
به فهم جدید مسیحیت از خود چنان یکی از چندین دین حق. این گذر مستلزم بازسازی 
اساسی الهیات مسیحی است. او می‌گوید، اگرچه مسیحیان همیشه از وجود ادیان دیگر خبر 
داشتند ولی در طول نیمۀ دوم قرن بیستم، نوع دیگری از آگاهی بسط پیدا کرد. عامل این 
آگاهی عبارت بود از مهاجرت از شرق به غرب که میلیون‌ها مسلمان، سیک، هندو، تائویی 

28. hermeneutic of suspition 
29. Peter van Inwagen 
30. George I. Mavrodes 
31. William Rowe 
32. Christofer Insole 
33. Paul Eddy 
34. D. Z. Phillips 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

222



فی‌المثل  کرد؛ چنان‌که  منتقل  امریکا  و شمال  اروپایی  از شهرهای  تعدادی  به  را  بودایی  و 
در جهان،  یهودیان  بزرگ  جامعۀ  گروه‌هاست: سومین  این  دربرگیرندۀ  لس‌آنجلس  جمعیت 
از  زیادی  بودائیان، جمعیت  از  زیادی  با جمعیت  امریکا  در شمال  بودایی  معبد  بزرگ‌ترین 
مسلمانان، هندوها و اقلیتی از سیک‌ها و تائویی‌ها. ارتباط با این جوامع و همسایگی با آنها، 
شخص را متوجه می‌کند که آنها در مقایسه با همسایگان مسیحی خود کمتر محترم، صادق، 
به‌‌لحاظ اخلاقی و  اگر هم  و  نیستند  به حقوق شهروندی  ملتزم  و  بامحبت، متعهد  مهربان، 
معنوی، بهتر از مسیحیان نیستند، ظاهراً چیزی از آنها کم ندارند. مطالعۀ متون و مواجهه با 
برخی از بزرگان آن ادیان نشان می‌‌دهد که تا چه حد در اصلاح و تربیت دینی افراد دیگر 
تاثیر دارند. پس باید نتیجه بگیریم که تمدن‌‌هایی که در آنها این ایمان‌ها ظاهر شده‌‌اند، اگرچه 
 Hick, 2001,( بسیار متفاوت‌‌اند، از لحاظ ثمرات اخلاقی و معنوی هم‌تراز مسیحیت بوده‌‌اند

.)pp. 156-157
 هیک می‌گوید، اگرچه بیشتر مسیحیان قائل به برتری زندگی دینی و تمدن مسیحی‌اند ــ 
درست همان‌‌طور که می‌‌توان درمورد اوج و حضیض مسیحیت به سراغ شواهد تاریخی مربوط 
به بیان‌های انجیل در باب حضرت مسیح رفت ــ می‌شود این مسئله را با عنایت به شواهد 
تاریخی مربوط به کیفیت اخلاقی تمدن مسیحی دنبال کرد و درست همان‌‌طور که الهی‌دانانی 
چون کرکه گور، کارل بارت، پل تیلیش و رودلف بولتمان معتقدند که مسیح تاریخی تأثیری 
در هستۀ اصلی ایمان آنها نمی‌گذارد، الهی‌دانانی هم هستند که بدون توسل به شواهد تاریخی 

و به‌نحو پیشینی قائل به برتری مسیحیت‌‌اند.
هیک در نقد این نگاه می‌‌گوید، در اینجا هرمنوتیک گمان پیش می‌آید که براساس آن تقریباً 
۹۹ درصد طرفداران یک دین، تحت‌تأثیر محل تولد خود، به آن دین گرویده‌‌اند. گذشته از 
این، اگر یک افزودۀ دینی، یک امتیاز معنوی در گرویدن به مسیحیت هست که در گرویدن 
به ادیان دیگر نیست، این پرسش پیش می‌‌آید که چرا فقط اقلیتی از نژاد بشر این افزوده را 
دریافت کرده‌اند. اگر این افزوده یک واقعیت است، لازم می‌‌آید که مشیت الهی متولدان در 
جامعۀ مسیحی را بیشتر دوست داشته باشد و دراین‌صورت چگونه می‌‌شود گفت که خدا همۀ 

بندگانش را به یک اندازه دوست دارد.
 براساس موضع قدیمی‌تر انحصارگرایی، یعنی خوانش رومی آن، خارج از کلیسا راهی برای 
رستگاری نیست و براساس خوانش پروتستانی آن، خارج از حضرت مسیح، یعنی بیرون از 
ندارد. در سه  نجات‌‌بخش، رستگاریی وجود  و  به حضرت مسیح چونان خدا  ایمان شخصی 
مسیر  ادامه‌دهندۀ  یک‌سو،  از  که  است  گرفته  شکل  مسیحی  انحصارگرایی  یک  اخیر،  دهۀ 
مرگ  با  که  می‌کند  مسیحیت  به  منحصر  را  رستگاری  و  نجات  و  است  قدیم  انحصارگرایی 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

223



از سوی دیگر تداوم گذشته نیست، چراکه مدعی است  حضرت مسیح ممکن شده است و 
این رستگاری مسیحی منحصر به مسیحیان نیست و ممکن است هر انسانی بدان دست یابد 

.)Hick, 2001, p. 159(
 جان هیک می‌گوید، الهیات دینی شمول‌گرا بر سه نوع است: یکی آنکه بر اندیشه‌‌ای استوار 
ایمان تلویحی، غسل تعمید آرزو35 مطرح است؛ یعنی این  از  است که در تلقی کاتولیک‌ها 
می‌توانند  ندارند،  ایمان  یا  و  دیگرند  ادیان  پیرو  که  کسانی  از  پاره‌ای  دست‌‌کم  که  اندیشه 
آن‌‌قدر سلیم‌‌النفس باشند که اگر انجیل به‌‌درستی بر آنها عرضه می‌‌شد، آن را می‌پذیرفتند. 
این افراد را کارل راهنر36 مسیحیان گمنام می‌نامد. اینها چون قاصرند و نه مقصر، اهل نجات 
و رستگاری‌‌اند. این نظر، نظر برخی آبای اولیۀ کلیساست درمورد کسانی که پیش از حضرت 
مسیح زندگی می‌کردند. اما راهنر و دیگران این تعبیر را امروزه نه‌تنها برای دینداران ادیان 

دیگر تا زمان حضرت مسیح، بلکه برای غیرمسیحیان امروز هم به کار می‌برند.
 نوع دوم شمول‌گرایی معتقد است که نجات و رستگاری، مقتضی ایمان شخصی آگاهانه به 
انسان در زندگی کنونی حاصل  برای صدها میلیون  امر  این  اما چون  حضرت مسیح است؛ 
نمی‌شود، دینداران ادیان دیگر در هنگام مرگ این فرصت را پیدا می‌کنند که با حضرت مسیح 
مواجه شوند و با ایمان به او فرصت نجات پیدا کنند. نمایندۀ معروف این نوع شمول‌گرایی 
 Hick,( در میان کاتولیک‌ها، جی. ا. دینویا37 و در میان پروتستان‌ها جرج لیندبک38 است

.)2001, pp. 160-161
 نوع سوم شمول‌‌گرایی که از آن دو نوع فراتر می‌رود، نه‌تنها افراد غیرمسیحی، که دینداران 
دیگر ادیان را نیز اهل نجات می‌داند و معتقد است که عقل الهی یا مسیح جهانی یا روح‌القدس 
در تاریخ ادیان دیگر نیز تأثیرگذار بوده‌اند. این اندیشه از راه‌های گوناگون بسط پیدا کرده 
اینها  مانند  و  اسلام  ناشناختۀ هندوئیسم،  از مسیح  که  یکی خوانش مسیح‌محوری39  است. 
از  بودایی، کنفوسیوسی، زرتشتی و جینی پیش  سخن می‌گوید، چراکه آیین‌های هندویی، 
مسیحیت بوده‌اند و ازاین‌رو خدای تاثیرگذار در آنها نه حضرت مسیح، که مسیح جهانی یا 
عقل سرمدی بوده که بعداً در عیسای ناصری تجسید پیدا کرده است. خوانش دیگر از نوع 
سوم شمول‌‌گرایی معتقد است همان خدایی که مسیحیان را به‌واسطۀ اجابت دعوت مسیحِ 
تجسدیافته نجات می‌دهد، طرفداران ادیان دیگر را نیز به‌‌دلیل اجابت دعوت پیامبر یا کتاب 
35. the baptism of desire 
36. Karl Rahner 
37. J. A. Dinoia 
38. George Lindbeck 
39. Christocentric 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

224



مقدسشان نجات خواهد داد. 
انواع خوان‌‌شها از شمول‌‌گرایی به نقد آنها می‌پردازد و استدلال  جان هیک ضمن اشاره به 
اصلی او در نقد آنها، همان چیزی است که از آن به هرمنوتیک گمان تعبیر می‌‌کند؛ یعنی 
تأثیر محل تولد در گرویدن شخص به یک دین. از نظر او، این خوان‌شها از شمول‌گرایی با 
بودایی  آیین  به‌ویژه  غیرخداگرا،  از سنت‌های  درستی  تبیین  نمی‌توانند  مسیحیت  محوریت 
به‌‌دست دهند. اما حق این است که خداگرایی را باید یک صورت، و نه‌تنها صورت تفکر، و 
تجربۀ دینی تلقی کنیم. اگر ثمرات ایمان بودایی را در زندگی انسان هم‌‌تراز ثمرات ایمان‌‌های 
خداگرا بدانیم لازم است به نظریۀ دیگری که بتواند شامل هر دو بشود، یعنی کثرت‌‌گرایی 

.)Hick, 2001, pp. 165-167( دینی، روی بیاوریم
 براساس کثرت‌گرایی دینی، ادیان بزرگ جهانی، اعم از دینی و غیردینی، پاسخ‌های به‌‌لحاظ 
فرهنگی متفاوتی به امر غائی‌اند و ازاین‌رو راه‌های گوناگونی به سمت نجات و رستگاری‌‌اند. 
این روایت‌های مختلف از حقیقت واحد، در ادیان مختلف، بیان‌های متفاوتی پیدا کرده است؛ 
چنان‌که آشوکا40، امپراتور بودایی، مؤید و حامی همۀ ادیان قلمرو امپراتوری خود بود. مولوی 
کوزایی  نیکولاس  و  می‌کند  یاد  نور  یک  متفاوت  چراغ‌های  چونان  خود  زمان  ادیان  از  نیز 
مسیحی از دینی واحد با مناسک متفاوت سخن می‌گوید. هیک می‌گوید، مشکل زمانی پیش 
می‌آید که تلاش می‌کنیم بیان فلسفی منسجمی از این بینش بنیادی عرضه کنیم. آنهایی 
که کثرت‌‌گرایی را به معنای گسترده به‌‌کار می‌‌برند معتقدند که نه این کار ممکن است، نه 

ضروری و نه مطلوب.
 هیک در مقام دفاع از کثرت‌‌گرایی دینی، یک پیشنهاد ایجابی عرضه می‌کند که بر دو اصل 
استوار است: یکی نظری که از زمان کانت در فلسفه رواج پیدا کرد و با روان‌‌شناسی شناختی 
و جامعه‌‌شناسی معرفت تأیید شد و آن اینکه خودآگاهی نه یک پذیرش منفعلانه ــ تأثیرات 
محیط پیرامون ما ــ که همیشه یک فرایند فعالانۀ گزینش، نظم‌‌بخشی، تلفیق و بهره‌مندی 
باید درست همان‌طور که  را  معنا  این  است.  مفهومی خودمان  برطبق دستگاه‌های  معنا،  از 
درمورد آگاهی از محیط فیزیکی اطراف خود به کار می‌بریم، درمورد محیط الهی یا فراطبیعی 
قائل  تمایز  از  نتیجه می‌شود عبارت است  اول  از اصل  ببریم. اصل دوم که  به کار  نیز  خود 
شدن میان شی فی نفسه و مستقل از مشاهدۀ انسان و شیء آن‌‌طور که بر دستگاه ادراکی ما 
پدیدار می‌شود. همین امر را باید درمورد آگاهی از امر نهایی به کار برد و از دو نوع واقعیت 
سخن گفت: یکی واقعیت فی نفسه و دیگری واقعیت پدیداری، آن‌گونه که بر ادیان مختلف 
ظاهر شده است. براین‌اساس، ادیان به دو گروه تقسیم می‌شوند: یکی ادیانی چون یهودیت، 

40. Ashoka 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

225



مسیحیت، اسلام و هندوئیسم که از خدای شخصانی سخن می‌گویند و دیگری، ادیانی چون 
نمی‌توانیم  ما  پس  می‌کنند.  یاد  غیرشخصانی  خدای  از  که  دارماکایا  و  تائوئیسم  و  برهمن 
واقعیت نهایی را فی نفسه درک کنیم بلکه او را برحسب تجربۀ دینی خود می‌فهمیم. بنابراین، 
سنت‌های دینی حائل بین ما و واقعیت نهایی‌اند و مانند لنزهای متفاوتی برای مشاهدۀ آن 
واقعیت‌‌ به کار می‌روند، چنان‌که توماس آکویناس، در تعبیری پیشروانه در مقایسه با کانت، 
گفته بود که شناخت اشیا تحت‌تأثیر حالت فاعل شناساست. بنابراین، شناخت واقعیت نهایی، 

.)Hick, 2001, p. 168( تحت‌تأثیر سنت‌های دینی مختلف است
 هیک در پایان بحث به ده پرسش درباب لوازم کثرت‌‌گرایی دینی پاسخ می‌دهد که به‌‌اختصار 

عبارت‌اند از:
1. آیا این تلقی از واقعیت وصف‌ناپذیر او را بی‌فایده و بی‌‌ثمر نمی‌کند؟ پاسخ: واقعیت نهایی 
انجام می‌دهد، چراکه تجربه‌های دینی، نه اموری خیالی، که واکنشی به یک  کاری حیاتی 

واقعیت متعالی‌‌اند.
2. چگونه می‌توان واقعیت فی ‌‌نفسه41 را که فاقد ویژگی‌هایی چون خیر و عشق است، پرستش 
کرد؟ پاسخ: ما واقعیت را به‌‌لحاظ ذات نامتناهی و متعالی‌‌اش که فراتر از مقولات ذهنی ماست، 
پرستش نمی‌کنیم بلکه او را چونان موجودی می‌پرستیم که در سنت دینی ما چونان امری 

انسانی اندیشیده و تجربه شده است. ما در دین با جلوۀ خاصی از آن واقعیت سروکار داریم.
او  بودن  تا  یا سه  نبودن خدا و یکی  یا  ادیان درباب شخصانی‌بودن  آیا مدعیات مختلف   .3
جلوه‌های  به  که  واقعیت،  خود  به  نه  متعارض  مدعیات  این  پاسخ:  نیست؟  تعارض  مستلزم 

مختلف او مربوط می‌شود.
نه خود  واقعیت،  از  ادیان مختلف، چونان جلوه‌هایی  تفاوت معبودها در  از  تلقی  این  آیا   .4
واقعیت، با تلقی هریک از ادیان از خود تعارض ندارد؟ پاسخ را با پرسش می‌دهیم: آیا دیدگاه 
مسیحیت سنتی متعارض با تلقی هر دینی از خودش نیست؟ آیا استفاده از اصل واحدی برای 

دین خود شخص نیز فرض نادرست‌تری نیست؟
5. بر چه اساسی می‌توانیم بگوییم که فی‌‌المثل خدای پدر جلوۀ معتبری از واقعیت است؟ 

پاسخ: براساس توان او بر نجات زندگی انسان.
6. آیا قول به اینکه خدای پدر چون نجات‌بخش است، جلوه‌ای از واقعیت است و چون جلوه‌ای 
فرضیه همچون هر  این  بله  پاسخ:  نیست؟  است، مستلزم دور  نجات‌بخش  است،  واقعیت  از 
فرضیۀ جامعی مستلزم دور است. دوری که در اینجا پیش می‌آید، ناشی از ایمان به این است 
که تجربۀ دینی انسان، نه یک امر تخیلی، که واکنشی به یک واقعیت متعالی است. این فرضیه 

41. noumenal 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

226



را باید با نظر به جامعیتش و سازگاری درونی‌‌اش و داده‌های تاریخ ادیان داوری کرد.
7. آیا با نفی شخصانی‌بودنِ خدا، هندو یا بودایی نمی‌شویم؟ پاسخ: واقعیت فراتر از دوگانگی‌‌هایی 
چون شخصانی/ غیرشخصانی، خوب/ بد یا جوهر/ فرایند است و ذات او فراتر از قلمرو نظام 

مفهومی انسان است.
8. پس نمی‌توان دربارۀ خیربودگی و محبت واقعیت اندیشید؟ پاسخ: این اوصاف دربارۀ واقعیت 

کاربرد ندارد و ما از ادیان آموخته‌ایم که واقعیت دارای این اوصاف است.
9. آیا نمی‌توان ویژگی وصف‌‌ناپذیری ذات واقعیت را با قول به اینکه او با ویژگی‌های شخصانی 
و غیرشخصانی ویژگی‌های مشابه دارد، تعدیل کرد؟ اگر خدای پدر جلوه‌ای از واقعیت است، 
آیا خود واقعیت به همان معنا نمی‌تواند محبت و پدرگونگی داشته باشد؟ پاسخ را با پرسش 
می‌دهیم: چگونه واقعیت می‌‌تواند به‌نحو مشابه شخصانی و غیرشخصانی، آگاه و ناآگاه، هدفدار 
و بی‌‌هدف، جوهر و غیرجوهر، با هم، باشد؟ آیا اینها نامتعارض نیستند؟ اما وقتی این اوصاف 

متعارض را جلوه‌های متفاوت واقعیت بر آگاهی انسان بدانیم، تعارض برطرف می‌شود.
10. چرا باید قائل به یک واقعیت بود؟ چرا واقعیت‌های مختلف مطرح در ادیان مختلف را 
تأیید نکنیم؟ پاسخ: به دو دلیل: یکی دشواری توضیح ارتباط میان چند واقعیت نهایی. آیا 
خدای هر دینی بر دینداران آن دین حکومت نخواهد کرد؟ و در جایی که دینداران ادیان 
مختلف با هم زندگی می‌کنند، کدام خدا حاکمیت خواهد کرد؟ گذشته از این، اگر یک خدا 
وجود دارد، چه چیزی غیر از خدا می‌تواند خلق از عدم را تحقق ببخشد؟ دلیل دوم اینکه 
ثمرات اخلاقی و معنوی حاصل از تدین به ادیان مختلف، چنان مشابه هم‌اند که منبع واحدی 

.)Hick, 2001, pp. 169-171( را برای نجات‌بخشی اقتضا می‌کنند

نقد دکاستا بر کثرت‌‌گرایی دینی
ادیان«  درباب  کثرت‌‌گرایانه  دیدگاه  »امکان‌‌ناپذیری  عنوان  با  مقاله‌ای  در  دکاستا  گیوین 
انحصارگرایی،  سنخ‌‌شناسی  که  معناست  این  به  دینی  کثرت‌‌گرایی  امکان‌‌ناپذیری  می‌‌گوید، 
شمول‌‌گرایی و کثرت‌‌گرایی به‌‌عنوان سه رویکرد یا پارادایم به دیدگاه مسیحیت درباب دیگر 
ادیان، ناپذیرفتنی است. این سنخ‌‌شناسی را اولین بار آلن ریس در کتابش با ‌‌عنوان مسیحیت و 
 ،D’Costa  (1996, pp. 225) از نظر .)Race, 1983(  کثرت‌‌گرایی دینی مطرح کرد
کثرت‌‌گرایی همیشه باید به‌‌لحاظ منطقی شکلی از انحصارگرایی داشته باشد و چیزی تحت 
عنوان کثرت‌‌گرایی واقعاً وجود ندارد. کثرت‌‌گرایی عبارت است از قول به اینکه ادیان بزرگ 
این  وقتی  نهایی‌‌اند.  متعالی  واقعیت  به یک  متفاوتی  فرهنگی  و  مفهومی  پاسخ‌های  جهانی، 
پاسخ‌‌‌ها را با ثمراتشان بسنجیم، می‌بینیم که کم و بیش در یک سطح قرار دارند. همچنین از 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

227



نظر او، انحصارگرایی تنها دین کاملًا حق و نجات‌بخش را یک دین و آن هم مسیحیت می‌داند 
و ادیان دیگر را یا کاملًا منحرف یا تقلیدی فروتر یا مشابهِ فروتر از آن دین واقعی می‌داند.

 جان هیک در مقاله‌ای به نقد نظر دکاستا می‌‌پردازد. او می‌گوید، دکاستا در این مقاله خود 
را یک انحصارگرا نشان می‌دهد، زیرا کثرت‌‌گرایی و شمول‌‌گرایی را که قبلًا طرفدار آن بود، 
شاخه‌های انحصارگرایی‌ می‌‌داند. از نظر او تلاش برای تمایز قائل شدن میان پدیدارهای دینی 
مثل مسیحیت، یهودیت و اسلام از یک‌سو و پدیدارهای دینی یا شبه‌دینی مثل نازیسم از 
سوی دیگر، مستلزم استفاده از ملاک است و استفاده از ملاک، شخص را انحصارگرا می‌کند، 
فرد  می‌گوید،  او  می‌کند.  رد  را  دیگری  چیز  و  قبول  را  چیزی  ملاک  آن  براساس  چراکه 
کثرت‌‌گرایی نمی‌تواند وجود داشته باشد، زیرا کثرت‌‌گرایان ملاکی را برای حقیقت در میان 
می‌آورند و چیزی را که فاقد این ملاک باشد، خارج از حقیقت می‌‌انگارند. کثرت‌‌گرا در همان 

ساختار منطقی عمل می‌کند که انحصارگرا عمل می‌کند.
 هیک در نقد نظر دکاستا می‌گوید که انحصارگرایی و کثرت‌‌گرایی از دو نوع منطقی متفاوت‌‌اند؛ 
چرا که یکی تأیید خود متعهدانۀ ایمان است و دیگری فرضیه‌ای فلسفی است. کثرت‌‌گرایی، 
یک دین تاریخی نیست که مدعای دینی انحصارگرا داشته باشد، بلکه یک فرانظریه42 دربارۀ 
رابطۀ میان ادیان تاریخی است. پس کثرت‌‌گرایی، فرضیه یا نظریۀ فلسفی درجه دو است که 
انحصارگرای دینی سنتی،  از‌این‌رو نمی‌تواند همچون  با سنت دینی درجه یک تفاوت دارد. 
غیردینداران را رها ‌کند، بلکه آنها را دعوت می‌کند تلاش کنند تبیین بهتری از داده‌ها به 

.)Hick, 1997, pp. 163( دست بدهند
 در اردوگاه انحصارگرایان بر سر یگانه دین حق‌بودن مسیحیت، اختلاف‌نظر وجود دارد. برخی 
مثل پلانتینگا )1995( خودشان را همچنان انحصارگرا معرفی می‌کنند، درحالی‌که کسانی 
را  نمی‌‌بینند خود  امروزه چندان جذاب  را  انحصارگرا  عنوان  الیستر مک‌‌گرات43 چون  چون 

.)Hick, 1997, p. 163( جزئی‌‌گرا44 معرفی می‌کنند
 دکاستا می‌گوید جان هیک چگونه می‌داند که واقعیت نهایی، فرازبان و وصف‌‌ناپذیر است؟ 
سپس پاسخ می‌دهد که او متطفن این معنا نیست،  فقط دارد فرضیه‌‌ای را عرضه می‌کند تا 
توضیح دهد که چگونه ادیان بزرگ جهانی با تلقی‌های مختلف از امر متعالی، به یک اندازه 
در نجات و رستگاری آدمی مؤثر و البته به یک اندازه نامؤثرند. او سپس این پرسش را مطرح 
به  درستی  پاسخ‌های  نازیسم،  گرای‌شهایی چون  اینکه  به  می‌کنیم  وقتی حکم  که  می‌کند 

42. meta-theory 
43. Alister McGrath 
44. Particularist 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

228



واقعیت نهایی نیستند، براساس کدام معیار این سخن را گفته‌ایم.
 اینکه دکاستا کثرت‌‌گرایی هیک را یک فرضیه معرفی می‌کند، به فصلی از کتاب جان هیک با 
عنوان تفسیری از دین بازمی‌گردد. عنوان فصل چهاردهم کتاب، فرضیۀ کثرت‌‌گراست و در آن 
هیک می‌گوید اگر کسی بخواهد خدایان را در جوامع مختلف گذشته و جدید فهرست کند، 
چیزی در حد کتاب راهنمای تلفن یک شهر بزرگ به دست خواهد آمد. از منظر دینی، دربارۀ 
این همه خدا، چه می‌توانیم بگوییم؟ آیا می‌توانیم بگوییم که وجود دارند؟ از سوی دیگر، در 
ادیان توحیدی گفته می‌شود که تنها یک خدا وجود دارد و ادیانی هم هستند که از خدای 

غیرشخصانی سخن می‌گویند. 
 پاسخ طبیعت‌‌گرایانه به این تکثر دینی، این است که واقع‌‌پنداری آن‌‌ خدایان باطل است و 
باید آنها را چونان رؤیاهای یک شخص تلقی کرد. ولی هیک معتقد است که برای یک شخص 
دیندار کاملًا معقول است که وقتی در زندگی از امر متعالی تجربه‌ای دارد، به واقعیت آن امر 
متعالی باور داشته باشد و این حق را به دینداران ادیان دیگر هم بدهد که به تجربه خود، 
چنین باوری داشته باشند. هیک در این فصل تحت‌تأثیر کانت از تمایز میان واقعیت فی‌نفسه 
.)Hick, 1989, p. 236( و واقعیت آنچنان‌که انسان آن را تجربه می‌کند، سخن می‌گوید

 هیک در پایان این فصل، این پرسش را مطرح می‌کند که اگر واقعیت فی‌نفسه ناشناختنی 
الهی، اصل  نومن  بعد در پاسخ می‌گوید،  و  را مفروض گرفت  باید چنین خدایی  است، چرا 
واقعیت  انسان است، چراکه در هر سنتی،  برای زندگی دینی کثرت‌‌گرای  موضوعۀ ضروری 
خدایان  از  کثرتی  به  ما  فرض،  این  بدون  می‌شود.  تلقی  واقعی  ما،  پرستش  متعلق  چونان 
شخصانی و غیرشخصانی مواجه می‌شویم که همه مدعی واقعیت نهایی بودن‌‌اند. اما هی‌چیک 
از آنها نمی‌تواند به‌‌تنهایی واقعیت نهایی باشد. ما یا باید همۀ تجربه‌های دینی گزارش‌شده 
را چونان توهم تلقی کنیم یا اینکه برگردیم و اذعان کنیم به درستی تجربۀ دینی خودمان، 
برای کسانی که  اما  امور وهمی کنار بگذاریم.  و تجربه‌های دینی سنت‌های دیگر را چونان 
هی‌‌چیک از این دو راه را درست نمی‌دانند، برگرفتن دیدگاه کثرت‌‌گرایی ضروری می‌شود که 
در آن واقعیت چونان اصل موضوعه‌‌ای فرض می‌شود که هم به صورت‌های مختلف تجربه شده 
است و هم چونان پدیداری دینی اندیشیده می‌شود که در تاریخ دین توصیف شده است. این 

.)Hick, 1989, p. 249( فرضیه، فرضیه‌‌ای است که اکنون باید بسط پیدا کند
هیک می‌‌گوید دکاستا در فهم نظر او دچار بدفهمی شده است؛ آنجا که می‌گوید هیک در 
فهم واقعیت، دو چیز را با هم خلط کرده است: یکی واقعیت چونان خدای شخصانی و دیگری 
واقعیت چونان واقعیت متعالی و وصف‌ناپذیر. سپس در پاسخ به دکوستا می‌گوید بله این دو 
تلقی در آثار من آمده است. تلقی خداپرستانه در آثار دهۀ ۷۰ قرن بیستم و تلقی جسم‌‌انگارانه 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

229



از واقعیت در دهه‌‌های ۸۰ و ۹۰ این قرن ظاهر می‌شود و دیدگاه دوم حاصل انصراف از دیدگاه 
اول است. پس خلطی در میان نیست. 

 هیک پس از نقد و بررسی نظر دکاستا می‌‌گوید که دکاستا چیزی را رد می‌کند که آن را 
کثرت‌گرایی فلسفی می‌نامد اما این کثرت‌گرایی واقعاً متمایز از آن چیزی نیست که او آن 
را کثرت‌گرایی عملی یا پراگماتیک می‌‌نامد. اما من همچون پل نیتر45 بر توجه به جنبه‌های 

.)Hick, 1997, p. 166( اجتماعی و سیاسی لیبرال این مسئله تاکید می‌کنم

نتیجه‌گیری
کثرت‌‌گرایی دینی به‌عنوان یکی از سه رویکرد مختلف درباب مقایسۀ ادیان از نظر حق‌‌بودگی 
و نجات، تأثیر زیادی بر زندگی فردی و اجتماعی دینداران، به‌صورت مستقیم، و بر زندگی 
افراد سکولار، به‌صورت غیرمستقیم، دارد و از میان آن سه رویکرد قرابت بیشتری با نظام‌‌های 
سیاسی لیبرال دموکرات دارد، چراکه در این‌‌گونه نظام‌‌های سیاسی بر استیفای حقوق طبیعی 
انسان‌‌ها و تأمین رفاه و امنیت و آسایش برای تک‌تک افراد جامعه تأکید می‌‌شود و به کسی 
اجازه داده نمی‌‌شود که به هر دلیلی، دینی یا غیردینی، مزاحم آزادی دیگران بشود و آنها 
را از حقوق طبیعی خود محروم کند. این اهداف با کثرت‌‌گرایی دینی بهتر حاصل می‌‌شوند، 
چراکه کثرت‌‌گرایی دینی با قول به حق‌‌بودگی ادیان دیگر مانع رشد و گسترش اندیشه‌‌های 
دینی افراطی و به دنبال آن اقدامات خشونت‌‌بار پیروان آنها می‌‌شود. همچنین، چنان‌که در 
به  برای گرویدن  آزاد  به‌دلیل حاکم‌کردن فضایی  این مقاله ملاحظه شد کثرت‌‌گرایی دینی 
یک دین و منع تحمیل یک دین خاص موجب می‌‌شود که کسانی که به سمت یک دین روی 
می‌‌آورند نه به اکراه، که با یک انتخاب آزادانه، آن را انتخاب کنند و به همین سبب با طوع و 
رغبت، الزامات آن دین را بپذیرند و از انجام اعمال عبادی آن دین، احساس نشاط و سرزندگی 
داشته باشند و نگاه خیرخواهانۀ ادیان را به دیگر انسان‌‌ها بیشتر در زندگی خود منعکس کنند. 
علاوه‌براین، چون ادیان دیگر را هم ذی‌حق می‌‌پندارند برای دینداران ادیان دیگر نیز همچون 
همدینان خود حرمت و ارزش قائل شوند و با هرگونه عمل خشونت‌آمیز علیه دیگر دینداران و 
البته افراد سکولار مخالفت کنند. بدون اینکه بخواهیم از یک رویکرد خاص درمورد اسلام دفاع 
کنیم یا بخواهیم درمورد سازگاری یا ناسازگاری هریک از آنها با اسلام سخن بگوییم که البته 
مجال دیگری می‌‌طلبد، در این حد می‌‌توانیم بگوییم که این نگاه سلم‌آمیز و خشونت‌گریز، 
بسیار نزدیک است به سخن  حضرت علی علیه‌السلام در توصیه به مالک اشتر که فرمودند 
مردم مصر را که زمام امورشان را به‌‌دست خواهی گرفت، مشمول رحمت و محبت و لطف 
45. Paul Knitter 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

230



خود قرار بده و بر آنها خشونت نورز، چراکه آنها یا برادر دینی تو هستند یا چون تو انسان‌‌اند.    

  فهرست منابع
Audi, R., & William, R. S. (2023). Religious Pluralism and the ethics of 
healthcare. Bioethics, 37(1), 42-51. 

Bano, N., Humaira, A., Jararia, H., & Rafia, R. (2023). Principles of 
Religious Pluralism. Religions.14(20),1-12. 

Borgonovi, F. (2008). Divided We Stand, United We Fall: Religious 
Pluralism, Giving, and Volunteering. American Sociological Review. 
(73),105-128.

Chaves, M., & Philip, S. G. (2001). Religious Pluralism and Reli-
gious Participation. Annual Review of Sociology, (27), 261-281. 

Chittik, W. (1994). Imaginal Worlds: ibn al-’Arabi and the Problem 
of Religious Diversity. State University of New York Press.

Chittik, W. (1994). Pluralism: A Defense of Religious Exclusivism. 
In Thomas D. Senor (Ed.). The Rationality of Belief and the Plurality 
of Faith. Cornell University Press. 

Coady, C. A. J. (2023). Religious reasons, natural reasons and ‘ex-
clusivismʼ: A commentary on Robert Audi and William Smith, "Reli-
gious Pluralism and the Ethics of Healthcare", Bioethics, 37(1), 52-56. 

D’Costa, G. (1996). The Impossibility of a Pluralist View of Real-
ism. Religious Studies. (32), 223-232. 

Hick, J. (1989). An Interpretation of Religion: Human Responses to 
the Transcendent. Yale University Press. 

Hick, J. (1997). The Possibility of Religious Pluralism: A Reply to 
Gavin D’Costa. Religious Studies. (33),161-166.

Hick, J. (2001). Dialogues in the Philosophy of Religion. Palgrave 
Macmillan. 

Hick, J. (2001). The Theological Challenge of Religions Pluralism. 
In John Hick & Brian Hebblethwaite (Eds.). Christianity and Other 

جان هیک  و جنبه عملی کثرت‌گرایی دینی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

231



Religions: Selected Readings (pp. 156-171). Oneworld Publication. 
Nasr, S. H. (1989). Knowledge and Sacred. State University of New 

York Press. 
Race, A. (1983). Christianity and Religious Pluralism. SCM.
Schuon, F. (1993). The Transcendental Unity of Religions. Quest.
Schuon, F. (2006). Gnosis: Divine Wisdom. World Wisdom. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

232




