
Traditional religions in the modern and postmodern era have 
faced serious challenges in maintaining their credibility and 
authority. These challenges arise from social, cultural, and 
technological changes that necessitate a review of religious 

The requirements and solutions of 
practical theology to facing contem-

porary challenges 

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

  184 - 208

■ Samane Feyzi
Researcher, Ferdowsi University of Mashhad, Mashhad, Iran. 
Email: s.feizi66@gmail.com
ORCID ID: 0009-0002-3189-7132
■ Seyyed Hamid Raoof
Faculty Member, Department of Theology and Islamic Studies, Insti-
tute of Humanities and Social Studies, Research Institute for Human-
ities and Social Studies, Tehran, Iran.
Email: ha.raoof@ihss.ac.ir
ORCID ID: 0000-0002-5808-5591

Doi: 10.22034/pt.2025.501725.1050

Abstract

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

184



approaches. In this regard, practical theology has emerged 
as a necessary branch to strengthen the presence of religion 
in the daily lives of contemporary humans. This field has 
incorporated specific themes and capacities with the aim of 
responding to the new needs of society. The present article 
analyzes the solutions of practical theology in facing the 
challenges of contemporary humans using a descriptive-ex-
planatory method and finally points to concrete examples 
of the implementation of this approach in Islamic societies. 
Practical theology tries to respond to challenges with a crit-
ical and creative approach in order to act as a positive force 
in today’s complex world. Through social participation, the 
production of new resources and texts, the development of 
educational strategies, and the use of various media, it seeks 
to strengthen understanding, peaceful coexistence, and the 
creation of a sustainable and ethical society.

Keywords: Practical theology social challenges cultural 
diversity interfaith dialogue religious innovation

185

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

185



الزامات و راهکارهای الهیات عملی 
برای مواجهه با چالش‌های معاصر

■  سمانه فیضی)نویسنده مسئول(
پژوهشگر، دانشگاه فردوسی، مشهد، ایران. 

s.feizi66@gmail.com  :رایانامه
■  سید حمید رئوف

عضو هیئت علمی گروه الهیات و معارف اسلامی، پژوهشکده علوم انسانی، پژوهشگاه علوم انسانی و 
مطالعات اجتماعی، تهران، ایران.

ha.raoof@ihss.ac.ir  :رایانه

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
184 - 208 

با  خود  مرجعیت  و  اعتبار  حفظ  در  پسامدرن  و  مدرن  عصر  در  سنتی  ادیان   
چال‌شهای جدی مواجه بوده‌اند. این چال‌شها ناشی از تغییرات اجتماعی، فرهنگی 
و فناوری است که نیاز به بازنگری در رویکردهای دینی را ضروری می‌سازد. به 
همین منظور، الهیات عملی به‌عنوان شاخه‌ای ضروری برای تقویت حضور دین 
در زندگی روزمرۀ انسان معاصر شکل گرفته است. این حوزه با هدف پاسخ‌گویی 
به نیازهای جدید جامعه، درون‌مایه‌ها و ظرفیت‌های خاصی را در خود جای داده 

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.501725.1050

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

186



است. این مقاله با روش توصیفی‌‌ـتبیینی، به تحلیل راهکارهای الهیات عملی در 
مواجهه با چال‌شهای انسان معاصر پرداخته است و در انتها به مصادیقی عینی از 
پیاده‌سازی این رویکرد در جوامع اسلامی اشاره می‌کند. الهیات عملی می‌کوشد 
با رویکردی انتقادی و خلاقانه به چال‌شها پاسخ دهد تا همچون نیرویی مثبت در 
دنیای پیچیدۀ امروز عمل کند. از طریق مشارکت اجتماعی، تولید منابع و متون 
به‌دنبال  مختلف،  رسانه‌های  از  بهره‌گیری  و  آموزشی  راهبردهای  تدوین  جدید، 

تقویت تفاهم، همزیستی مسالمت‌آمیز و ایجاد جامعه‌ای پایدار و اخلاقی است.

کلیدواژه‌ها: الهیات عملی، چالشهای اجتماعی، تنوع فرهنگی، گفت‌وگوی ادیان، 
نوآوری دینی، فناوری، دین.

مقدمه 
الهیات عملی شاخه‌ای نوپا در رشتۀ الهیات است که از طریق اعِمال اصول الهیاتی در زندگی 
عینی، بر تجربیات زیسته توجه دارد و شکاف میان باور دینی و زندگی روزمره را پر می‌کند. 
 2»phronsis« براونینگ در اثر خود با عنوان الهیات عملی بنیادین1 الهیات عملی را با مفهوم
ارسطو مترادف می‌داند؛ شیوه‌ای که افراد و جوامع، باورهای دینی و زندگی خود را در آن شکل 
می‌دهند )Browning, 1995, pp. 2-5, 10-11(. ریچارد اوسمر نیز در تعریف خود به 
نقش زمینه‌ها و چهارچوب‌های فرهنگی، اجتماعی و تاریخی در شکل‌دهی باورهای افراد توجه 
به دنبال تشخیص  و  افراد ریشه دارد  الهیات عملی در تجربیات   .)Osmer, 2008( دارد 

.)Ganzevoort & Roeland, 2014, p. 99( حضور امر قدسی در آن تجربیات است
نکتۀ درخور توجه در این تعاریف، پیوند میان انسان معاصر و تجربیاتش و کارکرد تسهیل‌گرانۀ 
الهیات عملی برای انسان است. براین‌اساس، سه عنصر تجربۀ انسانی، مسائل زیست فردی و 
اجتماعی، و کارکرد تعالیم دینی‌‌ـالهیاتی هستۀ کانونی الهیات عملی‌اند. کارویژۀ این شاخه، 
توانایی‌اش برای مواجهه با چال‌شهای انسان معاصر )وجه انسانی( و ارائۀ راه‌حل الهیاتی برای 
آن )وجۀ الهیاتی( است که متضمن ابعاد مختلف اجتماعی، فرهنگی و اخلاقی است. خصلت 
1. Don S. Browning, A Fundamental Practical Theology

2 . حکمت عملی )واجد افکار معقول بودن( علمی است که انسان را به عمل رهنمون شود؛ خرد مرتبط با 
عمل که شرط لازم برای همۀ فضیلتهاست.

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

187



جهان معاصر پیچیدگی و تغییرات مداوم است و به‌تبع این ویژگی، جوامع بشری با مسائلی 
مانند نابرابری نظام‌یافته، تنوع فرهنگی و معضلات اخلاقی ناشی از پیشرفت‌های فناوری در 
حوزۀ عمومی و خصوصی مواجه‌اند. در چنین موقعیتی، الهیات عملی به دنبال تضمین عمل 
 Swinton & moat, 2016,( برمبنای ایمان و زندگی اصیل در پرتو کتاب مقدس است
p. vi(. الهیات عملی سعی دارد با چنین راهبردی، چهارچوبی برای درک و پاسخ به مسائل 

مبرم عصر ما فراهم کند. 
 الهیات عملی برای انسان دیندار امروزی از این جهت اهمیت دارد که به جوامع دینی کمک 
می‌کند در جهان در حال تغییر، اعتبار و کارایی خود را حفظ کنند. به انسان دیندار نیز این 
امکان را می‌دهد که با توجه به تغییر ارزش‌ها و هنجارهای اجتماعی، دین‌ورزی خود را با 
نیازهای فردی و اجتماعی سازگار کند. این سازگاری تضمین می‌کند دین و الهیات نیروی 
راهنما و پیشرو خود را در رویارویی با مسائل و چال‌شها حفظ کنند. همچنین، به افراد امکان 
افراد  با آن،  و فرصت دخیل‌کردن تجارب فردی در دینداری را می‌دهد. امری که متناسب 
می‌توانند به درک جدیدی از دینداری و دین‌ورزی دست یابند. الهیات عملی از این منظر 
)توجه به نقش و تجربۀ انسان( واجد تفکر انتقادی و تأمل در جوانب مختلف اندیشۀ الهیاتی 
و دینی است؛ امری که انسان را تشویق می‌کند درمقابل چال‌شها، مفروضات الهیاتی خود را 

بازبینی کند و به درک عمیق‌تری از باورها نائل آید. 
اساسی  مفاهیم  ادغام  و  مدرن  زندگی  پیچیدگی‌های  به  پرداختن  با  عملی  الهیات  پس، 
دینی و الهیاتی با واقعیت‌ چال‌شهای معاصر، کمک می‌کند افراد و جوامع، فعالانه با مسائل 
اجتماعی، فرهنگی و اخلاقی درگیر شوند و برای پرورش دیدگاه دینی راهی را بیابند که هم 
دگرگون‌کننده باشد، هم پاسخگوی نیازهای جامعه. با این توضیح، پرسش پیش ‌روی ما از 
نحوۀ دقیق عملکرد الهیات عملی است؛ مشتمل بر الزامات ضروری مندرج در آن و راهکارهای 
مستخرج از آن، و البته پرسش از چگونگی نحوۀ ارتباط و عملکرد الهیات عملی با چال‌شهای 

معاصر. 
دربارۀ الهیات عملی پژوه‌شهای گوناگونی شده است که به سه دسته تقسیم میشوند:

الف( برخی به معرفی آن پرداخته‌اند، مانند مقالۀ »درآمدی بر الهیات عملی در اندیشۀ 
دینی مدرن« )1390( و »الهیات عملی و وظایف آن« )1391(، هردو از حبیب‌الله بابایی، 

که به نحوۀ صورتبندی آن در تاریخ اندیشۀ دینی پرداخته است. 
الهیات  با  ب( برخی دیگر به بررسی موضوعی توجه داشته‌اند و موضوعاتی را مرتبط 
عملی مطرح کرده‌اند، مانند »معناشناسی الهیات عملی برمبنای متافیزیک عمل در اندیشۀ 
علامه طباطبائی« )1401( از مهدی ساعتچ‌ی و »الهیات عملی و رنج بشری: پی‌شنهادۀ 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

188



سیمون وِی« )1401( از مجتبی اعتمادی‌نیا. 
میزان  در  آن  پیش ‌روی  چال‌شهای  به  نقد  قالب  در  که  مقالاتی‌اند  سوم  دستۀ  ج( 
کارآمدی و اثربخشی پرداخته‌اند، مانند »چال‌شهای پی‌ش روی الهیات عملی« )1401( 
که در آن اکبر قربانی به موانع الهیات عملی برای پرداخت به مسائل جهانی توجه کرده 

است. 
با وجود این تنوع، نیاز به پژوهشی است که از منظر درونی به این شاخه بنگرد و نحوۀ 
مواجهۀ آن با مسائل انسان معاصر و ظرفیت‌های ممکن را مورد توجه قرار دهد. این مقاله 
است. در آن چال‌شهای پیش ‌روی  نوآورانه  این جهت  از  و  رویکردی است  متضمن چنین 
قرار  از آن مورد بحث  راهکارهایش و مصادیقی عینی  الهیات عملی،  الزامات  انسان معاصر، 

گرفته است. 

چالش‌های معاصر و تأثیر آن بر الهیات 
چال‌شهای پی‌ش روی انسان معاصر پیش از هر چیز محصول نحوۀ تعامل او با خود، دیگری، 
نهادها و ساختارهای فرهنگی و فناوری است. درک عمیق چال‌شهای پیش  طبیعت، خدا، 
نمی‌شود.  میسر  او  اثرگذاری  زمینههای  و  فعالیت  وسیع  دامنۀ  به  توجه  بدون  انسان  ‌روی 
این  برای محدودکردن  او  و حیات  الهیات  میان  گفتمان  در  انسان  تعاملی  البته حیطه‌های 
چهار  حداقل  که  گفتمانی  است.  سودمند  علمی  پژوه‌شهای  انجام  به‌منظور  وسیع  دامنۀ 
سطح اجتماعی و سیاسی، تنوع فرهنگی و چندفرهنگی، اخلاقی )انسانی و زیست‌محیطی( و 
پیامدهای توسعۀ فناوری را در خود جای می‌دهد. این سطوح به جهت خصیصۀ جهان مدرن 
همواره در معرض تغییرند و نه‌تنها بر کنش دینی افراد اثر می‌نهند، بلکه ماهیت نظامهای 
اعتقادی و تفاسیر مستخرج از آنها را بازتعریف می‌کنند. در ادامه، به معرفی این چال‌شها و 

نسبت آنها با الهیات خواهیم پرداخت.  
الف( چال‌شهای اجتماعی و سیاسی. تأثیری مستقیم بر اعمال و ادراکات دینی در جامعه 
قطبی‌شدن  و  عوام‌گرایی4  ملی‌گرایی3،  مانند  جنب‌شهایی  اجتماعی  ـ  فرهنگی  غلبۀ  دارند. 
ملی‌گرایی، به‌ویژه  دل  در  میشود.  منجر  سیاست  با  ایمان  رابطۀ  مجدد  ارزیابی  به  سیاست 
و  مقابل مدنیت، سازش  نقطۀ  نهفته است که  تقابل  و  تخاصم  نوعی  افراطی‌اش،  اشَکال  در 
پذیرش تفاوت‌ها شمرده میشود )Grosby, 2005, p. 17(. گروه‌های دینی به‌سبب حضور 
اجتماعی و جهت‌گیری‌های فکری، گاه گرفتار منازعات سیاسی می‌شوند که ممکن است با 

3. Nationalism
4. Populism

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

189



آموزه‌های اصلی دینی آنان همسو نباشد. تعامل دین و سیاست گاهی دین را همچون نیرویی 
 Silvestri & Mayall, 2015,( تفرقه‌افکن می‌نمایاند و گاه منبع صلح به حساب می‌آید
pp. 70-72(. چنین درک و دریافتی رهبران دینی را به چالش می‌کشد تا راه‌هایی برای 

مشارکت سازنده در حوزۀ عمومی بیابند و درعین‌حال به اعتقادات خود وفادار بمانند.
مبارزه  رهایی‌بخش،  الهیات  قالب  در  اجتماعی،  جنب‌شهای  دوسویه،  تعامل  این  کنار  در 
با فقر و مانند آن، جوامع دینی را وامی‌دارند تا نقش خود را در رسیدگی به بی‌عدالتی‌های 
نظام‌مند ارزیابی کنند. برای مثال، فراخوان برای همبستگی با گروه‌های به‌حاشیه‌رانده‌شده، 
سرمایۀ  اگر  می‌شود.  اجتماعی  تغییرات  از  حمایت  در  دین  پژواک  بر  مجدد  تمرکز  سبب 
اجتماعی را ظرفیت یک گروه در دستیابی به اهداف جمعی بدانیم، فرهنگ دینی می‌تواند 
چشم‌اندازی را شکل دهد که سرمایۀ اجتماعی را به کنش اجتماعی تبدیل کند. ایجاد و حفظ 
چشم‌انداز وحدت‌بخش در جوامعی که سرمایۀ اندکی )اقتصادی، اجتماعی و...( دارند، دشوار 
است. انزوای اجتماعی خصلت بارز افراد طبقۀ ضعیف است و پیامد آن تضعیف بینش آنهاست، 
 .)Unruh, 2005, p. 223( انزوا حاصل می‌شود  این  با شکستن  ایجاد چشم‌انداز مذکور 
این تغییرات در مسائل مورد تأکید، پیامدهای مهمی برای آموزش الهیات و تشکل رهبران 
دینی دارد که باید برای رسیدگی به مسائل اجتماعی معاصر به راهکارهای جدید مجهز شوند.
مسائلی مانند انحرافات فرهنگی، معضلات اخلاقی و درگیری‌های سیاسی‌‌ـاجتماعی عمیقاً 
بر الهیات و اعمال دینی جامعه تأثیر می‌گذارند. اگرچه در نگاه اول این مسائل، ظرفیت‌هایی 
برای حضور اجتماعی دین تلقی می‌شوند، اما موانعی جدی برای چگونگی ابراز اجتماعی و 
تعامل مبنایی ایجاد می‌کنند. طبیعتاً فرصت‌هایی از جنس گفت‌وگو، تعامل و تحولات درونی 
مسائل  از  بسیاری  درونی  محتوای  اما  آورند،  فراهم  را  رشد  از  گوناگونی  جوانب  می‌توانند 

اجتماعی می‌توانند چال‌شهایی جدی پیش ‌روی الهی‌دانان و دینداران قرار دهند. 
ب( چال‌شهای ناشی از تعاملات دین و تنوع فرهنگی. تنوع فرهنگ و باورهای دینی یکی از 
چال‌شهای مهم الهیات معاصر است. دسترسی سریع و آزاد به اطلاعات و »آلایش ‌شناختی«5 
به درهم‌تنیدگی فرهنگ‌های گوناگون منجر شده است و نسل‌های امروزی خود را در معرض 
هویت‌ها و باورهای مختلفی می‌بینند. این چالش به فرصت بدل میشود اگر با این دیدگاه به 
مسئله بنگریم که درگیرشدن با سنخ‌های ایمانی و دینی متنوع، می‌تواند درک ما از امر الوهی 
و تعهد ما به عدالت را غنی‌تر کند. از نظر کوک تعامل با سنت‌های دینی مختلف انسان را  
به درک غنی‌تری از خدا و معنویت می‌رساند )Kwok, 2005, pp. 2-9(. الهیات عملی 

5 . این اصطلاح را پیتر برگر در کتاب اعتقاد بدون تعصب به کار برده است. حالتی که در آن افراد فرضیات 
مشترکی دربارۀ چیستی جهان و شیوۀ رفتار در آن دارند )برگر و زایدرولد، 1398، ص. 27(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

190



می‌کوشد مشوق گفت‌وگو و همکاری بین ادیان و مذاهب و نحله‌های دینی باشد و احترام و 
درک متقابل را در میان گروه‌های مذهبی ترویج کند. با این هدف که نه‌تنها پیوندهای میان 
گروه‌های جامعه را تقویت کند، که احساس وجود هدف مشترک و همگرایی را در رسیدگی 

به چال‌شهای موجود عملی سازد. 
دینی  سنت‌های  مواجهۀ  متکثرشدناند،  حال  در  فزاینده  بهگونهای  که  جدید  جوامع  در 
به شکلی پیچیده صورت می‌گیرد. این مواجهه دو سویۀ به‌ظاهر متضاد دارد؛ از یک طرف، 
به غنی‌ترشدن سنت دینی می‌انجامد و از سوی دیگر، به تنش متقابل میان دین و جامعه. 
دینداران و جوامع به‌شکل متقابل یکدیگر را تغییر می‌دهند، برخورد بین سنت‌های دینی و 
 Greider, 2014,( .اعتقادی ممکن است به گفتوگو و تفاهم یا درگیری و تفرقه بینجامد
موضوع  معاصر  جهان  در  فرهنگی  تنوع  بروز  مهم  زمینه‌های  از  یکی   .)pp. 453-455
مانند  و  رسانه  سفر،  مهاجرت،  همچون  عواملی،  براثر  فرهنگها  زمانی‌که  است.  جهانی‌شدن 
آن، درهم می‌آمیزند، ضرورت وجود چهارچوبی الهیاتی برای جای‌دادن دیدگاه‌های مختلف 
زمینه‌های  در  ارتباط  یافتن  برای  اغلب  سنتی  الهیات  الگو‌های  می‌شود.  احساس  خود  در 
 Sharp,( می‌شود  سبب  را  فراگیرتر  رویکردهای  ضرورت  که  می‌کنند  تلاش  چندفرهنگی 

.)2011, pp. 423-426
علاوه‌بر این تحول درونی، مطالباتی بیرونی برای یافتن ارتباط با زمینههای چندفرهنگی از 
الگوهای الهیات سنتی مطرح می‌شود و این الگوها می‌کوشند با عرضۀ رویکردهایی فراگیرتر 
به آن پاسخ گویند. چنان‌که ظهور الهیات فمینیسم، الهیات رهایی‌بخش، الهیات سیاهان و 
الهیات پسااستعماری نمود بخشی از این تلاش‌هاست که به دنبال پاسخ‌گویی به صداهایی‌اند 
درجامعهای  را  خود  بتواند  باید  عملی  الهیات  شده‌اند.  رانده  حاشیه  به  تاریخ  طول  در  که 
 .)Browning, 1995, p. 187( کند  ابراز  متنوع  فرهنگی  ـ  دینی  مفروضات  با  متکثر 
بااین‌حال، این رویکردهای فراگیر خطر مواجهه با نسبی‌گرایی را نیز به همراه دارند که در آن، 
منحصربه‌فردبودن حقایق دینی ممکن است در جست‌وجوی شمول و فراگیری کم‌رنگ شود. 
این امر مرجعیت باورهای دینی نزد افراد را دچار مشکل می‌کند. چالش اصلی برای فرد حفظ 
الهیات  برای دین و  با دیگری )فرهنگی‌‌ـالهیاتی( است، و  تعامل  یکپارچگی سنت دینی در 
مسئله این است که با حضور در این چشمانداز، باید با تنش ناشی از اعلام حقانیت خود در 
کنار پذیرش کثرت نظام‌های اعتقادی به‌عنوان مشخصۀ جامعۀ معاصر، دست و پنجه نرم کند. 
ج( چالشهای اخلاقی؛ مسائل حقوق بشر، نابرابری‌ها و مسائل زیست‌محیطی. تلاقی الهیات 
و اخلاق به نقطۀ کانونی بسیاری از جوامع دینی بدل شده است، زیرا الهیات و جامعه به دنبال 
پاسخ‌گویی به این مسائل‌اند. یکی از نمونه‌های مهم و مورد توجه متألهان حقوق بشر است. 

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

191



اعلامیۀ جهانی حقوق بشر، بسیاری از رهبران دینی را بر آن داشت درمورد مفاهیم اخلاقی 
باید  نه‌تنها  الهیات  اوسمر،  اعتقاد  به  تأمل کنند.  آموزه‌های خود در زمینۀ عدالت اجتماعی 
بر کرامت انسانی تأکید کند، بلکه باید در پیگیری عدالت و برابری مشارکت فعالانه داشته 
به هنجارهای اخلاقی متمسک شود؛ دیدگاه تساوی که طبق  تأمل و هدایت  برای  و  باشد 
 .)Osmer, 2008, pp. 132-135( آن همۀ افراد ارزش و منزلت اخلاقی یکسانی دارند
این امر سبب ارزیابی مجدد آموزه‌های سنتی می‌شود که ممکن است نابرابری یا تبعیض را 
تداوم بخشد. شئون دیگری از نابرابری‌ها، مانند نابرابری‌های اقتصادی، بی‌عدالتی‌های نژادی 
و نابرابری‌های جنسیتی هم وجود دارد که اغلب ساختارهایی که گروهی را بر دیگری ترجیح 
برای  ترغیب  این دست،  از  مسائلی  به  عملی  الهیات  رویکرد  آناند.  تشدید  عامل  می‌دهند6، 
حلوفصل آنها با پی‌رنگ دینی است.  تصور نبوی7 ما را فرا می‌خواند تا عدالت و برابری را در 
اولویت قرار دهیم، گناهان خود را در برابر محیط‌ زیست، همسایه، نژادپرستی و مصرف‌گرایی 
خودپسندانه شناسایی کنیم )Brueggemann, 2012, pp. 68-69(. ازاین‌رو، نهادهای 
دینی با ادغام اصل عدالت اجتماعی در رسالت خود می‌کوشند از طریق اولویت‌دادن به موضوع 
عدالت در رسالت خود جوامعی را پرورش دهند که به نابرابرهایی که در جریان است، واکنش 

نشان دهند. 
مسائل مربوط به محیط زیست و چال‌شهای اقلیمی از موارد دیگری است که موجب شده 
برای  با طبیعت و جایگاه طبیعت  انسان  را دربارۀ نسبت  الهیاتی آموزه‌های خود  منظرهای 
احیای  و  حفظ  برای  فراگیر  مطالبۀ  و  زیست‌محیطی  پایداری  چالش  کنند.  بازبینی  انسان 
توجه  زیست‌محیطی،  عدالت  و  از خلقت خداوند  مراقبت  قالب  در  الهیات،  در  محیط‌زیست 
بسیاری را جلب کرده است. این اندیشه سبب ظهور اکوتئولوژی8 شد؛ شاخه‌ای که با توجه به  
نگرانی‌های زیست‌محیطی، بر روابط متقابل دین و طبیعت و مسائلی مانند میزان تسلط انسان 
را چالشی اخلاقی میدانند  الهی‌دانان تخریب محیط‌زیست  ازاین‌رو،  بر طبیعت تمرکز دارد. 
که نمی‌شود آن را نادیده گرفت )Jenkins, 2013, pp. 14-18(. برای مثال، در همین 

6 . مانند ساختارهای الیگارشی که در آن یک یا چند گروه، شرکت یا خانوادۀ قدرتمند کنترل امور کشور 
یا سازمانی را در دست دارند. 

Prophetic imagination« . 7« اصطلاحی اســت که نخستین بار از سوی والتر بروگمان به کار برده 
 The practice of prophetic imagination: Preaching an شــد. فرضیۀ بروگمان در کتــاب
emancipating word این اســت که انبیای کتــاب مقدس به جای »آگاهی غالب« واقعیتی جایگزین 
معرفی می‌کرده‌اند تا هم جامعۀ معاصر خود را نقد کنند و هم انرژی جدیدی به جامعۀ ایمانی خود ببخشند 

.)3 .p ,2012 ,Brueggemann(
eco-theology« .8«، شــاخهای از الهیات که به روابط متقابل دین و طبیعت میپردازد و در اثر آگاهی 

روزافزون از بحران زیستمحیطی به وجود آمده است. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

192



زمینه، پاپ فرانسیس در سال 2015 بخشنامه‌ای منتشر کرد با عنوان »Laudato Si« که 
تاکید  غیرمسئولانه  اقتصادی  توسعۀ  و  زیست، مصرف‌گرایی  محیط  مسئلۀ  بر  به‌طور خاص 
 Francesco,( »داشت: »زمین، خانۀ ما، بیشتر شبیه توده‌ای عظیم از کثیفی به نظر می‌رسد
از تصدی و نظارت بر محیط زیست  از جوامع دینی  p. 21 ,2015(. در پی آن، بسیاری 

به‌منزلۀ الزام الهیاتی دفاع کردند.
معاصر  در جهان  فناوری  الهیاتی. سیر دگرگون‌کنندۀ  نگاه‌های  و  دین  بر  فناوری  آثار  د( 
عمیقاً بر دین و الهیات تأثیر گذاشته و فرصت‌ها و چال‌شهایی را برای آن ایجاد کرده است. 
در شکل‌گیری  دینی  نمادهای  و  مناسک  پیشامدرن  جهان  در   ،)1396( دورکیم  اعتقاد  به 
هویت جمعی عاملی اثرگذار است، اما امروز رسانه‌های دیجیتال نحوۀ تعامل جوامع مذهبی، 
به اشتراک‌گذاری باورها و انتشار اندیشه‌های الهیاتی را تغییر داده‌اند. تعاملات افراد در پهنۀ 
اینترنت به واسطه‌ای مهم برای ساخت و انتقال هویت در زندگی دینی معاصر تبدیل شده 
یا  کند،  حفظ  را  آنها  یا  بینجامند  باورها  دوبارۀ  تفسیر  به  است  ممکن  تعاملات  این  است. 
ارزشها و هنجارهای جدیدی را شکل دهد و محیط متفاوتی را برای شکل‌گیری هویت دینی 
 Lövheim & Lundmark,( فراهم کند، بهطوری‌که روشهای کنترل سنتی تضعیف شوند

 .)2021, pp. 56-61
مستلزم  دیجیتال  تعامل  اخلاقیات  و  مصنوعی  هوش  خصوصی،  حریم  به  مربوط  مسائل 
رویکردی اندیشه‌ورزانه است که اطمینان دهد فناوری در خدمت بشریت است نه در تقابل 
با اصول و ارزش‌های انسانی. شاخۀ علمی »دین دیجیتال«9 بر این مسئله تمرکز دارد و از 
جنبه‌های مختلف به آن می‌پردازد. محیط‌های دیجیتالی می‌توانند اشکال جدیدی از اجتماع 
و ارتباط را تسهیل کنند، اما به تأمل انتقادی هم نیاز دارند. واسطه‌گری فناوری در دینداری 
 Johns,( ممکن است به افزایش، محدودیت یا تعدیل تجربه‌ها و تعاملات دینداران منجر شود
تولید  اجتماعی،  شبکه‌های  در  حضور  طریق  از  عملی  الهیات   .)2021, pp. 250-251
زمینه‌های  با  تلفن‌های هوشمند  برنامه‌های  توسعۀ  و  وبینارها  برگزاری  دینی،  پادکست‌های 
دینی، در این حوزه‌ها حضور یافته، اما ورود به این حوزه‌ها نیازمند نوعی بازنگری و پیکربندی 

دوبارۀ مباحث و موضوعات الهیاتی است.
این چرخش فناورانه بدون چالش نخواهد بود. ماهیت فراگیر فناوری به نگرانی‌هایی درمورد 
اعتبار و کمرنگ‌شدن تجربیات دینی منجر می‌شود. برای مثال، محدودبودن وجه دینداری 
به تعامل مجازی و مشارکت در دینداری با تکیه بر فضای دیجیتال در ایجاد حس الوهیت، 
به  نمی‌شود  را  دینی  روال‌های  از  بسیاری  دارد.  شدیدی  نقص  اجتماعی  مشارکت  و  تعلق 

9 . این شاخه به بررسی تحول باورهای و اعمال دینی در دنیای دیجیتال می‌پردازد.  

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

193



دنیای دیجیتال برون‌سپاری کرد، اعمال آیینی با کارکردهای وسیعی که دارند هنوز در این 
به‌علاوه، ظهور   .)Helland & Kienzl, 2021, pp. 49-50( نیافته‌اند فضا جایگزینی 
»دین دیجیتال« اغلب محل تلاقی مسائل مربوط به مرجعیت و پایبندی به شیوه‌های سنتی 
دینداری است، زیرا افراد تجربیات معنوی خود را به صورت برخط مدیریت می‌کنند، که باعث 
تفاسیر   .)Campbell &  Evolvi, 2019, p. 7( چشم‌انداز دینی چندپارچه می‌شود
سریع  گسترش  و  اطلاعات  بی‌واسطگی  روبه‌رویند.  چال‌شهایی  با  فناوری  دنبال  به  الهیاتی 
ایده‌ها ممکن است بح‌ثهای الهیاتی را بیشتر تحت‌تأثیر افکار عمومی قرار دهند تا گفتمان 
سنتی علمی. این پدیده سؤالاتی را درمورد اقتدار رهبران دینی و نقش آموزش الهیات در 
عصری که هر کسی می‌تواند ادعای تخصص کند، ایجاد می‌کند )Ibid, pp. 7-8(. بنابراین، 
درحالی‌که فناوری، فراگیری و مشارکت را تقویت می‌کند، هم‌زمان چال‌شهای مهمی را برای 

یکپارچگی گفتمان الهیاتی ایجاد میکند.
با  انطباق‌پذیری  مدد خصلت  به  الهیات  و  دین  شد،  اشاره  که  چال‌شهایی  همۀ  وجود  با 
موقعیت‌ها و دشواری‌ها، ظرفیت‌های عمده‌ای برای رویارویی با آنها دارند. الهیات عملی بخشی 
از این ظرفیت‌هاست که می‌کوشد با ارائۀ راهکار چشم‌انداز امیدبخشی را برای زیست دیندارانه 
پی‌ش روی انسان بگشاید. تحقق این راهکارها الزاماتی دارد که در ادامه به آنها اشاره خواهد 

شد. 

 الزامات الهیات عملی در مواجهه با چالش‌های معاصر
جهان در حال تجربۀ تغییرات شتابان اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و فناورانه است. الهیات 
عملی که در پی اعِمال اصول الهیاتی در جامعه است، برای پرداخت موثر به این مسائل باید 
چاره‌ای بیندیشد. رسیدن به این هدف الزامات، زمینه‌ها و مقوماتی دارد که در این نوشتا، با 
توجه به ماهیت مسائل به چهار الزام حیاتی الهیات عملی خواهیم پرداخت؛ الزام تحلیل و نقد 
آموزه‌های دینی، ضرورت گفت‌وگو و تعامل با ادیان و فرهنگ‌های دیگر، توسعۀ تفکر انتقادی 

و اهمیت نوآوری در آموزه‌های اعتقادی. 
الف( تحلیل و نقد آموزه‌های دینی. جهانی که آن را تجربه می‌کنیم مملو از ایدئولوژی‌ها 
و نظام‌های اعتقادی گوناگون است که بعضاً متضاد و ناسازگارند. با تغییرات جهان و حیات 
اجتماعی بشر، هنجارها و ارزش‌های اجتماعی مدام در معرض بازنگری و تغییرند، اما به آن 
معنا نیست که دین و نگاه الهیاتی کارکرد خود را از دست داده است، بلکه بهطور مداوم در 
امر  این   .)Fen, 1972, p. 17( می‌گیرد  قرار  اجتماعی  تغییرات  با  خلاقانه‌ای  کشاکش 
دربارۀ آموزه‌های الهیاتی نیز صدق می‌کند. بررسی آموزه‌های دینی به معنای سنجش میزان 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

194



دربارۀ  سنتی  دیدگاه‌های  عموم  مثال،  برای  است.  معاصر  انسان  واقعیات  با  آنها  هم‌سویی 
نق‌شهای جنسیتی، جنسیت و عدالت اجتماعی اغلب با چال‌شهایی از دیدگاه‌های اخلاقی 
مدرن رو‌به‌رویند. اجتناب از این موضوع ممکن است به زیان دیدگاه سنتی باشد، زیرا اخلاق 
انسان معاصر سازگار می‌کند.  واقعیات محقق  با  را  آرای خود  بدون هیچ محدودیتی  مدرن 
ازاین‌رو، الهیات باید از طریق درگیرشدن در تجزیه و تحلیل دقیق، در جهت تأکید بر موضوع 

عدالت، تعدیل در آموزه‌های مغایر و تفسیر دیدگاه‌های معارض اقدام کند. 
نقد صرفاً به معنای پرداختن به نکات منفی نیست، شکل سازنده‌ای از تعامل است که به 
دنبال درک و بهبود آموزههای دینی است. همچنانکه جوامع رشد و تغییر را تجربه می‌کنند، 
برای بقای آموزه‌های دینی و جلوگیری از به‌حاشیه‌رفتن آن باید از خاصیت همه‌زمانی این 
ابطال‌پذیر  نظریات  برابر  تسلیم یک‌باره در  به معنای  متناسبسازی  این  بهره جست.  آموزها 
زیست  بهبود  برای  اقداماتی سازنده  به  توصیه  و  راهحل  ارائۀ  معنای  به  بلکه  نیست،  علمی 
در  معاصر،  متألۀ  تریسی،  دیوید  تأکیدند.  مورد  دین  بنیاد  در  که  است  اجتماعی  و  انسانی 
لزوم  به  مفصلًا  کثرت‌گرایی10  فرهنگ  و  مسیحی  الهیات  قیاسی:  عنوان تخیل  با  خود  اثر 
خوداندیشی انتقادی در الهیات پرداخته و معتقد است این اقدام از طریق رویکردی منتقدانه 
انتقادی مستلزم  انسان معاصر درگیر شود. این مشارکت  با چال‌شهای  و خودنگر می‌کوشد 
آنها در شرایط  تأثیر  و  ارزیابی کاربرد  برای  بررسی کامل متون، سنت‌ها و شیوه‌های دینی 

.)Tracy, 1981( امروزی است
برخی رویکردها در الهیات جدید، درواقع پاسخی انتقادی به تفسیرهای سنتی از دین‌اند که 
به دلایل فرهنگی‌ـ ‌زیستی برخی امور انسانی، همچون توجه به جنس زنانه، عدالت اجتماعی 
و برابری و حقوق اقلیت‌ها را کمتر محل توجه قرار داده‌اند. با بررسی و بازنگری در تفاسیر 
سنتی و بعضاً جانبدارانه، متألهان می‌توانند درک فراگیرتری از ایمان ایجاد کنند تا در جامعۀ 
معاصر طنین‌انداز شود. تحلیل و نقد، فرهنگ پاسخ‌گویی را در جوامع دینی پرورش میدهد. 
این رویکرد نه‌تنها گفتمان کلامی را غنی می‌کند، بلکه به شناسایی و رفع نقاط کور بالقوه 
با  که  الهیاتی  تأمل  است،  پرسش  الهیات  اصلی  وظیفۀ  میکند.  کمک  دینی  آموزه‌های  در 
واقعیت‌های زیستۀ انسان معاصر در ارتباط نباشد، شاید برای الهیات و فربه‌ترشدن نظری آن 
 Johnson, 2017,( مفید به نظر آید، اما مغایر با بسط انسانی و تجربۀ اجتماعی آن است
pp. 4-8; Schlumpf, 2016, p. 10(. ازاین‌رو، پرورش محیط تحلیل انتقادی در الهیات 

نه‌تنها سودمند است، بلکه برای حیات سنت‌های ایمانی ضروری است.
ب( ضرورت گفت‌وگو با ادیان و فرهنگ‌های دیگر. زیست انسان معاصر به‌دلیل پیوستگی 

10. The Analogical Imagination: Christian Theology and The Culture of Pluralism

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

195



و ارتباطات مستمر، واجد مشارکت و هم‌زیستی‌هایی در سطوح مختلف است. موضوعی که 
و  ادیان  گفت‌وگوی  می‌کند.  تقویت  را  بین‌الادیانی  و  تعاملات میان‌فرهنگی  و  ارتباط  لزوم 
تقریب مذاهب راه‌هایی را برای همکاری و یادگیری مشترک باز می‌کند و به جوامع دینی 
اجازه می‌دهد با شناسایی ارزش‌های مشترک، امکان بررسی جوانب و ارائۀ راه‌حل را در مقابل 
مانند  فراگیری  مسائل  در  بهخصوص  امر،  این  اثربخشی  آورند.  فراهم  اجتماعی  چالشهای 
تغییرات اقلیمی، فقر و حقوق بشر بسیار ضروری و مهم است. تلاش‌ مشترک میان سنت‌های 
مذهبی مختلف می‌تواند تأثیر جمعی آنها را تقویت کند. یکی از نمونه‌های مهم در این زمینه 
برای  دینی مختلف  رهبران  آن  در  است که  اقلیمی«11  تغییرات  دربارۀ  بین‌الادیانی  »بیانیۀ 
حمایت از نظارت بر محیط‌ زیست متحد شدهاند. از دیگر نمونه‌های موفق »پارلمان ادیان 
درمورد  تا  را گرد هم می‌آورد  از سنت‌های مذهبی مختلف  نمایندگانی  که  است  جهان«12 
مسائل مهم جهانی گفت‌وگو کنند. ممکن است سخن هانس کونگ13 که »صلح بین ملل بدون 
صلح در میان ادیان وجود ندارد و صلح میان ادیان بدون صلح میان ملت‌ها حاصل نمی‌شود« 
اما به حقیقتی در کنه تعاملات  به نظر آید،  اغراق‌آمیز  ابتدا  در   ،)Küng, 1928, p. 7(
فرهنگی‌‌ـدینی اشاره دارد و نشان می‌دهد تعاملات سازندۀ بین‌الادیانی چگونه و به چه میزان 

می‌توانند برای جهان امروز انسان مفید و مؤثر باشند. 
به‌علاوه، گفت‌وگو با ادیان دیگر، زمینۀ رشد تفکرات الهیاتی را نیز تقویت می‌کند. قرارگرفتن 
در معرض باورها و اعمال مختلف سبب می‌شود افراد با چال‌شهایی در اعتقادات یا رفتارهای 
دینی روبه‌رو شوند، اما همین امر زمینۀ تحقق درکی عمیق‌تر از باورها را ایجاد می‌کند. البته 
پرداختن به گفت‌وگو مستلزم تعهداتی چون فروتنی و صراحت، تمایل به شنیدن فعالانه و 
یادگیری از دیگران است. آن هم در زمانی که اعتقادات طرف مقابل با باورهای ما متفاوت 
است. چنین رویکردی فضای احترام و همدلی را تقویت می‌کند و امکان کشف ارزش‌های 
مشترک، وفاق و آشتی را ایجاد می‌کند، زیرا گفت‌وگو ابزاری برای ایجاد پل‌های بین فرهنگی 

Interfaith Climate Change Statement« . 11« بیانیــۀ بین‌الادیانــی دربــارۀ تغییرات اقلیمی 
ســندی است که به‌طور مشترک در رویدادهای اجلاس رهبران دینی جهان درمورد تغییرات اقلیمی صادر 
می‌شــود و نگرانی‌ها و تعهدات مشــترک آنها را درمورد بحران‌های تغییرات اقلیمی بازگو می‌کند. یکی از 
معروفترین بیانیهها در ســال 2015 در حاشیۀ کنفرانس COP21 در پاریس صادر شد. صفحۀ اینترنتی 

این اجلاس‌ها در آدرس »https://www.interfaithclimate.org« در دسترس است.
Parliament of the Worl’s Relogion« . 12« ســازمانی بین‌المللــی اســت که هدف آن ترویج 
گفت‌وگو، همکاری و درک متقابل میان ادیان و فرهنگ‌های مختلف و افزایش هم‌زیســتی مســالمت‌آمیز 
ادیان اســت. نخستین کنفرانس این پارلمان در ســال 1898 در شیکاگو برگزار شد و پس از آن هر چند 

سال یک‌بار کنفرانس‌هایی برگزار می‌کند. 
Hans Küng« . 13, 1928-2021« الهیدان اهل سوییس و استاد دانشگاه توبینگن است. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

196



 .)Teasdale, 2004, pp. 5-6( و ادیانی است که حس انسانیت مشترک را ترویج می‌کند
 Melnik,( مشارکت‌جویانه  و  صلح‌ساز  شناختی،  جدلی،  دارند؛  مختلفی  انواع  گفت‌وگوها 
p. 48 ,2020( که به جز نوع اول، بقیه از طریق ایجاد فضایی مشتمل بر حس مشترک 
انسانی فرهنگ‌ها و ادیان می‌توانند ایدۀ خود را ترویج کنند که درحقیقت همچون خانواده 

برای کنارهم‌بودن و جمع‌بودن آفریده شده‌اند. 
زمینه‌های  با  و  می‌رود  فراتر  ادیانی  بین  تعاملات  از  گفت‌وگو،  ضرورت  در  عملی  الهیات 
فرهنگی گسترده‌تری تعامل می‌کند که جوامع دینی در آن حضور دارند، و الهیاتی را پرورش 
می‌دهند که پاسخ‌گوی نیازهای آنها باشد. در کتاب راهنمای الهیات عملی از فصلهای 44 
بافت  با  الهیات عملی در جوامع مختلف  اشاره شده که  نمونه‌های عینی مختلفی  به  تا 56 
دینی متفاوت چگونه عمل می‌کند.14 با درک نیروها و عوامل اجتماعی، سیاسی و اقتصادی 
که زندگی معاصر را شکل می‌دهند، متکلمان و الهی‌دانان می‌توانند چهارچوب‌های الهیاتی 
مرتبط‌تر و پاسخ‌گوتری ایجاد کنند. این مشارکت، الهیاتی را پرورش می‌دهد که منعکس‌کنندۀ 
آموزه‌های دینی است و هماهنگ با نیازها و چال‌شهای جوامعی است که در آنها رشد می‌کند.

ترکیب  و  ارزیابی  تحلیل،  و  تجزیه  توانایی  انتقادی شامل  تفکر  انتقادی.  تفکر  توسعۀ  ج( 
اطلاعات برای تصمیم‌گیری آگاهانه است )Brookfield, 1987, pp. 13-14(. در آموزش 
مانند شناخت  میکند،  ایجاد  امکاناتی  انتقادی،  تفکر  مهارت‌های  متعلمان  پرورش  و  الهیات 
معضلات اخلاقی و اعتقادی، بازبینی مفروضات اولیه، ارزیابی اعتبار استدلال‌ها، و دستیابی به 

نتایجی که از نظر دلیل و شواهد مستدل باشند. 
این امکانات درک عمیق‌تری از ایمان دینی خود و دیگری به دست می‌دهند. از نگاه اوسمر، 
در آموزش الهیات عملی الگو‌هایی مؤثرند که روندهای رشد را در کسب تفکر انتقادی، قضاوت 
تأملی، خلاقیت و مهارت ترسیم می‌کنند )Osmer, 2008, p. 229(. شناخت دیدگاه‌های 
متنوع سبب همدلی و درک بیشتر شود. ضرورت این امر در جهان جدید و با رشد شتابان 
بر  افراطی  جنب‌شهای  عموم  است.  شده  دوچندان  دینی  بنیادگرای  و  افراطی  جنب‌شهای 
باورهایی جزمی استوارند که با تفکر انتقادی میانه‌ای ندارند. تجهیز عموم افراد )اعم از متألهان 
و افراد عادی( به تفکر انتقادی ایجاد محیط گفت‌گویی گسترده‌تر، مشتمل بر تعامل با افراد 

خارج از سنت ایمانی را تسهیل می‌کند. 
14 . در فصلهای مذکور از کتاب زیر، نمونههایی از اروپای قارهای، بریتانیا، بخش فرانســوی کانادا، ایالات 

متحده، افریقای جنوبی، غرب افریقا، برزیل، کرۀ جنوبی، استرالیا و اقیانوسیه بررسی شده است. ر.ک: 
The Wiley-Blackwell Companion to Practical Theology (2012), ed. Bonnie J. 
Miller-McLemore.

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

197



میان  انطباق  ایجاد  و  نوآوری  توانایی  دینی.  آموزه‌های  روزآمدکردن  و  نوآوری  به  نیاز  د( 
برای  ضروری  امری  جدید،  جهان  پویای  دریافتهای  و  تحولات  با  مبنایی  باورهای  و  عقاید 
الهیات است. تحولات جدید جهانی سبب شده جوامع دینی با معضلاتی در حوزه‌های مختلف 
به چالش  را  باورهای سنتی  تغییرات فرهنگی روبه‌رو شوند. معضلاتی که  و  اخلاقی، علمی 
می‌کشند و آنها را در مواجهۀ عینی با شرایط و اقتضائات زیست انسان جدید قرار می‌دهند. 
ازاین‌رو، توانایی نوآوری و انطباق برای حفظ ارتباط آموزه‌های دینی با زیست عینی اجتماعی 
نوآوری الهیاتی به معنای کنارگذاشتن باورهای مبنایی نیست،  امری ضروری است. طبیعتاً 
بلکه به معنای تفسیر مجدد آنها در پرتو بین‌شها و ادراکات جدید است. این فرایند اغلب 
شامل بازبینی متون و آموزه‌های اساسی است و به دنبال کشف معانی و کاربردهای عمیق‌تر 
یا تکاملی  انقلابی  امروز است. تغییرات و نوآوری‌ها را می‌شود در قالب روند  آنها در دنیای 
دید. تغییرات انقلابی عموماً در پی بحران می‌آیند و شامل گذار از »قبل« به »بعد« می‌شوند. 
درمقابل، تغییرات تکاملی افزای‌شیاند، تغییرات کوچکی که در پیوند با گذشته‌اند و در جهت 
الهیات  ازاین‌رو،   .)Osmer, 2008, pp. 205-206( می‌شوند  اعمال  فعلی  نظام  اصلاح 
عملی تعادلی ظریف بین نوآوری در این مفهوم با آموزه‌های سنت دینی برقرار می‌کند تا به 

مقابلۀ مؤثرتری با مسائل زندگی انسانی در جهان معاصر دست یابد.
 نمونه‌هایی از این رویه را می‌توان در تفسیرهای جدید الهیاتی با توجه به مسائل معاصر، 
هوش  زیستی،  اخلاق  اجتماعی،  عدالت  زیست‌محیطی،  پایداری  جنسیتی،  برابری  همچون 
ضرورت  از  ناشی  مستقیماً  رویه‌ها  این  کرد.  مشاهده  دیجیتال  حریم خصوصی  و  مصنوعی 
باورمندان امروزی است. رویدادهای اخیر جهان  با مؤمنان و  الهیاتی برای همآوایی  نوآوری 
ضرورت آگاهی از دین و هویت‌های دینی را برجسته کرده است. دین نیرویی اجتماعی است 
که نمی‌شود آن را از سایر حوزه‌های جوامع انسانی جدا کرد، عامل فرهنگی و عملی است که 
 Selinger, 2004, p.( مستقیماً بر جوانب مختلف اجتماعی و اقتصادی جامعه اثر می‌نهد
540(. این موضوع متألهان را تشویق می‌کند با میراث دینی خود خلاقانه درگیر شوند و از 

حکمت‌های آن برای رسیدگی به مسائل معاصر بهره برند. 
نیاز به نوآوری در زمینۀ توسعه و رشد اعمال و مناسک نیز در الهیات عملی دنبال می‌شود. 
از آنجا که جوامع دینی به دنبال تعامل با مؤمنان مدرناند، باید در نظر داشته باشند که چگونه 
اعمال عبادی، ساختارهای اجتماعی و تلاش‌های اطلاع‌رسانی آنها با رفع نیازهای جمعیت‌های 
مختلف تطبیق داده می‌شود. این امر شامل ادغام فناوری در عبادت، ایجاد فضاهای فراگیر 
برای گروه‌های به‌حاشیه ‌رانده‌شده، یا توسعۀ اشکال جدیدی از مشارکت اجتماعی می‌شود 
که منعکس‌کنندۀ پیچیدگی‌های زندگی معاصر است. این‌گونه نوآوری در الهیات عملی سبب 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

198



با  و درگیرشدن  معاصر  به مسائل  پرداختن  با  دینی  نهادهای  احیای جوامع دینی می‌شود. 
دغدغه‌های اعضای خود، احساس تعلق و پیوند را تقویت می‌کنند. نمونۀ این اقدام را می‌شود 
در کلیساهایی مشاهده کرد که جنب‌شهای عدالت اجتماعی را پذیرفته و اهداف آنها را درون 
مأموریت دینی خویش ادغام کرده‌اند )Vallve, 2013, pp. 43-46(. چنین رویکردی، در 
کنار همسویی با ارزش‌های انسانی، سبب می‌شود جامعۀ گسترده‌تری از طریق پیوند معنادار 
ایمان دینی با مسائل اجتماعی، به دین متمایل شوند؛ دستاورد غیرمستقیمی که به توسعۀ 

دیدگاه الهیاتی در جامعه می‌انجامد. 

راه‌حلها و راه‌کارهای الهیات عملی برای چالش‌های انسان معاصر 
محقق  عملی  الهیات  راهکارهای  شاخه‌اند،  این  مقومات  که  پی‌شگفته،  الزامات  برمبنای 
می‌شوند. راه‌حل‌ها و راهکارهایی که از دریچۀ ایمان، اخلاق و مشارکت اجتماعی، توسعۀ منابع 
دینی، راهبردهای آموزشی و به‌کارگیری رسانه‌ها در بسط و ترویج آموزه‌های دینی می‌توانند 

در دست‌وپنجه نرم‌کردن با مسائل زیست‌مدرن به انسان معاصر کمک کنند.  
الف( مشارکت اجتماعی: نقش الهیات در مسائل اجتماعی و مشارکت فعال در حل چال‌شها. 
پررنگی  اجتماعی حضور  در جنب‌شهای  فعال  مشارکت  از طریق  دارد  تلاش  عملی  الهیات 
نوعی  الهیات عملی   ،Browning (1995) ایجاد کند. طبق نظر  انسان  با  را در همراهی 
پراکسیس15 است نه آپولوژی16؛ منظور از پراکسیس اموری است که افراد در طول زمان با 
یکدیگر انجام می‌دهند تا نیازهای بنیادین خود را در پاسخ به حضور فعال خدا در زندگی 
دنیایی برطرف کنند یا مشارکت در الگوی کنشی که به‌نحو مشارکت‌جویانه شکل گرفته و 
 Dykstra & Bass, cit.( پدیدار می‌کند  را  افراد  تعامل مستمر میان  از  پیچیده  سنتی 
این دیدگاه مستلزم درک دقیق مسائل اجتماعی و تعهد به   .)Cahalan, 2005, p. 74
اقدام است. مفهوم »تأمل الهیاتی«17 را در اینجا می‌شود طرح کرد، ابزاری که به افراد کمک 
می‌کند چال‌شهای زندگی را کشف کنند و حکمت، الهیات و سنت کتاب مقدس را در آن به 
کار گیرند )Graham, 2022(. عناصر تأمل الهیاتی مسائلی چون »حضور، درک، قضاوت، 
تصمیم گیری و دوست داشتن« )Lonergan, 1972, p. 285( است و راهبردهایی عملی 
ایجاد می‌کند که به موضوعاتی همچون فقر، نابرابری و آسیب‌های محیط زیست می‌پردازد. 

با  آگاهانه  تعامل  عملی.  الهیات  زمینۀ  در  جدید  متون  و  منابع  ایجاد  منابع:  توسعۀ  ب( 

15. Praxis 
16. Apology
17. Theological reflection.

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

199



مسائل معاصر مقتضی توسعۀ منابع و متون جدید در الهیات عملی است. از آنجا که دغدغۀ 
این شاخه شکوفایی انسان است و در پی پرورش کن‌شهایی است که به تحقق این امر کمک 
کند، مطالعات میان‌رشته‌ای دستیابی به این هدف را هموارتر می‌کند. الهیات عملی از منابعی 
بهره می‌برد.  روان‌شناسی  و  فلسفی  بین‌شهای  عامه،  فرهنگ  اجتماعی،  علوم  ادبیات،  چون 
در دیالکتیکی با سنت متداول و تاریخی، بافت فرهنگی و تجربههای شخصی و جمعی نضج 
 Graham, 2017, p.( می‌کند  حفظ  را  خویش  الهیاتی  هویت  اینها  همۀ  با  و  می‌گیرد 
176(. مطالعات بین‌رشته‌ای بین‌شهای گسترده‌تری به مسائل فراهم می‌کنند و با ترکیب 
ماهیت چندوجهی چال‌شهای  به  میآورند که  به وجود  منابع جامعی  دیدگاههای گوناگون، 

معاصر می‌پردازد.
ایجاد نشریات دانشگاهی، تدوین کتاب‌هایی با رویکرد ترکیب مفاهیم الهیاتی با مطالعات 
موردی )فقر، جنگ و...(18 کتاب و منابع چندرسانه‌ای با هدف زمینه‌یابی، توصیف نظام‌مند 
و  شبکه‌ها  ایجاد  به‌علاوه،  می‌کند.  تأمین  را  منابع  توسعۀ  هدف  مسئله  حل  رویکردهای  و 
این  را تسهیل می‌کند.  اطلاعات  و  ایده‌ها  تبادل  و کارگزاران،  برای متخصصان  انجمن‌هایی 
انجام  به  شیوه‌ها،  بهترین  به  دستیابی  و  اشتراک‌گذاری  برای  فضاهایی  بهمنزلۀ  ظرفیتها 
از  استفاده  می‌کنند.  کمک  جامعه  مشارکت  برای  نوآورانه  راهبردهای  توسعۀ  و  تحقیقات 
ظرفیت‌های برخط هم به ایجاد ارتباطات گسترده و عمیق کمک می‌کند؛ فضایی که افراد در 
آن به‌طور زیستی با هم ارتباط برقرار می‌کنند و جامعه را حول منافع مشترک و مراقبت متقابل 
می‌سازند )Craig, 2020, pp. 17-20(. منابع الهیاتی باید در تعامل با دیگر ظرفیت‌های 
خدمت‌رسان به حل چال‌شهای زیست انسانی گسترش یابند. این رویکرد مشارکتی تضمین 

می‌کند که منابع از نظر زمینه‌ای مرتبط‌اند و به نیازهای جوامع مختلف پاسخ می‌دهند. 
الهیات عملی  آموزش  تربیت در حوزۀ  و  تعلیم  به  راهبردها  این  آموزشی.  راهبردهای  ج( 
توجه دارند. به‌طوری‌که افراد بتوانند به دان‌شها و مهارت‌هایی مجهز شوند که الهیات عملی 
را تحقق بخشند. آموزش باید چهار سطح آگاهی یعنی تجربه، درک، قضاوت و تصمیمگیری 
را در قلمرو تجربه‌های فکری، اخلاقی و دینی درگیر کند. برای مثال، معلمان این حوزه باید 

 Practical theology for black churches: Bridging black18 . بــرای مثــال، در کتــاب
theology and African American folk religion  نوشــتۀ دی.پی اندروز مســائل اجتماعی و 
نابرابری‌ها از منظر الهیات عملی در کلیســاهای سیاه‌پوست بررسی شده است که شامل مطالعات موردی 

درمورد فقر و بی‌عدالتی است.
همچنین، در کتاب Practical Theology: A Handbook  نوشــتۀ هریت موآت و جان سویینتون 
رویکردهای مختلف در الهیات عملی بررســی شده و شــامل مثال‌هایی از چال‌شهای اجتماعی مانند فقر، 

نابرابری و خشونت است.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

200



فرایندهای یاددهی‌‌ـ یادگیری را، که احتمال می‌رود در قلمرو مذکور دخیل‌اند، بشناسند. به 
عبارت دیگر، افق‌هایی را بیافرینند که در آن، هر چه متعلمان آموخته‌اند در پیوند با زندگی 
Collins & Carrllos, 2011, pp. 168-( عادی درک کنند و با آنها پیوند برقرار نمایند

171(. این امر هم سبب توسعۀ اندیشۀ الهیات عملی می‌شود و هم امکان سنجش، بازبینی و 
رشد آن را در فرایند تجربه فراهم می‌آورد. 

الگوهای یادگیری مشارکتی یا تجربی نیز می‌توانند این راهبرد را محقق سازند. فرآیندهای 
ارتباط  بلکه  شوند،  انجام  مجزا  به‌صورت  که  نیستند  زمینه‌ای  بدون  فعالیت‌های  یادگیری 
نزدیکی با تجربیات روزمرۀ افراد دارند )Skresfrud, 2022, p. 2(. در یادگیری تجربی 
به‌دست‌آوردن درک  برای  را  متعلمان  تسهیل‌گری عمل می‌کند که می‌تواند  معلم همچون 
عمیق و مشارکت در تأمل انتقادی فعال کنند. با اتصال برنامۀ درسی به زندگی روزمره فرآیند 
یادگیری می‌تواند آنها را برای واقعیت‌هایی که با آن روبه‌رویند، توانمند کند. دراین‌صورت، 
دریافت‌کنندۀ  صرفاً  یا  منفعل  مشاهده‌گر  فقط  نه  دینی‌اند  معناسازی  فعال  مفسر  متعلمان 
تجربۀ  و  فعال  حضور  به  را  متعلمان  تجربی  یادگیری   .)Ibid, 2022, p. 11( اطلاعات 
مسائل اجتماعی و مشارکت در پیشبرد تشویق می‌کند. با قرارگرفتن متعلمان در موقعیت‌های 
از اهمیت  الهیاتی می‌شود به درک عمیق‌تری  با مسائل  مختلف و برقراری پیوند میان آنها 
الهیات در زندگی و نحوۀ عمل آن در گذار و بهبود شرایط دست یافت. الهیات عملی تأکید 
می‌کند آموزش الهیات باید فراتر از آموزش باشد و به تجارب عینی افراد منتقل شود تا سبب 
تحقق عینی آموزه‌های دینی شود. این رویکرد تأملات الهیاتی را پرورش می‌دهد و احساس 

مسئولیت در قبال مشارکت اجتماعی را نیز القا می‌کند.
د( استفاده از رسانه برای ترویج آموزههای دینی. پیشتر اشاره شد در جهان معاصر، رسانه‌ها 
از  الهیات عملی  انتشار اطلاعات و شکل‌دادن به برداشت‌های عمومی دارند.  نقشی مهم در 
طریق این ظرفیت در رسانه‌ها می‌تواند برای ترویج آموزه‌های دینی با مخاطبان گسترده‌تری 
تعامل کند. این امر شامل استفادۀ راهبردی از رسانه‌های اجتماعی، پادکست‌ها، وبلاگ‌ها و 
محتواهای ویدیویی برای دسترسی به افراد فراتر از محیط‌های سنتی است. یکی از ویژگی‌های 
رسانه‌های دیجیتال افزایش چشمگیر اطلاعاتی است که تولید می‌کنند و در دسترس قرار 
می‌دهند، به‌طوری‌که هیچ محدودیت متنی، شنیداری و بصری برای آن نمی‌شود تصور کرد. 
پرداختن به این داده‌ها در درجۀ اول نیاز به شکل‌گیری سواد فرهنگی و رسانه‌ای متناسب 
دارد. این آگاهی اکنون به وجود آمده که حتی با وجود علاقۀ شخصی، نمی‌شود همه چیز 
را دانست و دنبال کرد. در تعامل با داده‌های رسانه‌ای باید دانست طچور خود را در معرض 
اطلاعات ضروری و مورد علاقه قرار داد و گرفتار داده‌های نامرتبط و غیرضروری نشد. برای 

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

201



متألهانی که الهیات را ساخت چهارچوب معنایی فراگیری درک می‌کنند که همۀ تجارب در 
آن میگنجند و معنا می‌یابند، این موضوع باید مورد توجه قرار گیرد. رسانه‌ها به کاربران فرصت 
ابراز نظر و مشارکت می‌دهند، ازاین‌رو مخاطبان آنها تنها گیرنده نیستند و در خلق معانی و 
مفاهیم دخیل‌اند )Horsfeild, 2012, p. 9(. این ویژگی می‌تواند بازتاب‌های الهیاتی و 
روایتهای اجتماعی را ایجاد کند. ازاین‌رو، محققان حوزۀ دین و رسانه معتقدند ادیان می‌توانند 
عصر دیجیتال را همچون ابزاری برای حضور گسترده‌تر و مشارکت اجتماعی بیشتر به خدمت 

گیرند.
رسانه‌ها ابزار قدرتمندی برای آموزش و اثرگذاری بر افراد در اختیار دارند که از طریق آن 
الهیات  آموزش  اختیار  در  رسانه‌ها  که  امکاناتی  بیفزایند.  مخاطبان خود  دامنۀ  بر  می‌توانند 

میگذارند، عبارت‌اند از: 
نظر  از  بیشتری، چه  مخاطبان  برای  را  الهیاتی  آموزش‌های  رسانه‌ها  بیشتر:  1. دسترسی 

جغرافیایی و چه از نظر فرهنگی، در دسترس قرار می‌دهند.
2. یادگیری انعطاف‌پذیر: برنامه‌های آموزشی منعطف که از طریق رسانه و فضای مجازی 

عرضه می‌شوند، نرخ مشارکت افراد را بالا می‌برند.
و  وبینارها  انجمن‌ها،  طریق  از  را  تعاملی  یادگیری  فناوری  تعاملی:   یادگیری  تجارب   .3
کلاس‌های درس مجازی تسهیل می‌کند، تجربۀ یادگیری را غنی و حس اجتماعی را تقویت 

می‌کند.
به‌سرعت  می‌توانند  فناوری  بر  مبتنی  آموزشی  برنامه‌های  شده:  به‌روز  درسی  برنامۀ   .4
رویدادهای جاری و مسائل معاصر را در برنامۀ درسی بگنجانند و تضمین کنند که آموزش 

الهیات مرتبط و پاسخ‌گو به تغییرات اجتماعی باقی می‌ماند.
5. ابزارهای یادگیری متنوع: دردسترس‌بودن منابع دیجیتالی مختلف ــ مانند کتاب‌های 
الکترونیکی، پادکست‌ها، و سخنرانیهای ویدئویی ــ یادگیری را با توجه به سبک‌های مختلف 
یادگیری افزایش می‌دهد. این تنوع از درک عمیق‌تر و حفظ مفاهیم الهیات پشتیبانی می‌کند 
)Elkana, 2024, p. 40(. دسترس‌پذیری و فراگیربودن دامنۀ مخاطبان می‌تواند الهیات 

عملی را در جهت تحقق پیوند مداوم ایمان با زندگی معاصر افراد یاری رساند. 

 مصادیقی از حضور الهیات عملی در مواجهه با مسائل معاصر
توفیق الهیات عملی در پرداختن به مسائل انسانی دنیای معاصر به میزان مشارکت پیروان 
در به‌کارگیری این الهیات بستگی دارد. برای اینکه روشن شود آیا الهیات عملی در رسیدگی 
اشاره  آن  از  مصادیقی  به  ادامه  در  نه،  یا  دارد  را  لازم  ظرفیت  معاصر  انسان  چال‌شهای  به 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

202



می‌شود. سه نمونۀ موفق الهیات عملی در زمینۀ اسلامی در حوزۀ توسعۀ اجتماعی در اندونزی 
و نهضت العلماء، هدفمندسازی زکات در پاکستان به‌منظور کاهش نابرابری، و مرکز بین‌المللی 

گفت‌وگوی بین‌الادیانی و بینفرهنگی ملک‌عبدالله بن عبدالعزیز. 
الف( توسعۀ اجتماعی در اندونزی و نهضت‌العلماء19. نهضت‌العلماء )NU( در اندونزی یکی از 
سازمان‌های بزرگ اسلامی در جهان است که الهیات عملی را از طریق تعهد به توسعۀ جامعه 
و عدالت اجتماعی تحقق بخشیده است. نهضت‌العلماء در سال 1926 تأسیس شده و نقشی 
مهم را در ارتقای آموزش، مراقبت‌های بهداشتی و توسعۀ اقتصادی در مناطق روستایی ایفا 
کرده است. رویکرد این سازمان، ادغام آموزه‌های اسلامی با نیازهای جامعه است و بر اهمیت 
رفاه اجتماعی و مسئولیت جمعی افراد در جامعه در قبال یکدیگر تأکید می‌کند. از ابتکارات 
این نهضت، تأسیس مدارس شبانه‌روزی اسلامی است که نه‌فقط بر آموزش‌های دینی، که بر 
آموزش‌های حرفه‌ای و خدمات اجتماعی نیز توجه دارد. فارغ‌التحصیلان این مدارس در کنار 
تسلط بر آموزه‌های اسلامی به مهارت‌های عملی مجهزند که در جامعه مورد نیاز و کاربردی‌اند. 
با چال‌شهای  مقابله  برای  آموزش اسلامی  اندونزی، ظرفیت  برآن‌اند که در جامعۀ  محققان 
اجتماعی ـ اقتصادی، به‌منظور برجسته‌شدن نقش کودکان در توسعۀ جامعه به خدمت گرفته 
شده است. به‌طور کلی، تأثیر ابتکارات نهضت‌العلماء در جامعۀ اندونزی عمیق بوده است. در 
مناطقی که این نهضت حضور پررنگی داشته، بهبود قابل توجهی در نرخ سواد، دسترسی به 
مراقبت‌های بهداشتی و انسجام جامعه مشاهده شده است. این سازمان به‌طور موثر منابع را 
بسیج کرده و حس تعلق را در بین اعضای جامعه پرورش داده است که منعکس‌کنندۀ کاربرد 
 Al-Ansi et al.,( عملی ارزش‌های اسلامی در پرداختن به مسائل مسلمان معاصر است

.)2019, pp. 13-14; Apologia et al., 2024
ب( هدفمندسازی زکات در مالزی به‌منظور کاهش نابرابری. زکات، یکی از ارکان پنج‌گانۀ 
و  اعطا  نیازمندان  به  را  خود  دارایی‌های  از  بخشی  مسلمانان  فریضه،  این  در  است.  اسلام 
با  این عمل در کشورهای مختلف  را در جامعه ترویج می‌کنند.  فرهنگ سخاوت و حمایت 
اکثریت مسلمان امری نهادینه است. الهیات عملی از طریق تأکید بر انفاق و رفاه اجتماعی، 
می‌تواند این سرمایۀ عظیم دینی را به شکلی منسجم و هدفمند در جهت خدمت به جامعه 
نظام‌مندی  رویکردهای  سیلانی20  رفاه  بین‌المللی  صندوق  پاکستان،  در  درآورد.  حرکت  به 
که  تضمین می‌کند  این صندوق  است.  کرده‌  پیاده‌سازی  زکات  توزیع  و  برای جمع‌آوری  را 
بودجۀ حاصل از زکات‌های عمومی برای حمایت از آموزش، مراقبت‌های بهداشتی و توسعۀ 

	.»www.nu.or.id« :19 . دسترسی به پایگاه اینترنتی این سازمان
20	 . Saylani Welfare Trust.

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

203



اقتصادی برای جوامع محروم تخصیص داده شود. تأثیر این اقدام در جامعه بسیار چشمگیر 
امور  نیازهای فوری و سرمایه‌گذاری در  به  از زکات  بوده است. تخصیص درآمدهای حاصل 
مربوط به توسعه به‌شکل بلندمدت، به فقرزدایی و انسجام اجتماعی کمک کرده است. نظام 
سرمایه‌گذاری و تخصیص درآمدهای حاصل از زکات به جمعیت‌های حاشیه‌نشین، به کاهش 
نرخ فقر و بهبود دسترسی به آموزش و خدمات بهداشتی در میان آنان انجامیده است. تحقق 
این وجه عملی از الهیات اسلامی، ظرفیت ابتکارات مبتنی بر ایمان را برای ایجاد تغییرات 

معنادار در جامعه نشان می‌دهد.21 
عبدالعزیز22.  بن  ملک‌عبدالله  بین‌فرهنگی  و  بین‌الأدیانی  گفت‌وگوی  بین‌المللی  مرکز  ج( 
جوامع  میان  همکاری  و  تفاهم  تقویت  با هدف  ادیان  بین  گفت‌وگوی  به  پرداختن  ضرورت 
مختلف دینی از راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چال‌شهای فرهنگی و هویتی و در 
جهت تقویت دیگرپذیری و ترویج اندیشه‌های همدلانه و مداراگرایانه است. یکی از نمونه‌های 
و  ادیان  بین  برای گفت‌وگوی  عبدالعزیز  بن  ملک‌عبدالله  بین‌المللی  مرکز  امر،  این  به  توجه 
ابتکار  این  تأسیس شد.  این مرکز در سال 2012 در وین  فرهنگ‌ها )KAICIID( است. 
مشترک  ارزش‌های  بر  تأکید  با  و  مختلف  مذاهب  پیروان  میان  گفت‌وگو  ترویج  دنبال  به 
و  کنفرانس‌ها  مرکز،  این  است.  جهانی  چال‌شهای  به  رسیدگی  برای  مشترک  تلاش‌های  و 
با  را  این حوزه  گفت‌وگوهای متعددی را فراهم کرده و رهبران دینی، دانشمندان و فعالان 
هدف مقابله با افراط‌گرایی و ترویج صلح و تفاهم گرد هم آورده است. براساس گزارش‌ها، این 
مرکز می‌تواند به‌عنوان ابزاری برای حل تعارضات بین فرهنگی و ایجاد جامعه‌ای بهتر عمل 
کند. از دستاوردهای این مرکز می‌توان به تلاش در جهت تقویت روابط بین فرَق، مذاهب 
و ادیان، کاهش تن‌شها و ترویج فرهنگ احترام متقابل و تفاهم اشاره کرد. در مناطقی که 
ایجاد صلح  اقدامات به بهبود و ترویج زمینه‌های  این  خشونت‌های بین مذاهب وجود دارد، 
کمک می‌کنند؛ موضوعی که نشان‌دهندۀ ارتباط الهیات عملی در ترویج هماهنگی در جوامع 

کثرت‌گراست.23 
براین‌اساس، می‌شود نتیجه گرفت که الهیات عملی در جوامع اسلامی توانسته است در برخی 
سطوح مهم و مرتبط با مسائل زیست مسلمانان معاصر ابزاری برای عدالت و مشارکت‌های 

https://saylaniwelfare.« 21 . شرح خدمات و فعالیت‌های این صندوق در پایگاه اینترنتی آن به آدرس
com« در دسترس است.

22	.  The King Abdullah bin Abdulaziz International Centre for Inter-
religious and Intercultural Dialogue

https://www.« 23 . اطلاعات مربوط به اهداف و مأموریتهای این مرکز در پایگاه اینترنتی آن، به آدرس
kaiciid.org« در دسترس است. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

204



اجتماعی باشد. این امر از طریق ادغام ایمان با عمل، به ابتکاراتی دست یافته که از طریق آنها 
به تغییر زندگی فردی و بهبود زیست اجتماعی کمک کرده است. اگرچه این جوامع همچنان 
بین‌شهای  بااین‌حال،  درگیرند،  درونی  نزاع‌های  و  نابرابری  فقر،  مانند  پیچیده‌ای  مسائل  با 
به‌دست‌آمده از تلاش‌های عینی، بر نقش و اهمیت الهیات عملی در تحقق تعاملاتی سازنده‌تر 
میان ایمان با جوامع دینی، و الهیات با چال‌شهای زیست انسان معاصر تأکید دارند. ازاین‌رو، 
می‌شود گفت تأمل هدفمند با اصول ایمان به روش‌های معنادار می‌تواند به تغییرات عمیقی 
در نحوۀ برداشت و تفسیر بینجامد که حاصل آن، نمودی عینی و عملی در جامعه و به نفع 

جامعه خواهد بود.

نتیجه‌گیری
الهیات عملی به‌عنوان یکی از رویکردها در عرصۀ الهیات، با تأکید بر عمل‌گرایی و تحقق 
آموزه‌های دینی در زندگی روزمره، می‌کوشد از طریق ایجاد و تقویت تعامل دوسویه میان دین 
و کن‌شهای انسانی، نقشی مؤثر در مواجهه با چال‌شهای معاصر ایفا کند. این رویکرد به تلاقی 
باورها، سنت‌ها و رفتارهای دینی با دغدغه‌ها و عملکردهای انسان معاصر می‌پردازد و در این 
زمینه، به غنای الهیات و نقد عملی سنت‌ها و تحول فرهنگی انجامیده است. الهیات عملی 
می‌کوشد ایمان را با واقعیت‌های زندگی پیوند دهد و از این طریق به چال‌شهای اجتماعی و 

سیاسی، تنوع فرهنگی، مسائل اخلاقی، بحران‌های انسانی و زیست‌محیطی پاسخ دهد.
تحقق این اهداف نیازمند ایجاد زیرساخت‌ها و الزاماتی است که به درک بهتر واقعیت‌های 
از منابع دینی و  ارائۀ راهکارهایی  این زیرساخت‌ها زمینه‌ساز  زندگی معاصر کمک می‌کند. 
تعامل با معرفت‌های بشری در چهارچوب‌های مختلف خواهند بود. تحلیل و نقد آموزه‌های 
عرصۀ  به  گفت‌وگوها  این  گسترش  و  دین  درونی  گفت‌وگوهای  برای  مناسبی  بستر  دینی، 
بین‌الادیانی فراهم می‌آورد. همچنین، توسعۀ تفکر انتقادی در الهیات، نوع نگرش و تفسیر از 
امور دینی را متحول و کارآمدی آن را در مواجهه با مسائل جدید تسهیل می‌کند. نمود این 

کارآمدی در رویکرد ابزاری‌نگری به فناوری از منظر الهیات عملی مشاهده می‌شود.
با توجه به دغدغه‌ها و الزامات موجود، الهیات عملی نگاهی عینی و مشارکتی را در مواجهه 
با مسائل جهان جدید اتخاذ کرده است. مشارکت‌های اجتماعی به‌صورت حضور مؤثر در حل 
مسائل یا پاسخ‌گویی به نیازهای جامعه، نخستین نمود الهیات عملی را نمایان می‌سازد. این 
الهیات جدید در جهان معاصر شده‌اند. علاوه‌براین،  مشارکت‌ها سبب ظهور جوانب مختلف 
به  را  الهیات  از  عینی‌تری  جوانب  عمل‌گرایانه،  رویکردهای  و  منابع  توسعۀ  با  عملی  الهیات 

نمایش می‌گذارد و مسئلۀ مداخلۀ آن را در حل مسائل انسان معاصر برجسته می‌کند.

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

205



به  الهیات،  عینی  رویکرد  ترویج  در  جدید  رسانه‌های  و  آموزشی  راهبردهای  از  استفاده 
اشتراک‌گذاری تجربیات عملی الهیات در خدمت به جامعۀ انسانی و حل چال‌شهای زیستی 
انسان معاصر از دیگر اقدامات الهیات عملی است. این تلاش‌ها موجب توسعۀ اندیشۀ الهیات 
عملی در پیوند ایمان با واقعیت‌های زندگی انسان معاصر می‌شود و کارآمدی عینی الهیات را 
در نسبت میان انسان و مسائل زیستی او نشان می‌دهد. نمونه‌های عینی تحقق الهیات عملی 
امر نشان  این  این رویکرد است.  امکان و کارآمدی  در جوامع اسلامی مختلف، نشان‌دهندۀ 
الهیات عملی  با تخصصی‌شدن عملکرد نهادهای مختلف و مرزبندی میان حوزه‌ها،  می‌دهد 
می‌تواند در کنار دیگر حوزه‌ها به حل مسائل انسان و کاهش رنج او کمک کند. این امر به 
معنای امکان حضور معنادار دین و دینداران در جهان معاصر و برای مواجهه و حل مسائل و 

مشکلات متعلق به آن است. 

  فهرست منابع

برگر، پی. و زایدرولد، ایِ. )1398(. اعتقاد بدون تعصب.  )محمود حبیبی، مترجم(. نشر گمان.
دورکیم، ام. )1396(. صورت بنیانی حیات دینی. )باقر پرهام، مترجم(. نشر مرکز.

Al-Ansi, A. M., Ishomuddin, I., Sulistyaningsih, T., & Kartono, R. (2019). 
Rational choice of following Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama and their 
social and political role in Indonesian society. Open Access Library Journal, 
6(11), 1-15.
Apologia, M. A., Mas’od, M. M., Masykuri, A., Hidayati, A., & Putra, V. E. 
P. (2024). Child-Friendly School Management: A Study of Ukhuwah Wa-
thoniyah at Ma’arif Nahdlatul Ulama. Dirasah International Journal of Islam-
ic Studies, 2(2), 106-119.
Brookfield, S. (1987). Developing critical thinkers: Challenging adults to ex-
plore alternative ways of thinking and acting. Open University Press.
Browning, D. S. (1995). A Fundamental Practical Theology (Book Review). 
Theological Studies, 53(4), 772.
Brueggemann, W. (2012). The practice of prophetic imagination: Preaching 
an emancipating word. Fortress Press.
Cahalan, K. A. (2005). Three approaches to practical theology, theological 
education, and the church’s ministry. International Journal of Practical The-
ology, 9(1), 64-94. Doi: https://doi.org/10.1515/IJPT.2005.005.
Campbell, H. A., & Evolvi, G. (2020). Contextualizing current digital re-
ligion research on emerging technologies. Human Behavior and Emerging 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

206



Technologies, 2(1), 5-17.
Collins, J. F., & Carroll, S. (2011). Teaching practical theology: Implications 
for theological education with reference to Lonergan’s theoretical frame-
work. Australian e Journal of Theology. 18(2), 166-174.
Craig, A. L. (2020). Online Jesus: A guide to community, discipleship and 
care online. Logos.com. https://www.logos.com/product/211352/online-je-
sus-a-guide-to-community-discipleship-and-care-online.
Elkana, S. (2024). Technology-Based Theological Training Answers The 
Challenges Of The Times. International Perspectives in Christian Education 
and Philosophy, 1(3), 34-43. Doi: https://doi.org/10.61132/ipcep.v1i3.80. 
Francesco, P. (2015). Laudato si’. Edizioni piemme.
Ganzevoort, R. R., & Roeland, J. (2014). Lived religion: the praxis of Practi-
cal Theology. International Journal of Practical Theology, 18 (1), 91-101.
Graham, E. (2017). The state of the art: Practical theology yesterday, today 
and tomorrow: New directions in practical theology. Theology, 120(3), 172-
180.
Graham, E. (2022). Theological Reflection, In Brendan N. Wolfe et al (Eds.). 
St Andrews Encyclopaedia of Theology. https://www.saet.ac.uk/Christianity/
TheologicalReflection.
Greider, K. J. (2014). Religious pluralism and Christian-centrism. In Bonnie 
J. & Miller-McLemore.  The Wiley Blackwell companion to practical theolo-
gy (pp.452-461). Doi:10.1002/9781444345742.
Grosby, S. (2005). Nationalism: A very short introduction. Oxford University 
Press.
Helland, Ch., & Kienzl, L. (2021). Ritual. Digital religion (pp.40-55). Rout-
ledge.
Horsfield, P. (2012). A moderate diversity of books?. The challenge of new 
media to the practice of Christian theology. Digital religion (pp.243-258). 
social media and culture: Perspectives, practices and futures.
Jenkins, W. (2013). Ecologies of grace: Environmental ethics and Christian 
theology. Oxford University Press.
Johns, M. D. (2021). Ethical issues in the study of religion and new me-
dia. Digital religion (pp.250-265). Routledge.
Johnson, E. A. (2017). She who is: The mystery of God in feminist theologi-
cal discourse. Crossroad Publishing Company.

الزامات و راهکارهای الهیات عملی برای مواجهه با چالش‌های معاصر

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

207



Küng, H. (1928). Christianity: essence, history and future. Continuum.
Kwok, P. (2005). Postcolonial imagination and feminist theology. Westmin-
ster John Knox Press.
Lonergan, B. (1972). Method in Theology. Darton Longman & Todd.
Lövheim, M., & Lundmark, E. (2021). Identity. Digital religion (pp.54-70). 
Routledge.
Melnik, S. (2020). Types of Interreligious Dialogue. Journal of Interreligious 
Studies, (31), 48-72.
Osmer, R. R. (2008). Practical theology: An introduction. Wm. B. Eerdmans 
Publishing.
Schlumpf, H. (2016). Elizabeth Johnson: Questing for God. Collegeville. 
Liturgical Press.
Selinger, L. (2004). The forgotten factor: The uneasy relationship between 
religion and development. Social compass, 51(4), 523-543.
Sharp, M. M. (2011). Globalization, Colonialism, and Postcolonialism. In 
Bonnie J. & Miller-McLemore (Eds.). The Wiley Blackwell Companion to 
Practical Theology (pp.422-431). Doi:10.1002/9781444345742.
Silvestri, S., & Mayall, J. (2015). The role of religion in conflict and peace-
building. British Academy.
Skrefsrud, T. A. (2022). A Proposal to Incorporate Experiential Education in 
Non-Confessional, Intercultural religious education: Reflections from and on 
the Norwegian context. Religions, 13(8), 727.
Swinton, J., & Mowat, H. (2016). Practical theology and qualitative re-
search. SCM press.
Teasdale, W. (2004). Catholicism in dialogue: conversations across tradi-
tions. Rowman & Littlefield.
Tracy, D. (1981). The Analogical Imagination: Christian Theology and the 
Culture of Pluralism. Crossroad.
Unruh, H. R. (2005). Saving Souls, Serving Society: Understanding the 
Faith Factor in Church-Based Social Ministry. Oxford University Press.
Vallve, M. (2013). An Approach of the Church to Certain Contemporary So-
cial Movements: A Theological and Practical Exploration (Doctoral disserta-
tion, Institute of Theology).

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

208




