
This study examines the potential of religious commonalities in 
peacebuilding within the framework of critical practical theology. 
Religion has played a paradoxical role in the duality of peace and 
conflict, often acting simultaneously as a catalyst for violence and 
as a source of hope and reconciliation. Against this backdrop, the 
study focuses on shared religious concepts such as justice, love, 

The Role of Religious
 Commonalities in Peacebuilding: A 

Critical Practical Theology

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

  156 - 183

■ Rasool Akbari  
Assistant Professor, Comparative Religions and Mysticism, Faculty of 
Theology and Islamic Studies, Ferdowsi University, Mashhad, Iran.
Email: r.akbari@um.ac.ir
ORCID ID: 0000-0002-0193-4302
■ Mahdi Hasanzadeh 
Associate Professor, Comparative Religions and Mysticism, Faculty 
of Theology and Ferdowsi University, Mashhad, Iran.
Email: hasanzadeh@um.ac.ir
ORCID ID: 0000-0003-4217-7501

Doi: 10.22034/pt.2025.500987.1049

Abstract

156

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403



innate spirituality, and human solidarity, which can serve as a 
solid foundation for reducing tensions and fostering coexistence. 
However, the promising capacity of religious commonalities 
raises fundamental questions about structural inequalities, 
hegemonic narratives, and the marginalization of theological and 
cultural differences. Who defines these commonalities? Do they 
inadvertently obscure deep social inequities? Accordingly, this 
article aims to categorize and analyze the ethical, spiritual, and 
social potential of religious commonalities in promoting justice, 
love, and coexistence; critically examine the conceptual and 
practical challenges associated with an exclusive emphasis on 
religious commonalities; and propose a model for interreligious 
engagement that leverages shared values while accounting for 
differences between religious traditions and the complexities of 
human relationships. The study demonstrates that while religious 
commonalities can serve as valuable tools for peacebuilding, an 
exclusive focus on them may oversimplify the theological and 
cultural diversity inherent in different religions, reducing dialogue 
to superficial agreements. Utilizing the Catherine Cornille’s 
“interreligious learning” model, the article argues that meaningful 
dialogue requires simultaneous attention to commonalities and a 
critical examination of differences. While religious commonalities 
are important, they are insufficient on their own for sustainable 
peacebuilding. The realization of their full potential necessitates 
a critical framework that respects diversity and differences 
while analyzing power structures. The findings emphasize the 
importance of balancing convergence and divergence in interfaith 
engagements to promote justice and genuine coexistence.

Keywords: Shared religious principles, peacebuilding, critical 
practical theology, interreligious dialogue, religious convergence.

157

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403



■ رسول اکبری
استادیار، گروه ادیان و عرفان تطبیقی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه فردوسی، مشهد، ایران.

r.akbari@um.ac.ir :رایانه
■ مهدی حسن‌زاده)نویسنده مسئول(

دانشیار، گروه ادیان و عرفان تطبیقی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه فردوسی، مشهد، ایران.
hasanzadeh@um.ac.ir :رایانه

را در صلح‌پروری در چهارچوب یک  این پژوهش، ظرفیت‌های اشتراکات دینی 
الهیات عملی انتقادی بررسی می‌کند. می‌دانیم که دین در دوگانۀ صلح و نزاع 
به‌منزلۀ  توأمان هم  نقشی چندسوگرا داشته و سنت‌های دینی به‌صورت  عمدتاً 
محرک خشونت و هم به‌شکل منبعی برای امید و آشتی عمل کرده‌اند. دراین‌میان، 
این پژوهش بر مفاهیم مشترک دینی همچون عدالت، محبت، معنویت فطری 
انسانی متمرکز شده است به‌طوری‌که ممکن است به‌‌مثابۀ بنیانی  و همبستگی 
مستحکم برای کاهش تن‌شها و تقویت همزیستی نقش ایفا کند. اما یک بحث آن 
است که با وجود این ظرفیت امیدوارکننده که در اشتراکات دینی دیده می‌شود، 

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: 

یک الاهیات عملی انتقادی

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
156 - 183  

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.500987.1049

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

158



نابرابری‌های  درمورد  را  اساسی  پرس‌شهایی  است  ممکن  آنها  بر  افراطی  تأکید 
ساختاری، گفتمان‌های هژمونیک، و به‌حاشیه‌راندن تفاوت‌های الهیاتی و فرهنگی 
پیش آورد. چه کسانی این اشتراکات را تعریف می‌کنند؟ آیا این اشتراکات به‌صورت 
ناخواسته نابرابری‌های عمیق اجتماعی را پنهان نمی‌سازند؟ برهمین‌اساس، هدف 
این مقاله آن است که نخست، ظرفیت‌های اخلاقی، معنوی و اجتماعی اشتراکات 
دینی را در ترویج عدالت، محبت و همزیستی دسته‌بندی و تحلیل کند. سپس، 
به واکاوی انتقادی چال‌شهای مفهومی و عملی مرتبط با تأکید صرف بر اشتراکات 
دینی بپردازد و در انتها، الگویی برای تعامل بین‌دینی عرضه کند که بتواند ضمن 
بهره‌گیری از اشتراکات ادیان، به تفاوت‌های بین سنت‌های دینی و پویایی‌های 
درحالی‌که  می‌دهد  نشان  مقاله  این  کند.  توجه  نیز  انسانی  روابط  در  متنوع 
آنها  بر  تأکید صرف  برای صلح‌پروری هستند،  ارزشمند  ابزاری  دینی  اشتراکات 
ممکن است تنوع الهیاتی و فرهنگی موجود در ادیان مختلف را ساده‌سازی کند 
و به توافقات سطحی تقلیل دهد. در این مقاله، با بهره‌گیری از الگوی »یادگیری 
بین‌دینی« کاترین کورنیل نشان داده شده است که گفت‌وگوی معنادار مستلزم 
توجه هم‌زمان به اشتراکات و بررسی انتقادی تفاوت‌هاست و اشتراکات دینی ‌با 
براین‌اساس،  برای صلح‌پروری کافی نیستند.  به‌تنهایی  وجود اهمیتی که دارند، 
و  تنوع  به  هم  که  است  انتقادی  چارچوبی  نیازمند  آنها  کامل  ظرفیت  تحقق 
تفاوت‌ها احترام بگذارد و هم ساختارهای قدرت را تحلیل کند. نتایج این پژوهش 
ترویج  برای  بین‌دینی  تعاملات  در  واگرایی  و  همگرایی  میان  توازن  اهمیت  بر 

عدالت و همزیستی واقعی تأکید دارد.

گفت‌وگوی  انتقادی،  عملی  الهیات  صلح‌پروری،  ادیان،  اشتراکات  کلیدواژه‌ها: 
بین‌دینی، همگرایی دینی.

مقدمه
در ادبیات پژوهشی آکادمیک دربارۀ نسبت دین با صلح و نزاع اغلب گفته شده که دین 
تأثیری چندسوگرایانه داشته است )Appleby, 2000( و سنت‌های دینی در سراسر جهان 
کرده‌اند  ایفا  انسانی  منازعات  در  را  سرعت‌دهنده  یا  محرک  نقش  هم‌  تناقض‌آمیز  به‌طرزی 

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

159



 Haar, 2005;( بوده‌اند  صلح‌سازی  فرایندهای  در  امید  خاستگاه  و  اثرگذار  منبعی  هم  و 
Levine, 2021(. این نوشتار، به سویۀ صلح‌آفرینی دین در این ناسازنمایی می‌پردازد. در 
 Mayseless et al.,( عرصۀ صلح‌پروری، عمدتاً شاهد بوده‌ایم که معنویت در خدمت صلح
2024(، معنا‌ها و مفاهیم الهیاتی برای صلح )Gehlin, 2020(، آموزش صلح و همزیستی با 
استفاده از مفاهیم دینی )Thomson, 2022(، کنشگری‌ها برای صلح و آشتی‌جویی مبتنی 
 ،)Blakemore, 2019( ایمان‌محور  دیپلماسی   ،)Šiljak & Funk, 2018( ایمان  بر 
و همگرایی‌های بین‌دینی )Mitchell et al., 2022( می‌توانند به‌منزلۀ مجرایی نیرومند 
و بعضاً مؤثر برای توقف منازعات و استقرار صلح عمل کنند. در این فضا، برای نق‌شآفرینی 
از گفت‌وگوهای رسمی  دین در جهت آرمان صلح فعالیت‌هایی متنوع را مشاهده می‌کنیم: 
ترمیم  پی  در  گاه  که  گرفته  جهانی  سطح  در  ادیان  علمای  و  رهبران  بین  سازمان‌یافته  و 
شکاف‌های تاریخی برمی‌آیند تا ابتکارات مردم‌نهاد که اغلب برپایۀ تعالیم معنوی و اخلاقی 
پایان  اهدافی محلی مانند  با شور و حالی خاص و گاه در جهت  ادیان مشترک استوارند و 

منازعات بین‌فردی و بین‌گروهی پیگیری می‌شوند.
در این مقاله، به‌ویژه به مباحثی می‌پردازیم که دربارۀ موضوع اشتراکات ادیان و ظرفیت‌های 
آن برای صلح‌پروری طرح شده است. بسیاری از محققان معتقدند که ادیان ظرفیتی مشترک 
در  از صلح  پاسداری  و  برای ساختن  را  متنوع  منابعی  و  ارزش‌ها  و  دارند  ترویج صلح  برای 
جوامع مختلف ارائه می‌دهند )King & Owen, 2020(. درباب اشتراکات ادیان سخن 
تعالیم  ازجمله، در منابع فارسی‌زبان گفته می‌شود که اصول مشترک در  بسیار رفته است. 
می‌شود  دسته‌بندى  اجتماعى  مقررات  و  انسان‌شناختى  اعتقادى،  اصول  بخش  سه  در  انبیا 
ادیان،  افزون‌بر زندگى مسالمت‌آمیز پیروان  ادیان در حوزۀ اصول اجتماعى،  اینکه تمامى  و 
گفته  اینکه  یا  انسان‌ها هستند )سجادی، 1381(.  براى همۀ  اجتماعى  خواهان خیرخواهى 
میشود »معنویت« گوهری اصلی، مرکزی، اجتناب‌ناپذیر و مشترک است که همۀ ادیان به آن 
دعوت می‌کنند )ملکیان 1379(. در موردی دیگر، نماز و نیایش به‌منزلۀ سنتی مشترک در 
ادیان الهی برای ارتباط با خدا در نظر گرفته شده است )ربانی، 1392(. برخی نیز معتقدند 
که سعادت و کمال انسان از موضوعات مهم در ادیان ابراهیمی است، و برای نمونه، اسلام و 
مسیحیت به‌رغم برخی مبانی الهیاتی و انسان‌شناختی متفاوتشان اشتراکات بسیاری در این 
موضوع دارند )علی‌خانی، 1395ش(. دراین‌میان، برخی نیز حکمت خالده یا »جاویدان خرد« 
را به‌منزلۀ قالبی مفهومی برای فهم اصول مشترک ادیان مطرح کرده‌اند و معتقدند تمرکز بر 
این نقاط مشترک باعث اتحاد ادیان مختلف و تقویت آنها برای ایستادگی در برابر تمدن و 
تجدد انسان‌محور می‌شود و به فروکاستن انگیزه‌های خشونت‌بار در مدرنیته از یک‌سو و در 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

160



بنیادگرایی در سوی دیگر می‌انجامد؛ گرای‌شهایی که خود همواره مولد جنگ‌های خونین 
بوده‌اند )نصر، 1387(.

در منابع لاتین نیز برخی اندیشمندان بر این باورند که در هستۀ‌ آموزه‌های دینی، همواره 
وعده‌ای برای تحقق آرامش و صلح وجود دارد. به همین دلیل، ادبیاتی گسترده درخصوص 
پیوستگی درونی دین با آرمان صلح پدید آمده است. برمبنای این نگرش، تاریخ نشان داده 
که ادیان با جهان‌بینی‌ها و »الگوهای متعالی« خود، به ترویج عمل محبت‌آمیز، ایثار و خدمت 
به دیگران پرداخته‌اند و نقشی کلیدی در تولید و ترویج انگاره‌های صلح و مسالمت داشته‌اند 
)Armstrong, 2007 & James, 2007(. این محققان معتقدند هستۀ معنوی تمامی 
همبستگی  افزایش  و  تفرقه  کاهش  به  که  است  رفتاری  و  نگرشی  الگوهای  حاوی  ادیان، 
اجتماعی کمک می‌کند. مطابق این دیدگاه، ادیان کوشیده‌اند با تمرکز بر ارزش‌های مشترک 
)Hertog, 2010( و تعالیمی نظیر گذشت، بخشایش، شفقت و احسان به‌منزلۀ ابزارهایی 
مؤثر برای ایجاد فضایی مداراگرانه و صلح‌آمیز )Tyler, 2008(، راهکارهایی عملی را برای 

کاهش تن‌شها و تفرقه‌ها در جوامع انسانی ارائه دهند.
بااین‌‌همه، ورای این ظاهر زیبا و البته گاه ثمربخش بن‌بست‌ها، تناقض‌ها و تن‌شهایی نیز 
پنهان است: چه کسانی این همگرایی‌ها را »تعریف« می‌کنند و در خدمت منافع کدام گروه‌ها 
هستند؟ در بافت‌هایی که تفاوت‌هایی گسترده و عمیق از جنس »قدرت« و »منابع« بر روابط 
بین‌فردی و بین‌گروهی سایه می‌افکند، ممکن است تأکید بر آنچه اشتراکات ادیان نامیده و 
اتفاقاً  بپوشانند که  ناخواسته  یا  را خواسته  نابرابری‌هایی مهم  دسته‌بندی می‌شود، در عمل 
باید برای حل‌وفصل و ترمیم آنها گام‌هایی مؤثر و حتی فوری برداشت؛ یا شاید برداشت‌ها، 
تفسیرها، روایت‌ها و گفتمان‌هایی مسلط و هژمونیک را به زیان گروه‌هایی به‌حاشیه‌رانده‌شده، 
ادیان  بین  مشترک  زمینه‌های  بر  که  تأکیدی  و  توجه  با  هم‌زمان  ازاین‌‌رو،  سازند.  برجسته 
برای ترویج همگرایی و تقویت صلح‌پروری می‌شود، شایسته است که اهتمام انتقادی ژرف و 
بافتاری نیز به‌نحوی صورت بگیرد که تلاش‌ها برای ایجاد همبستگی و مسالمت، ناخواسته به 
بازتولید ساختارهای زیان‌بار و خشونت‌آفرین منجر نشود. برای این منظور، شاید پیش از هر 
اقدامی لازم باشد بررسی شود که در مواجهه‌های بین‌دینی، چه رخ می‌دهد و با شباهت‌ها و 

تفاوت‌های بین ادیان به چه نحو برخورد می‌شود.  
با درنظرداشتن این پیچیدگی‌ها، در این مقاله دو هدف پیگیری شده است. نخست، تلاش 
مرور  دارند،  تأکید  ادیان  میان  نقاط مشترک  بر  که  مختلفی  گفتمان‌های  و  دیدگاه‌ها  شده 
ادیان در  و دسته‌بندی شوند. این بخش به تبیین ظرفیت‌های اخلاقی، معنوی و اجتماعی 
ترویج ارزش‌هایی همچون عدالت، محبت، بخشایش و همزیستی مسالمت‌آمیز پرداخته شده 

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

161



است. همچنین با بازخوانی الگوهای نظری و تجربی موجود در این زمینه نشان داده شده که 
چگونه اشتراکات ادیان به‌عنوان بستری برای کاهش تن‌شها و تقویت همبستگی اجتماعی 
عمل می‌کنند. در ادامه، مقاله با اتخاذ رویکردی انتقادی به تحلیل پیچیدگی‌های مفهومی و 
عملی مرتبط با تأکید بر اشتراکات ادیان در مواجهه‌های بین‌دینی پرداخته است. این بخش به 
پرس‌شهایی کلیدی می‌پردازد: چگونه می‌توان به‌صورت هم‌زمان اشتراکات ادیان را شناسایی 
و از آنها بهره‌برداری کرد و درعین‌حال به زمینه‌های تاریخی، اجتماعی و فرهنگی تفاوت‌ها 
و تعارضات میان ادیان نیز حساسیت نشان داد؟ آیا تأکید بر اشتراکات می‌تواند ناخواسته به 

بازتولید ساختارهای نابرابر و خشونت‌آمیز منجر شود؟

اشتراکات ادیان در خدمت صلح‌پروری
همبستگی  و  همزیستی  صلح،  تقویت  در  دین  بنیادین  نقش  بر  عمدتاً  موجود  ادبیات 
دین  گوناگون،  چشم‌اندازهای  از  دارد.  تأکید  ادیان  اشتراکات  به  اهتمام  برمبنای  اجتماعی 
یک نهاد اجتماعی تلقی می‌شود که بر ارزش‌های مشترک انسانی، اخلاقی و معنوی تمرکز 
و کاهش  انسانی  روابط  ارتقای  برای  اساسی  عاملی  به  تاریخی،  افق  توانسته در یک  و  دارد 
تن‌شها میان گروه‌های مختلف تبدیل شود. برمبنای دیدگاه‌هایی که به‌تفصیل خواهد آمد، 
این اشتراکات، که شامل تأکید بر خاستگاه الهی مشترک، سرشت معنوی انسان‌ها و اصول 
اخلاقی جهان‌شمولی چون عدالت، محبت و برابری است، به ادیان امکان داده که به ابزاری 
این منظر،  از  تبدیل شوند.  تقویت صلح  و  اختلافات  بین‌فرهنگی، کاهش  تعامل  برای  مؤثر 
می‌تواند  بیرونی  تفاوت‌های  بر  تأکید  به ‌جای  ادیان  اخلاقی  و  معنوی  هستۀ  از  بهره‌گیری 
کرامت  آن  در  باشد؛ صلحی که  پایدار  تحقق صلح  و  انسانی  روابط  بازسازی  برای  زمینه‌ای 

انسانی، همبستگی و عدالت به‌عنوان اصول اساسی پذیرفته می‌شوند.

1( مبانی الهیاتی و اخلاقی اشتراکات دینی
از منظری درون‌دینی و به‌‌ویژه در چشم‌انداز ادیان ابراهیمی، یکی از وجوه مشترک انسان‌ها 
همانا مشابهت وجودی ایشان به‌واسطۀ خلقت از سوی خدای واحد است. این مطلب در ادبیات 
مورد مطالعۀ این مقاله به‌عنوان عنصری مهم ارزیابی شده است. طبق این رویکرد، که دارای 
مبنایی الهیاتی است، تلقی متون مقدس از انسان به‌شکل موجودی الهی و برخوردار از والدین 
ازلی مشترک1، درواقع به بنیانی برای تنظیم ارتباط فرد با »دیگری« در جامعۀ انسانی تبدیل 
برای تمامی موجودات بشری، که  ایمان به سرچشمۀ مشترک حیات  براین‌اساس،  می‌شود. 

1. common primordial parents

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

162



همگی مخلوق خدای یکتایند، و نیز باور به وجود پیوند خانوادگی بین تک‌تک اعضای جامعۀ 
بزرگ بشری، باعث می‌شود تکلیف فرد برای مواجهۀ اخلاقی با سایرین روشن گردد؛ سایر 
انسان‌هایی که ظاهراً فرد پیمانی با آنان ندارد یا به سنت ایمانی متفاوتی تعلق دارند، اما در 
چهارچوب »خانوادۀ« بشری با او خویشاوندی می‌یابند. در اندیشۀ مسیحی، این همبستگی 
انسان‌ها را  انسانی در قالب اصل عدل طبیعی2 یا فطری جلوه‌گر می‌شود؛ اصلی که تمامی 
به‌واسطۀ ذات مشترکشان به‌مثابۀ حاملان نیکی ذاتی معرفی می‌کند. برهمین‌اساس، باور به 
خانوادۀ واحد بشری باعث ایجاد احساسی عمیق از مسئولیت متقابل و همدلی میان اعضای 

.)Ruston, 2007, p. 35( جامعه جهانی می‌شود
»یا  مانند  بشریت،  کل  به  کریم  قرآن  در  جهانی  خطاب  نمونه‌های  به  مشابه،  بیانی  در 
معنای  به  نکته  این  است که  این  بر  اعتقاد  و  اشاره شده  الناس«،  أیها  »یا  و  الإنسان«  أیها 
عنصر  دو  است. همچنین،  آن  فراخوان  و  گفتمان  همگانی  و جنبۀ  قرآن  پیام  شمول‌گرایی 
برقراری روابط  برای  به‌عنوان مبنایی  الهی  از هدایت  بشریت مشترک و برخورداری همگان 
عادلانه و صلح‌آمیز مسلمانان با سایرین مطرح می‌شود. براین‌اساس، قرآن مخاطبان خود را 
به پذیرش تفاوت‌های ناشی از خلقت در جامعۀ انسانی دعوت می‌کند و فهم تنوع فرهنگی 
و دینی و بهره‌برداری مثبت از آن را به‌مثابۀ بنیانی برای پی‌ریزی روابط بین‌انسانی در نظر 
نتیجه‌ای  به‌صورت  نیز  جامعۀ جهانی  در  سایرین  دربارۀ  مسئولیت  احساس  ایجاد  می‌گیرد. 
مستقیم از باور به داشتن پیوند مشترک با تک‌تک اعضای این اجتماع بزرگ بشری مطرح 
می‌شود )Sachedina, 2009, pp. 200-201(. درواقع، نویسندگان مسلمان در گسترۀ‌ 
جهانی اغلب با این‌گونه استدلال‌ها و همچنین با ارجاع به آیاتی مثل آیۀ 13 سورۀ حجرات3 
مفهوم  بسط  بشریت، سبب  مشترک  خاستگاه  به  کریم  قرآن  توجه‌دادن  که  می‌کنند  بحث 
اخوت جهانی می‌شود. آنها تأکید می‌کنند که خطاب قرآن کریم در چنین آیاتی، کل جامعۀ‌ 
بشری است، درنتیجه می‌شود گفت هدف این متن مقدس توسعۀ یکپارچگی و همگرایی در 

.)Ahmad, 2002, pp. 14-18( خانوادۀ« بزرگ انسانی است«
افزون‌برآن، در حوزۀ صلح و حل مناقشه4 تأکید بسیاری بر صلح‌آفرینی از طریق تمرکز بر 
ارزش‌های مشترک در فرهنگ‌ها و ادیان جهان می‌شود. براساس یک استدلال، برای این کار 
لازم است بر ارزش‌هایی متمرکز شویم که شکل‌گیری روابط انسانی را برپایۀ‌ احترام، اعتماد 
یا حتی دغدغه و توجه به سایرین میسر می‌کند. در این چهارچوب، اعتقاد بر آن است که در 

2. natural justice
وباً وَقَبَائلَِ لتَِعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ الِله أَتْقَاكُمْ إِنَّ  ن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُــعُ 3. »يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّ

الَله عَلِيمٌ خَبِيرٌ« )حجرات، 13، 1445ق.(.
4. Peace and Conflict Resolution

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

163



سنت‌های دینی مختلف می‌شود به منابع و ارجاعات قابل توجهی دربارۀ ارزش‌های مشترک 
دست یافت و زمینه را برای تحقق چنین اهدافی فراهم نمود. مطابق این دیدگاه، روایت‌های 
اصطلاحاً »ابراهیمی« که بر وابستگی نسب‌شناختی یهودیت، مسیحیت و اسلام به شخصیت 
انسانی تبدیل شوند  ایجاد پیوندهای  برای  ابزاری مهم  به  ابراهیم تأکید دارند، ممکن است 
)Gopin, 2000, p. 37(. در چنین چهارچوب فکری است که پنداشت »خانواده« در تاریخ 
حمایت،  استحکام،  قدرت،  از  به‌مثابۀ سرچشمه‌ای  اسلام  و  مسیحیت  یهودیت،  بین  ارتباط 
محبت و امنیت جلوه می‌کند. این مفهوم ممکن است به قرابت بیشتر ایمانداران و شکل‌گیری 

.)Esposito, 2010, p. 39( روابط مسالمت‌آمیزتر بین آنها کمک کند

2( نقش اشتراکات معنوی و سرشت فطری در همگرایی
برخورداری تمامی انسان‌ها از سرشتی معنوی یا فطری یکی دیگر از موارد اشتراکی است 
که در بح‌ثهای مربوط به این موضوع توجه زیادی به آن شده است. طبق این اظهارات، ادیان 
مختلف چنین تعلیم می‌دهند که تمامی انسان‌ها از ظرفیتی مشترک برای کسب خصیصه‌های 
معنوی برخوردارند. نگارندگان در ادبیات موجود معمولاً بر نمونه‌هایی از اشاره به این مطلب در 
ادیان مختلف متمرکز می‌شوند. در یک نمونه، در جهت کنشگری برای صلح دینی، با رهیافتی 
مقایسه‌ای به تعالیمی مهم در یهودیت، مسیحیت، آیین بودایی و اسلام اشاره می‌شود. یکی 
از این تعالیم از عهد عتیق در سفر پیدایش )1: 26-28( است که نشان می‌دهد خدا »انسان 
از عهد جدید )متی، 5: 48( مطرح  را به صورت خویش« آفریده است. همچنین، آموزه‌ای 
می‌شود که در آن عیسی مسیح چنین پند می‌دهد که همگان فرصت کمال را در اختیار دارند: 
»پس شما کامل باشید چنان‌که پدر آسمانی شما کامل است«. افزون‌برآن، گفته می‌شود در 
آیین بودایی نیز تعلیمی وجود دارد که تأکید می‌کند انسان باید مانند مادری که با تمام دقت 
و توجه از تک‌فرزند خویش مراقبت می‌کند، برای تمامی موجودات زنده ارزش قائل باشد و 
 Lepard, 2009,( شعاع دوستی را در سراسر جهان، زیر و زبر، بی‌حد و مرز پراکنده سازد
p. 162(. قرآن کریم نیز با تأکید بر سرشت مشترک بشری، مانند آنچه در آیۀ‌ 13 سورۀ 
حجرات آمده است، این سرشت را به‌عنوان بنیانی برای برقراری روابط عادلانه و احترام‌آمیز 
میان انسان‌ها معرفی می‌کند. در این آیه، خلقت الهی انسان با هدف شناخت متقابل و پذیرش 
تفاوت‌ها تبیین شده است. این دیدگاه، انسان‌ها را نه تنها به‌عنوان اعضای یک خانوادۀ جهانی، 

بلکه به‌عنوان مسئولانی اخلاقی در برابر یکدیگر معرفی می‌کند.
همچنین، در ادیان شرقی بر اهمیت‌یافتن شباهت‌ها و یکپارچه‌سازی تفاوت‌ها به‌عنوان ابزار 
کلیدی برای صلح‌آفرینی تأکید شده است. براساس یک رویکرد معنویت‌گرا در ادبیات دینی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

164



هندوئیسم، یکی از ابزارهای مهم برای تحقق حیاتی توأم با صلح برای اعضای جامعۀ جهانی، 
یافتن شباهت‌های بین ایشان و یکپارچه‌سازی تفاوت‌هاست و به‌رغم تمامی تفاوت‌های ظاهری 
فردی یا اجتماعی، »نیکی همگانی فرزندان انسان« نقطۀ اشتراکی است که به‌مثابۀ نیرویی 
همبسته در جوامع متنوع و چندفرهنگی بشری عمل می‌کند. این ادبیات با تمرکز بر چهار 
فضیلت اخلاقی سخاوت، گفتار نیک، خدمت‌رسانی به سایرین و رفتار توأم با ادب و احترام 
بیان می‌کند که این موارد ازجمله فعالیت‌های یکپارچه و هماهنگ در جوامع بشری هستند. 
بنابراین، دولت‌ها و نیز رهبران دینی جهان باید با بهره‌برداری از همین راهبردهای اخلاقی، 
تقویت  بشری  را در جوامع  و همزیستی مسالمت‌آمیز  مدارا  و  ارتقا دهند  را  رفتارِ همبسته 

.)Bhikkhu, 2005, p. 297( نمایند
ظرفیتی  انسان‌ها  مشترک  معنوی  که سرشت  باورند  این  بر  دینی  فعالان  و  اندیشمندان 
است که ممکن است آنان را از انگیزه‌های حیوانی نظیر خشونت و انتقام‌جویی فراتر برده و به 
شفقت، عدالت و مهربانی سوق دهد. طبق این نگرش، برخلاف دیدگاه مادی‌گرایانه که انسان 
به قدرت، حرص  انگیزه‌هایی چون میل  با  از حیوانات می‌داند،  تکامل‌یافته  گونه‌ای  را صرفاً 
قلمداد  انسانی  در جوامع  اجتناب‌ناپذیر  امری  را  و خشونت  براین‌اساس، جنگ  و  و شهوت، 
می‌کند؛ نگرش معنوی ادیان تصویری متفاوت از انسان و آرمان‌های او ارائه می‌دهد. در این 
نگاه، جنگ و خشونت نه یک ضرورت، که نشانه‌ای از ناکامی انسان در تحقق جایگاه والای 
معنوی خویش تلقی می‌شود؛ جایگاهی که در مسیر تحقق تقدیر الهی برای او ترسیم شده 
و خدای قادر، توانایی دستیابی به آن را در وجود انسان به ودیعه نهاده است. براین‌اساس، 
صلح‌طلبی و مبارزه با جنگ‌های ناعادلانه به وظیفه‌ای اخلاقی تبدیل می‌شود. این رویکرد، 
مؤمنان را برمی‌انگیزاند تا با درک توانایی‌های الهی خویش و با تأکید بر این باور مشترک که 
انسان صرفاً موجودی حیوانی نیست که محکوم به زندگی در دنیایی مملو از رقابت و کشمکش 
برای دستیابی به منابع محدود قدرت، شکوه یا دیگر ارزش‌های مادی باشد، در جهت تحقق 

.)Lepard, 2009, p. 165( صلح و عدالت تلاش کنند

3( دین و تقویت نظام‌مند همبستگی اجتماعی
فکری  نظام  یک  به‌عنوان  درون‌دینی،  چه  و  برون‌دینی  چه  مختلف،  دیدگاه‌های  از  دین 
قدرتمند برای تقویت همبستگی اجتماعی شناخته می‌شود. از یک منظر برون‌دینی، هوستون 
اسمیت5، مورخ برجستۀ ادیان، به مطالعۀ زمینه‌های اشتراک در ادیان مختلف می‌پردازد. در 

5. Huston Smith  (1919-2016)

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

165



این سو، او از مفهوم »قریحۀ دینی«6 سخن به میان می‌آورد و چهار بخش مهم آن را به این 
ترتیب به‌اختصار بیان می‌کند: الف( پرس‌شهای غایی بشر، معرّف سرشت او هستند؛ ب( بشر 
برای یافتن پاسخ‌های خود به یأس و استیصال می‌افتد؛ ج( بشر در طلبِ پاسخ، در مکتب 
جویندگان و عرفا درس می‌آموزد؛ و د( این طلب و جست‌وجو به‌شکلی دسته‌جمعی صورت 
می‌گیرد. اسمیت این دیدگاه را در امتداد نظریه‌های امیل دورکیم7 توسعه می‌دهد و بر وجه 
اجتماعی دین تأکید می‌کند و به این سبب در چشم‌اندازی جامعه‌شناختی، دین تحقق‌بخش 
ارزش‌های مشترک جامعۀ انسانی است )Smith, 2000, pp. 274-276(. در این جهت، 
دورکیم مفهوم »فردگرایی اخلاقی«8 را در برابر »فردگرایی سودمدار«9 مطرح می‌کند و دین 
را به‌مثابۀ ابزاری برای ایجاد پیوندهای عمیق اخلاقی در جامعه معرفی می‌نماید. او بر این باور 
است که دین نوعی نظام فکری و اعتقادی است که ممکن است مولد وحدت اخلاقی باشد، 
زیرا بر آن عناصری که افراد انسانی را از یکدیگر منفک می‌کند ارزش‌گذاری نمی‌کند، بلکه 
بر بشریت مشترک ایشان تکیه و تأکید دارد. به توصیف دورکیم، این دین از خودمحوری و 
خودپرستی انسانی برنمی‌خیزد، بلکه از همدلی و توافق با هر آنچه بشری است منشأ می‌گیرد 

.)Houtman et al., 2011, pp. 10-11(
از دیدگاهی دیگر، تجربیات مشترک و شرایط بشری10 می‌توانند بستری مناسب برای ایجاد 
حوزه‌های هم‌پوشان میان سنت‌ها و فرهنگ‌های دینی فراهم آورند. در این نگاه، مؤلفه‌هایی 
دینی  تجربه‌های  هستۀ  در  که  ارزشمند،  حیات  و  آرامش  معنا،  کمال،  جست‌وجوی  چون 
ادیان و سنت‌های گوناگون شناسایی می‌شوند.  میان  اشتراک در  نقاط  به‌عنوان  دارند،  قرار 
مبنایی  است  ممکن  می‌یابند،  نمود  دینی  فرهنگ  مشترک  ابعاد  در  که  هم‌پوشانی‌ها،  این 
برای تقویت پیوندهای بین‌دینی باشند. براین‌اساس، آنچه امکان برقراری ارتباط میان پیروان 
آیین‌های  و  نمادها  بازتفسیر  و  تأویل  توانایی  درواقع،  می‌آورد،  فراهم  را  مختلف  سنت‌های 
دینی به شکلی است که آنها را با چهارچوب‌های باورهای پیشین و فرهنگی افراد همسو سازد 
افراد  به‌گونه‌ای عمل می‌کند که  بازتفسیر،  فرایند  این   .)Gort, 1992, pp. 276-283(
بتوانند مفاهیم مشترک را در نمادها و آیین‌های دیگر سنت‌های دینی کشف و درک کنند. از 
این منظر، ادیان به‌ جای برجسته‌کردن تفاوت‌ها، به ابزارهایی برای تعامل، یادگیری متقابل و 

درنهایت، همزیستی مسالمت‌آمیز تبدیل می‌شوند.

6. religious sense
7. Emile Durkheim (1858-1917)
8. Moral Individualism
9. Utilitarian Individualism
10. human condition

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

166



اندیشۀ شمول‌گرایی و جامعیت اخلاقی مورد  بستر  را در  این هم‌پوشانی  برداشتی دیگر، 
تأکید قرار می‌دهد. از این دیدگاه، دین با تکیه بر بشریت مشترک انسان‌ها، که نتیجۀ خلقت 
مشابه آنان است، زمینه‌ای برای گسترش این اندیشه فراهم می‌آورد. این بشریت مشترک، 
از یک‌سو به‌عنوان خاستگاه اخلاقی تعاملات انسانی عمل می‌کند و از سوی دیگر، پذیرش 
می‌سازد.  ممکن  را  واحد  حقیقت  و  رستگاری  به  نیل  مختلف  طرق  به  نسبت  گشودگی  و 
این رویکرد متضمن آن است که دین با تأکید بر بشریت مشترکی که حاصل خلقت مشابه 
انسان‌هاست به‌نوعی باعث شکل‌گیری اندیشۀ شمول‌گرایی و جامعیت اخلاقی در بافت سنت 
اخلاقی  وحدت  این  می‌بینیم،  مائده11  سورۀ   48 آیۀ  در  آنچه  مطابق  نمونه،  برای  می‌شود. 
زمینه‌ای مشترک را فراهم می‌آورد تا طرق متکثر در آن برای نیل به رستگاری و حقیقت 
واحد با پذیرش و گشودگی مواجه شوند و به‌این‌ترتیب، شرایط لازم برای تعاون و همگرایی 

.)Sachedina, 2009, pp. 80-84( صلح‌آمیز بشری میسر گردد
تحلیل دیگر آن است که بسیاری از سنت‌های دینی، انسان را نه به‌منزلۀ موجودی فردمحور 
مقام  در  بلکه  در یک ساختار جمعی،  بی‌اختیار  به‌شکل عضوی  نه  و  منفعت‌طلب صرف،  و 
بخشی از یک جامعۀ انسانی یکپارچه تصویر می‌کنند. این رویکرد، که بر مفهوم خانوادۀ بزرگ 
بشری تأکید دارد، بر این باور است که انسان‌ها از طریق شناخت این پیوند جمعی، انگیزه‌ای 
برای تعامل صلح‌آمیز با دیگران پیدا می‌کنند. این تعامل مبتنی بر همدلی و پذیرش متقابل 
است، چراکه در چنین چهارچوبی، هیچ فرد یا گروهی به‌عنوان دشمن تعریف نمی‌شود و همه 
به‌عنوان هم‌نوعانی در یک جامعۀ مشترک بشری دیده می‌شوند. براین‌اساس، ادیان مختلف 
با تأکید بر این نگاه، به ایجاد مثبت‌اندیشی و امید به صلح در سطح جهانی کمک می‌کنند 

.)Lepard, 2009, p. 167(
از منظر دیگر، آنچه به تقویت همبستگی جهانی کمک می‌کند، فرایند همسان‌انگاری12 و 
همانندسازی فرد با جامعۀ بزرگ بشری است. این نگاه معتقد است که انسان، هنگامی که 
از مرزهای  ناشی  از محدودیت‌هایی که  بگیرد،  اجتماع کلان در نظر  این  از  را عضوی  خود 
مصنوعی و تفاوت‌های فرهنگی یا اجتماعی است رها می‌شود. چنین نگرشی به فرد امکان 
عنصری  به‌مثابۀ  بلکه  همزیستی،  برای  مانعی  به‌شکل  نه  را  انسانی  تکثر  و  تنوع  تا  می‌دهد 
ارزشمند گرامی بدارد. این فرایند، علاوه‌بر پذیرش تفاوت‌ها، مسئولیت‌پذیری در قبال دیگران 
ترویج  از طریق  این چهارچوب، دین  تقویت می‌کند. در  را  بر روی زمین  تمامیت حیات  و 

ةً واحِدَةً وَ لکِنْ ليَِبْلُوَکُمْ في‏ ما آتاکُمْ فَاسْتَبِقُوا  11. »... لکُِلٍّ جَعَلْنا مِنْکُمْ شِرْعَةً وَ مِنْهاجاً وَ لوَْ شاءَ الُله لجََعَلَکُمْ أُمَّ
الخَْيْرات...« )مائده، 48، 1445ق.(.

12. identification

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان 1403

167



ارزش‌هایی چون محبت‌ورزی، آشتی‌طلبی و مراقبه‌های اخلاقی، ابزارهایی برای تحقق حیات 
صلح‌آمیز و مسالمت‌آمیز فراهم می‌آورد. این ابزارها، ضمن ارتقای روابط میان‌فردی، به تقویت 
انسجام در جوامع متنوع کمک می‌کنند )Hertog, 2010, pp. 36-37(. البته این رویکرد 
به چال‌شهایی نیز اشاره دارد. ازجمله اینکه پوستۀ بیرونی دین، که شامل آداب، مناسک و 
نمادهای هویت‌ساز است، ممکن است به جای تقویت انسجام، سبب بروز اختلاف و افتراق 
شود. اما درمقابل، باور بر این است که هستۀ معنوی ادیان، به‌دلیل دارابودن الگوهای نگرشی 
و رفتاری مشترک، می‌تواند این تفرقه‌ها را کاهش دهد. این هسته، با تمرکز بر ارزش‌های 
جهانی مانند عدالت، محبت و مسئولیت‌پذیری نه‌تنها امکان همزیستی مسالمت‌آمیز را فراهم 

می‌آورد، بلکه انسجام جامعۀ انسانی را به سطح بالاتری از تعامل و همکاری سوق می‌دهد.
تحلیل‌ها نشان می‌دهند که دین از ظرفیت قابل توجهی برای اصلاح نگرش انسان‌ها دربارۀ 
مرزبندی‌های درون‌‌گروه و برون‌گروه13 برخوردار است. در این دیدگاه، دین پنداشتی انسانی‌تر 
از طریق این نگرش، رفتارهایی مبتنی بر  ایجاد می‌کند و  و شمول‌گرا نسبت به »دیگری« 
پذیرش و تعامل سازنده را میان گروه‌های مختلف تقویت می‌نماید. با ارائۀ تصویری مثبت از 
»دیگری«، دین قادر است اضطراب‌ها و احساس تهدیدهای هویتی افراد را که اغلب ناشی از 
تأکید بر تفاوت‌های »خویشتن« با »دیگری« است، کاهش دهد. این فرایند سبب مستحکم‌شدن 
پیوندهای انسانی و کاهش شکاف‌های هویتی در جامعه می‌شود. درنتیجه، روابط مسالمت‌آمیز 
 Bhikkhu, 2005, p.( می‌گردد  تسهیل  بشری  بزرگ  خانوادۀ  در  گروه‌ها  و  افراد  میان 
و  اجتماعی  ساختارهای  می‌تواند  دین  انسان‌شناختی،  و  جامعه‌شناختی  منظری  از   .)298
ارزش‌های مشترک را به نحوی شکل دهد که انسجام و همبستگی در جوامع تقویت شود. 
توانایی پرورش ویژگی‌هایی چون کنترل‌  اثرگذاری جمعی،  با  نهادهای اجتماعی نظیر دین 
نفس14، تفکر اخلاقی، و رفتارهای فکورانه15 را دارند. این ویژگی‌ها به نوبۀ خود باعث می‌شوند 
که افراد در ارتباطات خود با دیگران به جای تأکید بر رقابت یا تضاد بر همکاری و تعامل 

.)Tittle, 2011, pp. 108-109( سازنده متمرکز شوند
دیدگاه دیگری بر این باور است که پیوندهای اجتماعی، در گام نخست، باید در چهارچوبی 
کوچک‌تر و آشنا، مانند الگوی آرمانی خانواده، تقویت شوند. مطابق این رویکرد، خانواده به‌مثابۀ 
واحدی نمادین، مفهومی است که می‌تواند به ساحت‌های گسترده‌تر اجتماعی گسترش یابد 
این گسترش به شکلی  اینکه  برای  اما  انسانی کمک کند.  ایجاد همبستگی در جوامع  به  و 

13. In-group and Out-group
14. self-control
15. reflective behavior

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

168



ثمربخش انجام شود، لازم است که مفاهیم استعاری خانوادۀ جهانی با اصول منطقی و قواعد 
عملی، مانند عدالت، مروت و برابری تکمیل شوند. چنین اصولی ممکن است مرزهای تعامل 
درون‌گروهی را به روابط بین‌گروهی گسترش دهند. این دیدگاه همچنین بر اهمیت اصول 
اخلاقی جهان‌شمول تأکید دارد که دین می‌تواند با ترویج آنها حلقۀ ارتباطات انسانی را فراتر از 
گروه‌های کوچک به جوامع جهانی بسط دهد. اصولی نظیر عدالت و برابری، به‌عنوان پایه‌هایی 
برای روابط انسانی پایدار، زمینه‌ساز همزیستی مسالمت‌آمیز و تعامل سازنده میان گروه‌ها و 
فرهنگ‌های متنوع خواهند بود. این نوع نگرش، که بر نگاه به بشریت به‌عنوان یک کل واحد 
استوار است، در تقویت همبستگی اجتماعی و کاهش تن‌شهای ناشی از تفاوت‌های هویتی 

.)Nipkow, 2003, pp. 86-91( نقشی کلیدی ایفا می‌کند

4( اهمیت بازخوانی ارزش‌ها و تعالیم مشترک در ادیان
در عصر حاضر، اندیشمندان و فعالان دینی بسیاری هستند که بر ارزش‌ها، تعالیم و اصول 
مشترک در ادیان مختلف متمرکز می‌شوند و آنها را به‌شکل فرصتی برای صلح‌آفرینی مطرح 
می‌نمایند. برای نمونه چنین گفته می‌شود که سنت‌های ایمانی مختلف از ارزش‌های انسانی، 
برخوردارند.  صلح‌طلبی  و  مساوات  برابری،  محبت،  مثل  مشابهی  نسبتاً  اخلاقی  و  روحانی 
براین‌اساس، مثلًا چنین بحث می‌شود که مفهوم فراگیر دَرمه16 در آیین‌های هندی با پنداشت 
برابری و سعادت در سنت یهودی و آموزۀ جامع و گستردۀ آگاپه17 در مسیحیت، و مفاهیمی 
همچون وحدت و محبت در تعالیم اسلامی و قرآنی و عدم‌آسیب18 در باورهای آیین جاینی19 
ابعاد  این دیدگاه،  قابل مقایسه است. طبق  بودایی و سیک20  و مواردی مشابه در سنت‌‌های 
همگراساز این ارزش‌های اخلاقی در ادیان مختلف به بشریت کمک کرده است با الهام‌گیری 
از منابع گوناگون بصیرت معنوی که در زمینه‌های فرهنگی، تاریخی و اجتماعی مختلف جای 
.)Didiji, 2008, p. 7( گرفته‌اند، با »دیگری« در هماهنگی و همسازی به همزیستی بپردازد

این ارزش‌های مشترک برای گروه‌های مختلف انسانی ممکن است در چهارچوب فرهنگ، 
سنت‌های  و  الهیات  یا  معنوی  و  اخلاقی  رهیافت‌های  جهان‌بینی،  کیهان‌شناختی،  نگرش 
دیوید  نظیر  محققانی  به‌صورتی‌که  درنتیجه،  گردد.  تعریف  ایشان  دینی  مکتوب  و  شفاهی 
لیتل21 در حوزۀ ارتباط دین با صلح شرح می‌دهند، گام نخست در کشف زمینه‌های مشترک، 
16. Dharma
17. Agape
18. Ahimsa 
19. Jainism
20. Sikhism
21. David Little

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

169



اساساً احترام و تکریم تمامی آن‌ چیزی‌هایی است که برای طرفین الهام‌بخش است و به ایشان 
انگیزۀ فعالیت در راستای همزیستی و همگرایی می‌بخشد. به همین سبب، هرچه رشد معنوی 
در افراد و گروه‌ها افزایش یابد، امکان و احتمالات جدیدی برای برقراری صلح پایدار فراهم 
خواهد گردید. طبق این نگرش، تمامی ادیان می‌توانند در روند صلح نق‌شآفرین باشند و باید 
این حقیقت را به پیروان خود تعلیم دهند که لازم است تفاوت‌های خود را ارزشمند تلقی 
کنند و آن را ارج بنهند. اما به این طریق، هدف آن نیست که تنها در چهارچوب یک دین یا 
فرقه یا روش معنوی، آموزه‌هایی را بیابیم که الهام‌بخش صلح و دوستی است. بلکه قصد آن 
است تا در میان تنوع تمامی سنت‌های دینی، ایمانی و معنوی ارزش‌‌های مشترکی را کشف 
کنیم که الهام‌بخش و راهبر بشر امروز به‌سوی صلح باشد و روش زندگی جدیدی به دست 
آید که عدالت را به همگان اعطا نماید و حتی دغدغه نسبت به محیط زیست را نیز برانگیزاند 

.)Little, 2007, p. 35(
ضمن بررسی ابعاد معنوی صلح‌آفرینی، برخی از نگارندگان تأکید دارند که در تمامی متون 
مقدس آموزه‌هایی از رهبران معنوی جهان دیده می‌شود که مدیریت تعارض را برای خروج 
جوامع انسانی از وضعیت خشونت و پیشبرد صلح تعلیم می‌دهند. بسیاری از فعالان متعلق 
استدلال‌ها و  را سرآغاز  یعنی سَلام  یا معادل عربی آن  شَلوم  به طیف دینی، مفهوم عبری 
مباحث خود در ارتباط با همبستگی دین و صلح قرار می‌دهند. آنان اعتقاد دارند این لفظ 
کلیدی و مشترک که در خانوادۀ ادیان ابراهیمی برای اشاره به پنداشت صلح به‌کار می‌رود، 
هرگز به یک آرمان رمانتیک یا رؤیایی اشاره ندارد، بلکه دورنمایی ممکن و عینی است که با 
 .)Haar, 2005, pp. 23-24( جهد برای تحقق عدالت، بخشندگی و آشتی پیوند می‌یابد
در نمونه‌هایی دیگر گفته می‌شود که بودا پیام خود را مِهرورزی قرار می‌دهد؛ موسی در ده 
فرمان خود به تحریم قتل نفس می‌پردازد؛ لائوزه22 بر ضرورت هماهنگی دو نیروی متضاد 
یین و ینگ23 متمرکز می‌شود؛ عیسی مسیح همگان را به نیکوکاری و آشتی دعوت می‌کند؛ 
و پیامبر اسلام جهاد اکبر را مبارزه با عوامل خشونت‌زا در نفس آدمی یعنی نفرت و خشم 
اعلام می‌دارند. به‌این‌ترتیب، راه نیل به صلح بهره‌گیری از دانش مشترک و همگانی تمامی 
فرهنگ‌های جهانی است. طبق این نگرش، باید با آموزش و انتقال این تعالیم مشترک دربارۀ 
صلح، اعضای جامعۀ جهانی را به فهم و تکریم ارزش‌های مشترک ترغیب کرد و ایشان را از 

  .)Harris, 2006, p. 221( خصومت و دشمنی برحذر داشت
دراین‌میان، برخی پژوهشگران بر نق‌ش متفکران و مفسران در شکل‌دهی به ارزش‌های هر 

22. Laozi (601 BC)
23. Yin and Yang

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

170



نسل از ایمانداران تأکید می‌کنند. به بیان دیگر، ارزش‌های مشترک در ادیان به‌صورت خام 
با  دینی  نخبگان  تا  است  بلکه لازم  ندارند،  کارایی  متون مقدس چندان  در  مندرج  و صرفاً 
شناخت نیازهای جوامع خود، به استخراج هرمنوتیکی اصول مشترک برای کاربرد در فضایی 
واقعی اقدام کنند. به‌این‌ترتیب، درصورت بهره‌برداری اندیشمندانه از ارزش‌ها و تعالیم مشترک 
تسهیل  انسانی  در جامعۀ  و کشمک‌شها  تن‌شها  از  بسیاری  و فصل  مختلف، حل  ادیان  در 
خواهد گردید. مطابق این نگرش، استفاده از ابزارهای تفسیری و روایی دینی است که این 
شرایط را فراهم خواهد ساخت تا خطوط اشتراکی بین گروه‌های انسانی ترسیم گردد، آنان 
را در چهارچوب خانوادۀ بزرگ انسانی قرار دهد و فرصت‌هایی را برای برقراری صلح فراهم 
ادیان  تأثیرگذاری خاص  و  اهمیت، گستره  به  توجه  با  که  گفته می‌شود  نمونه،  برای  آورد. 
ابراهیمی در دنیای امروز، برخی از وجوه دینی در آن سه سنت، نظیر روایت موجود دربارۀ 
وابستگی نسَبی و ریشه‌ای یهودیت، مسیحیت و اسلام به شخصیت ابراهیم می‌تواند به‌راستی 
باشد.  انسانی داشته  پیوند میان جمع متفرق  نوعی  به  را در شکل‌دهی  نقشی غیرقابل‌انکار 
اعضای جامعۀ بشری  بین  بالقوه  به‌صورت  منابع دینی که  از چنین  برهمین‌اساس، می‌شود 
پیوند و اتصال نزدیک برقرار می‌سازند به‌گونه‌ای بهره برد که شرایط و دورنمای ایجاد صلح 
پایدار مهیا گردد. اینچ‌نین است که بسیاری از اندیشمندان در عرصۀ صلح و حل مناقشه 
حتی یکی از کمک‌های مهمی که نخبگان دینی می‌توانند داشته باشند را بازسازی مضامین 
با تمرکز  ایشان  ارائۀ ساختارهای روایی جایگزین می‌دانند؛ امری که به نظر  روایی دینی و 
بیشتر بر ابعاد معنوی و اخلاقی ثمربخش دین ممکن است تسهیل‌کنندۀ همگامی و هماهنگی 
حداکثری ادیان با نیازهای روز انسان در جهان معاصر باشد. به این شکل، بسیاری اعتقاد دارند 
که هستۀ مرکزی و اصیل ایمان دینی از این قابلیت برخوردار است که زمینه را برای تمرکز 
بر عناصر مشترک در سنت‌های دینی مختلف به وجود آورد و در عصر جدید به بنیانی اساسی 
برای پشتیبانی از جامعۀ مدنی، حقوق بشر و نیز مردم‌سالاری راستین در چهارچوب تعالیم 

.)Gopin, 2005, pp. 50-52( اخلاقی ادیان تبدیل شود
طبق یک نگرش دینی دیگر، ادیان مختلف در طول تاریخ همواره بر الگوهای چندفرهنگی 
سنت‌های  در  دینی  و  معنوی  رهبران  که  معنا  این  به  بوده‌اند.  متمرکز  اجتماعی  تعالیم  از 
یا  اجتماعی  جایگاه  و  طبقه  نژاد،  ملیت،  فرهنگ،  محدودیت‌های  از  فارغ  همواره  متعدد، 
اقتصادی خویش عمل کرده‌اند و در قالب این تنوع انسانی توانسته‌اند برخورد و رفتار یکسانی 
را با مخاطبان خود داشته باشند. طبق این مدعا، هی‌چیک از سنت‌های دینی تعالیم خود را 
به نژادی خاص در کشوری خاص از جهان منحصر نکرده، بلکه آموزه‌های خود را برای تمام 
جهانیان تبلیغ کرده‌اند. این گفتمان ضمن تأکید بر اصل توحید استدلال می‌کند که ادیان 

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

171



مختلف شکل‌ها و روش‌های متنوعی هستند که خدای واحد آنها را به مردم عرضه کرده است 
و به‌دلیل همین منشأ واحد، زمینه‌های مشترکی از ارزش‌ها و اصول مشابه را می‌شود در بین 

.)Kung, 2005, p. 44( آن‌ها مشاهده کرد

آسیب‌شناسی تمرکز تجویزی بر اشتراکات ادیان
دربارۀ  را  دین، حساسیت‌هایی  فلسفۀ  در حوزۀ  به‌خصوص  ادیان  اشتراکات  از  بحث  البته 
نسبت بین وحدت درونی یا متعالی ادیان و مسئلۀ کثرت‌گرایی دینی یا حقانیت تمام ادیان 
به وجود آورده است )محمدی و خسروپناه، 1389(. اما با عنایت به اهمیت همگرایی ادیان و 
مذاهب مختلف برای نق‌شآفرینی جدی و تأثیرگذار در تحولات جهان معاصر که مشخصاً برای 
چهارچوب کلی خود ادیان و مسائل بومی آنها نیز آثاری به همراه داشته و خواهد داشت، شاید 
گاه بتوانیم بسیاری از این چال‌شهای فکری و فلسفی را در پرانتز بگذاریم و تعلیق نماییم و 
با اتخاذ رهیافتی کارکردی بررسی کنیم که برجسته‌سازی عناصر مشترک در ادیان و مذاهب 
این  انسانی کمک می‌کند.  اجتماع  در  و همزیستی  بهبود همگرایی  به  به چه طریق  اساساً 
پرسش مشخصاً همسو با جایگاه دین به‌منزلۀ‌ منبعی مهم برای ایجاد فرهنگ صلح و همگرایی 
در جامعۀ انسانی است که عرصه را برای شکل‌دهی به نگرش‌ها و پی‌شفرض‌های صلح‌آفرین در 
روابط انسانی بر مبنای آموزه‌های ادیان مختلف فراهم می‌آورد )حسن‌زاده و اکبری، 1392(.

درواقع، رویکردهای سیاست‌محور و خط‌مشی‌محور در سال‌های اخیر تلاش کرده‌اند نقش و 
ظرفیت دین و نهادهای دینی را در ایجاد صلح و حل منازعات به‌صورتی سامانمند و عملیاتی 
اما  ادبیاتی غنی  است،  تجویزی متمرکز  بر نسخه‌های  اغلب  این گفتمان که  کار گیرند.  به 
به‌شدت کارکردمحور و مداخله‌گرانه ایجاد کرده است که عمدتاً ظرفیت‌های بالقوه و عملیاتی 
دین را برای صلح‌آفرینی و عدم خشونت برجسته می‌کند. چنین رهیافتی، اگرچه در طراحی 
سیاست‌ها و اقدامات عمومی و جهانی کاربردی و شاید مفید به نظر می‌رسد، بااین‌حال، تمایل 
آن به تمرکز بر آنچه »ابزارگرایی دینی« می‌نامیم، غالباً به بهای ازدست‌رفتن درک عمیق‌تر 
از دین و رابطۀ آن با صلح تمام می‌شود و نظریه‌های آکادمیک را از رهیافت‌های توصیفی به 
و مداخله‌گر سوق می‌دهد. درنتیجه، دست‌کم یک  تجویزی  برخوردهای پی‌شبینانه،  سمت 
از هر  ادبیات پژوهشی موجود دیده می‌شود: کمبود رهیافت‌هایی که پیش  شکاف مهم در 
چیز با نگاهی تبیینی و تفسیری، رابطۀ دین و صلح را درک کنند. این شکاف به‌ویژه در تنش 
کلاسیک میان تجویز و توصیف24 در پژوه‌شهای فرهنگی قابل شناسایی است و اغلب سبب 
شده به پرس‌شهای بنیادی‌تر دربارۀ ماهیت همبستگی دین با صلح، و حتی دیگر پدیده‌های 

24. prescription vs. description

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

172



اجتماعی، به قدر کافی و عمیق پرداخته نشود. برای درک بهتر این چالش، می‌توان ملاحظات 
روش‌شناختی اندیشمندانی نظیر ماکس وبر را در علوم اجتماعی یادآوری نمود که تأکید دارد 
بر توصیف پدیده‌ها  را  ارزشی پرهیز کنند و تمرکز خود  از هرگونه تجویز  باید  پژوهشگران 

.)Weber, 1949( همراه با تفهم و تفسیر عمیق معطوف نمایند
تلاش برای تعریف و به‌کارگیری اشتراکات ادیان در جهت صلح‌آفرینی، هرچند در ظاهر 
گامی سازنده و همگرایانه به نظر می‌رسد، با چال‌شهای عمیق و پیچیده‌ای مواجه است که 
بدون واکاوی انتقادی و توجه به زمینه‌های اجتماعی و سیاسی و پویایی‌های متنوع فرهنگی 
در جوامع بشری، به بازتولید نابرابری‌ها و گفتمان‌های هژمونیک منجر می‌شود. یکی از این 
چال‌شها »تعریف« اشتراکات ادیان است. این پرسش که چه کسانی، تحت چه شرایطی، و 
با چه اهدافی این اشتراکات را شناسایی و تعریف می‌کنند، حاکی از نقش قدرت در فرایند 
شکل‌دهی به گفتمان‌های دینی است. در بسیاری موارد، نهادها یا گروه‌های غالب در جوامع 
موجود  تثبیت وضعیت  و  منافع خود  برای حفظ  اشتراکات  گفتمان  از  بین‌المللی،  یا  دینی 
استفاده می‌کنند. در چنین وضعی، گروه‌هایی که به‌صورت تاریخی به حاشیه‌ رانده شده‌اند 
و فاقد قدرت و صدای لازم برای شنیده‌شدن و دیده‌شدن هستند، ممکن است عمدتاً خواه 
ناخواه از فرایند تصمیم‌گیری دربارۀ اینکه عناصر مشترک ادیان چه هست یا چه نیست، کنار 
گذاشته شوند و روایت‌های آنان از دین و هویت دینی‌شان نادیده گرفته شود. این امر ممکن 
است به تقویت گفتمان‌هایی منجر شود که تفاوت‌ها را سرکوب کرده و فضای بین‌دینی را به 

عرصه‌ای تبدیل کند که از نظر آنان باید الزاماً بازتاب‌دهندۀ منافع قدرت‌مداران ادیان باشد.
چالش دیگر این رویکرد، تأثیر آن بر پنهان‌سازی نابرابری‌های ساختاری در جوامع است. در 
جوامعی که روابط بین‌فردی و بین‌گروهی تحت‌تأثیر نابرابری‌های عمیق اقتصادی، اجتماعی و 
سیاسی قرار دارد، تأکید بر اشتراکات ادیان به‌عنوان ابزار صلح‌آفرینی ممکن است به انحراف 
توجه از مسائل بنیادی‌تر منجر شود. این چالش را براساس نظریۀ یوهان گالتونگ25 دربارۀ 
ابعاد ساختاری و فرهنگی خشونت نیز می‌توان مورد توجه قرار داد. تأکید بر اشتراکات ادیان 
»خشونت  خدمت  در  خاص  وضعیت‌هایی  در  است  ممکن  بافتاری  و  انتقادی  تحلیل  بدون 
ساختاری« )Galtung, 1969( قرار گیرد که در آن نابرابری‌ها و بی‌عدالتی‌های ساختاری 
به‌صورت غیرمستقیم آسیب‌هایی را به گروه‌های به‌حاشیه‌رانده‌شده و کم‌قدرت وارد می‌کند؛ 
در  نباشد.  نابرابری  یا  تعدی  خشونت،  عامل  مستقیم  به‌طور  نهادی  یا  فرد  هیچ  اگر  حتی 
این بافت، تمرکز بر اشتراکات دینی، بدون بررسی انتقادی نابرابری‌های نهادی یا ساختاری 
می‌تواند این خشونت‌ها را پنهان، و به بازتولید آنها کمک کند. برای مثال، تأکید بر ارزش‌هایی 

25. Johan Galtung

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

173



یا  سیاسی  اقتصادی،  واقعی  اوضاع  درنظرگرفتن  بدون  است  ممکن  صلح  یا  محبت  مانند 
اجتماعی، به‌طور ضمنی روابط ناعادلانۀ قدرت را تثبیت کند و این تصور را ایجاد نماید که 
صلح و همزیستی تنها با تکیه بر این ارزش‌ها قابل دستیابی است، درحالی‌که ریشه‌های عمیق 
خشونت ساختاری نادیده گرفته می‌شود. از سوی دیگر، گفتمان اشتراکات دینی ممکن است 
به  فرهنگی،  خشونت  شود.  منجر  نیز   )Galtung, 1990( فرهنگی«  »خشونت  نوعی  به 
تعبیر گالتونگ، به باورها، نگرش‌ها و ارزش‌هایی اشاره دارد که خشونت ساختاری را توجیه 
می‌کنند یا به آن مشروعیت می‌بخشند. تأکید افراطی بر اشتراکات دینی در تعامل بین ادیان 
ممکن است این تصور را تقویت کند که تفاوت‌های فرهنگی یا دینی نباید به رسمیت شناخته 
این نگاه تقلیل‌گرایانه  شوند، زیرا ممکن است تهدیدی برای وحدت یا صلح به شمار آیند. 
و  غالب  روایت‌های  و  را خاموش،  به‌حاشیه‌رانده‌شده  گروه‌های  است صدای  ادیان ممکن  به 
هژمونیک را تقویت کند. درنتیجه، خشونت فرهنگی به حفظ وضعیت موجود کمک می‌کند، 
زیرا باعث می‌شود ساختارهای نابرابر قدرت به جای نقد و اصلاح، به‌عنوان اجزای طبیعی و 
غیرقابلچ‌الش پذیرفته شوند. بنابراین، استفاده از اشتراکات ادیان بدون درنظرگرفتن عوامل 
ساختاری و فرهنگی که ممکن است حقوق برخی ادیان یا مذاهب را تضییع نماید، نه‌تنها 
کند.  عمیق‌تر  را  موجود  نابرابری‌های  است  ممکن  بلکه  کند،  ایجاد  پایداری  نمی‌تواند صلح 
برای مقابله با این خطرات، لازم است گفتمان اشتراکات با تحلیل دقیق بافت‌های اجتماعی و 
سیاسی همراه باشد و به جای پنهان‌کردن یا توجیه نابرابری‌ها، بر آشکارسازی و چال‌شگری 
آنها تمرکز کند. در این مسیر، رویکردی انتقادی می‌تواند به شکستن چرخۀ خشونت ساختاری 

و فرهنگی کمک کرده و زمینه‌های واقعی صلح و عدالت را فراهم آورد.
تمرکز  تفاوت‌هاست.  نادیده‌گرفتن  و  تقلیل‌گرایی دینی  رویکرد، خطر  این  سومین چالش 
بی‌شازحد بر نقاط مشترک، ممکن است عمق الهیاتی و فرهنگی سنت‌های دینی را کاهش 
داده و این سنت‌ها را به مجموعه‌ای از ارزش‌های کلی و جهانی تقلیل دهد. چنین نگاهی 
تفاوت‌هایی  ادیان منجر شود؛  بین  و معنادار  تفاوت‌های غنی  به  بی‌اعتنایی  به  ممکن است 
که نه‌تنها منابع تنش نیستند، بلکه ممکن است به‌عنوان ابزارهای یادگیری متقابل و تقویت 
با مقاومت گروه‌هایی  این رویکرد می‌تواند  هم‌زیستی مسالمت‌آمیز عمل کنند. درعین‌حال، 
مواجه شود که احساس می‌کنند هویت و باورهای منحصربه‌فردشان نادیده گرفته شده است. 
و  انتقادی  رویکردی  با  ادیان  اشتراکات  گفتمان  بر  مبتنی  تلاش‌های  است  لازم  بنابراین، 
بافتاری همراه باشد که ضمن پذیرش و احترام به تفاوت‌ها، تأثیرات اجتماعی و سیاسی این 
گفتمان را نیز به‌دقت بررسی کند تا تلاش‌ها برای صلح و همبستگی، به جای تقویت روابط 

قدرت نابرابر، باعث تغییرات پایدار و عدالت‌محور شود.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

174



نیز  نقدهایی  پرتو  بر اشتراکات دینی را می‌شود در  افراطی  تأکید  این سومین چالش در 
ملاحظه نمود که به‌ویژه برخی متفکران در حوزۀ الهیات تطبیقی به اندیشۀ کثرت‌گرایی از 
نوعِ جان هیک26 وارد کرده‌اند. به باور این منتقدان، آن نوع از کثرت‌گرایی‌ که از همۀ ادیان 
انتظار دارد در تجربه‌ای واحد یا حقیقتی بنیادین سهیم باشند، عملًا رویکردی شبه‌‌شمولگرا27 
است  ممکن  بایستد،  انحصارگرایی  برابر  در  بود  قرار  که  اندازه  همان  به  و  دنبال می‌کند  را 
تهدیدی  اشتراکات،  بر  تأکید صرف  این چشم‌انداز،  سلطه‌جویانه و هژمونیک عمل کند. در 
برای تنوع ادیان و جنبه‌های منحصربه‌فرد هر سنت دینی است و ممکن است مانع شکل‌گیری 
گفت‌وگوهایی شود که می‌تواند با درنظرگرفتن تفاوت‌های اساسی میان ادیان، درکی عمیق‌تر 
از  ژرف  درک  الهیات،  در  انتقادی  نگرش  این  مطابق   .)Clooney, 2010( بزنند  رقم  را 
سنت‌های دینی زمانی میسر است که غنای واقعی و منحصربه‌فرد آنها شناخته شود، نه اینکه 
تنها بر نقاط کلیشه‌ای یا ظاهراً مشترک تمرکز شود. چنین تمرکزی بر اشتراکات خطر آن 
را دارد که عمق معنوی متون مقدس و آموزه‌های دینی نادیده گرفته شود و رویکردی شکل 
بگیرد که تفاوت‌های الهیاتی را صرفاً امری ثانوی یا ناچیز بداند. در چهارچوب یک کثرت‌گرایی 
که  رویکردهایی  اتخاذ  یا  مشترک  نقاط  یافتن  برای  تلاش  شرط،  و  بی‌قید  شمول‌گرایی  یا 
تفاوت‌ها را به نفع اشتراکات نادیده می‌گیرند، ممکن است نه‌تنها به تنزل سنت‌های دینی به 
مفاهیم کلی و سطحی منجر شود، که عملًا مانع از تحقق گفت‌وگوهای واقعی بین‌دینی گردد. 
شناخت و احترام به تفاوت‌های عمیق الهیاتی، پی‌ششرط ضروری برای گفت‌وگوی معنادار 
به ترویج و  نه‌تنها  توافقات کلی،  ایجاد  بهانۀ‌  به  این تفاوت‌ها  نادیده‌گرفتن  ادیان است.  بین 
تقویت همزیستی کمک نمی‌کند، بلکه ارزش‌های متنوع و پیچیدگی‌های الهیاتی ادیان را نیز 
در حاشیه قرار می‌دهد. شناخت عمیق از سنت‌های دیگر تنها درصورتی ممکن است که این 
سنت‌ها در تمام غنای خود بررسی شوند، نه اینکه به نقاط مشترک و کلیشه‌ای محدود گردند. 
چنین محدودیتی، خطر کاهش عمق و ارزش معنوی متون مقدس و آموزه‌های دینی را به 
همراه دارد و ممکن است به نوعی بیگانگی الهیاتی منجر شود. این نوع تقلیل‌گرایی، به‌ویژه 
در بافت‌های فرهنگی و سیاسی نابرابر، ممکن است به حاشیه‌راندگی سنت‌های دینی خاصی 
بینجامد که خود را در این گفتمان نادیده‌گرفته‌شده احساس می‌کنند. ازاین‌رو، تلاش برای 
یافتن اشتراکات دینی، بدون توجه به زمینه‌های قدرت و تن‌شهای ساختاری، ممکن است 
بین‌دینی معنادار  تعاملات  مانع  تقویت همگرایی،  به جای  و  باشد  نتیجه‌ای معکوس داشته 
گردد. در تأکید بر مسئلۀ »حقیقت« در ادیان، اندیشمندان در الهیات و گفت‌وگوهای بین‌دینی 

26. Hick-style pluralism
27. inclusivism in disguise

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

175



هشدار می‌دهند که رویکردهای بیش از حد کثرت‌گرا ممکن است به نوعی نسبیت‌گرایی منجر 
 Von( شود که توانایی ادیان در طرح ادعاهای منحصربه‌فرد دربارۀ حقیقت را تضعیف کند
Stosch, 2016(. این مسئله، به‌ویژه در زمینۀ تعاملات بین‌فرهنگی و بین‌دینی، به مانعی 
جدی تبدیل می‌شود. احترام به سنت و ادعاهای ایمانی منحصربه‌فرد هر دین، به جای تقلیل 
آنها به ارزش‌های مشترک، می‌تواند راهی برای توسعۀ همکاری‌ها و تعامل معنادارتر و عمیق‌تر 
باشد و امکان تقویت ارتباطات واقعی و سازنده میان فرهنگ‌ها و ادیان مختلف را فراهم آورد.

الگویی برای اهتمام به اشتراکات و افتراقات در تعامل بین‌دینی 
روند جهانی‌شدن در روزگار کنونی، تأثیراتی ژرف بر حیات بشری برجای گذاشته و ضمن 
دگرگون‌ساختن فرایند انتقال اطلاعات و تعاملات بین‌المللی، به پیدایش تعارض‌های فرهنگی 
در جوامع گوناگون انجامیده است. مطابق آنچه از مرور دیدگاه‌های طرح‌شده در ادبیات حاضر 
در بحث اشتراکات ادیان برمی‌آید، دین می‌تواند در این میان در مقام پدیده‌ای ظاهر شود که 
بسترهای لازم را برای شکل‌گیری ارزش‌های مشترک انسانی فراهم ‌آورد. به تعبیر دیگر، دین 
با تقویت یک گرایش فراگیر به‌ سوی معنا و معنویت، می‌تواند مبانی یک اخلاق جهانی را بنا 
نهد و از این رهگذر، زمینۀ تدوین قوانین و مقررات فراملی، شکل‌گیری نهادهای پاسخ‌گو در 
حوزه‌های اقتصادی و اجتماعی و ارتقای احساس شهروندی جهانی را فراهم سازد. برپایۀ این 
رویکرد، کارکرد دین در مواجهه با معضلات برخاسته از جهانی‌شدن بدین صورت است که 
ادیان مختلف، از رهگذر آموزه‌های تعلیمی و تأکید بر اصول و ارزش‌های مشترک، به تسهیل 
بدین‌ترتیب،  می‌رسانند.  یاری  جوامع،  چندفرهنگی  بافت  در  به‌ویژه  فرهنگی،  دشواری‌های 
اعضای جامعۀ بشری می‌توانند به‌رغم تعلق به چهارچوب‌های متفاوت معرفتی، با همزیستی 
 Juergensmeyer,( و همگرایی هرچه بیشتر، در کنار یکدیگر به حیات خود ادامه دهند
2009(. فارغ از اختلافات و تعارض‌ها و تقابل‌هایی که ممکن است میان ادیان و مذاهب مختلف 
بر ظرفیت‌های  تمرکز  باشد،  داشته  تاریخی وجود  و حتی  فلسفی، حقوقی  فکری،  ابعاد  در 
ارزشی و اخلاقی و اعتقادی مشترک دینی و معنوی در جهان امروز می‌تواند به‌راستی عرصه‌ای 
گسترده را برای نق‌شآفرینی این منابع فرهنگی ارزشمند در جهت ایجاد زمینه‌های همگرایی 
و تعاون، و همچنین استقرار عدالت و مسالمت در اجتماع انسانی فراهم آورد. با عنایت به 
اهمیت شناختن مسیرهایی نو برای تحقیقات آینده در این زمینه، به نظر می‌رسد لازم است 
تا نخبگان دینی در تمامی ادیان اهتمام بیشتری به کشف این قابلیت‌ها و زمینه‌های اشتراک 
با توسل به ابزارهای نظری جدید داشته باشند؛ اقدامی که ممکن است به نوبۀ خود بسترساز 

تفاهم و تعامل علمی و فکری بین اندیشمندان دینی و معنوی در دنیای امروز گردد.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

176



مباحث این مقاله، به‌خصوص در بخش تحلیل انتقادی آن، نشان داد که تکیه بر اشتراکات 
دینی بدون رویکردی نقادانه و بافتاری، ممکن است به جای ایجاد صلحی پایدار، ناخواسته 
روابط نابرابر قدرت را تثبیت کرده و تعارض‌های نهفته را پنهان کند. چنین رویکردی، اگرچه 
ظاهری همگرایانه و مثبت دارد، در عمل قادر به مواجهه با ریشه‌های عمیق خشونت ساختاری 
و فرهنگی نخواهد بود. از سوی دیگر، صرف تمرکز بر تفاوت‌ها و برجسته‌سازی ناسازگاری‌های 
میان سنت‌ها نیز ممکن است تعامل بین‌دینی را به بن‌بست بکشاند و مانعی در برابر کشف 
اتخاذ  رویکردی  است  لازم  بنابراین،  باشد.  عدالت  و  همزیستی  برای  مشترک  ظرفیت‌های 
نابرابری‌ها و  ابعاد اخلاقی و معنوی مشترک تأکید کند و درعین‌حال،  بر  شود که هم‌زمان 
تمایزات دینی را موشکافانه تحلیل نماید تا از این رهگذر بتوان زمینه‌ای برای همگرایی ژرف، 

عدالت‌محور و احترام‌آمیز فراهم ساخت.
تعامل  و  تطبیقی  الهیات  در  برجسته  اندیشمند   ،)2019( کورنیل28  کاترین  از  آنچنان‌که 
نیازمند مؤلفه‌هایی  بین‌فرهنگی می‌توان آموخت، هر گفت‌وگوی بین‌دینی، برای مؤثربودن، 
نظیر تواضع معرفتی نسبت به باورهای خویش، تعهد توأمان به سنت دینی خود و درعین‌حال 
و  متفاوت  دینی  تجربه‌های  با  مواجهه  در  همدلی  »دیگری«،  سنت  آموزه‌های  عمیق  فهم 
دینی  آرای  با  مواجهه  فرایند،  این  در  است.  خود  مفروضات  انتقادی  ارزیابی  برای  آمادگی 
روی  پیش  را  مشترک  پرس‌شهای  و  بین‌شها  از  تازه  گستره‌ای  می‌تواند  نه‌تنها  »دیگری« 
طرفین گفت‌وگو بگشاید، بلکه امکان می‌دهد باورها و تعبیرات و فهم‌های مسلط در درون هر 

سنت دینی نیز از منظری تازه بازاندیشی شوند.
بافت  در  که  می‌دهد  نشان  خود  بین‌دینی«29  »یادگیری  الگوی  در  به‌خصوص  کورنیل 
الگو  بازاندیشی و تبادل رخ می‌دهد. در این  مواجهه‌های بین‌دینی، چه فرایندهایی از فهم، 
شش نوع فرایند یادگیری بین‌دینی مطرح می‌شود که هریک به شیوه‌ای خاص، اشتراکات و 
افتراقات سنت‌های دینی را تحلیل و ارزش‌گذاری می‌کند: نخست، »تقویت«30 که از رهگذر 
تأکید بر تجربۀ عمیق ایمانی فرد در مواجهه با »دیگری« و با مقایسه و کنارهم‌نهادن اشتراکات 
و افتراقات، فهم و پیوند با سنت دینی خویشتن را تعمیق می‌بخشد؛ دوم، »تصحیح«31 که 
به اصلاح برداشت‌های نادرست و ترمیم روابط مخدوش میان ادیان و حتی در درون سنت 
فراموش‌شده  آموزه‌های  یا  کمرنگ‌شده  عناصر  که  »بازکشف«32  سوم،  می‌پردازد؛  خویشتن 

28. Catherine Cornille
29. Interreligious Learning
30. Intensification
31. Rectification
32. Recovery

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

177



یک سنت را از دریچۀ تعامل با ادیان دیگر دوباره مطرح می‌کند؛ چهارم، »بازتفسیر«33 که با 
بهره‌گیری از چهارچوب‌های مفهومی دیگر ادیان، آموزه‌های سنت خودی را به‌گونه‌ای تازه 
از سنت‌های دینی دیگر  را  آگاهانه عناصری  به‌طور  »اقتباس«34 که  پنجم،  تحلیل می‌کند؛ 
برمی‌گیرد تا به تحول یا تکمیل سنت خود کمک کند؛ و درنهایت، »تصدیق«35 که به تأیید 
تجربه‌های سنت دیگر  و  آموزه‌ها  با  مواجهه  از  استحکام مجدد هویت دینی خویش پس  و 

می‌انجامد.
 الگوی یادگیری بین‌دینی کاترین کورنیل می‌تواند پاسخی مؤثر به چال‌شهایی باشد که در 
تأکید بر اشتراکات ادیان و تقلیل‌گرایی ناشی از آن نهفته است. این الگو، فرایندی چندلایه را 
برای تعامل ادیان ترسیم می‌کند که در آن، اشتراکات و افتراقات نه‌تنها به‌شکل نقاط عطف، 
بلکه به‌مثابۀ فرصت‌های یادگیری مورد توجه قرار می‌گیرند. این الگو بر آن است که صرف 
بنیادین  تفاوت‌های  پنهان‌سازی  و  سطحی‌نگری  به  است  ممکن  دینی  اشتراکات  بر  تمرکز 
از نقاط مشترک نیز ممکن است به انسداد گفت‌وگو و تقابل  منجر شود، درحالی‌که فغلت 
هویتی دامن بزند. از این منظر، مواجهۀ ادیان در چهارچوب الگوی کورنیل فرایندی پویا و 
بازنگری مفروضات خویش  به  تواضع معرفتی  با  آن، هر سنت دینی  انتقادی است که طی 
می‌پردازد و هم‌زمان از سنت دیگری می‌آموزد؛ به‌گونه‌ای‌که مرزهای هویت هر دین، ضمن 
پذیرش گوناگونی الهیاتی، دستخوش گشودگی و تحول سازنده می‌شود. در چنین فرایندی، 
اشتراکات بستر همگرایی و پیشبرد صلح را می‌گشایند و تفاوت‌ها نیز به ‌جای مانع‌تراشی، به 
سرچشمه‌ای برای درک متقابل عمیق‌تر و نقد ساختارهای قدرتی تبدیل می‌شوند که ممکن 

است در پسِ ظاهری صلح‌آمیز پنهان مانده باشند.
مقاله  این  در  می‌دهد  ارائه  کورنیل  آنچه  شبیه  الگو‌هایی  کاربرد  از  وقتی  بدین‌ترتیب، 
سخن می‌گوییم، مقصود فقط تأکید بر »اشتراکات« به‌عنوان پلی برای تقریب ادیان نیست، 
نیز  میان‌دینی  فرایند  یک  در  قدرت  الگوهای  عیان‌شدن  نحوۀ  به  نظام‌مند،  به‌گونه‌ای  بلکه 
درگیر  گروه‌های  و  افراد  چگونه  کنیم  بررسی  تا  می‌دهد  اجازه  کورنیل  الگوی  می‌پردازیم. 
با موضع برتری معرفتی وارد  بالعکس،  یا  با موضع تواضع  در تبادل میان‌دینی ممکن است 
عرصه شوند، یا چگونه ممکن است »یکدستی ظاهری« بر اشتراکات، به معنای بی‌اعتنایی به 
اختلاف دیدگاه‌ها یا ارزش‌های محوری سنت دیگر تفسیر شود. درواقع، این الگو به ما یادآور 
کشمک‌شهای  از  که  می‌گیرد  شکل  بستری  در  همواره  میان‌دینی  گفت‌وگوی  که  می‌شود 

33. Reinterpretation
34. Appropriation
35. Reaffirmation

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

178



تاریخی، نابرابری‌های اجتماعی، یا ابهامات الهیاتی خالی نیست. ازاین‌رو، نقش الهیات عملی 
انتقادی در پیوند با الگوی کورنیل، فراهم‌کردن سنجشی پیوسته از این ابعاد پیچیده است 
تا همگرایی و همبستگی، در عین احترام به تمایزات اصیل و ارزشمند، به بازتولید نظم‌های 
شامل  این چهارچوب،  در  بین‌دینی  یادگیری  نشود.  منجر  گفتمان‌های حاشیه‌ساز  و  نابرابر 
با آموزه‌های دیگر  باورها و آداب هر دین، در جریان تعامل  فرایندهایی پویاست که در آن 
ادیان به چالش کشیده می‌شود؛ امری که به نوبۀ خود موجب تعمیق فهم طرفین، آشکارشدن 
ناسازه‌های موجود در هر سنت، و یافتن مسیرهایی تازه برای مواجهه با تن‌شهای فرهنگی و 
اجتماعی می‌شود. در این فضا، اشتراکات صرفاً دستاویزی برای فرافکنی همگرایی نیستند، 
بلکه انگیزه‌ای می‌شوند تا ابعاد پنهان و حتی مناقشه‌برانگیز سنت خودی و دیگری با صداقت 
تأکید  درونی  بازاندیشی  و  نقد  اهمیت  بر  خاص  به‌طور  کورنیل  الگوی  شود.  مطرح  بیشتر 
به پیروان هر  این فرایند  ادیان حیاتی است.  برای تعامل سازنده میان  امر  این  می‌کند، که 
سنت دینی اجازه می‌دهد از طریق تعامل با دیگری، محدودیت‌های تفسیری و روش‌شناختی 
سنت خود را شناسایی کرده و نسبت به آنها بازنگری کنند. درنتیجه، چنین رویکردی ممکن 
است تعاملات بین‌دینی را از صرفاً یک پروژۀ توصیفی و نظاره‌گرانه فراتر برده و آن را به یک 
فعالیت پویا و تحولی تبدیل کند. بنابراین، الگوی یادگیری بین‌دینی کاترین کورنیل نه‌تنها 
ابزاری ارزشمند برای درک بهتر تبادلات بین‌دینی است، بستری برای ایجاد تعاملاتی عمیق و 
مبتنی بر نقد فراهم می‌آورد که در آن، اشتراکات و تفاوت‌ها به‌صورت هم‌زمان در جهت ایجاد 

صلح و همبستگی واقعی به کار گرفته می‌شوند.

نتیجه‌گیری
تبیین  دینی  اشتراکات  بر  صرف  تمرکز  با  به‌سادگی  نمی‌تواند  صلح‌پروری  در  دین  نقش 
انسانی،  همبستگی  و  مشترک  معنوی  سرشت  محبت،  عدالت،  نظیر  دینی  اشتراکات  شود. 
اما  می‌آورند،  فراهم  همزیستی  ایجاد  و  تن‌شها  کاهش  برای  ارزشمندی  زمینه‌های  اگرچه 
و  اجتماعی  تاریخی،  زمینه‌های  و  تفاوت‌ها  به  توجه  بدون  اشتراکات  این  بر  افراطی  تأکید 
فرهنگی، ممکن است به بازتولید نابرابری‌های ساختاری و گفتمان‌های هژمونیک منجر شود. 
دراین‌میان، مسئلۀ چگونگی تعریف و تفسیر این اشتراکات و تأثیر قدرت در این فرایند، یکی 
از چال‌شهای کلیدی است که اغلب در ادبیات موجود نادیده گرفته شده است. همان‌طور که 
توجه  بین‌دینی مستلزم  تعامل  نشان می‌دهد،  کاترین کورنیل  بین‌دینی«  الگوی »یادگیری 
هم‌زمان به اشتراکات و تفاوت‌هاست. این الگو فرایندی چندلایه و پویا ارائه می‌دهد که در آن، 
اشتراکات به‌عنوان بستری برای تعامل و تفاوت‌ها به‌عنوان منابعی برای یادگیری و بازاندیشی 

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

179



عمل می‌کنند. تأکید بر نقد و بازاندیشی درونی هر سنت دینی، ضمن پذیرش تمایزات اصیل 
رویکرد،  این  در  می‌کند.  فراهم  را  واقعی  همبستگی  و  ایجاد صلح  امکان  آنها،  به  احترام  و 
اشتراکات صرفاً به‌عنوان ابزاری برای پنهان‌کردن اختلافات یا ساده‌سازی تنوع دینی در نظر 
گرفته نمی‌شوند، بلکه بستری برای تقویت فهم و تعامل سازنده به شمار می‌آیند. بنابراین، 
این پژوهش بر اهمیت اتخاذ رویکردی انتقادی و بافتاری در تحلیل ظرفیت‌های اشتراکات 
دینی تأکید دارد. لازم است تلاش‌های صلح‌پرورانۀ مبتنی بر اشتراکات دینی، با حساسیت به 
زمینه‌های تاریخی، اجتماعی و سیاسی همراه شوند تا از بازتولید ساختارهای نابرابر جلوگیری 
شود. همچنین، شناخت عمیق‌تر تفاوت‌ها و تعامل پویا با آنها، می‌تواند به غنای گفت‌وگوی 
بین‌دینی و تعمیق همبستگی اجتماعی کمک کند. درنهایت، نتیجه‌گیری این مقاله تأکید 
دارد که اشتراکات دینی به‌تنهایی نمی‌توانند مبنای کافی برای صلح‌پروری پایدار باشند. تحقق 
کامل ظرفیت آنها مستلزم چهارچوبی است که هم‌زمان به تحلیل انتقادی قدرت، احترام به 
تفاوت‌ها، و تمرکز بر عدالت و همزیستی واقعی بپردازد. چنین رویکردی می‌تواند دین را به 
ابزاری مؤثر برای ارتقای صلح و عدالت در جوامع انسانی تبدیل کند، درحالی‌که زمینه‌ساز 

تغییرات پایدار و عدالت‌محور خواهد بود.

  فهرست منابع

حسن‌زاده، م. و اکبری چا‌ییچ‌ی، ر. )1392(. بررسی جایگاه صلح فرهنگی در قرآن کریم. 
آموزه‌های قرآنی، )17(، 26-3.

ربانی، م. م. )1392(. نماز و نیایش مشترک در ادیان الهی. اصلاح و تربیت، )133(، 35-30.
 ،)32(8 قرآنی،  پژوه‌شهای  ادیان.  مشترک  خاستگاه‌‏های  و  اصول   .)1381( ا.  سجادی، 

.73-42
علی‌خانی، ا. )1395(. شاخصه‌های قرب به خدا در اسلام و مسیحیت. پژوهشنامۀ ادیان، 

.135-107 ،)19(10
قرآن کریم. )1445ق.(. مجمع الملک الفهد.

کتاب مقدس )2016(. ترجمۀ تفسیری )انجمن بین‌المللی کتاب مقدس(. انتشارات ایلام.
اندیشۀ نوین  پلورالیزم در دین.  یا  پلورالیزم دینی  محمدی، ع. و خسروپناه، ع. )1389(. 

دینی، )22(، 30-9.
ملکیان، مصفطی )1379(. دین و جهانی‌شدن. بازتاب اندیشه، )10(، 25-20.
نصر، ح. )1387(. سنت‌گرایی علیه بنیادگرایی. بازتاب اندیشه، )96(، ‌23ـ31.

Ahmad, I. (2002). The Qur’an and World Peace. In Absar Ahmad (Trans.). 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

180



Markazi Anjuman Khuddam-ul-Qur’an.
Appleby, R. S. (2000). The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, 

and Reconciliation. Rowman & Littlefield.
Armstrong, K. (2007). The Great Transformation: The Beginning of Our 

Religious Traditions. Anchor Books.
Bhikkhu, D. (2005). World Peace through Inner Peace. Proceedings of the 

International Congress of Religion in Peace and Conflict: Responding to Mil-
itancy and Fundamentalism, University of Adelaide.

Blakemore, S. (2019). Faith-based Diplomacy and Interfaith Dialogue. Brill 
Research Perspectives in Diplomacy and Foreign Policy, 3(2),1-124.

Cornille, C. (2019).  Meaning and Method in Comparative Theology. John 
Wiley & Sons.

Didiji (2008). Religion is Central to Human Affairs. In Arvind Sharma (Ed.). 
Part of the Problem, Part of the Solution: Religion Today and Tomorrow. Prae-
ger Publishers.

Esposito, L. J. (2010). The Future of Islam. Oxford University Press.
Gehlin, S. (2020). Pathways for Theology in Peacebuilding: Ecumenical 

Approaches to Just Peace. Brill.
Galtung, J. (1969). Violence, Peace, and Peace Research. Journal of Peace 

Research, 6(3),167-191.
Galtung, J.  (1990). Cultural Violence. Journal of Peace Research, 27(3), 

291-307.
Gehlin, S. (2020). A Faith-Based Endeavour for Peace. Pathways for Theol-

ogy in Peacebuilding (pp.14-53), Brill.
Gopin, M. (2000). Between Eden and Armageddon: The Future of World 

Religions, Violence, and Peacemaking. Oxford University Press.
Gopin, M. (2005). World Religions, Violence, and the Myths of Peace in 

International Relations. In Gerrie ter Haar & James J. Busuttil (Eds.). Bridge 
or Barrier: Religion, Violence, and Visions for Peace. Brill.

Gort, D. J. (1992). On Sharing Religious Experience: Possibilities of Inter-
faith Mutuality. Rodopi.

Haar, G. (2005). Religion: Source of Conflict or Resource for Peace?. In 

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

181



Gerrie ter Haar and James J. Busuttil (Eds.). Bridge or Barrier: Religion, Vio-
lence, and Visions for Peace, Brill.

Harris, M. I. (2006). Assumptions Behind Different Types of Peace Educa-
tion. In David Boersema & Katy Gray Brown (Eds.). Spiritual and Political 
Dimensions of Nonviolence and Peace. Rodopi.

Hertog, K. (2010). The Complex Reality of Religious Peacebuilding: Con-
ceptual Contributions and Critical Analysis. Lexington Books.

Houtman, D., Aupers, S., & Koster, W. (2011). Paradoxes of Individualiza-
tion: Social Control and Social Conflict in Contemporary Modernity. Ashgate.

James, H. (2007). Civil Society, Religion and Global Governance. Rout-
ledge.

Juergensmeyer, M. (2009). Foreword. Religion and Conflict Resolution: 
Christianity and South Africa’s Truth and Reconciliation Commission (by 
Megan Shore, ix-x). Ashgate.

King, S. A., & Owen, M. (2020). The Promise and Challenge of Multireli-
gious Peacebuilding in the 21st Century: A Myanmar Case Study. Religions. 
11(3), 121.

Kung, Ch. (2005). Reflections and Proposals for Action. in Proceedings of 
the International Congress of Education for Shared Values for Intercultural 
and Interfaith Understanding, University of Adelaide.

Lepard, D. B. (2009). World Religions and World Peace: Toward a New 
Partnership. In Arvind Sharma (Ed.). The World’s Religions after September 
11, Praeger Publishers, (1), 161-168.

Levine, H. D. (2021). Religion and Violence, Rights and Reconciliation. 
MDPI AG.

Little, D. (2007). Peacemakers in Action: Profiles of Religion in Conflict 
Resolution. Cambridge University Press.

Mayseless, O., Russo-Netzer, P., & Barr, Sh. (2024). Spirituality for Peace. 
Peace Psychology and Character Strengths: Integrating Science and Practice 
(pp. 345-365). Springer Nature Switzerland.

Mitchell, J., King, S. A., Hayward, S., Singh, J., Wilkes, G., Rey, J., & Tima-
ni, H. (2022). World Religions and Peace. The Wiley Blackwell Companion to 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

182



Religion and Peace (pp.21-38). Wiley Blackwell.
Nipkow, K. E. (2003). God, Human Nature, and Education for Peace: New 

Approaches to Moral and Religious Maturity. Ashgate.
Ruston, R. (2007). Religious Truths and Human Coexistence. In Nazila 

Ghanea et al. (Eds.), Does God Believe in Human Rights? (pp. 29-44), Marti-
nus Nijhoff Publishers.

Sachedina, A. (2009). Islam and the Challenge of Human Rights. Oxford 
University Press.

Šiljak, Z. S., & Funk, J. (2018). Bringing Faith into the Practice of Peace. In 
Björn Krondorfer (Ed.). Reconciliation in Global Context: Why it is Needed 
and How it Works (pp.105-128). State University of New York Press.

Smith, H. (2000). Why Religion Matters. Harper Collins.
Clooney, F. X. (Ed.). (2010) The New Comparative Theology: Interreligious 

Insights from the Next Generation. A. & C. Black.
Thomson, G. (2022). The Relevance of Religions to Peace Education. Peace 

Education and Religion: Perspectives, Pedagogy, Policies (pp.67-85). Spring-
er Fachmedien Wiesbaden.

Tittle, R. Ch. (2011). Self-Control and the Management of Violence. Control 
of Violence: Historical and International Perspectives on Violence in Modern 
Societies (pp. 91-119). Springer.

Tyler, A. (2008). Islam, the West, and Tolerance: Conceiving Coexistence. 
Springer.

Von Stosch, K. (2016). Comparative Theology and Comparative Religion. 
In Perry Schmidt-Leukel & Andreas Nehring (Eds.). Interreligious Compari-
sons in Religious Studies and Theology: Comparison Revisited (pp.163-177). 
Bloomsbury Publishing.

Weber, M. (1949). Objectivity in Social Science and Sociology. In Max We-
ber (Ed.).  Edward A. Shils & Henry A. Finch (Trans.). The Methodology of 
the Social Sciences (pp.49-112). The Free Press.

نقش اشتراکات ادیان در صلح‌پروری: یک الاهیات عملی انتقادی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

183




