
Conservatism in American Judaism is a well-known movement 
with a considerable base of followers. This movement 
emerged in response to the needs of Jews seeking a way 
to preserve their religious identity while adapting to Amer-
ican society and the expectations of the modern era. This 
study aims to demonstrate that Conservatives draw upon 
the Ashkenazi interpretive tradition to forge a path between 

Conservative Judaism and Demands of 
the Time An Overview of Its Origins and 

Early Stages 

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

  136 - 155

■ Zahra Miqani  
PhD in Religion and Mysticism, faculty of Theology, Ferdowsi university, 
Mashhad, Iran.
■ Mansour Motamedi 
Associate Professor Department of religion and mysticism, faculty of theolo-
gy, Ferdowsi University, Mashhad, Iran.
Email: motamedi@um.ac.ir
ORCID ID: 0000-0002-1726-1421

Doi: 10.22034/pt.2025.494388.1043

Abstract

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

136



the abandonment of Halakha and unconditional adherence 
to it. In this regard, we will examine some of the most 
prominent contributions and additions of the Ashkenazi ap-
proach to interpretation and halakhic tradition. One of the 
noteworthy innovations of the Ashkenazi tradition was the 
medieval interpretive style, which aimed to make the con-
tent of the Talmud accessible and practical for the broader 
Jewish community. This approach was continued by later 
Ashkenazi rabbis, who wrote commentaries on the rabbin-
ic texts of their predecessors. Through this approach, they 
ensured halakha remained a living, evolving tradition and, 
when required, adapted it to meet the demands of the time 
and place. In later centuries, in Eastern Europe, customs 
were considered a key factor in studying halakha. The re-
sult of this path was the accumulation of cultural heritage 
by Conservative leaders, who defended halakha’s flexible 
and adaptable nature to make religious practice possible 
in the modern era. This article highlights one example of 
these achievements, while other outcomes of Conservative 
approaches to the demands of the era will be examined in a 
separate study.

Keywords: conservative Judaism Ashkenazi interpretive 
tradition Halakha. modern era.

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

137



■ زهرا میقانی
دانش آموخته دکترای ادیان و عرفان گروه ادیان و عرفان، دانشکده الهیات، دانشگاه فردوسی، مشهد، ایران.

■ منصور معتمدی)نویسنده مسئول(
دانشیار گروه ادیان و عرفان، دانشکده الهیات، دانشگاه فردوسی، مشهد، ایران.

motamedi@um.ac.ir :رایانامه

محافظه‌کاری در یهودیت امریکا نهضتی شناخته‌شده است و پیروان زیادی دارد. 
این جنبش در پاسخ به نیاز یهودیانی پدید آمد که خواهان راهی برای حفظ هویت 
دینی، و درعین‌حال، انطباق با جامعۀ امریکایی و انتظارات عصر جدید بودند. این 
پژوهش نشان می‌دهد محافظه‌کاران چگونه از پیشینۀ سنت تفسیری اشکنازی 
میان  راهی  تا  استفاده می‌کنند  بی‌سابقه  موقعیت‌های  در  اعمالشان  انجام  برای 
حذف هلاخا و پایبندی نامشروط به آن بسازند. برای این منظور، چند مورد از 
دستاوردها و افزوده‌های برجستۀ اشکنازی برای سنت تفسیری و هلاخایی بررسی 
شده است. از ابتکارات مهم سنت اشکنازی سبک »تفسیر بر تفسیر« در قرون 

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه 
با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
136 - 155  

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.494388.1043

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

138



باشد.  برای عموم یهودیان کاربردی  تلمود  این هدف که محتوای  با  بود،  وسطا 
این سبک به وسیلۀ ربی‌های اشکنازی بعدی ادامه پیدا کرد. آنها حاشیه‌هایی بر 
متون ربانی پیش از خود می‌نوشتند و با این کار هم هلاخا را به‌مثابۀ یک فرایند، 
پویا نگه می‌داشتند و هم درصورت نیاز تغییرات متناسب با زمان و مکان جدید 
را به آن می‌افزودند. در قرون بعدی و در اروپای شرقی نیز توجه به عرف به یکی 
از معیارهای مهم در مطالعۀ هلاخا بدل شد. دستاورد این مسیر انباشت سرمایۀ 
انطباق‌پذیرِ  و  انعطاف‌پذیر  ماهیت  از  دفاع  با  تا  شد  محافظه‌کار  رهبران  سنتی 
هلاخا دینداری را در عصر جدید ممکن سازند. در این مقاله به نمونه‌ای از این 
دستاوردها اشاره شده، اما دستاوردهای دیگر مواجهۀ محافظه‌کاران با اقتضائات 

زمانه در مقاله‌ای دیگر طرح و بررسی می‌شود.

کلیدواژه‌ها: یهودیان محافظه‌کار، سنت تفسیری اشکنازی، هلاخا، عصر جدید.

مقدمه
امریکا  یهودیان  نیازهای  و  به شرایط  محافظه‌کار  یهودیت  واکنش  پیشینۀ  پژوهش،  این  در 
از گذشته و  تاریخی غرب در گسستش  بررسی شده است. عصر جدید که در تقسیم‌بندی 
متعلقاتش تعریف می‌شود، بیش از هر زمانی چال‌شهای جدید پیش روی سنت‌های دینی 
گذاشته است. افزون‌براین، در این دوره، سرعت و عمق تحولات فراتر از چیزی بود که پیشتر، 
سنت‌های دینی در تاریخ حیاتشان از سر گذرانده بودند. موضوع این مطالعه، یهودیان ساکن در 
سرزمین‌های مسیحی است و نشان داده شده که هرچند این یهودیان قرن‌ها در سرزمین‌های 
دادند.  نشان  مسیحیان  با  متفاوت  واکن‌شهایی  جدید  عصر  به  ورود  با  زیسته‌اند،  مسیحی 
یهودیان اغلب می‌کوشیدند در محیط فرهنگی که در آن ساکن بودند جذب و حل نشوند و 
فاصلۀ خود را از فرهنگ پیرامونی حفظ کنند. ازاین‌رو، یهودیت مسیر منحصربه‌فردش را در 

رویارویی با شرایط جدید در پیش گرفت.
یهودیت مانند هر سنت دینی دیگر، می‌بایست راهی برای سازگاری بین مرجعیت دینی و 
خودمختاری انسان عصر جدید پیدا می‌کرد یا در یک کلام، می‌بایست به تعریفی از مفهوم 
وحی می‌رسید که جایی هم برای آزادی عمل و اندیشۀ انسان باقی گذارد. اما مضاف‌براین، 

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

139



باید به نیاز دیگری نیز پاسخ می‌داد و آن نیاز یهودی برای پیوستن به جامعه‌ای بود که در آن 
زندگی می‌کرد. این ضرورت از اواخر قرن نوزدهم و با تبدیل‌شدن امریکا به مهم‌ترین مقصد 
یهودیان مهاجر و افزایشِ جمعیتِ آنها در سرزمین جدید، شدت گرفت. یهودیان مهاجر، و 
به‌ویژه نسل بعدی آنها، در امریکا، دور از مراکز دینی و محل تجمع یهودیان سنتی در اروپا 
سکنا گزیدند. به همین سبب، بیش از پیش این فرصت را یافتند و این نیاز را احساس کردند 
که با انعطاف در بعضی باورها و تغییر در نحوۀ اجرای بعضی مناسک و کنارگذاشتن بعضی 
احکام دینی تمایزشان را از محیط پیرامونشان ناپیداتر کنند و به این ترتیب، به شهروندی از 
شهروندان سرزمین جدید تبدیل شوند. ازاین‌رو، عجیب نیست که امریکا به مرکز گروه‌های 

تحول‌خواه یهودی بدل شده است. 
منظور از یهودیان تحول‌خواه، به بیان ساده، گروهی است که در مقابل راست‌کی‌شها1 قرار 
می‌گیرند و از نظر تمایل به تغییر و اصلاح در صورت‌ و محتوای دینی از راست‌کی‌شها ــ که 
کمترین انعطاف را در سازگاری با اقتضائات زمانه دارند ــ متمایز می‌شوند. در این پژوهش، 
گروهی از تحول‌خواهان یهودی، با نام محافظه‌کاران2، موضوع بحث و بررسی قرار گرفته است 
تعریف  اصلاح‌گرانی3  دیگر،  از سوی  و  راست‌کی‌شها  میانِ  فاصلۀ  در  را  از یک‌سو، خود  که 
کنار  جدید  اولویت‌های  نفع  به  را  سنت  و  رفته‌اند  افراط  راه  آنها به  گمان  به  که  می‌کنند 
یهودیان محافظه‌کار  با عنوان  پیدا کرد،  به‌تدریج ماهیت مستقلی  این گروه که  گذاشته‌اند. 
شناخته شدند. در معرفی این گروه نشان داده شده است که نوع واکن‌ش یهودیان محافظه‌کار 
به نیازهای جامعۀ یهودیان رویکردی برآمده از الگوی غربِ مسیحی و کاملًا متأثر از اندیشۀ 
مدرن فرهنگ پیرامونی آن نیست، بلکه حاوی ویژگی‌هایی است که خاستگاه آن را می‌شود در 
خود سنت یهودی یافت. درواقع، یهودیان محافظه‌کار از ظرفیت‌های خودِ سنت برای انعطاف 

و انطباق با شرایط جدید بهره می‌برند. 
یهودیت به‌سبب پراکندگی جغرافیایی‌اش همواره با چالش حفظ سنتِ خودی در برابر نفوذ 
گتوها  از  آزادی  از  پس  نیز  پیشتر  بار  یک  دست‌کم  یا  بوده‌است،  درگیر  ناخودی  فرهنگِ 
تجربه‌ای مشابه را پشت سر گذاشته است. به این معنا که، می‌بایست برای فهم و پذیرش 
جهانی که در غیاب آنها تغییر کرده‌ بود و از سوی دیگر، تلاش برای پذیرفته‌شدن در این 
جهان بیگانه چاره‌اندیشی می‌کرد. به نظر می‌رسد این سوابق منجر به انباشتی فکری برای 
یهودیان و به‌ویژه محافظه‌کاران شده تا در موقعیت‌های جدید نیز به کار گیرند یا خودِ سنت 

1. Orthodox
2. Conservatives
3. Reformers

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

140



پشتوانه‌ای بشود برای آزادشدن از قیود سنت به اقتضای زمانه.
برای پرهیز از کلی‌گویی و مشخص‌ترشدن محدودۀ بحث، این پژوهش بر یهودیان اشکنازی 
متمرکز خواهد بود، زیرا در حال حاضر، اکثر یهودیان امریکا و تحول‌خواهان و، به‌طور خاص، 
را یهودیان اشکنازی تشکیل می‌دهند. همچنین، همان‌طورکه نشان خواهیم  محافظه‌کاران 
با دیگر گروه‌های یهودی در جهان،  داد، تفاوت در شرایط جغرافیایی و اجتماعی اشکنازی 
به‌تدریج از قرون وسطا تا عصر جدید، سبب تفاوت‌های چشمگیری در سنت فکری اشکنازی‌ 
به‌عنوان  اشکنازی در حوزه‌های مختلف  یهودیت  نیز،  است. در حال حاضر  دیگران شده  با 
موضوعی که به‌سبب ویژگی‌ها و دستاوردهای خاصش شایستۀ بررسی‌ جداگانه‌ای است، مورد 
مطالعه و پژوهش قرار گرفته است. این مقاله نیز در پی پرتوافکندن بر ویژگی‌ها و دیدگاه‌های 
خاص سنت فکری اشکنازی است که اکنون به اندیشمندان محافظه‌کار یهودی رسیده و در 
نخبگان  تلاش  و  مقاومت  از یک‌سو  قرن‌ها،  نظر می‌رسد  به  است.  یافته  تجلی  آنها  رویکرد 
اشکنازی برای حفظ سنت از گزند فرهنگ بیگانه و از سوی دیگر، به‌وجودآوردن ظرفیت‌هایی 
برای تغییر و اصلاح درونِ خودِ دین، پشتوانۀ فکری سترگی در اختیار محافظه‌کاران عصر 

جدید قرار داده است.
منظور از اشکنازی نیز به بیان معمول، یهودیانی‌اند که تبارشان به جمعیتی یهودی در آلمان 
می‌رسد. این تعبیر از حدود قرن دهم میلادی  و بنابر منطقه‌ای که در آن ساکن بودند، یعنی 
اواخر قرون وسطا به  از مهاجرت گستردۀ این گروه در  »اشکناز«4، به آنها اطلاق شد. پس 
با یهودیان اروپای شرقی که به زبان  مترادف شد  اروپای مرکزی و شرقی، اشکنازی تقریباً 
ییدیش حرف می‌زدند )Davis, 2002, p. 253(. اشکنازی‌ در کنار سفاردی، که ابتدا در 
به‌تدریج،  دادند.  تشکیل  را  یهودیان  دو گروه عمدۀ  از  یکی  بودند،  ایبری ساکن  شبه‌جزیرۀ 
یهودیان  دیگر  از  را  اشکنازی  نیز  سنتی  معیارهای  در  تفاوت  جغرافیایی  اختلافات  علاوه‌بر 
و  ربانی منحصربه‌فرد  تفسیری، سنت  نوآورانۀ  با سبک  بیشتر  اکنون  اشکنازی  متمایز کرد. 
  .)Davis, 2002, pp. 260-261( نظام‌نامه‌ و کتب تفسیری ترجیحی‌اش شناخته می‌شود
پژوه‌شهایی دربارۀ ویژگی‌‌های دینداری یهودیان اشکنازی و ظرفیت‌های تحول‌خواهی آن 
انجام شده است، مانند »قانون دینی و تغییر: نمونۀ اشکنازی در قرونِ وسطا« )1987(. این 
و  می‌پردازد  وسطا  قرون  در  اشکنازی  ذهنیت  شکل‌گیری  بر  مؤثر  عناصر  بررسی  به  مقاله 
شرایط فرهنگی این اجتماع یهودی را در آلمان و شمال فرانسه وصف می‌کند. مقالۀ »نخبگان 
تأمل‌برانگیز  اثر  برابر کتاب چاپی« )1997(  اوایل عصر مدرن: دست‌نوشته در  اشکنازی در 
نویسنده پرسشی  برده‌ شده است. هرچند  بهره  نیز  از آن  این پژوهش  دیگری است که در 

4. Ashkenaz

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

141



متفاوت را دنبال می‌کند، بااین‌حال از این جهت که به نگاه ویژۀ نخبگان اشکنازی به مفهوم 
متن و سبک تفسیری آنها پرداخته، برای دستیابی به هدف این مقاله راهگشاست. از میان 
الن آنترمن به شرحی  باورها و آیین‌های یهودی )1398( نوشتۀ  آثار ترجمه‌شده نیز کتاب 
کلی دربارۀ یهودیان محافظه‌کار پرداخته و می‌شود از آن به تصویر نسبتاً روشنی از موضع 
و  یهودیان مترقی  از راست‌کی‌شها و همچنین دیگر گروه‌های  آنها  تمایز  نقاط  و  این گروه 

تحول‌خواه رسید. 
به‌طور کلی، اغلب مطالعات انجام‌شده با موضوع ظرفیت‌های سنت فکری یهودیت اشکنازی، 
یا در  زمانی خاص  برهۀ  و در یک  به‌صورت جزیره‌ای  این سنت  ویژگی‌های  بررسی  در پی 
واکنش به یک موقعیت ویژه است. درحالی‌که هدف از این پژوهش، بررسی ویژگی‌های سنت 
طچور  اشکنازی  یهودیان  که  می‌دهد  نشان  و  است  فکری  جریانی  به‌مثابۀ  اشکنازی  دینی 
و  فردی  عملی حیات  راهنمای  تا  کار می‌گیرند  به  را  تفسیری‌ خود  اسلوب سنت  و  محتوا 
اجتماعی یهودیان در رویارویی با موقعیت‌ها و دغدغه‌های زمانه‌شان باشد. جریانی فکری که 
به نظر می‌رسد نخستین تحرکات خلاقانه‌اش از قرون وسطا آغاز شده و تا عصر جدید ادامه 
یافته‌ است و اکنون نیز یهودیت محافظه‌کار امریکا بهترین شاهد و حامل آثار آن است. برای 
یهودیان  اجتماع  فرهنگی  و  اجتماعی  وضعیت  از  تصویری  ابتدا  پژوهش،  این  هدف  تحقق 
اشکنازی در شمال اروپا تا قرون وسطا ارائه شده و چند نمونه از ابتکارات نخبگان اشکنازی 
برای سازگاری با اقتضائات زمانه‌اش شرح داده شده است. سپس، به نقطۀ عطف دیگری در 
تاریخ فکری اشکنازی پس از مهاجرت به اروپای شرقی پرداخته شده و پس از آن، با جمعیت 
بزرگی از یهودیان اشکنازی تا غرب اروپا و سپس امریکا همراه و تا حال حاضر به‌صورتی گذرا 
و نمونه‌وار به یهودیت محافظه‌کار امریکا اشاره شده تا زمینه برای بحثی مفصل و مستوفا در 

قالب نوشتاری مستقل که در آینده ارائه خواهد شد، آماده شود. 

یهودیت اشکنازی در قرونِ وسطا و سنت تفسیر بر تفسیر
در  درحالی  دوازدهم  و  یازدهم  قرن‌های  در  پرووانس5  و  اسپانیا  یهودیان  می‌رسد  نظر  به 
اروپا  شمال  یهودیان  که  شدند  وارد  فلسفی  بح‌ثهای  به  مسیحیان  و  مسلمانان  مجاورت 
یا،  از متون مقدس  این قیل و قال به تفسیر و استنباط احکام شریعت  از  )اشکناز( به دور 
این  از  اشکنازی  یهودیان  دیگری  دیدگاه  از  بودند.  مشغول  هلاخایی  مطالعات  عبارتی،  به 
دوران  در  پیرامونی  فلسفی  فرهنگ  فقدان  به‌دلیل  عمدتاً  اما  نبودند،  بی‌خبر  کاملًا  بح‌ثها 
اولیۀ شکل‌گیری‌، در برابر پذیرش اندیشۀ فلسفی یونان مقاومت کردند و چندان اعتنایی به 
5. Provence

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

142



آن نداشتند )Berger, 2011, p. 90(. درهرصورت، مطالعات هلاخایی اشکنازی هرچند 
از فرهنگ پیرامونی چندان متأثر نشد، بی‌تغییر و راکد هم نماند و از درون، آگاهانه دست 
به تغییراتی زد. این تغییرات راه را برای ابتکارات بعدی هموار کرد. در یهودیت قرون وسطا 
حاشیه‌نویسان و مفسران تلمودی پا به عرصه نهادند. اینان ربی‌های آلمان و فرانسه و مشهور 
به توسافوت‌نویسان6 یا صاحبان اضافات و الحاقات بر تلمود بودند. هدف از این نوشته‌ها آن بود 
که تلمود برای جمعیت‌ بزرگ‌تری از یهودیان قابل فهم و برای زندگی روزانه کاربردی باشد. 

ادبیات حاشیه بر حاشیه یا تفسیر بر تفسیر7 با راشی، سلیمان‌بن ‌اسحاق8 )1105-1040(، 
آغاز شد. راشی مهم‌ترین ربی قرون‌ وسطاست که در قرن یازدهم در شمال فرانسه زندگی 
می‌کرد. او به‌سبب نوشتن تفسیرهایی بر دو کتاب کلاسیک یهودیت سهم بزرگی در سرنوشت 
یهودیان، به‌ویژه یهودیان اشکنازی، داشت. تفسیرهای راشی بر کتاب ‌مقدس، به‌ویژه تورات 
و تلمود بابلی، به منبع کلاسیک برنامۀ درسی و مرجع مهمی برای یهودیت تبدیل شد. به 
بر جهان  این حد  تا  دیگری  نوشتاری  اثر  تلمود، شاید هیچ  و خود  مقدس  کتاب  استثنای 
معنوی یهودیان تأثیر نگذاشته باشد. در قرون وسطا و حتی پس از آن »هیچ تفسیر دیگری 
بر متون مقدس عبری به هیچ زبانی هرگز در رسمیت، مقبولیت و محبوبیت پایدار یا رواج 
گستردۀ جغرافیایی به پای تفسیر راشی نرسیده یا هرگز با آن برابری نکرده است. مفسری 
معاصر در بیان اهمیت کار راشی تا جایی پیش می‌رود که تفسیر او را اثری توصیف می‌کند 

.)Lawee, 2019, p. 16( »که در خون فرهنگ یهودی جذب و جاری شده است
 هدف راشی از نوشتن حاشیه‌ها این بود که تفسیرهای میدراشی را که گاه از معنای لظفی 
بسیار فاصله می‌گرفتند و به بح‌ثهای پیچیدۀ ربانی بدل می‌شدند، به معنای ساده و سرراست 
ملموس  امور  و  روزانه  از اصطلاحات  تنخ  بر  راشی در شرح  بازگرداند.  ظاهری متن مقدس 
روزگارش استفاده کرده و هرگاه واژگان آرامی و عبری را دشوار یافته، دست به ترجمه زده و 
معادل‌های فرانسوی را جایگزین کرده است. آنترمن )1398، ص. 81( دربارۀ سبک راشی و 

گستره و عمق تأثیرگذاری اثر او می‌نویسد:
»در جای‌ جای شرح راشی تبیین‌های نحوی، انتقادات دیگر شارحان، ترجمۀ 
به فرانسۀ قدیمی، مجادلات و محاجه‌های ضد مسیحی،  اصطلاحات مشکل 
و نقد و نظرهای منتخب میدراشی پراکنده‌اند. میدراش‌هایی که نقل می‌کند 
برای یهودیان عادی که جز از طریق او با مکتوبات میدراشی آشنایی نداشتند 

6. Tosafist
7. supercommentary
8. Solomon ben Isaac known as Rashi

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

143



از ارزش بسیاری برخوردار است. مطالعات سنتی یهودیان درباب کتاب مقدس 
همواره با شرح راشی که مقامی تقریباً مقدس پیدا کرده و خود با صدها شرح 
کتاب  مسیحی  طلاب  بر  راشی  بوده‌است.  همراه  گشته،  تفسیر  دیگر  لظفی 

مقدس در قرون‌وسطا نیز تأثیر گذاشته است«.
بااین‌همه، راهی که اثر تفسیری راشی طی کرد، برخلاف تفاسیر تلمود، هموار و از محبوبیت 
از  بسیاری  نیفتاد.  اتفاق  آن  مقبولیت  سر  بر  اجماعی  نیز  هی‌چگاه  و  نبود  برخوردار  مطلق 
مراجعات و ارجاعات سپس‌تر به تفاسیر او به قصد نقد یا پاسخ به آن انجام می‌گرفت. به بیان 
دیگر، آثار راشی نه در نقش فصل‌الخطاب که به‌عنوان بستر و موضوع بح‌ثهای پس از خود 
عمل کرد. راهی که راشی گشود تفسیر و مطالعات هلاخایی را به جریانی پویا تبدیل کرد که 
قابلیت سازگاری بیشتری با مقتضیات زمانه‌اش داشت. از سوی دیگر، چون به زبان ساده‌تر 
و عمومی‌تری بیان شده بود این امکان را پیدا کرده بود که در زندگی عملی افراد و اقشار 
مختلف حضور پیدا کند. ازاین‌رو، به‌رغم اینکه به لفظ کتاب‌ مقدس پایبند بود، راه را برای 

ظهور بح‌ثهای تفسیری خلاقانه‌تری باز کرد. 
کرد،  فراهم  نیز  منتقدانش  و  مخالفان  برای  را  بستر  راشی  سبک  اینکه  بر  دیگری  شاهد 
این است که نخستین توسافوت‌نویسان برجسته از شاگردان راشی و همچنین نوۀ او بودند 
)Lawee, 2019, pp. 52-53(. آن‌ها مفسرانی بودند که در مقابل یادداشت‌های راشی 
در حاشیۀ نسخه‌های تلمود شرح‌های انتقادی می‌نوشتند. درحالی تفسیرهای راشی در زمرۀ 
کار  )توسافوت(9  بعدی  آزاد  تفسیرهای  قرار می‌گرفت که  لفظ‌گرا،  تفسیرهای  یعنی  پشاط، 
توسافوتی مصادف شد  بزرگ  انقلاب  با  راشی  از مرگ  تفسیر پس  بود. مطالعۀ  او  شاگردان 
این دست‌نوشته‌ها  بود.  تلمودی  به تفسیر  از رویکرد دیالکتیکی جدید اشکنازی  برآمده  که 
اینکه  به‌سبب  از یک‌سو  تفاسیر راشی  نمایش می‌گذارند که در آن،  به  را  فرایندی پیچیده‌ 
توجه مفسران زیادی را به خود جلب کرده و موضوع تفسیرهای زیادی بوده است اعتبار پیدا 
می‌کند، اما از سوی دیگر تضعیف می‌شود، زیرا برخی خوانندگان و مفسران بعدی تفسیرها 
و خوان‌شهای جایگزینی ارائه کرده‌اند )Lawee, 2019, p. 53(. بنابراین می‌شود گفت 
تفسیرهای راشی بیش از آنکه متنی معیار به حساب آید متنی آشناست که دسترسی به منبع 
اثر راشی  الهی را آسان ساخته است.  بزرگ تفسیر کلاسیک ربانی و تبیین و تشریح کلام 

تفسیر را به زمین گستردۀ مجادله و مناظره بدل کرد. 
ادامۀ سبک تفسیر بر تفسیر در قالب توسافوت‌ها پیامد طبیعی تفسیرهای لفظ‌گرای راشی 
بود. عالمان و محققان اشکنازی در تفسیر راشی به عباراتی می‌رسیدند که نمی‌توانستند آن را 

9. tosafot

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

144



منطقاً بپذیرند. مواجهۀ آنها با اثر بزرگ راشی از نوع پذیرش بیچ‌ون‌وچرا و تمام‌وکمال نبود. 
این امر منجر به انحراف از لفظ‌گرایی شد که تا آن زمان مشخصۀ سبک ادبیات اشکنازی بود. 
چرخش از پشاط به توسافوت چرخشی منطقی بود )Lawee, 2006, p. 398(. ضرورت 
این چرخش در تماس با یهودیان مناطق دیگر و با مسیحیان بیشتر آشکار می‌‌شد. به این 
معنی که یهودیان در تماس با مسیحیان گاه نمی‌توانستند از خوانش لظفی‌شان و باورهای 
برآمده از آن دفاع کنند )Berger, 2011, p. 93(. ربی‌ای که از مجادله با فردی مسیحی 
بازمی‌گشت نمی‌توانست به دفاع از باورهایش ادامه دهد و از سویی باید عوام یهودی را که در 
معرض پرس‌شهای عقلانی جدید قرار داشتند به پاسخ‌های جدیدی مجهز می‌کرد. بنابراین، 
توسافوت‌ها در فضایی نوشته شدند که شدت دلبستگی دینی خود عامل و حامی تغییراتی 
 Soloveitchik, 1987, p.( آگاهانه‌ در خوانش متن مقدس و شریعت مستخرج از آن شد
206(. توسافیست‌ها نخبگانی اشکنازی بودند که قصد داشتند برای حفظ شریعت و رعایت 

دین، از مسیر تفسیر متون، انطباق با نیازها و رویه‌های زمانه‌شان را ممکن سازند.
در توسافوت‌های قرن‌های دوازدهم و سیزدهم موقعیت‌های فراوانی از این دست پیدا می‌شود 
که وقتی نویسنده به تفسیری افراطی و گاه اقناع‌نشدنی از قطعه‌ای تلمودی برمی‌خورد، این 
 Soloveitchik,( »طور نتیجه می‌گیرد که »بنابراین ما این یا آن عمل را مجاز می‌دانیم
p. 207 ,1987(. برخی پژوهشگران در وهلۀ نخست از این استنباط‌های هلاخایی به این 
نتیجه رسیدند که توسافیست‌ها علاوه‌بر عالمِ، رهبر جامعۀ یهودیان نیز بودند و این وظیفه را 
داشتند که شریعت را برحسب ضرورت طبق نیاز زندگی مؤمنان تنظیم کنند، به‌ویژه در احکام 
مربوط به تجارت و امور مالی که گاه جامعۀ پیرامونی فشار و محدودیت‌های زیادی بر یهودیان 
اعمال می‌کرد. اما مطالعۀ دقیق‌تر این متون مواردی را آشکار می‌کند که زبان سازش‌گرانۀ 
توسافیست‌ها فقط شامل حال موقعیت‌های اضطراری نشده و گاه در مواردی صورت گرفته 
که فشاری متوجه یهودیان نبوده‌است. ازاین‌رو، می‌شود گفت هدف توسافیست‌ها همراهشدنِ 

   .)Ibid, 1987, pp. 207-208( خودخواسته با تغییرات زمانه بوده است
بدین‌سان نخبگان اشکنازی از حدود قرن دوازدهم به‌تدریج تمایلی به رویکرد منطقی از خود 
نشان دادند و چرخش به نفع نیازهای زمانه را ممکن ساختند. این در حالی است که کمترین 
اندیشه‌های  ورود  برابر  در  و  داشتند  یونان  فلسفۀ  مانند  غیرخودی  اندیشه‌های  با  را  تماس 
مسیحی بسیار حساس بودند. رویکرد یهودیان اشکنازی قرون وسطا از این نظر قابل توجه 
است که دگرگونی‌هایی که در آن رخ می‌داد بیش از آنکه ناشی از تأثیر و نفوذ اندیشه‌های 
به جای  اشکنازی  یهودیان  بود.  تغییر  به  درونی  نیازی  احساس  از  برآمده  باشد،  غیرخودی 
توسل به چیزی بیرون از سنت، امکان رشد و اصلاح را درون خودِ سنت ایجاد کردند. از آنجا 

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

145



که سنت با زندگی یهودیان اشکنازی درآمیخته بود، ایجاد امکان تغییر همراه با تغییرات زمانه 
نیازی حیاتی به شمار می‌آمد. در قرن‌های چهاردهم و پانزدهم درحالی جمعیت بزرگی از 
یهودیان اشکنازی به اروپای شرقی مهاجرت کردند، به جای انباشتی از بح‌ثهای نظری عرفانی 
و فلسفی، ادبیات و سبک تفسیر ابداعی خود را به همراه بردند. در سبک تفسیری اشکنازی، 
بیشتری  نوآوری  و  انعطاف‌پذیری  ازاین‌رو ظرفیت  پیدا می‌کند،  متن خاصیت سیالیت  فهم 
دارد. این خاصیت در اروپای شرقی، هنگامی تقویت شد که اشکنازی‌ها با دستاوردهای فلسفی 
و عقیدتی یهودیان مناطق دیگر، به‌ویژه پس از صنعت چاپ، آشنایی عمیق‌تری پیدا کردند. 

یهودیان اشکنازی در اروپای شرقی و جریان عقل‌گرایی 
از قرن چهاردهم یهودیان اشکنازی به‌تدریج به سمت شرق اروپا رانده شدند، به‌طوری‌که در 
قرن پانزدهم اشکنازی‌‌ها در لهستان و پراگ بزرگ‌ترین اجتماع یهودیان دیاسپورا را تشکیل 
دادند. پس از تفسیر راشی، هم یهودیان مناطق دیگر اروپا با ادبیات تفسیری اشکنازی آشنا 
شده بودند و هم اشکنازی‌ها تا حدی از بح‌ثهای اعتقادی یهودیان ممالک اسلامی و مسیحی 
تبادل شدت و سرعت  و  تماس  این  به  اروپا  و شرق  به مرکز  اما جابه‌جایی  داشتند،  اطلاع 
یادگیری  به  پایداری  علاقۀ  و  آگاهی  چاپی  کتاب‌های  ظهور  علاوه‌براین،  بخشید.  بیشتری 
نتیجۀ  فراهم کرد. در  برای مطالعات دینی  از مخاطبان جدید  بزرگی  برانگیخت و جمعیت 
آن، کتابخانۀ اشکنازی انحصارش را از دست داد و گسترۀ وسیعی از انواع ادبیات علوم دینی 
در دسترس یهودیان اشکنازی قرار گرفت. حوزه‌های علمی ربانی در شمال و شرق اروپا پر 
آنها به محافل اشکنازی رسیده بود  نام نویسندگان  این تنها  از  از کتاب‌هایی شد که پیش 
به  به کتاب‌های جدید فقط محدود  ناگهانی  این دسترسی   .)Lawee, 2006, p. 404(

حوزۀ علوم دینی نمی‌شد و علوم طبیعی را نیز دربرمی‌گرفت. 
نویسندگان اشکنازی رویکردهای تفسیری جدیدشان در شرق را بیش و پی‌ش از آنکه وام‌دار 
اثر کلاسیک عقلانیت فلسفی یعنی دلالة الحائرین یا راهنمای سرگشتگان ابن‌میمون )۱۲۰۴- 
ایبریایی ـ یهودی قرون وسطا  ۱۱۳۵( باشند، از فرهنگ محافظه‌کار نویسندگان عقل‌گرای 
گرفتند )Lawee, 2006, p. 405(. شبه‌جزیرۀ ایبری در قرون وسطا بستری برای مشارکت 
شاخه‌های  همۀ  در  تقریباً  علمی  ایده‌های  که  بود  اینجا  »از  بود.  طبیعی  علوم  در  یهودیان 
 Aranda, 2012,( »تعلیمات یهودی نفوذ کرد و مضامینی برای شعر و نیایش فراهم آورد
p. 61(. به عبارت دیگر، عقلانیت به یهودیت اشکنازی ابتدا از مجرای کشفیات علوم تجربی 
رسید و ادبیات فلسفی روش‌شناسانه نتوانست بر محافل اشکنازی قرون وسطا و اوایل عصر 

مدرن مسلط شود.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

146



باید مشخص کنیم که  درواقع، وقتی دربارۀ عقل‌گرایی یهودیت اشکنازی صحبت می‌کنیم 
جریان فکری اشکنازی ضرورتاً مسیر عقل‌گرایی فلسفی را پیش نگرفت. عقل‌گرایی اشکنازی 
بروز پیدا کرد. نخبگان اشکنازی  از مسیر حکمت کتاب ‌مقدس گذشت و درصورت تفسیر 
حتی هنگامی که از ایده‌های عقل‌گرایانه آگاهی پیدا کردند از به‌کارگیری یا حتی پرداختن به 
آنها خودداری کردند )Berger, 2011, p. 152(. نخبگان اشکنازی در جدلیاتشان هرگونه 
استدلال فلسفی را کم‌اهمیت جلوه می‌دادند )Ibid, 2011, p.156(. درواقع، متوسل‌نشدن 
به استدلال‌های فلسفی به‌دلیل فقدان آشنایی با فلسفه نبود، بلکه انتخاب یهودی اشکنازی 
بود که آگاهانه روش استدلالی دیگری را ترجیح می‌داد. بنابراین، برخی بر این باورند که غیبت 
عقلانیت اسکولاستیک را نباید غیبت عقلانیت در معنای کلی آن در اندیشۀ اشکنازی قرون 
وسطا تلقی کرد )Ibid, 2011, p.156(. بدین‌سان به نظر می‌رسد جریان ربانی اشکنازی 
در پی صورتی از عقل‌گرایی روش‌شناسانه‌ که به چارچوب‌گذاری‌های اعتقادی ‌بینجامد، نبود 
و همواره تلاش می‌کند مسائل را از جریان فهم و تفسیری جدید از متن مقدس حل و فصل 

کند. 
اشکنازی مقاومتی را که برابر دیدگاه فلسفی داشت برابر علوم طبیعی نشان نداد، زیرا ایده‌های 
فلسفی مستقیماً به بنیان‌های کیهان‌شناسی و انسان‌شناسی می‌پرداخت و گاه جایگزین‌هایی 
برای اندیشۀ کتاب‌ مقدس پیشنهاد می‌داد یا به بیان دیگر، تداخل موضوع و حوزۀ اندیشۀ 
آن با سنت دینی باعث اصطکاک و درگیری می‌شد. اما موضوع علوم طبیعی کاملًا متمایز 
نبود. »درمجموع دلیلی وجود نداشت که یهودیان  ازاین‌رو حساسیت‌برانگیز  تلقی می‌شد و 
با  گاه  فلسفۀ سفاردی،  عقل‌گرایانۀ  روح  اما  کنند.  مقاومت  علم  به  برابر علاقه  در  اشکنازی 
زیرسؤال‌بردن معنای واضح کتاب ‌مقدس و حکایت‌های ربانی، ارزش‌گذاری آن برای تحقیق 
فلسفی، سوءظن آن به معجزات و پیگیری آثار متفکران غیریهودی، آشکارا با عمیق‌ترین غرایز 

 .)Berger, 2011, p.166( یهودیان اشکنازی در تضاد بود
بدین‌سان عقل‌گرایی در علوم تجربی مایه‌هایی از عقل‌گرایی را در رویکردهای تفسیری نیز به 
همراه آورد و ازاین‌جهت، بر تفسیرهای ربی‌های اشکنازی تأثیری خاص گذاشت. بسیاری از 
تفسیرهایی که نویسندگان اشکنازی در اوایل دوران مدرن بر تفسیر راشی نوشتند سمت‌وسوی 
نوآورانه‌ای دارند که ممکن است نشان از اختلاف دیدگاه‌ها و چرخ‌شهای جدید در سبک 
اشکنازی باشد )Lawee, 2006, p. 405(. پراگ اولین جایی بود که حاشیه‌نویسی‌های 
راشی و شاگردانش در پرتو آثار فکری جدید بازخوانی شد. تفسیرهایی که در قرن شانزدهم 
بودند  اروپا و جریان‌های فکری جنوب  از سبک اشکنازی‌های شمال  آمیزه‌ای  نوشته شدند 

 .)Ibid, 2006, p. 405(

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

147



در این حرکت جدید برای بازخوانیِ متون تفسیری، موج ضدربانی که به وجود آمده بود نیز 
مؤثر بود. ربی‌های اشکنازی به‌سبب پایبندی به برخی خوان‌شهای تلمودی که با معیارهای 
از سوی مسیحیان متهم به بی‌اخلاقی و  اخلاقی آن روزگار منطبق نبود، به‌طور فزاینده‌ای 
کفرگویی می‌شدند و بر شمار آثاری که برضد آنها به زبان‌های اروپایی نوشته می‌شد، افزوده 
سیاست‌های  درنهایت،  و  ضدتلمودی  جریان‌های  به  منجر  ربانی  ضد  اتهامات  این  می‌شد. 
تلمود  نسخه‌های  تمام  سوزاندن  فرمان  عقاید  تفتیش  دستگاه  که  جایی  تا  شد  ضدیهودی 
اشکنازی  تفسیری  سنت  آنکه  )Lawee, 2006, p. 405(. نتیجه  کرد  صادر  رم  در  را 
در قرن شانزدهم، با مرکزیت پراگ، به ضرورت تن به چرخش دیگری داد و بی‌ش از پیش 
فاصله‌گرفتن از معنای لظفی متون مقدس را مجاز شمرد. بدین‌سان به نظر می‌رسد یهودیت 
اشکنازی همواره آمیزه‌ای از مقاومت در برابر تغییر و پی‌شآمادگی برای تغییر بوده است و 
این پی‌شآمادگی را از مسیر سنت تفسیری‌اش فراهم می‌کند. نمونه‌ای دیگر از این مقاومت 
و درعین‌حال تمایل و پی‌شآمادگی در نحوۀ رویارویی نخبگان اشکنازی با پدیدۀ چاپ کتاب 
دیده می‌شود. نخبگان اشکنازی با چاپ آثار تفسیری مخالفت کردند و دلایلی که برای این 

مخالفت آوردند آشکارکنندۀ دیدگاه خاص آنها به نحوۀ مواجهه با متن مقدس است. 
دیدگاه‌های  نوشتن  از  علما  آنها  در  که  است  روایت‌هایی  دربردارندۀ  اشکنازی  ربانی  سنت‌ 
تفسیری‌‌شان یا تهیۀ دفترچه‌ای که راهنمای شاگردانشان در مطالعۀ هلاخایی باشد امتناع 
می‌کردند. هدف این بود که این دست‌نوشته‌ها به تکیه‌گاه و مرجع فکری آینده تبدیل نشود. 
به زمان خاصی که صلاح می‌داند تصمیم بگیرد«  با توجه  بود که »هر محقق  این  بر  اصل 
)Elchanan, 1997, p. 90(. این روایت‌ها نشان‌دهندۀ تأکید سنت ربانی اشکنازی بر حفظ 
سیالیت تفسیر و مطالعۀ هلاخاست. بنابراین، اگر کتابی هم نوشته می‌شود باید بازتاب‌دهندۀ 
سنت شفاهی باشد. به این معنی که »نباید چیزی به‌عنوان متن معیار وجود داشته باشد. 
با نویسندۀ آن است. اعتبار متن در  اهمیت یک متن تنها به‌واسطۀ تماس مستقیم و زنده 
عمل انتقال آن از معلم به شاگرد است. هلاخا را می‌شود تنها از طریق گفت‌وگوی مستقیم 
معلم‌‌‌ـشاگرد منتقل کرد، جایی که در آن وضعیتِ متنِ نوشته‌شده در درجۀ دوم اهمیت قرار 
نوشته  واقعاً  از بین رفت، قدرت متن حتی زمانی که  دارد. هنگامی که آن تماس مستقیم 
شده باشد، از دست می‌رود« )Ibid, 1997, p.88(. بدین‌سان »همه چیز به اقتدار شخصی 
سپرده می‌شود و به تشخیص محقق هلاخایی بستگی دارد. اقتدار هم یک امر یکتا و یکباره 
است. محقق باید هر تصمیمی را از طریق مشورت با منابع اما به‌صورت جداگانه و منفرد اتخاذ 

 .)Ibid, 1997, p.87( »کند
با این وصف، در سنت اشکنازی جایی برای چاپ کتاب باقی نمی‌ماند، زیرا چاپِ متنِ هلاخایی، 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

148



سیالیت آن را از بین می‌برد و آن را سخت و منجمد می‌کند، به خود متن اعتبار می‌دهد و 
جایی برای اقتدار و تشخیص شخصی باقی نمی‌گذارد. در سنت شفاهی اشکنازی اقتدار کتاب 
از نویسنده‌اش نشئت می‌گیرد و او تنها خوانندۀ مشروع آن است. اما این خطر وجود دارد که 
در فرهنگی که چاپ کتاب با خود می‌آورد، متن اعتبار قائم به ذاتی پیدا کند و از این منظر 

مورد توجه قرار گیرد.
تداوم  در  می‌آورد،  همراه  به  که  فکری  و جمود  معیار  متون  با خطر  اشکنازی  مقابلۀ  نحوۀ 
سنت حاشیه‌نویسی و تفسیر بر تفسیر آن نمود دارد. کتاب رما معروف به موسی اسرائیلی10 
)۱۵۲۰-۱۵۷۲( نمونۀ اعلایی از تلاش اشکنازی برای حفظ سیالیت و درنظرگرفتن شرایط 
زمانی و مکانی در فهم متن مقدس و سنت دینی است. رما ربی اشکنازی در قرن شانزدهم در 
لهستان بود که افزوده‌ای بر نظام‌نامۀ سفاردی، شولخان عاروخ11، نوشت. این افزوده شروحی 
منطبق بر عرف اشکنازی بود. شولخان عاروخ، معروف به نظام‌نامۀ شریعت یهودی، گزینش و 
گردآوریِ قوانین شرعی از متون تلمودی برای عموم مردم بود که عموماً از قوانین و آداب و 
رسوم سفاردی پیروی می‌کرد. هنگامی که این کتاب در دسترس غیرروحانیون قرار گرفت، 
اقتدار  علما  سایر  بر  کتابی  چنین  نویسندۀ  زیرا  شد،  روبه‌رو  اشکنازی  ربی‌های  مخالفت  با 
علاوه‌براین،  برسد.  خود  تصمیمات  به  مستقلًا  باید  ربی  هر  درحالی‌که  می‌کرد،  پیدا  زیادی 
عرفِ  باید  درحالی‌که  بگیرد.  نظر  در  را  مناطق  همۀ  عرف  نمی‌توانست  نظام‌نامه‌ای  چنین 
مکانی که نویسندۀ حکمِ موردِ نظر در آن زندگی می‌کرده، در فهم و دریافتش لحاظ کرد 
)Soloveitchik, 2021, p. 2(. رما در حاشیه‌ای که بر شولخان عاروخ نوشت هر کجا 
تفاوتی در عرف اشکنازی با سفاردی می‌دید، آداب و رسوم اشکنازی را نیز اضافه می‌کرد و 
با این کار درواقع درنظرگرفتنِ عرف و شرایط مکانی و زمانی را در استنباط و تنظیم قوانین 
شرعی ضروری نشان داد. افزودۀ رما بر این کتاب از چنان اهمیتی برخوردار بود که از آن پس 
به بخشی از هویت اشکنازی بدل شد، به این معنا که یکی از معیارهای اشکنازی شمرده‌شدنِ 

 .)Davis, 2002, pp. 260-261( هر یهودی‌ پیروی او از این کتاب بود
تا اینجا توضیح داده شد که سنت فکری اشکنازی در مراحل اولیه در محیطی بسته‌تر از دیگر 
یهودیان شکل‌ گرفت و پس از آن نیز با حساسیت و احتیاط بسیار بیشتری با فرهنگ‌های 
بیگانه مقابله کرد، بااین‌حال همواره به نحوی تلاش کرده سیالیت، انعطاف‌پذیری، مرجعیت 
فردی و تکثر فکری را در خود حفظ کند و این ویژگی‌ها را به‌عنوان رمز بقایش در محیط‌های 
ظرفیت‌های  بر  اشکنازی  نخبگان  گیرد.  کار  به  زمانه  جدید  چال‌شهای  و  شرایط  و  بیگانه 
درونْ‌سنتی سرمایه‌گذاری کردند و هنگامی که بار دیگر در قرن نوزدهم موجی از یهودیان 
10. Moses Isserles known as Rema
11. Shulchan Aruch 

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

149



با خود به سرزمین‌های جدید بردند.  انباشت فکری را  این  به سمت غرب مهاجرت کردند، 
جمعیت بزرگی از یهودیان اشکنازی در امریکا ساکن شدند و نسل به نسل به جمعیت آنها 
افزوده شد. در محیط جدید که هم‌زمان شد با تحولات عصر جدید، یهودیان بیش از پیش 
این  با  روی ‌آوردند،  با شرایط جدید  برای سازگاری  به چاره‌اندیشی  آگاهانه  و  خودخواسته 
هدف که نسل‌های بعدی مهاجران مجبور به انتخاب میان دینداری و پیشبرد زندگی روزمرۀ 

خود نشوند. 

یهودیت محافظه‌کار امریکا میراث‌بر اشکنازیان اروپا
به  به‌اجبار  و  جدا  خود  آشنای  محیط  و  زندگی  از  امریکا،  به  مهاجر  یهودیان  بزرگ  موج‌ 
سرزمینی وارد شدند که آداب غریبی داشت. آنها راه دشواری برای سازگاری با محیط زیست 
جدید پیش رو داشتند. بخش بزرگی از این مهاجران مستقیماً از اروپای شرقی آمده بودند. 
آنها برخلاف یهودیان غرب و مرکز اروپا از فضای روشنگری اروپا و پیامدهای عصر مدرن دور 
مانده بودند، به همین سبب تضاد فرهنگی بیشتری در سرزمین جدید احساس می‌کردند و 
سازگاری با این محیط برایشان چالش بزرگ‌تری محسوب می‌شد. تا آن زمان برای آنها هلاخا 
یک قانون جامع برای زندگی روزمره محسوب می‌شد. هلاخا نه‌تنها برای نماز و عبادت، بلکه 
به همان اندازه برای غذا، نوشیدنی، لباس، روابط زن و مرد و حتی الگوی کار و استراحت، 
احکامی مقرر داشت. یهودیان این شیوۀ زندگی را نیاموخته بودند، بلکه آن را در خود جذب 
کرده بودند )Soloveitchik, 2021, p. 1(. واکنش یهودیان سنتی در امریکا ابتدا آنها 
را در دو دستۀ عمده قرار داد: نخست، یهودیانی که در جامعه‌ای که آنها را دربر گرفته بود، 
فرهنگ‌پذیر شدند. آنها به‌طور کلی زیر عنوان »اصلاح‌گران« شناخته می‌شوند و بر این باورند 
که ارزیابی مجدد یا حذف بخش اعظمی از اعمال مذهبی ضرورت زندگی یهودیان و خواست 
پشت  پیرامونی  غالب  جامعۀ  فرهنگ  به  که  بودند  افرادی  دوم،  است.  دنیای جدید  در  آنها 
کردند. آنها خود را صرفاً به‌عنوان یهودی تعریف و قاطعانه از روش‌های پدران خود حمایت 
 Ibid, 2021,( با عنوان »راست‌کیشان« معرفی می‌شوند می‌کردند. این دسته نیز معمولاً 
p.4(. البته حتی راست‌کیشی اولیه نیز سپس‌تر در صورت‌های نو‌ـراست‌کیشی یا راست‌کیشی 

مدرن تا حدودی تعدیل شد. 
تحقیقات میدانی دربارۀ یهودیان مسن با پیشینۀ اروپای شرقی )اشکنازی( نشان می‌دهد که 
چگونه این افراد، از خاطرات خود از فرهنگ گذشته به‌طور خلاقانه در زمینه‌های جدید بهره 
می‌بردند )Goldberg, 2005, p. 198(. این روند در دهه‌های بعد با حمایت نسل‌های 
جدیدتر یهودیان ساکن تقویت شد. در اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم گرایش جدیدی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

150



در میان نسل‌ فرزندان مهاجران یهودی امریکا شروع به رشد کرد که تمایل داشت ویژگی‌های 
قومی و فرهنگی‌ خود را نیز حفظ کند. این گرایش که به‌تدریج غالب جمعیت یهودیان امریکا 
را به خود جذب کرد، در پی آن بود که »یهودیان بسیاری از الگوهای امریکایی را اتخاذ کنند 
اما به‌عنوان یک گروه جداگانه باقی بمانند« )Ibid, 2005, p. 197(. درواقع، این یهودیان 
خواهان انطباق با دنیای جدید بودند اما صرف محوریت اخلاق که مشخصۀ اصلاحات یهودی 
بود انتظارات آنها را برآورده نمی‌کرد. آنها به دنبال سازگاری با مدرنیته و فرهنگ امریکایی 
بودند که  این  انتقاد داشتند و خواستار  برای کنارگذاشتن شریعت  به اصلاح‌گران  اما  بودند 
انتظارات جامعۀ امریکایی را بدون فداکردن تعهداتشان به شریعت یهودی برآورده کنند. به 
عبارت دیگر، یهودیت برایشان همچنان به‌عنوان منبع هویت و معنویت عمل کند. این تمایل 
سبب پدیدآمدن جریان جدیدِ محافظه‌کار شد که از یک‌سو، گاه جریان اصلاحات را افراطی 
می‌دانست و از آن فاصله می‌گرفت و از سوی دیگر، به مقاومت راست‌کیشی برابر تغییر انتقاد 
می‌کرد. »به باور اکثریت یهودیانِ نسل دوم، راست‌کیشی مانع تحرک اجتماعی و اقتصادی 
ازاین‌رو،  این آرزو داشتند هویت قومی و مذهبی خود را حفظ کنند.  با وجود  اما  بود،  آنها 

.(Waxman, 2005, p. 132) »یهودیت محافظه‌کار به الگویی ایدئال تبدیل شد
در آغاز، طرفداران این دیدگاه قصد تشکیل جنبشی جدید و مجزا نداشتند و محافظه‌کاری با 
مجموعه‌ای از کنیسه‌‌ها در امریکا ظاهر شد. این کنیسه‌ها مبتنی بر اصول ایدئولوژیک نبودند، 
بلکه نتیجۀ فشارهایی بودند که فرزندان امریکایی‌شدۀ مهاجران بر خود احساس می‌کردند. 
سنت‌گرایی راست‌کیشی برای نسل جوان بیش از حد یادآور دنیای والدینشان بود و اصلاحات 
نیز به نظر یک شکست بسیار رادیکال می‌آمد. این رویه سبب ایجاد کنیسه‌هایی شد که سعی 
در ایجاد مسیری میان راست‌کیشی و اصلاحات داشتند )Cohen, 2012, p. 4(. ربی‌های 
محافظه‌کار که از فضای سنتی اروپا آمده بودند »قصد داشتند نماز و اعمال دینی یهودی را 
تعدیل کنند تا با نحوۀ زندگی امریکایی سازگار باشد. اگرچه مدتی با هم‌کیشان اصلاح‌گرای 
افراطی خود همکاری کردند تا بتوانند جماعت‌های یهودی امریکا را با هم متحد کنند اما از 
آنها دل خوشی نداشتند«. محافظه‌کاران برخی از نگرش‌های سنتی را برگزیدند و بدین‌ترتیب، 
از رهبران اصلاح‌گرا متمایز شدند. از سوی دیگر، با وجود اینکه »در ابتدا آرزو داشتند گروه‌های 
راست‌کیشی را نیز از زمرۀ حامیان خویش ببینند اما راست‌کیشان رویکرد آن حوزه نسبت به 
دین را بیش از اندازه متجددانه می‌یافتند. ازاین‌رو، حوزۀ محافظه‌کاران چاره‌ای نداشت جز 
آنکه جدا از راست‌کی‌شها و اصلاح‌گرایان و به‌تنهایی دست به کار شود و در 1902 سالومون 
شختر )1847ـ1915( را متقاعد کردند که از انگلستان بیاید و ریاست حوزه را برعهده بگیرد 

و موضع الهیاتی مستقل آن را پیش ببرد« )آنترمن، 1398، ص. 335ـ336(. 

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

151



و  شرقی  اروپای  در  بیست  دهۀ  تا  را  تلمودی‌اش  آموزش‌های  و  بود  مولداوی  متولد  شختر 
زیرنظر استادان رومانیایی گذرانده بود. سپس برای ادامۀ تحصیل به وین و پس از آن به آلمان 
رفته‌ بود. زمانی که به امریکا دعوت شد، در دانشگاه لندن مشغول تحصیل بود. »او توانست 
کند«  تبدیل  امریکا  یهودیت  صحنۀ  در  عمده‌ای  نیروی  به  را  محافظه‌کاران  نوپای  نهضت 
)آنترمن، 1398، ص. 336(. »از آنجا که محافظه‌کاری در ابتدا به تنهایی قدرتی برای تطبیق 
قوانین یهودی با محیط اطراف خود نداشت، شختر از ایجاد جنبش سوم متمایز خودداری 
کرد و درعوض برای جامعه‌ای واحد تلاش کرد که بتواند بر تغییر مورد نظر او تأثیر بگذارد. 
تا اینکه در دهۀ پنجاه نسلی از ربی‌ها برای ایجاد تغییراتی در شریعت به قدرت رسیدند« 

.)Cohen, 2012, p. 3(
یکی دیگر از نخستین اقدامات محافظه‌کاران تأسیس مدارس علمیه برای رفع نیاز آموزش 
دینی یهودیانی بود که از اروپای شرقی می‌آمدند )Waxman, 2005, p. 131(. درواقع 
می‌شود گفت جنبش محافظه‌کاری امریکا را سنت‌گرایان اشکنازی اروپای شرقی در پاسخ به 
نیاز اشکنازی‌های ساکن امریکا پدید آوردند. آنها برخلاف اصلاح‌گران همچنان بر مرجعیت 
به  بودند.  قائل  تکاملی  ماهیت  هلاخا  برای  راست‌کیشان  برخلاف  اما  داشتند،  تأکید  هلاخا 
عبارت دیگر، به عقیدۀ محافظه‌کاران اینکه هلاخا متناسب با شرایط زمانی و مکانی تغییر کند، 
برآمده از خود ماهیت سنت هلاخایی است. »رهبران یهودیت محافظه‌کار استدلال می‌کردند 
تغییرات  برخی  ازاین‌رو  است،  تأثیر گذاشته  بر هلاخا  اجتماعی‌‌ـتاریخی همیشه  که شرایط 

 .)Waxman, 2005, p. 132( »مشروع و حتی الزامی هستند
یهودیان  عملی  و  روزانه  زندگی  و  شریعت  درهم‌تنیدگی  دادیم،  نشان  پیشتر  همان‌طورکه 
این  آنها بدل کرد. »درواقع،  به معیاری مهم در سنت هلاخایی  را  به عرف  اشکنازی توجه 
موضع کلاسیک اشکنازی‌ها برای قرن‌ها بود که رویۀ مردم را به‌عنوان بیان حقیقت هلاخایی 
و  )تلمود  مکتوب  مجموعۀ  در  می‌دید:  قالب  دو  در  را  شریعت  اشکنازی  جامعۀ  می‌دید. 
نظام‌نامه‌ها(، و در اعمال حاکم بر مردم. عرف معیارِ همبستگی در نظام هلاخا بود و مکتوبات 
مکرراً در پرتو رفتار مردم بازخوانی می‌شد )Soloveitchik, 2021, p. 2(. نیاز به تغییر 
و  درونی شد  اروپای شرقی،  در  مدت سکونت  در  به‌ویژه  محیطی،  شرایط  و  عرف  برحسب 
دیگر اجباری بیرونی نبود، بلکه ضرورتی بود که از ماهیت خود هلاخا برمی‌خاست. بنابراین، 
اگرچه محافظه‌کاران نیز مانند راست‌کیشان پیروی از هلاخا را ترویج می‌کنند، مورد نظر آنها 
بیشتر خود فرایند تکاملی هلاخاست و نه صرفاً محتوای آن به‌عنوان نظام‌نامه‌ای ثابت برای 
تمام دوران )Cohen, 2005, p. 343(. ازاین‌رو، درحالی‌که راست‌کیشی از شولخان عاروخ 
به‌عنوان متن اصلی خود دفاع می‌کرد و اصلاحات بر جنبۀ اخلاقی متون نبوی تأکید داشت، 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

152



 Freud-Kandel, 2005,( یهودیت محافظه‌کار عمدۀ تمرکزش را بر »سنت« گذاشته بود
.)p. 87

(Peter Ochs 2005, p. 296 ) از پژوهشگران یهودی معاصر که در آثار پرتعداد خود 
این  می‌کند،  دنبال  جدید  عصر  با  هم‌گام‌شدن  به‌منظور  را  مقدس  متون  به  بازگشت  شعار 

ویژگی یهودیان محافظه‌کار را با این عبارات توضیح می‌دهد: 
دیگر  تاریخی  زمینۀ  یک  فقط  مدرن  تمدن  محافظه‌کار  یهودیان  »برای 
برای زندگی عهدی را نشان می‌دهد. آنها استدلال می‌کنند که یهودیت 
اشکال  جذب  برای  میثاق  این  ظرفیت  از  الگویی  خود  ربانی  کلاسیک 
تمدنی جدید است. برای مثال، شیوه‌های محوری خوانش میدراشی، هم 
از روش‌های هلنیستی تفسیر تمثیلی بهره برده‌اند و هم از اشکال بومی 
تفسیر کتاب ‌مقدس استفاده می‌کنند. تورات در جهان زندگی می‌کند، و 
برای اینکه »تورات واقعی« باقی بماند، یهودیان مدرن باید دان‌شآموز علوم 

مدرنیته و همچنین تاریخ در حال تحول زندگی عهدی باشند«. 
رویکرد شختر و همفکران محافظه‌کارش را نباید نتیجه و صرفاً متأثر از بخشی از تحصیلات و 
زندگی‌شان در اروپا دانست. آنها اغلب در یهودیت اروپای شرقی ریشه داشتند که همچنان در 
قرن‌های نوزدهم و بیستم خاستگاه آثار هلاخایی جدیدی بود که به پیروی از سنت تفسیری 
راشی و رما و با الگوبرداری از آثار آنها نوشته ‌شدند. نویسندگان این کتاب‌ها بدون گرای‌شهای 
لیبرالی و اصلاحی که در غرب در جریان بود، فقط با توجه به سنت، قوانین و احکام هلاخا 
را متناسب با نیازهای جدید زمانه بازخوانی می‌کردند و در این راه گاه از همتایان خود در 
به  محافظه‌کارانه  پاسخ   .)Soloveitchik, 2021, p. 2( می‌گرفتند  پیشی  مدرن  غرب 
بحران مذهبی مسیری بود که یهودیان اشکنازی در طول قرن‌ها بارها آزموده بودند؛ یعنی 

هزینه‌کردن ویژگی‌های ثانویۀ سنت برای حفظ  یا ارتقای ارزش‌های اصلی. 
محافظه‌کاری که در آغاز بیشتر مایل به راست‌کیشی و در حفظ اهمیت هلاخا با آن هم‌نظر 
بود، به‌تدریج با بالاگرفتن اختلاف بر سر انعطاف‌پذیری هلاخا، از راست‌کیشی فاصله گرفت. 
از سویی، مبارزۀ مشترک با جریان اصلاحات برای به‌رسمیت‌شناختن یهودیت متحد مترقی 
بر  فزاینده‌  به‌طور  اصلا‌ح‌گرایان  یک‌سو،  از  اصلاح‌گران شد.  و  محافظه‌کاران  هم‌گرایی  باعث 
ارزش سنت تأکید کردند و از سوی دیگر، محافظه‌کاران دست به تغییرات گسترده‌تری زدند. 
به‌ویژه در موضوعات مرتبط با زنان و عزم محافظه‌کاری برای اصلاحات متناسب با اقتضائات 
زمانه در این حیطه، بخ‌شهایی از جنبش محافظه‌کار مجاب شدند که تفاوت و تمایزشان از 

 .)Freud-Kandel, 2005, pp. 87-89( راست‌کیشی را آشکارتر نشان دهند

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

153



نتیجه‌گیری
جریان محافظه‌کار یهودی در پاسخ به نیاز یهودیانی در امریکا پدید آمد که هی‌چیک از دو 
جریان قدیمی‌تر اصلاحات و راست‌کیشی انتظاراتش را برآورده نمی‌کرد. از نظر آنها اصلاح‌گران 
با محور قرار دادن اخلاق و صرف اتکا به متون نبوی زندگی عملی یهودیان را از هر تعلقی 
به یک هویت متمایز فرهنگی و دینی تهی می‌کردند. از سوی دیگر، اصرار راست‌کیشان به 
عمل برطبق هلاخا، سازگاری با محیط زندگی جدید را دشوار و گاه غیرممکن می‌ساخت. 
به‌ویژه در میان نسل‌های بعدیِ مهاجران، نیاز به پذیرفته‌شدن به‌عنوان شهروندی از شهروندان 
امریکا و هم‌سوشدن با مظاهر عصر جدید، افزایش یافت. همچنین، تمایلی به بازیابی هویت 
متمایز یهودی در میان نسل جوان پیدا شد که همراهی ربی‌ها و نخبگان را برای پاسخ به 
بود که  انتظارات جدید  و  نیازها  این  به  پاسخ  این شرایط و در  انتظارات می‌طلبید. در  این 
محافظه‌کاری تلاش کرد به‌تدریج در مواجهه با مسائل عینی حیات یهودیان امریکا، راه سوم 
و میانه‌ای بسازد. هدف محافظه‌کاری این است که این یهودیان رفتارها و اعمال دینی‌شان 
را بدون تضاد با هویت امریکایی‌شان تنظیم کنند. نکتۀ قابل توجه این است که بزرگ‌ترین 
جمعیت یهودیان مهاجر به امریکا را یهودیان اشکنازی از اروپای شرقی تشکیل می‌دادند و 
اغلب آنها از جنبش روشنگری و مظاهر عصر جدید دور مانده بودند، اما پژوه‌شها درمورد 
حتی نسل مسن‌تر این مهاجران نشان می‌دهد این یهودیان به‌طور خلاقانه‌ای از سنت خود 
برای انطباق با شرایط جدید زندگی بهره می‌بردند. در این پژوهش نشان داده شد که این 
انعطاف‌پذیری ویژگی یهودیت اشکنازی در مطالعۀ هلاخاست که برای یافتن پیشینۀ آن باید 
تا نخستین مراحل تشکیل اشکنازی در آلمان به عقب برگشت. در دو بخش نخست این مقاله 
شرح داده شد که یهودیت اشکنازی ابتدا به‌سبب موقعیت جغرافیایی و اینکه کمتر در معرض 
و  تفسیری  بر سنت  بود،  مسیحی  و  اسلامی  ممالک  در  جاری  الهیاتی  و  فلسفی  بح‌ثهای 
مطالعۀ هلاخا برای زندگی عملی یهودیان اشکنازی متمرکز شد. ویژگی دیگر سنت اشکنازی 
که تلاش بر برجسته‌سازی آن شد، توجه به عرف در فهم و استنباط هلاخاست. این معیار به 
هلاخا در سنت اشکنازی خاصیت انعطاف‌پذیری داد یا به عبارت دیگر، ماهیت هلاخا را به 
جای مجموعه‌ای از قوانین ثابت و تغییرناپذیر در گذر زمان، به فرایندی دیالکتیکی میان متن 
مقدس و شرایط مکانی و زمانی بدل کرد. آنچه جنبش محافظه‌کار امریکا نیز بر آن تأکید 
دارد همین ماهیت انعطاف‌پذیر هلاخاست که یهودیت را در زندگی روزمرۀ پیروانش زنده و 
جاری نگه داشته است که بررسی آن مقال و مجال دیگری می‌طلبد و خود موضوع و محور 

مقاله‌ای جداگانه خواهد بود. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

154



  فهرست منابع

و  ادیان  دانشگاه  مترجم(.  فرزین،  )رضا  یهودی.  آیین‌های  و  باورها   .)1398( ایِ.  آنترمن، 
مذاهب.

Aranda, M. G. (2012). The Jew as Scientist and Philosopher in Medieval Ibe-
ria. In Jonathan Ray (Ed.). The Jew in Medieval Iberia 1100-1500. Academic 
Studies Press.
Berger, D. (2011). Cultures in collision and conversation: essays in the intel-
lectual history of the Jews. Academic Studies Press.
Cohen, J. (2005). Halakhic issues: survey. In De Lange, Nicholas/Freud-Kan-
del, Miri (Ed.). Modern Judaism: An Oxford Guide. Oxford University Press.
Davis, J. (2002). The Reception of the Shulhan ‘Arukh and the Formation of 
Ashkenazic Jewish Identity. AJS review, 26(2), 251-276.
Cohen, M. R. (2012). The Birth of Conservative Judaism: Solomon Schech-
ter’s Disciples and the Creation of an American Religious Movement. Colum-
bia University Press.
Elchanan, R. (1997). The Ashkenazi Elite at the beginning of the modern era: 
manuscript versus printed book. Polin, (10), 85-98.
Freud-Kandel, M. (2005). Modernist movements. In De Lange, Nicholas/
Freud-Kandel, Miri (Ed.). Modern Judaism: An Oxford Guide (pp. 81-92). 
Oxford University Press.
Goldberg, H. E. (2005). Social issues: survey. In De Lange, Nicholas/
Freud-Kandel, Miri (Ed.). Modern Judaism: An Oxford Guide (pp.193-204).
Lawee, E. (2006). From Sepharad to Ashkenaz: A Case Study in the Rashi 
Supercommentary Tradition. AJS Review, 30(2), 393-425.
Ochs, P. (2005). Covenant. In De Lange, Nicholas/Freud-Kandel, Miri 
(Ed.). Modern Judaism: An Oxford Guide (pp.290-300).
Soloveitchik, H. (1987). Religious Law and Change: The Medieval Ashke-
nazic Example. AJS Review, 12(2), 205-221.
Soloveitchik, H. (2012). Rupture and Reconstruction: The Transformation of 
Modern Orthodoxy. Liverpool University Press.
Waxman, Ch. (2005). American Jewry. In De Lange, Nicholas/Freud-Kandel, 
Miri (Ed.). Modern Judaism: An Oxford Guide (pp.129-143).

یهودیت محافظه‌کار و اقتضائات زمانه با نگاهی به پیشینه و تحولات اولیه

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

155




