
 One of the most influential movements in the history of
 the Islamic world, particularly Iran, was the formation
 of brotherhoods known as fatiyan. Despite the rich
 pedagogical traditions of the past, and despite examining
 these traditions within the context of contemporary higher

 The Impact of Fatiyān (Ahl-i Fatā) on the

Spiritual Pedagogy of Teaching ‎and Learn-

ing in the Islamic World

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

  87-111

■ Sayedeh Maryam Izadi Dehkordi
Assistant Professor, Department of General and Religion Courses, Faculty of 
General and Religion Courses, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran.
Email: mizadi99@yahoo.com
ORCID ID:  0000-0002-2536-7103
■ Majid Jafari Goujani
MA in Carpet Research, Department of Carpet, Faculty of Handicrafts, Art 
University of Isfahan, Isfahan, Iran.
Email: majidjafarigoujani@gmail.com
ORCID ID: 0000-0003-3534-1043

Doi:  10.22034/pt.2024.465382.1029

Abstract



 education systems, a gap is evident in the cultivation and
 provision of human capital. This research investigates
 the connection between futuwwa codes and the spiritual
 pedagogy of teaching and learning in pre- and post-Islamic
 Iran, as well as its origins in other countries. Furthermore, it
 analyzes the application of these codes within the country’s
 educational system. A content analysis of futuwwa codes
 was conducted to identify the moral and spiritual principles,
 including the methodologies employed. The primary
 objective of this research is to examine the impact of this
 tradition on the education of learners over centuries, with
 a particular focus on the devotion and heartfelt connection
 between student and teacher. Research findings indicate
 that the futuwwa and Ayyaran traditions in Iran, especially
 after the advent of Islam, evolved into a moral, social, and
 spiritual movement. Through its synthesis with Sufism and
 mysticism, this movement contributed to the growth and
 development of its divine and spiritual dimension. Unlike
 modern education, it placed a particular emphasis on the
 spiritual and moral education of learners, and this education
 was conducted with love and respect between teacher and
 student. The educational system based on futuwwa played
 a significant role in cultivating complete and virtuous
 individuals, highlighting the shortcomings of the current
 educational system in this area.

 Keywords: Fatiyan, Teaching and Learning, Zikr, Teacher
and Student, Islamic World.

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

88



از جریان‌هــای تأثیرگــذار جهان اســام، خصوصاً ایران، تشــکیل جمعیت‌های 
جوانمردان یا فتیان اســت. بررســی چنین آموزه‌های غنــی‌ای در نظام تعلیم و 
تربیت قرون گذشــته سبب شد که خلأ اســتفاده از این آموزه‌ها در نظام آموزش‌ 
عالی کنونی کشــور و تربیت و تأمین نیروی انســانی احساس ‌شود. بنابراین، این 
پژوهش به بررســی ارتبــاط فتوت‌نامه‌ها و آداب معنوی تعلیــم و تعلم در ایران 

■  سیده مریم ایزدی دهکردی)نویسندۀ مسئول(.
 استادیار گروه دروس عمومی و معارف اسلامی، دانشکدۀ دروس عمومی و معارف اسلامی، دانشگاه هنر اصفهان،  

Mizadi99@yahoo.com :رایانامه
■  مجید جعفری گوجانی

دان‌شآموختۀ کارشناسی‌ارشد پژوهش در فرش، دانشکدۀ صنایع‌دستی، دانشگاه‌ هنر اصفهان، 
arigoujani@gmail.com رایانامه

تاریخ دریافت:05-05-1403        تاریخ پذیرش:1403-09-08 

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب 
معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
87 - 111

چکیده

Doi:  10.22034/pt.2024.465382.1029

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

89



قبل و بعد از اســام و همچنین خاستگاه آن در کشورهای دیگر پرداخته است و 
کاربرد آن را در نظام آموزشی کشور تحلیل می‌کند. بررسی محتوایی فتوت‌نامه‌ها 
به‌منظور شناسایی اصول اخلاقی و معنوی، ازجمله روش‌های استفاده‌شده در این 
پژوهش است. هدف اصلی این پژوهش، بررسی تأثیر این آیین در تربیت متعلمین 
طی قرون متمادی و توجه به ارتباط قلبی بین شــاگرد و اســتاد است. یافته‌های 
پژوهش حاکی اســت که آیین فتوت و عیاری در تاریخ ایران، به‌ویژه پس از ورود 
اســام، به جریانی اخلاقی، اجتماعی و معنوی تبدیل شده است. این جریان پس 
از تلفیق با تصوف و عرفان، به رشد و توسعۀ بعُد معنوی آن کمک کرده و برخلاف 
آموزش‌های جدید، توجهی ویژه‌ به تربیت معنوی و اخلاقی متعلمان داشته و این 
تربیت با عشــق و احترام میان استاد و شــاگرد همراه بوده است. نظام آموزشی 
مبتنی بر فتوت در پرورش انســان‌های کامل و اخلاق‌مدار نقشــی بسزا داشته و 

کاستی‌های نظام آموزشی کنونی را در این حوزه برجسته کرده است.

کلیدواژه‌ها: فتیان، تعلیم و تعلم، ذکر، استاد و شاگرد، جهان اسلام.

مقدمه
آیین فتوت از دو منظر عرفانی و تاریخی قابل‌ بررســی اســت. از منظر عرفانی، آیین فتوت با 
ریاضت، تهذیب نفس، جوانمردی و مخالفت با نفس همراه است و از منظر تاریخی این آیین با 
چهار گرایش فکری )کرامیه، ملامتیه، صوفیه و اصحاب فتوت( و جریان اجتماعی در سدۀ سوم 

هجری پیوند می‌خورد و حلقۀ اتصال آنها گرایش به زهد و عرفان است.
نفیسی در کتاب سرچشــمۀ تصوف در ایران )1343، ص. 130( جنبه‌های خاصِ تصوف ایران 
را آییــن جوانمردی و فتوت می‌داند. درواقع، فتوت و جوانمردی از ابتکارات ایرانیان بوده و قبل 
از تصوف در دورۀ پیش از اسلام در ایران و ــ چنانچه در ادامه اشاره می‌شود ــ چندین کشور 
دیگر، پیشــینه دارد.1 همچنین، شواهد نشان می‌دهد در آیین فتوت حضور اندیشه‌های مانوی 
قابل‌ جســت‌وجو اســت )نفیســی، 1343، ص. 130( و احتمالاً از تشکیلات صنفی ساسانی ـ 
بیزانسی نشئت ‌گرفته است )فرهادی، به نقل از کیوانی، 1390، ص. 9(. این آیین پس از پیروزی 

1 . آیین فتوت در خارج از ایران با تلاش مردمانی رواج می‌یابد که مدتی ساکن ایران بوده‌اند.

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

90



عرب‌ها بر ایران و بخ‌شهایی از قلمرو روم شــرقی، به‌عنوان نهاد مدنی نیمه‌مســتقل در فضای 
جدید )همانجا( تا پذیرفتن مقررات اســامی باقی ‌مانده و نهایتاً با پذیرش اسلام، شکل دیگری 
یافته اســت. بنابراین، می‌توان اظهار کرد آیین فتوت از دو منبع دینیِ اسلام و فرهنگ ایران و 
برخی کشــورهای آسیای صغیر پیش از اسلام بهره‌ گرفت و آن را پیوند نیکویی‌های اخلاقی و 

دینی ایرانِ پیش از اسلام و پس‌ از آن دانست.2
با توجه به آموزه‌های فتوت‌نامه‌ها و فقدان حضور این آداب در آیین آموزشی کشور، نگارندگان 
بر آن‌اند که به بررســی کاربرد و تأثیر این آداب در نظام استاد‌ـشــاگردی بپردازند. با توجه به 
همین امر، هدف اصلی این پژوهش پیداکردن راهکارهای تلطیف و روان‌ســازی نظام تعلیم و 
تربیت کنونی کشــور براســاس آموزه‌های نظام تعلیم و تربیت در سده‌های گذشته است. این 
پژوهش نشــان خواهد داد چه راهکارهای مؤثری از دل فتوت‌نامه‌ها برای نظام آموزش کشور 

قابلیت تبیین دارد.
ضرورت انجام این پژوهش کیفی آنجایی نمایان می‌شــود که پیداکردن راهکارهایی برای تلطیف 
و روان‌سازی، جذب نیروهای آموزشی کارآمد و کل‌نگر و همچنین علاقه‌مندسازی دانشجویان و 
دان‌شآموزان به رویکردهایی برطبق آیین جوانمردی، فتوت و جاری‌ســاختن عشق و محبت بین 
اقشــار جامعه در همۀ ابعاد آموزشی، احساس می‌شــود. برهمین‌اساس، نگارندگان به بررسی و 

تطبیق این رویکردها پرداخته‌اند و در مسیر پژوهش از روش تاریخی‌‌ـتحلیلی بهره جسته‌اند.

پیشینۀ پژوهش
باوندیان و فرهنگدوست )1401( در گزارش علمی »تبیینِ نقش محتوایِ فتوت‌نامه‌ها در تعالیِ 
ساحت اخلاقی هنر ایران«، به شیوه‌ای تطبیقی، مشی معنوی هنر معاصر را از متن فتوت‌نامه‌ها 
اســتخراج و استنتاج کردند. نویسندگان بر آن‌ بودند که بازنگری مفاهیم فتوت‌نامه‌ها و ترویج 
محتوای آنها در هنر معاصر در دو سطح عموم و هنرمندان قابل بررسی است. در سطح عموم 
موجب می‌شــود سویه‌ها و ریشــه‌های فرهنگ و تمدن ایرانی‌‌ـاسلامیِ مندرج در فتوت‌نامه‌ها 
حفظ شــود و در سطح هنرمندان، ســبب ارتقای جایگاه هنر و هنرمندان از طریق تأسی به 
هویت و اخلاق حرفه‌ای می‌شود. زندی محب )1398( در مقالۀ »شناخت و تحلیل فتوت‌نامه‌ها 
در جهت ارتقاء مهارت‌آموزی و اخلاق حرفه‌ای معماران« با شیوۀ تاریخی‌‌ـتفسیری به شناخت 
و تحلیل فتوت‌نامه‌ها و آموزش ســنتی معماری پرداخته‌اند و ضمن شناخت خود، راهکارهای 
ارتقای مهارت‌آموزی و اخلاق حرفه‌ای معمــاران امروز را عرضه کرده‌اند. مهم‌ترین راهکارها، 

2 . با ظهور اســام، آیین فتوت تحت‌تأثیر تعالیم دین بوده اســت، اما باز هم می‌توان بنیاد این آیین را به 
‌قبل از اسلام نسبت داد )نفیسی، 1343، ص. 130(.

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

91



همکاری دانشــجو با اســتاد در چندین دورۀ متوالی، کم‌بودن تعداد دانشجویان برای استاد، 
اضافه‌شدن فعالیت‌های عملی و کارآموزی، استعدادیابی دانشجویان برای ادامۀ تحصیل و ورود 
به بازار کار بوده است. بینای مطلق و ایزدی در مقالۀ »عرفان اسلامی و آداب معنوی آموزش 
هنــر )با تأکید بر فتوت‌نامه‌هــا(« )1397( به دنبال بازیافتن ســاختار و کیفیت ارکان نظام 
آموزش هنر اسلامی برمبنای فتوت‌نامه‌ها بودند و ضمن تحلیل مفهوم فتوت و مراتب و قواعد 
آن در متون عرفانی، ارتباط فتوت‌ با صنعت را بررسی کردند. طبق نتایج آن، از راهکارهایی که 
می‌شود مطابق با آموزه‌های فتوت‌نامه‌ها در آموزش هنر اسلامی و تربیت حرفه‌ای هنرآموزان 
اســتفاده کرد، اجرای نظام استاد‌‌ـشاگردی است. همچنین، تربیت توأم با نظم و سخت‌گیری 
از جانب اســتاد، تأکید بر ظاهر و باطن شــیوه‌های آموزشــی و تلفیق آداب ‌و رسوم ایرانی با 
ارزش‌های اســامی از راهکارهای دیگری هستند که این مقاله ارائه می‌دهد. موسوی گیلانی 
و شــکیبادل در مقالۀ »سلوک عارفانۀ سنت استاد و شاگردی فتوت‌نامه‌ها و تأثیر بر خلاقیت 
هنرمند« )1395( کوشــیدند ضمن بررسی شیوه‌های سلوک طریق حق و تربیت شاگردان و 
هنروران، به تأثیر آن در خلق هنری و تعالی صنایع دست‌یابند. نتیجه نشان می‌دهد که استاد 
در ســنت فتوت، همراه آمــوزش فن و مهارت هنری خود، با تأکیــد بر حضور قلب و تقدس 
عمل، به تربیت نفس شــاگرد می‌پردازد. این عمل موجب می‌شود شاگرد به آرامش و رهایی 
و نیز به مقام بیخودی در خلق هنر و اتصال با منبع هنر دســت‌ یابد. هنرمند از دانســته‌های 
خویش رها می‌شــود و چنان در نور حقیقت غرق می‌گردد که به کمال بی‌خویشــتنی دست‌ 
می‌یابد و ممکن اســت عالم در خلق هنری او منعکس ‌‌شود. آقاشیریفیان در پژوهشِ »اخلاق 
و معنویت هنر و صناعت به روایت متون صنفی و فتوت« )1397(، به چیســتیِ اصول معنوی 
هنر و صناعت به روایت متون صنفی پاســخ داده است. او به چند منبع مکتوب کهن درمورد 
مکتوبات صنفی اشــاره‌ کرده و به تحلیل و تطبیق محتوای منابع پرداخته است. در نتایج این 
پژوهش آمده: »اهل صناعت علاوه‌بر تأکید بر اصول صنفی و مهارت حرفه‌ای لازم یک صنف، 
بر عناصر معنوی در کار و پیشۀ خود تأکید داشتند« و شاگردان ابتدا می‌بایست ادب نفس از 
استاد خویش می‌آموختند. عناصری همچون »توحید‌محوری، میراث‌داری پیامبران، سودآوری 
اجتماعی، مراعات حقوق مالی، نظام معنوی استاد و شاگردی، فرهنگ کار مضاعف، برکت کار 

و مال« نتیجۀ آن است.
رویکــرد این پژوهش، بررســی تعلیم و تعلم و رابطۀ فتوت بــا مکاتب فکری و دینی همچون 
تشــیع، اخوان‌الصفا، اصناف در ایران و جهان اسلام است. افول فتوت در دوران معاصر و جای 
خالی آن در آموزش نظام عالی کشــور، اخلاق حرفه‌ای و ایجاد تعهد و تخصص در متعلمین 
و مدرســین در جامعۀ امروزی نیز مدنظر اســت. این تحلیل می‌تواند با تأکید بر ارتباط بین 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

92



اصول اخلاقی و معنوی و تربیت اســامی به توسعه و ارتقای آموزش عالی کمک کند. در این 
پژوهش، با بررسی‌های به‌عمل‌آمده، وجوه نوآورانه‌ای برای نظام آموزشی تنظیم شده است که 

عبارت‌اند از:
1( اهمیت آموزش کل‌گرا در مقایسه با جزءگرایی و سخت‌گیری؛

2( توجه به استعداد ویژۀ متعلمین و تخصص‌گرایی، تعهد به موازین اخلاقی و آموزشی.

روش پژوهش
این پژوهش از نظر ماهیت، کیفی و از نظر نوع هدف، توسعه‌ای است و با روش تاریخی‌‌ـتحلیلی 
قصد دارد مفاهیم و رویکردهای آموزشــی اصناف اهل فتی را در شــیوه‌های تعلیم و تربیت 
کنونی تبیین و گســترش دهد. جامعۀ آماری تحقیق شامل برخی فتوت‌نامه‌های صنفی عصر 
اسلام بوده که آدابی از تعلیم و تربیت اسلامی در آنها قابل‌پیگیری است. داده‌های این تحقیق 
به‌صورت اسنادی و با ابزار نســخه‌برداری، گردآوری شده‌اند‌. دامنۀ تحقیق از نظر زمانی دورۀ 
ایران پیش و بعد اسلام را شامل می‌شود و اساس روش تجزیه و تحلیل داده‌ها به‌صورت کیفی 

بوده است.

مفاهیم نظری
فتی و فتوت

»فتــوت ]فُ‌تُ‌وْ وَ[« واژه‌ای عربی و به معنای »جوانی« اســت )دهخــدا، 1377، ج. 11، ص. 
16974(. مفهوم دقیق لغوی آن، دورۀ جوانی از لحاظ جســمانی است )کربن، 1382، ص. 3(؛ 
بدین شرح که جوانی از حیث جسمانی به‌ معنای رسیدن به کمال و شکفتگی ظاهری و جسمانی 
انسان و از لحاظ معنوی به مفهوم شکوفایی کامل خصایل و نیروهای درونی انسان است )همان، 
1382، ص. 4(. در کتاب ســماع و فتوت چنین آمده اســت: »جوان آن اســت که قادر بود بر 
کامل گردانیدن دیگران« )طوسی، 1360، ص. 12(. محجوب در مقدمۀ فتوت‌نامۀ سلطانی بیان 
می‌کند که معادل این واژه در فارسی »جوانمردی« و در فرهنگ عرب، صفتی است که از کلمۀ 
»فتی ]فَ تا[« مشــتق شده است )واعظ کاشــفی، 1350، ص. ‌هفت(. معادل فارسی این واژه، 
»جوان« و معادل لاتین آن »جوونیس«3 است )کربن، 1382، ص. 3(. در زبان فرانسه به جوان 
)فتی یا جوانمرد(، شوالیه می‌گویند که ظاهراً مناسب‌ترین معادل برای واژۀ فارسیِ جوانمرد است 
)همان، 1382، ص. 4ـ5(. »در عصر جاهلی، فتوت را مجازاً به ‌معنی شجاعت و فتی را به معنی 

شجاع می‌گرفتند« )واعظ کاشفی، 1350، ص. هفت(.

3. Juvenis

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

93



‌‌واعظ کاشــفی )1350، ص. 8( معتقد اســت هر علمی، موضوعی را شامل می‌شود که در آن 
علــم از عوارض ذاتی آن موضوع بحث می‌شــود. از این ‌نظر، او موضــوع علم فتوت را »نفس 
انســانی« خطاب کرده است. کاشی4 )1351، ص. 5ـ6( مبادی فتوت را اسباب تزکیۀ نفس و 
تصفیــۀ دل می‌داند و در بیان حقیقت فتوت می‌گوید: »فتوت عبارتســت از ظهور نور فطرت 
و اســتیلاء آن بر ظلمت نشــئت تمامت فضایل در نفس ظاهر شود و رذایل منتفی گردد چه 
فطرت انسانی هرگاه که از آفات و عوارض صفات و دواعی نفسانی سلامت یابد...، صافی و منور 
گردد و مســتعد و مشــتاق کمال شود... بر صفا و اشــراق و نورانیت و لطافت خود ثابت ماند، 
تمامت انواع عفت و شجاعت درو راسخ شود و جمیع اصناف حکمت و عدالت بالفعل ازو ظاهر 
گــردد آنرا »فتوت« خوانند«. در ذیل »بیان مأخذ فتوت و مبدأ این طریقت« حدیثی از پیامبر 
اکرم صلی‌الله‌علیه‌و‌آله‌وسلم آمده است که فرمود: »یا علی تو جوانمرد این امتی«5؛ بدین معنا که 
»پدرت ابراهیم اســت و برادرت من. ...پس فتوت من از ابراهیم اســت و فتوت تو از فتوت من« 

)واعظ کاشفی، 1351، ص. 13، 20(.
بنابر آیات قرآن کریم، احوال فتی بر سه نوع است )طوسی، 1360، ص. 12ـ13(؛ فتی یا آن است 
که فرد برای کامل‌کردن مراتب وجود خود از حق می‌طلبد )کهف: 10( یا آن اســت که از حق 
می‌خواهد و بعد از حصول آن، به دیگران می‌دهد )کهف، 62، 1445ق.( یا به این مفهوم اســت 
که میان حق و خلق واسطه است )یوسف، 62، 1445ق.(. از طرفی، کاشی در کتاب خود منبع 
فتوت و مظهرش را ذات حضرت ابراهیم علیه‌السلام می‌داند )انبیاء، 60، 1445ق.(. دراین‌‌میان، 
واعظ کاشــفی آورده اســت که: »اول نقطۀ دایرۀ فتوت ابراهیم خلیل بــود... و او را ابوالفتیان 
خوانند« )1350، ص. 17(. به حکم قرآن و احادیث، »ابراهیم و یوسف و یوشع و اصحاب کهف و 
مرتضی علی6« جوانمرد هستند )همان، 1350، ص. 20(. از دیدگاه علی علیه‌السلام، اصل فتوت 
بر هشت خصلت است و هر که از این خصلت‌ها برخوردار نباشد، مستحق نام فتوت نیست. این 
هشت خصلت عبارت‌اند از: »...الَوَفآءُ وَ الصدقُ وَ الامََنُ وَ السخآءُ وَ التَواضُعُ وَ النصیحةُ وَ الهدایةُ وَ 

التوبهَُ...« )کاشی، 1351، ص. 17(.

تعلیم
در فرهنگ عمید »تعلیم« به ‌معنای »علم یا هنری را به کسی یاد دادن، کسی را چیزی آموختن 

4. نفیســی این کتاب را تألیف عبدالرزاق کاشانی دانسته و می‌گوید شخص مذکور آن را به فارسی ترجمه 
و پس از آن فتوت‌نامۀ دیگری نوشته است )نفیسی، 1343، ص. 136(. 

5. یا علی انَتَ فَتی هذِهِ الُامه.
6. ایرانیان، امیرالمؤمنین علی )ع( را »فتی‌‌المطلق« می‌گفتند )نفیسی، 1343، ص. 148(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

94



و آموزش« اســت )عمیــد، 1361، ص. 326(. دهخدا در لغت‌نامــه، »تعلیم« را »بیاموختن و 
بیاگاهانیدن... کســی را چیزی آموختن...« معنا کرده است )1377، ج. 5، ص. 6817ـ6818(. 
راغب دو تعریف درمورد تعلیم بیان کرده است. یکی اینکه تعلیم، آگاهی‌بخش و بیداری نفس در 
جهت تشخیص و تجسم معانی است و دوم، تعلیم به کارهایی می‌پردازد که با تکرار و پروراندن 

آنها بر نفس و تربیت یادگیرنده اثر می‌گذارد )فضائلی، به نقل از راغب، 1391، ص. 114(.

تربیت
»تربیت« )به فتح ‌تاء و کســر باء، و فتح یــاء( یعنی »پروردن، پروراندن، پرورش‌دادن، ادب و 
اخلاق به کســی یاد دادن« )عمید، 1361، ص. 311(. دهخدا به اتخاذ متنی از کلیله‌ودمنه 
آورده است که »هرکه هست بر اندازۀ تربیت ملک از او فایده بر تواند داشت« )دهخدا، 1377، 

ج. 5، ص. 6602(.

مختصری بر فتوت‌نامه‌ها
فتوت‌نامه، رســاله یا کتابی است که به‌منظور تربیت هنرمندان و صنعت‌گران و درباب منش، 
قوانین و آداب آن صنعت یا هنر خاص نوشته شده است )بینای مطلق و ایزدی، 1397، ص. 
117(. ارکان آموزشی هنر اسلامی با تکیه‌ بر متون فتوت‌نامه‌ها قابلیت تبیین می‌یابند )ایزدی 
دهکردی، ۱۳۹۵، ص. ۱۲۸(. فتوت‌نامه‌ها، مجموعه‌ای از آموزه‌های اخلاقی و عرفانی هستند 
که بخشــی از آنها را مشایخ صوفیه و اصحاب فتوت7و مابقی را اصحاب صنایع و حرف تألیف 

کرده‌اند.8
فتوت‌نامه‌ها تا دورۀ صفوی، بیشــتر مورد استفادة فرهیختگان و سوادآموختگان جامعه بوده و 
اوهام و افسانه‌ها در آنها دیده نمی‌شود و محتوایشان بیشتر آیات قرآن و احادیث و گفتار بزرگان 
است. از فتوت‌نامة سلطانی به بعد، متن فتوت‌نامه‌ها سرشار از افسانه و اوهامی است که مخاطب 
عامه آن را می‌طلبد و در دوره‌های بعد نزد قلندریه و خاکســاریه به اســطوره بدل می‌شود. در 
فتوت‌نامه‌ها، مراحل تشرف به سلوک فتیان و آموزه‌های مربوط به آن شرح داده شده است. در 
این‌ خصوص تأکید شــده که اصحاب حرفه و صنعت9 باید ابتدا به مقام فتی نائل آیند و سپس 

فنون هنری بیاموزند.
طبق اصول فتیان، جنبة معنوی و باطنی یک حرفه از یک نبی یا ولی اخذ شده است )بینای 

7. مانند فتوت‌نامۀ‌ کاشانی، فتوت‌نامۀ‌ همدانی و فتوت‌نامۀ‌ کاشفی.‏
8. مانند فتوت‌نامۀ‌ بنایان یا قصابان.

9. کسانی که اکنون هنرمند نامیده می‌شوند.

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

95



مطلق و ایــزدی، به نقل از پازوکی، 1397، ص. 123(. به ‌همین ‌دلیل، در فتوت‌نامه‌ها تلاش 
شده تا تمامی حرکات و افعال به‌نوعی منسوب به انبیا و قدیسان شود و برای هر عملی آیه و 
دعایی تعیین شود که خود درجه‌ای از تهذیب و آموزش معنوی است. می‌توان اظهار کرد که 
هی‌چگاه در فتوت‌نامه‌ها، جنبۀ طبیعی و عادی امور موردتوجه نبوده و از همۀ امور، تفســیری 
آســمانی و فراطبیعی ارائه ‌شــده، به‌نحوی‌که مســئلۀ‌ فتوت، کاربرد عملیِ عرفان بوده است. 
مثلًا در فتوت‌نامۀ‌ »چیت‌ســازان«، لوط پیامبر هنر رنگرزی پارچه را از جبرئیل آموخته است 
)صراف، 1352، ص. 233(. در فتوت‌نامۀ »بنّایان«، اولین بنّا ابراهیم خلیل و نوح پیامبر معرفی 
شــده‌اند )خانمحمدی، 1371، ص. 14( و در فتوت‌نامۀ‌ »آهنگران«، آهنگری منسوب به داود 
نبی، سلمانی منسوب به سلمان فارسی و کرباس‌بافی منتسب به شیث نبی دانسته شده است 

)موسوی گیلانی، 1390، ص. 26(.
معمولاً در فتوت‌نامه‌ها ابتدا راجع‌‌به واژۀ »فتوت« و سپس دربارۀ اصناف هنرمندان، پیشه‌وران 
یا اهل صنعت و کار و اصطلاحات و نوع کارشــان شرحی داده می‌شود )بینای مطلق و ایزدی، 
به نقل از پازوکی، 1397، ص. 123(. در فتوت‌نامه‌ها، نمونه‌های تدوین‌یافته از یک نظام کامل 
تربیتی دیده می‌شــود که ســبب آفرین‌ش آثار عظیم هنری شده است. طبق این اعتقاد، همۀ‌ 
هنرها منشــأ آسمانی دارند، کسی از پیش خود هنرمند نمی‌شود، هنرمند باید در حضور یک 
استاد شاگردی کند، جوانمردی بیاموزد و جزء فتیان شود. نیاز صنعتگران به آشنایی با معانی 
حکمی و نظری که براثر وحدت درونی صناعات با فلسفه و حکمت به ‌وجود آمده بود، ضرورتی 

انکارناپذیر در رجوع اهل صناعت به حکما بوده است.
با گذشــت زمان، فتوت‌نامه‌ها به‌تدریج از توضیح و ترویج مقاصد سیاســی و عیاری به سمت 
مقاصد صنفی پیش ‌رفتند. پس از قرن هفتم هجری و فروپاشــی خلافت عباســیان، تعلیمات 
خاص و عرفانی فتوت به تصوفی با راه و ‏رســم‌های ســاده و عملی و درخور فهم پیشه‌وران و 
صنعتگران بدل شــد. لذا، واعظ کاشــفی )1351، ص. 77( »علم فتوت« را شــعبه‌ای از علم 
تصوف می‌خوانــد. درواقع، فتوت نوعی تصوف عامیانه بود و ارتباط بین تصوف و تشــکیلات 

فتیان، جریانی پیوسته بوده است.
نکاتی که از بطن فتوت‌نامه‌ها استنباط می‌شود، دسته‌بندی آداب معنوی حاکم بر آموزش استاد 
و شاگردی است که منتهی به خلق صنایع عملی می‌شده است. قبل از اسلام، بسیاری از حِرَف‌ 
آداب خاصی را دنبال می‌کردند. مثلًا، فتوت‌نامه‌های »سلمانی«، »غسالی« و »چوب‌بری« از اذکار 
خاص انبیا )علیهم‌السلام( نام ‌برده‌اند. بعد از رسالت پیامبر اکرم و امامت ائمه علیهم‌السلام، تمام 
مشــاغل اصلی با آداب خاص تشــیع و پیروی از احادیث ائمه عجین شده‌اند. در فرقۀ بکتاشیۀ 

ترکیه هنوز اشعار و ترانه‌هایی دربارۀ امام علی یا ذوالفقارش خوانده می‌شود. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

96



 فلاســفۀ مســلمانی مانند فارابی، کندی، ابن‌ســینا و ملاصدرا اهل تشــیع و نویســندگان 
فتوت‌نامه‌هایی چون فاطمیون مصر نیز اغلب پیرو فلاسفه یا پیرو تفکرات منسجم علمی‌‌ـعقلی 
بودند. با شناخت کلی منابعِ اصناف و صنایع و تشکل‌ها الگویی برای راه‌بردن به آداب آموزش‌ 
و پرورش متعلمانِ دیگر هنرها به ‌دســت می‌آید که هــم ادب درس و هم ادب نفس10 را در 
خود گنجانده و بر بازشناسی جنبۀ طریقت از میان جنبه‌های سه‌گانۀ موردتوجه عرفا11 استوار 

است.
اساســاً شناخت آداب معنوی حاکم بر هنر ذیل فتوت‌نامه‌ها، در بستر زیستِ سنتی معنا پیدا 
می‌کند و تعلیم ‌و تعلم به جوان‌ترها بسیار هنرمندانه و کل‌گرا و به‌دور از سیاست بوده است. 
وجود حلقه‌های خاص اهل حِرَف، نوعی مناســک معنوی و مراسم، بیعت، محرمیت و تشرف 
معنوی میان آنها و باور به غایت الهیِ همۀ اعمال و افعال انســانی در جهان ســنتی و نگرش 
معنوی به پیشه‌ها و صنایع یا هنرها، این مدعا را اثبات می‌کند. رعایت آداب فتوت برای سالک 
ایــن طریق، رمزهای عددی، رمز ادَوات و نیز رمز خود حرفه و پیشــه، و تمرکز بر اخلاقیات، 

همگی دلالتی مستقیم بر وجود هنر معنوی در بطن فرهنگ اسلامی دارد.
در برخی فتوت‌نامه‌ها به »معرکه‌گیران«، »اهل بازی« و »پهلوانان« هم اشــاره‌ شــده اســت 

)باقری، ۱۳۹۵، ص. 78ـ80(.

مــروری مختصر بر زمینه‌های تاریخی و اجتماعی فتوت  قبل و بعد از 
اسلام

صدوده فضیلت پهلوانان، به‌صورت مرام‌نامه‌ای برای جوانمردان ایران باســتان موجود اســت، 
ازجمله: »از مصیبت و زیان گذشــته، هر چه را فراموش کن و برای آنچه نرسیده رنج و اندوه 
مبر«؛ »آنچه خود نیک ندانی، بر دیگران نیک مشــمار«؛ »با دوســتان به یگانگی رفتار کن«؛ 
»خود را به بندگی مســپار« و »همیشه و همه‌جا توکل به ایزد نما« )برای اطلاعات بیشتر در 

این‌باره نک: ایزدی دهکردی، ۱۳۹۵، ص. 122(.
از آنجــا که در منابع تاریخی و ادبیات اســطوره‌ای ایران موضــوع جوانمردی و فتوت درخور 
توجه بوده )فنائی اشکوری، 1402، ص. 23( و جنبه‌های اجتماعی فتوت، دنبالۀ منش عیاران 
است، می‌شود گفت یکی از خاستگاه‌های اصلی این آیین، ایران باستان بوده است. نفیسی، در 
این‌باره بیان می‌کند که جوانمردی و فتوت طریقه و مســلک خاص ایرانیان است و تازیان هم 
اگر کم‌و‌بیش آن را پذیرفته‌اند، به این دلیل اســت کــه از ایرانیان پیروی کرده‌اند. او این‌گونه 

10. اخلاق حمیده، صفات پسندیده، طریقت و ریاضت
11. شریعت، طریقت، حقیقت

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

97



بیان می‌کند که در آیین فتوت بســیاری از افکار مانــوی راه ‌یافته )1343، ص. 56، 130( و 
به‌جز ســهچ‌هار فتوت‌نامه که به زبان تازی اســت، بیشتر این کتاب‌ها و رسائل به زبان فارسی 
نگارش‌ شــده و بیشتر اصطلاحات آن، در زبان تازی ترجمۀ تحت‌اللظفی واژگان فارسی است 

)ریاض، 1382، ص. 109(.
از ســدۀ چهارم به بعد، دربارۀ فتوت و آداب آن بحث شده و در منابعی چون الفتوة سلمی، رسالۀ 
قشــیریه و فتوحات مکیه فصولی در این‌باره نگاشــته‌ شده اســت )باقری، 1395، ص. 70ـ74(. 
همان‌گونه که آداب ورود به فتوت بعد از اســام در مقایســه با قبل از آن دســتخوش تغییرایی 
می‌شــود، ویژگی‌های اهل فتی نیز تحت‌تأثیر همین امر تغییر می‌کند. اهل فتی قبل از اســام، 
جامعه‌ای را شامل می‌شد که از خصوصیات مثبت نیک‌خواهی، نصیحت و اصلاح جامعه برخوردار 
بودند )زرینی، صفاری و سمیع‌زاده، 1397، ص. 54(. آیین‌هایی مانند برادر و خواهرخواندگی نیز 
از عادات و رســوم عیاران قبل از اسلام بوده اســت )همان، 1397، ص. 64(. این مراسم، با تعهد 
صمیمیت و خدمتگزاری باعث محرمیت می‌شد و هردو از حقوق مساوی برخوردار می‌شدند. در 
کتاب سمک‌ عیار متعلق به قرن ششم، چنین قصه‌هایی موجود است و اسامی افراد و داستان‌های 

قبل از اسلام در آن مطرح شده است )ناتل خانلری، ۱۳۴۸، ص. ۲2ـ۲5(.
تشــکیلات جوانمردی و فتوت، از اواســط قرن دوم هجری در برابــر بیدادگری‌ها و تعصبات 
قومی امویان و دست‌نشاندگانشــان در ایران شــکل گرفت.12 رهبران جنب‌شهای ملی بیشتر 

جوانمردان و فتیان بودند13 )نفیسی، 1343، ص. 130(.
پیشــه‌ورانِ آسیای صغیر از مرام جوانمردان بهره ‌می‌گرفتند و اصول اعتقادی آنان را به‌صورت‌ 
یکی از اصول صنفیِ خود درمی‌آوردند. از این طریق، در عصر سلاجقۀ آسیای صغیر، »اخیّت« 
در میــان پیشــه‌وران و مردمان آن دیــار رواج یافت و جوانمرد یا اخــی در میان عامۀ مردم 
جایگاهی به دست آورد )باقری، 1395، ص. 79(. شواهدی هست که نشان می‌دهد »اخیّت« 
در بخ‌شهای شــمالی ایران رواج داشــته، اما در نتیجۀ حملۀ مغــول14 )در اوایل قرن هفتم 
هجری( تشــکیلات و نیز مدارک مربوط بــه اخیانِ ایران از بین ‌رفته و آنــان نیز به آناتولی 
مهاجرت کرده‌اند )ریاض، 1382، ص. 93(. لذا، اخیت در آناتولی رواج پیدا کرد و در سراســر 
این ناحیه تشکیلات جوانمردیِ اخیان گسترش یافت )همان، 1382، ص. 94(. ابن‌بطوطه در 
ســفرنامۀ خود در بخش بلاد روم و آسیای صغیر و در ذیل »برادران جوانمرد یا گروه فتوت«، 

12. در گوشه‌وکنار ایران، مخصوصاً در شرق و بیشتر در سیستان و خراسان )نفیسی، 1343، ص. 130(.
13. بزرگ‌ترین راهنمای این دســته ابومسلم خراسانی بود که به فرمان خلیفۀ عباسی کشته شد )نفیسی، 

1343، ص. 130(.
14. در قرن هشتم تقریباً تمام مردم آسیای صغیر از فتیان بوده‌اند )نفیسی، 1343، ص. 154(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

98



از اصطلاح »اخیه‌الفتیان« به مفهوم برادران جوانمرد و »اخی« به‌ معنای رئیس و پیشکســوت 
فتیان یاد می‌کند15 )ابن‌بطوطه، 1376، ص. 346ـ349(. در این گزارش، ســاختار تشکیلات 
دیرینۀ جوانمردی و اخوت در شــهرهای کوچک و بزرگ آسیای صغیر به‌خوبی منعکس‌ شده 
است و ســقوط قدم‌به‌قدمِ معنوی و رنگ‌باختن تدریجیِ برخی از اصول برجستۀ اخلاقی این 
تشکیلات، که در دوره‌های متأخرتر با القابی چون قلندر، لوتی و داش‌مشتی خوانده‌ می‌شوند، 
قابل مشــاهده اســت16 )باقری، 1395، ص. 132ـ133(. در دو فتوت‌نامۀ منظوم که سرودۀ 
سیواســی و شاعری به نام عطار است، به ‌اصطلاح »اخیت«17 اشاره شده است )ریاض، 1382، 

ص. 91(. 
جوانمردی و فتوت از ایران و آسیای صغیر و از طریق روم شرقی، که در تصرف مسلمانان بود، 
به اســپانیا و سیسیل و برخی مناطق اروپای مسیحی راه یافت و به نام »شوالیه‌گری« سامان 
یافــت.18 ولی جنبه‌های عرفانی تشــکیلات فتوت در مغرب‌زمین رنــگ باخت. در قرن پنجم 
هجری، در اسپانیا دو شهر کردوبا و گرانادا در ناحیۀ اندلس، از مراکز مهم گردهمایی و آموزش 

شوالیه‌گری بودند )باقری، ۱۳۹۵، ص. 74(.
در قرن هفتم و هشــتم هجری، گروه‌هایی از جوانمردان و فتیان با اهداف سیاســی و مذهبی 
در صحنۀ تاریخ حاضر شــدند و میان درویشــان و مجاهدان رابطۀ متقابلی به ‌وجود آمد. در 
قرن هفتم، طریقت »بکتاشــیه«، به‌ویژه در آناتولی19، سهم برجسته‌ای در میراث ادبی آسیای 
صغیر داشــت و یکی از طریقت‌های مهم شیعی‌مذهب و تأثیرگذار اجتماعی سده‌های هفتم تا 
ســیزدهم هجری بود )باقری، ۱۳۹۵، ص. 77ـ78(. پیوستن لشکر ینیچ‌ری20 به بکتاشیان، 
اسباب تبلیغ و گسترش دین اسلام در شــبه‌جزیرۀ بالکان را فراهم آورد )اصفهانیان، 1355، 

ص. ۲1ـ۲2(.
15 . دســتۀ »اخیه ‌الفتیان« یا برادران جوانمرد در هر شــهر و آبادی و قریه از بلاد روم وجود دارد. اخیه 

جمع »اخی« است... )ابن‌بطوطه، 1376، ص. 346(.
16. نفیسی در تاریخ تصوف در ایران شرح مختصری از این نوع تغییرات را همراه با ذکر وقایع و موجبات 

تاریخی آورده است )نفیسی، 1343، ص. 132ـ133(. 
17. در رســالۀ فتوتیه آمده است که »اخی« لظفی اســت، این لفظ را معنی رفیع و حقیقتی وسیع است 

)ریاض، 1382، ص. 151(.
18. نشانه‌های واضع جوانمردی اروپا از قرن پنجم هجری قابل مشاهده است؛ از طرفی مطابق نظر پروفسور 
نیکلسون، بنیان‌گذاران اولیۀ این‌گونه جوانمردی مسلمین )شوالیه‌ها( هستند و اروپایی‌ها از ممالک اسلامی 

پیروی کرده‌اند )ریاض، 1382، ص. 100(. 
19. بکتاشــیه اکنون نیز نام یکی از محله‌های مشهور اصفهان است که ظاهراً به ‌یاد این طریقه باقی مانده 

و در شهرضا خاندانی با این نام هست.
20. اورخان در سال 1330 میلادی و در دورۀ امپراتوری عثمانی، سپاه ینِیچِ‌ری )مرکب از صنف پیاده‌نظام( 

را تشکیل داد )اصفهانیان، به نقل از وبن‌ووسینیج، 1355، ص. 22(. 

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

99



ریشــۀ جوانمردی در فطرت انســان اســت و به دلایلی که هنوز معلوم نیست در بعضی افراد 
ظهور بیشتری می‌یابد؛ شاید نژاد و محیط اجتماعی فرد و تعلیم‌هایی که در طول زندگی خود 
از آنها بهره‌ برده، در این خصیصه دخیل باشــد )فنائی اشکوری، 1402، ص. 23(. در ادیان و 
آیین شــرقی چون کنفوســیوس، بودا و هندو نیز می‌توان رد پای جوانمردی را مشاهده کرد. 
در منظومــۀ عرفانی »بهگود گیتا« و »ریگ ودا«، اصول اخلاقی و معنوی جوانمردی و رســم 
سلحشــوری بیان شده است. در میان ســامورایی‌های ژاپنی، برخی از این اصول مرسوم و در 
ادیان الهی یهودیت و مسیحیت نیز آموزه‌های مرتبط با جوانمردی وجود داشته است )همان، 

1402، ص. 22(.
با پیشینۀ طولانی جوانمردی ایران، شاید اشعار حماسی شاهنامه را بتوان دلیل بروز کامل این 
نوع تعلیم دانست. قهرمانانی چون کاوۀ آهنگر، آرش کمانگیر تا سیاوش و رستم و پادشاهانی 
چون فریدون و کیخســرو نمونه‌هایی هســتند که با ســتم و پلیدی روزگار مبارزه می‌کردند 
)اشــکوری، 1402، ص. 23(. در این حکایات، آموزش رادمــردی و تهور و حکمت، از ارکان 

اصلی آیین فتوت هستند. 
براساس مســتندات موجود، ایران باستان خاستگاه آیین فتوت بوده و بلاد خراسان، سیستان 
و شهرهایی چون نیشــابور و بلخ مراکز اصلی فتوت برای نشر آن در جهان بوده‌اند. نه‌تنها در 
ایران بلکه در سراســر سرزمین‌های خلافت شرقی به‌ویژه آسیای صغیر، سوریه، آلبانی و مصر 
به‌عنوان یکی از نهضت‌های اجتماعی مؤثر،  و در آسیای صغیر از قرون هفتم و هشتم، به‌ویژه با 
شکل‌گیری »بکتاشیه«، جایگاه قابل‌توجهی یافته است. ایران و آسیای صغیر، به‌دلیل نزدیکی، 
از دیرباز مواریث مشترکی داشته‌اند و نگارش فتوت‌نامه‌ها به زبان فارسی، ترکی و عربی گویای 

آن است )باقری، 1395، ص. 70(.
از نظــر باقری، آنچه در گزارش‌ها و اخبار از فتیان یاد شــده، منابع مربوط به این گروه‌ها در 
سفرنامه‌ها، تاریخ یا بخشی از کتب اخلاقی و تعلیمی است، نظیر باب چهل‌وچهارم قابوس‌نامه 
یا در کتاب‌های مســتقلی با عنوان فتوت‌نامه که عارف یا فردی از اهل فتوت آنها را نگاشــته‌ 
است. فتوت‌نامۀ ناصری ســرودۀ مولانا ناصری در اواخر قرن هفتم در آناتولی شرقی است که 
به‌صورت ضمیمه در کتاب فتوت در کشــورهای اســامی گولپینارلی در سال 1379 به چاپ 
رســید. بنابراین، می‌توان دریافت که عدم آگاهی یا دردسترس‌نبودن منابع کافی از این آیین، 

درباب تعلیم و تعلم ناشی از چه اتفاقاتی بوده است.

تعلیم و تربیت
تعلیم‌ و تربیت جدایی‌ناپذیرند. به‌ عبارت ‌دیگر، هریک بر دیگری تقدم دارد و درعین‌حال، هر 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

100



دو به‌ دنبال هدفی مشترک هستند. در دوره‌ای که آداب تعلیم و استادی فتیان حکم‌فرما بود، 
روش‌ها و نکات کاربردی برای انتخاب هر شاگرد براساس استعداد و خصوصیات جسمی او در 
نظر گرفته می‌شد تا با رعایت آداب خاص و ذکر و توسل مخصوص، تربیت شوند. اما امروزه، با 
توجه ‌به تحولات آموزشی و فناوری، نیاز به بررسی نکات مهم تعلیم‌ و تربیت در نظام آموزشی 
حاکم، بسیار ملموس شده است )سیفی، ۱۳۹۶، ص. 25(؛ مثلًا، طبق شیوه‌نامۀ آموزش عالی، 
هدف اصلی برنامۀ درسی شامل تربیت و تأمین نیروی انسانی متعهد و متخصص براساس وظایف 
مشخص اســت که پس از تحصیل برعهدۀ او قرار می‌گیرند و این شامل رشد شخصی و فردی 
در ابعاد دینی، جسمی و روانی و شایستگی اجتماعی و حرفه‌ای براساس اخلاق اسلامی و شأن 
و منزلت ایرانی و ایجاد مهارت‌های یادگیری مستمر و مداوم به‌منظور انطباق دانش او با آخرین 

تحولات علمی روز می‌شود )قدیمی و محمدی‌نژاد، ۱۳۹۰، ص. 9ـ10(.
یادگیری به معنای تغییر در رفتار و دانش یادگیرنده در فرایند تعلیم ‌و تربیت اســت )سیفی، 
۱۳۹۶، ص. ۲۴(. تفکر، نتیجۀ یادگیری اســت؛ به‌جای آنکه عملِ یادگیری محســوب شود، 
مشابه رفتار به ‌حســاب می‌آید. تفکر، به‌کارگیری مؤثر دانش و مهارت‌هایی است که قبلًا یاد 
گرفته‌ شــده‌اند )میلر، ۱۳۸۵، ص. ۷۸( و تنها راه برای جذب افراد در این فرایند است، اینکه 
آنها بتوانند یک برنامۀ آموزشی را بیشتر از اینکه فقط روی کاغذ بخوانند، ببینند فقط به این 

.)27 .p ,2012 ,Lucas, Spencer & Claxton( شرط است که تفکر کنند
موضــوع مهم در حوزۀ تدریس و آموزش، نقش اســتاد و معلم اســت. مقــام والای معلم در 
گذشــته، مبانی موفقیت نظام ســنتی آموزش هنر و اخلاق را نشان می‌دهد )سیفی، 1396، 
ص. 24(. مهارت‌های معلم باید به صلاحیت و توانایی فنی، حرفه‌ای و نیز صلاحیت شــخصی 
او وابســته باشــد )میلر و میلر، 1385، ص. 78(. با توجه ‌به این سه خصوصیت، نقش ویژه و 
پررنگ معلم در نظام تربیتی برای دســت‌یافتن به اهداف آموزشی به‌وضوح مشخص می‌شود. 
هر فرد براســاس تفاوت‌های جنســیتی، روحی، فرهنگی، نژادی، تجربی، قومی و ســنی، به 
روشــی مناســب و درخور این خصوصیات برای آموزش نیاز دارد )ســیفی، 1396، ص. 25(. 
همچنین نظام ارزشــیابی باید با توجه به این تفاوت‌هــا و به‌منظور تقویت حس دان‌شپژوهی 
دان‌شآموزان، براساس ارزیابی‌های جامع و منصفانه عمل کند، زیرا نظام ارزشیابی دان‌شآموزان 
برای دســت‌یافتن به مقطعی بالاتر، با حفظ مطالب در یک امتحان خاص، حس دان‌شپژوهی 

وی را در نظر نمی‌گیرد و این مهم از نظر میلر تعارضی بزرگ به ‌وجود می‌‌آورد.

تعلیم و تعلم در دوران پیش از اسلام و ابتدای اسلام
 از این دوران، منابعی آموزشــی در دست است که نشــان می‌دهند اطفال از طبقات مختلف 

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

101



مانند زرگر، صنعتگر، و پیشه‌ور از طریق شاگردی‌کردن زیر دست پدر یا استاد، حرفۀ او را یاد 
می‌گرفتند )عیوقی، ۱۳۸۵، ص. ۲۰(. از عصر باستان، روال آموزش چنین بوده است؛ در پایان 
دورۀ ادغام مهاجران آریایی )ایرانیان( با ساکنان پیشین ایران‌زمین )بومیان(، نهادهای آموزش 
‌و پرورش کم‌کم هویت خود را شــکل دادند و در عصر هخامنشیان نیز نظام آموزش ‌و پرورش 
مشــخصی برقرار بوده اســت )تکمیل همایون، ۱۳۸۵، ص. ۲۹(. در ســیروس‌نامه21 »اطفال 
پــارس را برای آموختن عدالت و انصاف به مکتب می‌فرســتند همان‌گونه‌که ما فرزندانمان را 
برای تعلیم ادبیات به مکتب می‌فرســتیم« )گزنفون، ۱۳۵۰، ص. ۵؛ سیفی، ۱۳۹۶، ص. ۵۲(. 
در تاریخ، محل مدارس در فضاها و میدان‌های باز در نزدیکی کاخ‌ها و بناهای دولتی و دور از 
مراکز تجمع قرار داشــته و به چهار قسمت تقسیم می‌شدند که مخصوص سنین متفاوت بوده 
اســت )سلطان‌زاده، ۱۳۶۴، ص. ۱۷(. در تمامی این منابع، محصلین خارج از محیط مدرسه و 

کار هم تحت نظارت معلم یا استاد بوده‌اند )فیوضات، ۱۳۷۲، ص. ۳۲(.
 چنین روش مشابهی، از قرن چهارم هجری در مکتب »اخوان‌الصفا« زیرنظر ابوحیان توحیدی 
نیز دیده می‌شــود. کتب مقدس ماقبل اسلام بیشــتر از محتوای تاریخی و قبیله‌ای برخوردار 
هســتند. اما قرآن کریم، علاوه‌بر مباحث تاریخی به مبحث مهم اخلاق نیز پرداخته اســت و 
مباحث مذکور را در مرتبه‌های متفاوتی با مباحث و روش‌های جدیدی از عوالم بالا برای بشر 

آورده است که هدف نهایی تعالیم آن، رستگاری خردمندان و اهل تفکر است.
حضرت علی علیه‌السلام می‌فرمایند: »نیاز مردم به تربیت صحیح از نیاز آنان به طلا و نقره بیشتر 
اســت« )آمدی، ۱۳۳۷، ص. 242(. هدف معلم والاتر اســت، چراکه باید نیروی فکری متعلم را 
پرورش و استقلال بدهد و قوۀ ابتکار او را زنده کند )مطهری، 1382، ص. 16(. در اسلام خداوند 
متعال در مقام نخســتین معلم )علق، 4ـ5، 1445ق.( است و در مراتب بعدی، نبی‌اکرم )ص( و 

ائمه )ع( قرار دارند که مسئولیت هدایت بشر را بر‌عهده دارند.
آموزش در فتوت‌نامه‌ها، به‌همراه ارادت و ارتباط قلبی بین شاگرد و استاد صورت می‌گرفتستاست 
کــه از بهترین راهکارهای تعلیم و تعلم در جهان به‌شــمار می‌آیــد. در نظام آموزش‌وپرورش 
جدید، هدف یک معلم کل‌گرا، تقویت توانایی شــاگرد برای برقــراری ارتباط متقابل، احترام‌ 
محبت‌آمیز با دیگران اســت. چنین معلمی تلاش می‌کند که شاگردش طرز ارتباط با دیگران، 
طبیعت و ذات زندگی را بیاموزد و این امر تنها از طریق دســتیابی به روح شاگرد ممکن است 
که روشی از درون به بیرون و در تضاد با روش‌های معمول در مدارس و دانشگاه‌هاست )سیفی، 
1396، ص. 46؛ p ,2003 ,Miller. 12(. بــا توجه به ظرفیت‌های فردی هر دانشــجو، ابعاد 
مختلف ذهنی، جسمی، عاطفی، اجتماعی و ورود فرد رشد یافته و درنهایت معنویت، به ‌معنای 

21. کوروش‌نامه

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

102



بیدارسازی شاگردان برای داشتن حس حیرت و هیبت است.
  (S chrenier, Banev & Oxly 2005, p. 4) معتقدند که آموزش کل‌گرا را نمی‌توان به‌ 

هیچ تکنیکی محدود کرد و ایجاد رابطه )با شاگردان(، یک اصل کلیدی است.
عشق از دیگر مؤلفه‌های آموزش کل‌گراست و از نیازهای حیاتی یادگیری فرد است و آموزش 
فرد به هیچ دلیلی مثل مقاصد سیاسی وابسته نیست. میلر اظهار می‌کند که آموزش فرد فقط 
به‌خاطر خود او انجام می‌شود. وجود عشق و عاطفه در رابطۀ شاگرد و معلم بسیار تعیین‌کننده 
است. در این رویکرد، تأکید چنین معلمانی بر منحصربه‌فردبودن شاگرد است، چراکه هر فرد 
به‌نوعی یگانه و بی‌نظیر اســت. به همین ســبب، وظیفۀ معلم مثل یک باغبان، رســیدگی به 
نیازهای آنان با عشق و امید است )سیفی، ۱۳۹۶، ص. ۴۶؛  Clark, 1997, p. 16(. چنانچه 
در سیر و سلوک و تعلیم و تعلم اهل فتی در قرون متمادی چنین رابطه‌ای بین استاد و شاگرد 

برقرار بوده باشد، نتیجۀ آن پرورش شاگردانی شاخص و ماندگار در تاریخ بوده است.
باید تفکر انتقادی برای شــاگرد به ‌وجود بیاید و معلم نیز در این بســتر تغییر کرده و در حال 
یادگیری و تأثیر از شاگرد باشد تا از این طریق انتقال تجربه صورت گیرد و معلم شاگرد خود 
را از بعُد معرفت‌شــناختی آنچه فرامی‌گیرد، آگاه سازد )سیفی، ۱۳۹۶، ص. ۴۷(. چنین انتقال 

تجربه‌ای می‌تواند پایدار و سلوک معنوی و معرفتی را دربر داشته باشد.

تعلیم و تعلم پس از اسلام
در دوران پیش از اسلام، با اینکه مردم عرب خواندن و نوشتن نمی‌دانستند، اما به شعر علاقۀ 
زیادی داشــتند. پس از ظهور اســام و اهمیت علم‌آموزی، مباحث تعلیم و تربیت پیشــرفت 
کرد و تأکید بر علم و آموزش به‌عنوان ارزشــی اساسی، موجب پیشرفت مباحث تربیت شد و 
با گسترش اســام در مناطقی همچون شمال افریقا، اسپانیا و خاورمیانه، مسلمانان توانستند 
فرهنگ و علوم مختلف را شناســایی و برخی از افراد را جذب کنند )سلطان‌زاده، ۱۳۶۴، ص. 

۹۰ـ۹۳(.
در این دوران، نهادهای آموزشــی متنوعی ایجاد شــدند، ازجمله مــدارس، حوزه‌های علمیه، 
مکتب‌خانه‌ها و نظامیه‌ها. مدارس پیش از نظامیه‌ها، ســاختاری منظم نداشتند اما با اقدامات 
خواجه‌نظام‌الملک، رایگان‌شــدن آموزش در این مدارس ممکن شد )سیفی، ۱۳۹۶، ص. ۶۴(. 
در همین جهت، مدارس، حوزه‌های علمیه، مکتب‌خانه‌ها )از عمومی تا خصوصی( و نظامیه‌ها 
در مناطقــی همچون بغــداد، آمل، خوارزم، اصفهان، بصره، بلخ، هرات و موصل تا شــ‌شهزار 
شاگرد در خود پرورش می‌دادند )سلطان‌زاده، ۱۳۶۴، ص. ۱۱۶(. ازجملۀ حوزه‌ها، حوزۀ علمیۀ 
قم است که از زمان معصومین )ع( تأسیس‌ شده و حوزۀ علمیۀ مشهد که به‌ دست مبارک امام 

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

103



رضا )ع( در اواســط قرن دوم هجری شکل ‌گرفته است. اینها نمونه‌هایی از نهادهای آموزشی 
پس از اسلام هستند )ولایتی، ۱۳۸۹، ص. ۱06ـ۱14(.

به‌طور کلی، در تاریخ اســام علاقه به هنر، ادبیات، شــعر و سایر ابعاد فرهنگی همواره وجود 
داشته است. چنین استنباط می‌شود که در تاریخ اسلام، تأکید بر تعلیم و تربیت، کسب‌وکار، 
و هنر و فنون بسیار مهم بوده است. اهمیت این امر از طریق بررسی پیشه و هنر و آثار و اسناد 
تاریخی تأیید شــده و دریافت می‌شود که هنر گذشتگان در بطن حرفۀ آنان نهفته بوده است 

)بهرامی، 1364، ص. 1588(.
از منابع مکتوب در این‌ زمینه می‌توان به اخلاق ناصری خواجه نصیرالدین طوسی اشاره کرد که 
یکی از آثار مهم حکمت عملی اسلامی درباب شرف قناعت است. خواجه نصیرالدین در این کتاب، 
بر جنبۀ اصلاحی و فایده‌مندی هنر تأکید دارد )نک: طوسی، ۱۳۸۹، ص. ۹۵(. در دیدگاهی دیگر، 
در مقدمۀ ابن‌خلدون، صنایع به دو دسته تقسیم می‌شوند؛ یکی صنایع مرتبط با امور معاش انسان 
و دیگری صنایعی که به اندیشــه‌های انسانی مدیون هستند، ازجمله دان‌شها، هنرها و سیاست 
)ابن‌خلدون، ۱۳۸۲، ص. ۷۹۲(. میرفندرســکی هم در رسالۀ صناعیه به شیوه‌ای علمی به مقولۀ 

صناعت پرداخته است.
اصناف با آموزش‌های ســنتی و روابط استاد و شاگردی ارتباط نزدیکی داشته‌اند. در هر شهر، 
مجموعه‌ای از گروه‌ها دارای شغلی واحد بوده‌اند که البته کمبود منابع در برخی دوره‌ها باعث 
نقص در پژوهش اتفاقات در میان صنوف شــده است. در میان پیشه‌ها و اصناف در دوره‌های 
متمادی، رایج بوده که تخصص و کاردانی فرد، پیش از اســتادی اثبات شــود و افراد قسم یاد 
می‌کردند که به مــردم خیانت نکنند )شــیخلی، ۱۳۶۲، ص. 59، ۹۹(؛ همچنان‌که در دورۀ 
کنونی، در برخی از رشته‌ها مانند پزشکی و وکالت، قسم عدم خیانت و پاسداشت سلامت کار، 

از الزامات حرفه‌ای به ‌حساب می‌آید.
اخوان‌الصفا نیز از جریانات مهمی بود که به ‌نظام اســتاد و شــاگردی و ارتباط مسلم آنان با جریان 
فتوت می‌پرداخت. زبان رسمی آنان عربی بود، ولی پسوند ایرانیِ نام برخی‌شان و اشعار فارسی 
در رســائل آنها خبر از ایرانی‌بودن برخی از آنان دارد )حلبی، ۱۳۵۸ش، ص۳۰(. رسالۀ هشتم 
از مجموعۀ رســائل اخوان به ‌کار، اهمیت و شــرافت آن می‌پردازد )سیفی، ۱۳۹۶، ص. ۷۴(. 
تأکید اســام بر تعلیم‌ و تربیت، مشغول‌شدن به کسب‌وکار و داشتن فن و هنر، تأثیر بسزایی 

در توسعۀ فرهنگ و تمدن اسلامی داشته است.

آداب معنوی آموزش هنر اسلامی برپایۀ فتوت‌نامه‌ها
تعلیم و تعلم بعد از ظهور این رساله‌ها در بین اهل فتی روشمندتر از پیش گردید. »تخنه« در 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

104



عرف یونانی نحوه‌ای از دانستن یا نوعی از دانایی است که براساس آن، اثر هنری به معنای عام 
وجود می‌یابد. در سرزمین‌های اسلامی »تخنه« به صنعت یا فن اطلاق می‌شود. رسالۀ‌ صناعیۀ 
میرفندرسکی و بحث صنایع لطیفۀ ملاصدرا به‌خوبی نشان می‌دهند که مفهوم هنر در نظرگاه 

این حکما در قالب صنعت یا فن نمود یافته است.
یکی از مسائل اصلی میرفندرسکی در ترغیب به کار و تجدید صناعات، احیای اصناف صنعتگر 
از طریق احیای همین طریقه‌های فتوت اســت که به دنبــال تضعیف تصوف در دورۀ‌ صفویه 
رو به اضمحلال نهادند. صنعت با این ســعۀ معنایی، از نبوت و حکمت و خلافت تا آهنگری و 
کاتبی و گازری را دربرمی‌گیرد، ولی این‌ها در عرض یکدیگر نیستند )میرفندرسکی، 1387(.
تأثیــر اخوان‌الصفا بر ظهور حلقه‌های فتوت و به‌تبع آن، فتوت‌نامه‌ها از دلایل اهمیتشــان در 
تاریخ هنر اســامی است. اخوان‌الصفا در رسائل خود از صنایع علمی و عملی سخن می‌گویند 
)بینای مطلق و ایزدی، 1397، ص. 127(. درواقع، آنها در تکوین و تدوین حلقه‌های اخوت و 

ظهور فتوت‌نامه‌ها سهم بسزایی دارند.
اخوان‌الصفــا در تبیین ماده‌موضوعۀ صنایع عملی به تقســیم‌بندی ایــن صناعات می‌پردازند. 
ازجمله صناعاتی که ماده‌‌موضوعۀ‌ آنها آب باشــد، مانند صناعات ملاحان، سقایان، آب‌رسانان؛ 
یا صناعاتی که ماده‌‌موضوعۀ‌ آنها خاک باشــد، مانند مقنیان، حفاران، معدنچیان و یا صناعاتی 
که ماده‌‌موضوعۀ‌ آنها آتش است، مانند کسانی که در جنگ‌ها آتش می‌اندازند و حمل‌کنندگان 
نفت )بینای مطلق و ایزدی، 1397، ص. ۱۲۸(. این رساله‌ها، به‌وضوح انواع رشته‌ها و نیازهای 
هنرجو را آموزش می‌داده اســت. به ‌بیان ‌دیگر، تعلیم تعلم کل‌گرا در ســیرۀ آموزشــی آنان 

مشاهده می‌گردد.
روشهای اهل فتوت در انتقال آداب معنوی به متعلمین از طریق تربیت عملی و معنوی

ســلوک شاگرد و اســتادی در فتوت‌نامه‌ها و آداب آموزشــی آن برپایۀ انتقال آداب معنوی به 
متعلمین بوده اســت که مشــابه آن در شرح آیین ذن گذشــت. فتوت‌نامه‌ها در میان اصناف و 
حرفه‌ها، بیشترین تأثیر آموزشی و تربیتی را از نظر وفاداری به اصول اخلاقی و انسانی داشته و از 

صاحبان حرفه‌ها شخصیتی معنوی می‌ساخته‌اند )بینای مطلق و ایزدی، ص. ۱۲۸(. 
اصول اخلاقی حاکم بر فرایند آموزشی در فتوت‌نامه‌ها با پوششی از سلسله‌مراتب سخت‌گیرانه 
ارائه می‌شــد تا متعلم در این فرایند به‌تدریج رشــد کند. براین‌اســاس، کلیات آموزشی هنر 
اسلامی در فتوت‌نامه‌ها را می‌توان در دو بخش طبقه‌بندی کرد: یکی ارائۀ برنامة تربیت معنوی 
متعلمین و دیگری تأکید بر تربیت حرفه‌ای آنها به‌عنوان صاحب یک شغل. تمیز مرزهای این 
دو دشــوار اســت، زیرا در فتوت‌نامه‌ها، تربیت معنوی و تربیت حرفه‌ای نتیجة یکدیگر و عملًا 
همگام با یکدیگرند )همانجا(. تفاوت‌های مشــهودی در تعلیم و تعلم استادان صاحب فن آن 

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان 1403

105



زمان با نظام آموزشی کنونی مشاهده می‌شود، مثلًا هنرجویان از سوی استاد و به تعداد معدود 
برای تخصص بیشــتر انتخاب می‌شدند یا تأیید صلاحیت معنوی و علمی دانشجو یا هنرآموز 
نشانه‌ای بر تداوم آموزش بود. هرچه شاگرد به تعلیم و تعلم مشتاق‌تر بود، روند آموزش مؤثرتر 
و مســتمرتر پیش می‌رفــت. حتی بحث اتفاق یا اجبار برای تکمیل تخصص کمتر به چشــم 

می‌خورد و لذا هر استاد فن، شاگردی درخور از باب اخلاق، معنا و آن فن داشت.

جایگاه ویژۀ آیات و اذکار در تعلیم و تربیت
در این مجال، نشان‌دادن اثربخشی نوشته های فتوت‌نامه‌ها در تمام طبقات عوام جامعه و بهره 
گیری از آن مدنظر بوده اســت. ذکر و طهارت جســم و روح، جایــگاه خاصی در آداب معنوی 

فتوتنامه ها دارد.
ذکــر به معنی یادکردن اســت و در قرآن به معانی دیگری از قبیل پند، ســخن، آیات، کتاب، 
قرآن، تورات و غیره نیز آمده‌ اســت )رعد، 28 و احزاب، 41، 1445ق.(. دربارۀ ذکر و یاد خدا 
آیات زیادی در قرآن آمده اســت و یاد خدا نیز مراتبی دارد که در کتب اخلاق به آنها اشــاره 
شــده است، مانند ذکر قلبی، ذکر لســانی و نظایر آن. بهاءالدین خرمشاهی در دانشنامۀ قرآن 
و قرآن‌پژوهی به نقل از کاشــانی آورده اســت: »روان آدمی به‌واســطۀ حوادث و افکار بی‌قرار 
می‌شــود و دل از جای کنده می‌شــود و چون یاد خدا کند باز جای می‌آید و دغدغه‌اش آرام 

می‌گیرد« )خرمشاهی، 1377، ص. 1079(.
ذکر از نظر معنوی دو گونه اســت: الف( ذکر اصغر، ب( ذکر اکبر. ذکر اصغر عبادتی اســت که 
انسان را به آن مرحله‌ای می‌رساند که از کارهای زشت اجتناب کند. ذکر اکبر آن است که از 

عموم کارهای زشت تنفر ذاتی پیدا کند. 
ذکر از نظر عرفانی نیز دو نوع اســت: ذکر جلیّ و ذکر خفیّ. ذکر خفیّ با روح و قلب ســروکار 
دارد. مرحلۀ‌ ابتدایی و پایین ذکر، همان لســانی است که متأسفانه گاهی با تظاهر همراه است 
و منجر به شرک می‌شود. ذکر جلی گاهی انسان را تحت‌تأثیر نفس و شیطان، به چراگاه انَعام 
می‌کشاند. بهترین راه مبارزه با چنین وسوسه‌ای همین کنارگذاشتن تسبیح و اشتغال به ذکر 

در قلب است.
با ذکر، نور در وجود آدمی می‌درخشــد؛ یعنی با ذکر اسمای جمالی، زیبایی در پندار و گفتار و 

کردار راه پیدا کند و با ذکر اسمای جلالی، قدرت و صلابت یابد.
در بیشــتر فتوت‌نامه‌ها بزرگان طریق فتوت با بهره‌گیری مناسب از آیات و اذکار، سالک را به 
جهات معنوی این مسیر رهنمون كردهاند. آنچه مضمونشان غالباً با مسئلۀ موردنظر هماهنگی 
دارد، پیشه‌ور را متوجه افقی فراتر می‌کنند )کربن، 1382(. اگر این جهات در هر حرفه جایگاه 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

106



ویژۀ خود را بیابد، حاصل آن شود که هنر پیشه‌ور، پی‌شتر فنی شده و سپس به حرفه چنگ 
یازیده اســت؛ هر لحظه ذهن، فکر و جسم هنرمند را الهی کرده و ماندگاری اثر خود را باعث 

می‌شود. برای مثال، فقط به یکی از آداب و اذکار اهل فتی اشاره می‌شود.

اذکار در »فتوت‌نامۀ چیت‌سازان«
 فتوت‌نامۀ »چیت‌ســازان« از جهات مختلف، متنی ارزشــمند بوده و به روش پرسش و پاسخ 
تدوین‌ شده است )صراف، 1352، ص. 27(. بخش سوم این رساله در بیان »ذکر افزار و ارکان 
و طریقت اولیاء« اســت )همان، 1352، ص. 234ـ237( که در آن کلیۀ مراحل چیت‌سازی با 
ذکر آیات همراه است و از این ‌جهت، قابل‌توجه می‌شود )افشاری و مدائنی، 1390 و 1381(. 

در ذیل به برخی از این اذکار اشاره شده است:
اگر پرسند که قدم به کارخانه می‌گذاری کدام آیه می‌خوانی، بگو: »لَ یصْلَئهَا إِلَّ الَْشْقَى الَّذِى 
بَ وَ تَوَلىَ« )لیل، 15ـ16(؛ توجه‌دادن به این مضمون که »در کار خویش چنان گام بردار  كَذَّ
که مصداق اشقی نگردی و به دوزخ درنغلطی«: »أَن جَاءَهُ الَْعْمَى« )عبس، 2(؛ اگر پرسند که 
ا مَن ثَقُلَتْ مَوَازِینُهُ فَهُوَ فىِ عِیشَــةٍ  در وقت جوشــاندن کرباس کدام آیه می‌خوانی، بگو: »فَأَمَّ
اضِیةٍ« )قارعه، 6ـ7(؛ اگر پرسند که در چیت به دیگ انداختن کدام آیه می‌خوانی، بگو: »أَفَلَ  رَّ
دُورِ« )عادیات، 9ـ10(؛ اگر پرسند که در وقت پارچه  لَ مَا فىِ الصُّ یعْلَمُ إِذَا بعُْثِرَ مَا فىِ القُْبُورِ وَ حُصِّ
در زمیــن انداختن، کدام آیه را می‌خوانی، بگو: »إِذَا زُلزِْلتَِ الَْرْضُ زِلزَْالهَا« )زلزال، 1( تا آخر 

)صراف، 1352، ص. 227ـ228(.
بدین‌گونه هر استاد صاحب فن، برای وضوح کلیت تعلیمی خود به شاگردان، از این‌گونه منابع 
معنوی اصیل بهره می‌جسته و شاگردان هر حرفه، حتی با کاستی سواد علمی نیز بهرۀ معنایی 

و کاربردی این اذکار را می‌آموخته‌اند.

نتیجه‌گیری
در زبــان فارســی معادل فتی و فتوت به‌ترتیــب جوانمرد و جوانمردی اســت. ردپای زیادی 
درخصوص منشأ فتوت و آیین عیاری در زمان پیش از اسلام تا زمان ایران باستان وجود دارد. 
این جریان با ورود اســام جان تازه‌ای گرفت که در این پژوهش به نمونه‌هایی از جوانمردان 
قرون اســامی اشاره شد. اساس این آیین در کنار پرورش شــاگردان، ایجاد جریانی اخلاقی 
و اجتماعی با گرایش انسان‌دوســتانه، عدالت‌طلبانه و دفاع از ضعیفان و ایســتادگی در برابر 
ســتمگران بوده است. این جریان فکری در پیوند با اسلام وجهۀ دینی و معنوی یافته و گاهی 
پیشــوایان دین را به‌عنوان پیشــگامان فتوت نیز معرفی کرده اســت. آیین فتوت با تأکید بر 

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان 1403

107



معنویت و دگردوســتی، از اخلاق مادیِ بیگانه با معنویت و دنیامدار فاصله می‌گیرد و از سوی 
دیگــر از دینــداری و عزلت‌گرایی پرهیز می‌کند. این جریان در پی آن اســت تا بین نیازهای 
مادی و معنوی و بین کمال فردی و پیشــرفت اجتماعی تعادل برقرار کند. در متن اشــاره به 
مواردی از تذکرات استادان در این خصوص به متعلمین دیده می‌شود. کلیات در فتوت‌نامه‌ها 
را می‌توان در دو بخش طبقه‌بندی نمود؛ یکی شــامل ارائــۀ برنامۀ تربیت معنوی متعلمین و 
دیگری تأکید بر تربیت حرفه‌ای آنها به‌عنوان صاحب یک شغل. در فتوت‌نامه‌ها، تربیت معنوی 
و حرفه‌ای نتیجۀ یکدیگر بوده و عملًا همگام با یکدیگرند. در این نوع آموزش، تکریم زندگی و 
منحصربه‌فردبودن شاگردان، وجود عشق و عاطفه در رابطۀ شاگرد و معلم موردتوجه است. در 
آموزش عالی کنونی، کمبود چنین دقت و توجهی در بین استاد و شاگرد یا به‌گونه‌ای آموزش 
کل‌گرا کمتر موردتوجه قرار می‌گیرد و تعداد فراوان دانشجویان و نظام آموزشی جاری، اجرای 

چنین اسلوبی را دور از دسترس قرار داده است.

  فهرست منابع

ابن‌بطوطه، م. )1376(. سفرنامه ابن‌بطوطه. )محمدعلی موحد، مترجم(. آگاه.
ابن‌خلدون، ع. )1382(. مقدمه ابن‌خلدون. )محمد پروین گنابادی، مترجم(. انتشــارات علمی و 

فرهنگی.
اخوان‌الصفاء. )بی‌تا.(. رسائل اخوان‌الصفاء و خلان الوفاء. الدار الاسلامیة.

اصفهانیان، د. )1355(. سیری در افکار بکتاشیه. ارمغان، 58 )1(، 17ـ22.
افشاری، م. و مداینی، م. )1381(. چهارده رساله در باب فتوت و اصناف. نشر سرچشمه.

افشاری، م. و مداینی، م. )1390(. سی فتوت‌نامۀ دیگر. نشر سرچشمه.
شــیخلی، ص. ا. س. )1362(. اصناف در عصر عباســی. )هادی عالم‌زاده، مترجم(. مرکز نشر 

دانشگاهی.
ایزدی دهکردی، ‌م. )1395(. خاســتگاه و آداب معنــوی صنایع و هنر در فتوت‌نامه‌های ایرانی 

اسلامی )رسالۀ دکتری رشتۀ تصوف و عرفان اسلامی(. دانشگاه ادیان و مذاهب.
کاشــی، م. )1351(. تحفه‌الاخوان؛ در باب اصول فتوت و آداب فتیان. )محمد دامادی، مصحح(. 

انتشارات بنیاد فرهنگ ایران.
آقاشــیریفیان اصفهانی، م. )1397(. اخلاق و معنویت هنــر و صناعت به روایت متون صنفی و 

فتوت. الهیات هنر، )13(، 90ـ122. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

108



آمدی، ع. )1337(. غررالحکم. )محمدعلی انصاری، مترجم(. محمدعلی الانصاری القمی.
باقری، م. )1395(. آیین فتوت، جوانمردی و اخیت در ایران و آســیای صغیر. نامۀ فرهنگستان؛ 

مطالعات آسیای صغیر. 15 )3(، 69ـ86.
باوندیان، ع. و فرهنگدوســت، ه. )1401(. ‏تبیینِ نقش محتوایِ فتوت‌نامه‌ها در تعالیِ ســاحت 

اخلاقی هنر ایران. پژوهش‌های میان‌رشته‌ای زبان و ادبیات فارسی، 1 )1(، 117ـ145. 
بهرامی، ا. )1364(. فرهنگ اوستایی. انتشارات فروهر.

بینای مطلق، س. و ایزدی دهکردی، م. )1397(. ‏عرفان اسلامی و آداب معنوی آموزش هنر )با 
تأکید بر فتوت‌نامه‌ها(‏. پژوهشنامه مذاهب اسلامی، 5 )10(، 117ـ139.

تکمیل همایون، ن. )1385(. آموزش و پرورش در ایران. دفتر پژوهش‌های فرهنگی.
حلبی، ع. ا. )1358(. برگزیدۀ رسائل اخوان‌الصفا. انتشارات زوار.
خانمحمدی، ع. ا. )1371(. فتوت‌نامه بناّیان. صفه، 2 )1(،10ـ15.

خرمشاهی، ب. )1377(. دانشنامۀ قرآن و قرآن‌پژوهی. ناهید، دوستان.
دهخدا، ع. ا. )1377(. لغت‌نامه دهخدا. دانشگاه تهران.

ریاض، م. )1382(. فتوت‌نامه: تاریخ، آیین، آداب و رسوم، به انضمام رسالۀ فتوتیۀ میرسیدعلی 
همدانی. )عبدالکریم جربزه‌دار، مصحح(. دانشگاه تهران.

زرینی، ع.؛ صفاری، م. ش. و ســمیع‌زاده، ر. )1397(. جوانمردی، عیاری و فتوّت در قبل و بعد 
از اسلام. پژوهشنامۀ ادیان، 12)23(، 45ـ72.

زندی محب، آ. )1398(. شــناخت و تحلیل فتوت‌نامه‌ها درجهت ارتقاء مهارت‌آموزی و اخلاق 
حرفه‌ای معماران. مهارت‌آموزی، 8 )30(، 65ـ82.

سلطان‌زاده، ح. )1364(. تاریخ مدارس ایران از عهد باستان تا تأسیس دارالفنون. آگاه.
سیفی، ن. )1396(. پژوهشی در امکان احیای نظام استاد شاگردی در آموزش هنر ایرانی اسلامی 

در عصر حاضر )رساله دکتری(. دانشگاه هنر اسلامی.
صراف، م. )1352(. رسایل جوانمردان: مشــتمل بر هفت فتوت‌نامه. )مرتضی صراف، مصصح(. 

انجمن ایرانشناسی فرانسه در ایران.
طوسی، خواجه‌نصیرالدین )1389(. متن کامل اخلاق ناصری خواجه نصیرالدین طوسی. )سیاوش 

خوشدل، مصحح و ویراستار(. مؤسسۀ انتشاراتی فراهانی.
طوسی، ا. )1360(. سماع و فتوت. )احمد مجاهد، ویراستار(. کتابخانۀ منوچهری.

عمید، ح. )1361(. فرهنگ فارسی عمید. انتشارات امیرکبیر.
عیوقی، ب. )1385(. تعلیم و تربیت در ایران از دوران باستان تا انقلاب فرهنگی. عیوقی.

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان 1403

109



فرهــادی، م. )1390(. کار در فتوت‌نامه‌هــا )مرام‌نامه‌هــای صنفی- طریقتــیِ خودانگیخته و 
خودپذیرفته پیشه‌وران ایرانی(. برنامه‌ریزی رفاه و توسعه اجتماعی، )8(، 1ـ36.

فضائلی، ا. )1391(. گامی برای تبیین مرزهای تربیت و تعلیم. پژوهش در مسائل تعلیم و تربیت 
اسلامی، 19)13(، 113ـ135.

فنائی اشــکوری، م. )1402(. اخلاق و معنویت در آیین فتوت. ادیان، مذاهب و عرفان. معرفت، 
)306(، 21ـ33.

فیوضات، ا. )1372(. بررسی تحولات نظام استاد شاگردی در ایران. دانشگاه شهید بهشتی.
قدیمــی، س. و محمدی‌نژاد، ب. )1390(. شــیوه‌نامۀ تدوین و بازنگری برنامۀ درســی. دفتر 

برنامه‌ریزی و پشتیبانی آموزش عالی.
قرآن کریم. )1445ق(. مجمع الملک الفهد.

کربن، ه. )1382(. آیین جوانمردان. )احسان نراقی، ترجم(. انتشارات سخن.
گزنفون )1350(. سیرت کوروش کبیر. )غلامعلی وحید مازندرانی، مترجم(. بانک بازرگانی ایران.

مطهری، م. )1382(. تعلیم و تربیت در اسلام. انتشارات صدرا.
موســوی گیلانی، ر. )1390(. درآمدی بر روش‌شناسی هنر اسلامی. انتشارات مدرسۀ اسلامی 

هنر.
موسوی گیلانی، ر. )1390(. هنر اسلامی در آیینۀ فتوت‌نامه‌ها با تأکید بر فتوت‌نامه چیت‌سازان. 

مطالعات هنر اسلامی، )15(، 24ـ34. 
موسوی گیلانی، ر. و شکیبادل، م. )1395(. سلوک عارفانه در سنت استاد و شاگردی فتوت‌نامه‌ها 

و تأثیر آن بر خلاقیت هنرمند. آیین حکمت، )28(، 197ـ219.
میرفندرسکی، م. ا. )1387(. رسالۀ صناعیه. )حسن جمشیدی، محقق(. انتشارات بوستان کتاب.

میلر، و. و میلر، م. )1385(. راهنمای تدریس در دانشگاه‌ها. )ویدا میری، مترجم(. سمت.
ناتل خانلری، پ. )1348(. آئین عیاری. مجلۀ سخن، 19)1(، 19ـ26. 

نفیسی، س. )1343(. سرچشمۀ تصوف در ایران. کتابفروشی فروغی.
ولایتی، ع. ا. )1389(. مدارس و حوزه‌های علمیۀ شیعه. امیرکبیر.

واعظ کاشفی، ح. )1350(. فتوت‌نامۀ سلطانی. )محمدجعفر محجوب، ویراستار(. انتشارات بنیاد 
فرهنگ ایران.

Clark, E. (1997). Designing & Implementing an Integrated Curriculum, A 

Student-centered Approach. Holistic Press.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

110



Lucas, B., Spencer, E., & Claxton, G. (2012). How to Teach Vocational Ed-

ucation: A Theory of Vocational Pedagogy. Centre for Real World Learning, 

University of Winchester.

Miller, R. (1988/2003). The Holistic Curricilum. OISE Press.

Schreiner, P., Banev, E., & Oxly, S. (2005). Holistic Education. Resource 

Book. Waxmann.

تأثیر فتیان )اهل فتی( در آداب معنوی تعلیم و تعلم در جهان اسلام

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان 1403

111




