
Altruism is one of the significant moral discussions that has 
consistently been part of the ethical principles emphasized 
by divine religions. In the contemporary era, it has been 

 Nature and Animals as “The Other”: A
 Comparative Study of the Bible and the

Qur’an

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

  63-86

■ Mohsen Sharafaei
Ph.D. Graduate in Religions and Mysticism and Researcher at the Depart-
ment of Religions and Islamic Denominations, Islamic Research Foundation, 
Mashhad, Iran. 
Email: sharfa3700@yahoo.com.
ORCID ID: 0009-0004-6311-5259 
■ Ali Akbari Chenari
Researcher at the Department of Religions and Islamic Denominations, 
Islamic Research Foundation, and Ph.D. Candidate in Religions and Mysti-
cism, Ferdowsi University of Mashhad.
Email: aakbarichenari@yahoo.com.
ORCID ID: 0009-0001-7840-236x

Doi: 10.22034/pt.2025.486892.1040

Abstract

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

63



studied and debated from various perspectives by scholars 
of different disciplines. Altruism refers to benevolent be-
havior directed toward “the other,” yet the boundaries of this 
concept remain a detailed and complex topic of discussion. 
In the sacred texts of Abrahamic religions, while humans 
are considered God’s vicegerents on Earth and nature is un-
der their dominion, this status of “Khilafah” (vicegerency) 
binds the faithful to practical ethical responsibilities toward 
nature and animals. Religious ethics, particularly practical 
ethics in the sacred texts of Abrahamic religions, does not 
condone absolute dominion over nature or any arbitrary 
interference that leads to corruption on Earth. Instead, it 
emphasizes environmental preservation and prescribes eth-
ical obligations for humans. These ethical principles aim to 
awaken human consciousness about the manner of creation 
of both humanity and the natural world, employing meta-
phorical concepts such as kinship ties to inspire humans to 
uphold the rights of these divine blessings.

This study, conducted through a library-based method 
with a comparative approach, seeks to present the perspec-
tives of sacred texts in both theoretical and practical dimen-
sions to its readers.

Keywords: Altruism, The Other, Abrahamic Religions, 
Nature, Animals.

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

64



طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ 
دیگری: بررسی تطبیقی در 

عهدین و قرآن

■  محسن شرفایی)نویسنده مسئول(
دانش آموختۀ دکتری ادیان و عرفان و پژوهشگر گروه ادیان و مذاهب اسلامی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، مشهد، ایران.

sharfa3700@yahoo.com :رایانامه
■ علی اکبری چناری

پژوهشگر گروه ادیان و مذاهب بنیاد پژوهشهای اسلامی و دانشجوی دکتری ادیان و عرفان دانشگاه فردوسی مشهد.
com.yahoo@aakbarichenari :رایانامه

تاریخ دریافت: 14-08-1403 تاریخ پذیرش: 1403-11-13

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2 

پاییز و زمستان1403  
63 - 86 

اخلاقی  اصول  جزء  همواره  که  است  اخلاقی  مهم  مباحث  از  یکی  دیگردوستی 
بین  در  مختلف  دیدگاه‌های  از  معاصر  دورۀ  در  و  بوده  الهی  ادیان  سفارش‌شدۀ 
رفتار  همان  دیگردوستی  است.  شده  بررسی  و  بحث  گوناگون  علوم  دانشمندان 
خیرخواهانۀ معطوف به دیگری است، اما اینکه حدود آن چگونه است، خود بحثی 
مفصل و پیچیده است. در متون مقدس ادیان ابراهیمی، اگرچه انسان خلیفۀ خدا 
بر زمین است و طبیعت در سیطرۀ او، بااین‌حال این مقام خلیةفاللهی انسان مؤمن 
را متعهد به انجام اخلاق عملی در قبال طبیعت و حیوانات می‌کند. در اخلاق دینی 

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.486892.1040

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

65



به‌ویژه اخلاق عملی متون دینی مقدس ابراهیمی، سیطرۀ تام و تمام آدمی بر جهان 
طبیعت و هرگونه دخل و تصرف در آن و به عبارتی، فساد در زمین پذیرفته‌شده 
مقرر  انسان‌ها  برای  نبایدهایی  و  باید  و  تاکید  زیست  بر حفظ محیط  بلکه  نیست، 
کرده‌اند. این اخلاق در تلاش است تا با آگاه‌نمودن انسان از نحوۀ آفرینش او و جهان 
طبیعت و به‌کاربردن مفاهیم استعاری همچون پیوندهای نسبی، انسان را به رعایت 
رویکرد  و  کتابخانه‌ای  با روش  نوشتار،  این  برانگیزاند.  این مواهب خدادادی  حقوق 
تطبیقی نگاشته شده و در تلاش است تا دیدگاه متون مقدس را در دو ساحت نظر 

و عمل پیش روی خوانندگان بگذارد.

کلیدواژه‌ها: دیگردوستی، دیگری، ادیان ابراهیمی، طبیعت، حیوانات.

مقدمه
انقراض  و  ازبین‌رفتن جنگل‌ها  تا  گرفته  هوا  آلودگی  از  زیست‌محیطی  چالش‌های  امروزه 
جایی  تا  تبدیل شده‌اند  معاصر  بشر  مسائل  مهم‌ترین  به  جانوری  و  گیاهی  گونه‌های  برخی 
که برای حفظ آنها قوانین و پوی‌شهای متنوعی به راه افتاده است. دراین‌میان، دین به‌عنوان 
یکی از سرچشمه‌های فرهنگ از نظر القا و تعمیق باورها و قوانین و آموزه‌های اخلاقی، نقش 
پررنگی در حفظ آن دارد. گویا خودمحوری بیش از حد انسان‌ها و محدودکردن »دیگری« به 
نوع انسان و نه سایر مراتب و شئون هستی، سبب‌ساز چنین بحران‌هایی بوده است. ازاین‌رو، 
یکی از راه‌های برون‌رفت از این مشکلات تغییر نگاه انسان به طبیعت است؛ یعنی توجه به 

طبیعت و حیوانات در مقام »دیگری« و با آنها رفتار مهربانانه داشتن.
اصلی‌ترین مسئلۀ این مقاله، بررسی تطبیقی نگاه ادیان ابراهیمی به طبیعت و حیوانات است. 
آیا این ادیان به انسان در مقام خلیفۀ خدا بر روی زمین، اجازۀ هرگونه تصرف و بهره‌برداری 
را به او داده‌اند یا از او خواسته‌اند که با طبیعت همچون موجود زنده‌ای رفتار کنند که شعور 
و حق حیات دارد؟ رابطۀ انسان‌ها با حیوانات از دیدگاه کتاب مقدس چگونه تبیین می‌شود؟ 
در نگاه اولیه به نظر می‌رسد که نوعی رویکرد در برخی انسان‌ها اعم از دیندار و بی‌دین وجود 
دارد که دیگری را در بهترین حالت شامل نوع انسان و در بدترین حالت آن تنها منافع شخصی 
خودشان و اطرافیانشان می‌دانند، لذا کسانی که از این دایره به نحوی بیرون‌اند می‌توانند در 
خدمت آنها باشند یا از آنها بهره‌کشی کنند و این همان مشکل یکپارچه‌نداستن جهان هستی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

66



است. این نوشتار در تلاش است تا برای حل این مسئله، نوع نگاه و رویکرد ادیان ابراهیمی به 
طبیعت و حیوانات را در عهدین و قرآن کریم و روایات اسلامی بررسی و تبیین نماید. شایان 

ذکر است که این مقاله به روش کتابخانه‌ای و با رویکرد تطبیقی نوشته شده است. 
در زمینۀ حقوق طبیعت و حیوانات از منظر روایی و قرآنی مقالات متعددی نوشته شده 
است؛ ازجمله مقالۀ اعظم اعتمادی‌فر و زهرا اعتمادی‌فر با عنوان »حفظ حیات طبیعت برمبنای 
اخلاق قرآنی« )1395(، مقالۀ مصفطی رجبی باقرآباد با عنوان »قرآن، طبیعت و حقوق آن 
از منظر دو تفسیر فقهی شیعه و سنی« )1393(، و مقاله‌ای با عنوان »مبانی خداشناختی 
به  بیشتر معطوف  نوشته، که  این  نویسندگان  از  ابراهیمی« )1402(  ادیان  دیگردوستی در 
دیگری یعنی نوع انسان است. دربارۀ حقوق حیوانات نیز مقالات متعددی نوشته شده، مانند 
از محمدحسن موحدی ساوجی  قرآن و سنت« )1396(  از منظر  مقالات »حقوق حیوانات 
و »حقوق حیوانات از منظر اسلام« )1392( از محسن جوادی و اصغر مسعودی. کتاب‌ها و 
مقالاتی نیز به لاتین وجود دارد که از مهم‌ترین آنها کتاب‌های دیگردوستی و اخلاق مسیحی،  
در  دیگردوستی  تطبیقی  بررسی  همچون  مقالاتی  و  آکسفورد  بومشناسی  و  دین  راهنمای 
مسیحیت و اسلام را می‌توان نام برد.  امتیاز این مقاله در مقایسه با سایر مقالات این است که 
حیوانات را در دامنۀ »دیگری« قرار داده و این مسئله را به‌صورت تطبیقی در متون مقدس 

ادیان ابراهیمی بررسیده است.

تعریف دیگردوستی و دامنۀ دیگری
مقدس  متون  در  که  است  دیگری  به  محبتِ  و  توجه  معنی  به  لغت  »دیگردوستی«1در 
اسلامی این مفهوم در قالب اصطلاحاتی همانند محبت، ایثار، شفقت و احسان مطرح شده 
و با وجود ادعای برخی محققان )  Iverach, 1908, vol.1, p. 355(، این واژه در زبان 
انگلیسی معادل "Altruism" از ریشۀ لاتینی "Alter" به معنی دیگری2 گرفته ‌شده و در 
فارسی برابرنهاده‌هایی از قبیل دیگرگرایی، دیگردوستی، غیرپرستی، غیردوستی، نوع‌دوستی، 
نوع‌پرستی، غ‌یرخواهی و ایثار در مقابل آن به کار رفته است )بریجانیان، 1390، ص. 39(. 
در اصطلاح، به عملی اشاره دارد که به نفع دیگران و در جهت کاستن رنج و درد آنها انجام 
می‌گیرد و در آن فرد به منفعت خویش نمی‌اندیشد، بلکه به دنبال رفاه دیگران است. در بیشتر 
تعاریفی که محققان از دیگردوستی کرده‌اند، بر رابطۀ انسان با همنوع خود تأکید شده است و 

1. اصطلاح »دیگردوســتی« را  نخســتین بار آگوســت کنت در دهۀ 1830 میلادی برای توصیف اعمال، تمایلات و 
خلق‌وخوهایی که خیر دیگران را در پی دارد، به کار برد. 

2. Other.

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

67



طبیعت از شمول دیگر حذف یا کم‌رنگ شده است )هوانگ، 1392، ص. 37(. اما آیا به‌راستی 
دیگری تنها شامل نوع انسان است؟ در تفکر قرآنی و همچنین در کتاب مقدس، انسان مرکب 
از جسم و روح و دارای سرشتی دو وجهی است: از یک طرف، از طبیعت زاده شده و با طبیعت 
رشد می‌کند و سرانجام به طبیعت بازم‌ىگردد )نوح، 17ـ18، 1445ق.؛ طه، 55، 1445ق.( و 
از طرف دیگر، حقیقتى روحانی و گرانقدرتر از طبیعت دارد که خدا از آن به »خلقتی جدید« 
تعبیر کرده است )مؤمنون، 12ـ14، 1445ق.(. با دمیده‌شدن روح الهی در وجود انسان او 
»خلقتى جدید« یافته و با فراتررفتن از بعُد خاکی و عالم طبیعت تا آنجا پیش می‌رود که 
مسجود فرشتگان قرار می‌گیرد )حجر، 29، 1445ق.(. در کتاب مقدس نیز به خلقت انسان از 
خاک و دمیدن‌شدن روح الهی در آن3 و سپس بازگشت او به خاک و رستاخیزش از آن )اول 
سموئیل، 2: 6( اشاره شده و بر این امر تأکید می‌شود که آدم بر صورت خدا آفریده شده است 

)پیدایش، 1: 27(. 
در رابطه‌ای سه ضلعی میان خدا، انسان و طبیعت، خدا در رأس همۀ مخلوقات اعم از انسان 
و عالم طبیعت و در جایگاه خالقیت قرار دارد و بر همه چیز محیط است. در ضلع دیگر، انسان 
قرار دارد که خدای متعال او را کرامت بخشیده و بر بسیاری از مخلوقات خویش برتری داده 
)اسراء، 70، 1445ق.( و طبیعت را مسخّر او نموده )نحل، 12، 1445ق.( و درعین‌حال وی را 
به استفادۀ بهینه از طبیعت )بقره، 168، 1445ق.( و فسادنکردن در آن )بقره، 60، 1445ق.( 
و حفظ این امانت الهی موظف کرده است. باید توجه داشت که آدمی از آن جهت ممتاز است 
که می‌تواند به کمال برسد و در فضایل و صفات همانند خدا بشود. ازاین‌رو، در کتاب مقدس 
عبری در عین اینکه به حقوق انسان‌ها و نیکی به دیگران با اعمال جوانحی و جوارحی توصیه 
می‌شود )خروج، 20: 16؛ تثنیه، 5: 20؛ 23: 20ـ21؛ مزامیر، 34: 14 و جاهای دیگر(، به 
حقوق حیوانات نیز توجه شده، به‌طوری‌که از 613 حکم تورات 138 مورد آن دربارۀ حیوانات 
است. ضلع سوم عالم طبیعت است که هم مأوی و مسکن انسان است و نیازهای او را برطرف 
تجلی‌گاه  دقیق‌تر، طبیعت  عبارت  به  و  است  معبود  به سوی  انسان  هدایتگر  هم  و  می‌کند 
1445ق.(.   ،115 )بقره،  می‌کند  فهم  را  الهی  حضور  آن  جای  جای  در  انسان  که  خداست 
موجود  و چون   )58 آملی، 1391، ص.  )جوادی  است  حیات  از  لبریز  نگاه،  این  با  طبیعت 
زنده‌ای است در دامنۀ »دیگری« قرار می‌گیرد و انسان مؤمن با الگوگیری از اسماء و صفات 
الهی در قبال طبیعت مسئول است. خدا، در مقام منشأ و مظهر تامّ و تمام رحمت و محبت به 
بندگان، اولین کسی است که به بندگان خویش محبت کرد و بندگان  نیز باید با تأسی به این 
صفت الهی و انجام فرامین او، محبت خود را به خدا ابراز ‌کنند و یکی از جلوه‌های آن، رفتار 
3. »خداوند خدا پس آدم را از خاک زمین بسرشت و در بینی وی روح حیات دمید و آدم نفَْس زنده شد« )پیدایش، 

.)7 :2

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

68



نیک انسان‌ها با هم‌نوعان خویش و همچنین با سایر اجزای طبیعت است )برای اطلاع بیشتر 
از مبانی خداشناختی دیگردوستی چناری و شرفایی، 1402، ص. 217ـ236(. در ذیل رابطۀ 

انسان با طبیعت را در عهدین، قرآن و روایات اسلامی بررسی می‌کنیم.

عهدین
با توجه به آموزه‌های کتاب مقدس عبری کل عالم هستی مسخّر آدمی است، اما آیا آنها 
این اجازه را دارند به هر نحو که می‌خواهند از جهان هستی بهره‌وری کنند؟ ماجرای آفرینش 
آن‌گونه که در کتاب پیدایش آمده، ابتدا با پیدایش زمین شروع می‌شود و در ادامه، آسمان، 
آب، زمین، گیاه، حیوانات )ماهیان دریا، مرغان آسمان و خزندگان( و سرانجام انسان‌ها آفریده 
شدند و خدا آدمی را بر صورت خودش آفرید و آنها را بارور ساخت و بر همۀ موجودات مسلط 
کرد. برطبق داستان آفرینش، این حکمرانی در باغ عَدَن شامل کشتن حیوانات به‌منظور تهیۀ 
غذا نبود و همان‌گونه که در کتاب پیدایش )1: 29( آمده، در ابتدا انسان‌ها با خوردن گیاهان 
و میوه‌های درختان زندگی می‌کردند و موجودات با صلح و صفا با یکدیگر زندگی می‌کردند. 
و  آفرینش  قلّۀ  اوج  در  آدمی  که  نمی‌رساند  را  این  پیدایش  سفر  گفته‌های  سینگر،  نظر  به 
از  برخوردار از جواز برای کشتن و خوردن حیوانات باشد )سینگر، 1396، ص. 365(. پس 
هبوط انسان از بهشت است که کشتن حیوانات مجاز شد. خدا نیز پیش از بیرون‌راندن آدم و 
حوا از باغ عَدَن، آنها را با پوست حیوانات پوشانید. پسرشان هابیل که دامدار بود، از گلۀ خود 
پیشک‌شهایی به خدا تقدیم کرد. در زمان جاری‌شدن سیل که بسیاری از مخلوقات خدا به 
سبب مجازات انسان از بین رفتند،‌ حضرت نوح نیز به محض فروک‌شکردن آب، با سوزاندن 
پیشک‌شهایی از هر جانور و پرندۀ پاک از خدا سپاسگزاری کرد. درعوض، خدا به نوح برکت 
داد و مهر نهایی خود را بر حکمرانی انسان کوبید )پیدایش، باب‌های 1ـ9؛ نیز سینگر، 1396، 
ص. 364(. ازاین‌رو، می‌شود گفت که آدمیان در وضعیت اولیۀ بی‌گناهی، گیاهخوار بودند و 
فقط علف می‌خوردند، و تنها پس از هبوط به آنها اجازه داده ‌شده که حیوانات را به خوراکشان 

اضافه کنند.
اشرف  مبحث  که  است  کسانی  جزو  )1135ـ1205م.(  ابن‌میمون  یهود،  بین حکمای  در 
این  بر  او  به چالش کشید.  را  او  برای  آفریده‌شدن سایر موجودات  و  انسان  بودن  مخلوقات 
از همه مهم  بیش  آنچه  و  نیست  تفاوتی  انسان‌ها و حیوانات هیچ  بین عواطف  بود که  باور 
ارائه  کیهان  از  الگویی  دلالةالحائرین  کتاب  در  ابن‌میمون  است.  آفرینش  ذاتی  ارزش  است 
می‌کند که یادآور نظریۀ گایا4 )واژه‌ای یونانی به معنای زمین( است، اینکه زمین به‌سان یک 

4. ایدة این نظریه را نخستین بار جیمز لاولاک )1919-2022(، زیست‌شناسِ انگلیسی، مطرح کرد.

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

69



اندامواره دارای حیات است و امور خودش را سامان می‌دهد. او می‌گوید: »بدان که کل این 
هستی یک فرد است و هیچ چیز دیگری نیست و کل خلقت همان مقام زید یا عمر را دارد 
]شخصی که دارای قلب و روح و اعضا و جوارح است[« )ابن‌میمون، بی‌تا.، ج. 1، ص. 72(. 
پیامدهای اخلاقی و متافیزیکی این اندیشه بسیار شگرف است. اساساً، ابن‌میمون این ایده را 
که انسانیت غایت نهایی آفرینش است و اینکه سایر موجودات برای خدمت به لذت انسان 
انسان وجود  به خاطر وجود  باور کرد که همۀ موجودات  »نباید  انکار کرد:  آفریده شده‌اند، 
دارند بلکه در آفرینش سایر موجودات دیگر نیز ذاتاً هدفی بوده است« )ابن‌میمون، بی‌تا.، ج. 
3، ص. 13(. گویا ابن‌میمون بر آن بود که بالاترین درجۀ دین خدا، پذیرش این تنوع و تکثر 
 Seidenberg,( است. مزیت انسان‌ها بر حیوانات همان توانایی‌شان در درک امور الهی است
p. 23 ,2017(. از تلقی ابن‌میمون نیز برمی‌آید که او از نظر خلقت بین انسان‌ها و حیوانات 
تفاوتی نمی‌دید. به همین دلیل است که آدمی حق تصرف و دست‌اندازی بیچ‌ون‌وچرا به سایر 

موجودات را ندارد. 
در تفاسیر برخی محققان سکولار همچون ادوارد پیسون ایوانز5، لین وایت جونیور6، پیتر 
سینگر، و رودریک فریزیر نش7، روایت سفر پیدایش از خلقت به‌عنوان آغاز ستم مسیحیان 
روایت  استدلال می‌کنند که  غالباً  آنها  است.  تفسیر شده  و طبیعت  بر حیوانات  یهودیان  و 
سفر پیدایش منشأ بی‌توجهی مداوم مسیحیان به ارزش‌ها و رفاه حیوانات است. از نظر آنها، 
حکومت  و  منفعت  برای  »صراحتاً  است:  کرده  برنامه‌ریزی  را  غیرانسانی  طبیعت  تمام  خدا 
انسان: هیچ موردی در آفرینش فیزیکی هدفی جز خدمت به اهداف انسان نداشت«. برخی 
حیوانات  حقوق  مخالف  و  نادرست  برداشتی  را  پیدایش  روایت  از  برداشتی  چنین  محققان 

.)Preece & Fraser, 2010, pp. 245-263(دانسته‌اند
نگرش کتاب مقدس عبری به حیوانات را در دو مقولۀ کلی می‌توان جای داد: نخست نگرشی 
واقع‌گرایانه که از حاکمیت آدمی بر حیوانات سخن می‌گوید و دیگری نگرشی ایدئالیستی که 
صلح و صفا میان حیوانات درنده را به تصویر می‌کشد )محسنیان‌راد، 1392، ص. 569(. دربارۀ 
نگرش نخست، ادیان الهی، به‌ویژه یهودیت، احکامی را مقرر کرده‌اند که به‌نوعی رفتار آدمیان 
را کنترل می‌کند و در این‌باره دیدگاهی واقع‌گرایانه دارد. چنان‌که از 613 حکم مختلف تورات 
امثال سلیمان،  کتاب  از  فقره‌ای  براساس  است.  به حیوانات  مربوط  آن  مکتوب، 138 حکم 
 Lerner, 2010, p. انسان پرهیزکار بر جان حیوان خود تفکّر می‌کند )12: 10؛ همچنین
468(. داشتن دغدغۀ حیوانات سبب می‌شود نیازها و حتی احساسات آنها را جدی بگیریم. 

5. Edward Payson Evans
6. Lynn White Jr.
7. Roderick Frazier Nash

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

70



ازاین‌رو، ظلم و ستم به حیوانات ممنوع شده است. هرچند در تورات مواردی وجود دارد که 
می‌شود آنها را مصداق ستم بر حیوانات دانست؛ برای نمونه، در تورات آمده است هرگاه گاوی، 
مرد یا زنی آزاد یا غلام یا کنیزی را شاخ بزند که منجر به مرگ او شود، گاو را باید کشت. 
گویا تنها در یک مورد است که صاحب گاو نیز مستحق مرگ است، آن‌ هم زمانی که او از 
شاخ‌زدن گاوش باخبر باشد و قبلًا به او در این‌باره اخطار داده‌اند )خروج، 21: 29؛ برای موارد 
دیگر همان، 21، 28، 32(. برمبنای این حکم دیگر دارای اختیار داشتن حیوان یا نداشتن 
او شرط نیست، بلکه باید به‌سبب آسیب و قتلی که مرتکب شده، به سزای خود که همان 
ایدئالیستی هنگامی است که  نگاه‌های  مرگ است برسد )محسنیان‌راد، 1392، ص. 569(. 
سخن از آخرالزمان و پدیده‌های آن به میان می‌آید. آنجاست که »گرگ با بره سكونت خواهد 
داشت و پلنگ با بزغاله خواهد خوابيد و گوساله و شير و پروارى با هم، و طفل كوكچ آنها 
را خواهد راند و گاو با خرس خواهد چريد و بچه‌هاى آنها با هم خواهند خوابيد و شير مثل 
گاو كاه خواهد خورد...« )اشعیا، 11: 6ـ8(. این صحنۀ مسیحانه که درعین‌حال تصدیق پیامبر 
آخرالزمان است، نشان می دهد در رابطۀ شکارچی و طعمه در قلمرو حیوانات و همچنین 
در روابط انسان و حیوان مشکلاتی وجود دارد. اشعیاء نبی نه‌تنها وعده می‌دهد که همه چیز 
 Rimbach,( تغییر خواهد کرد، بلکه از اشتیاقی عمیق برای چنین تغییری گواهی می‌دهد

)1982, p. 200
حیوانات  حقوق  به  خاص  توجه  و  احترام  شده،  تأکید  آن  بر  یهود  شریعت  در  آنچه  اما 
و  پریشان‌حال  حیوانات  به  که  می‌کنند  تصریح  اسفار خمسه  آنهاست.  به  آسیب‌نرساندن  و 
بر یاری‌رساندن به حیوان  افزون  باید کمک و یاری ‌رساند.8  آسیب‌دیده حتی در روز سبّت 
)تثنیه، 22: 4(، رهاکردن زمین در سال هفتم و عدم کشت در آن به‌دلیل استفادۀ حیوانات از 
آنها )خروج، 23: 11ـ12(، ممنوعیت کار حیوانات در روز سبّت، برنداشتن جوجه با مادر، منع 
به‌کارگیری دو چهار‌پا مثل گاو و الاغ در شخم‌زدن و جفت‌نکردن آن با غیر هم‌جنس خود 
و همچنین نبستن دهان حیوان هنگام خرمن‌کوبی از مهم‌ترین نبایدهای هنجاری در دین 
یهودیت است )تثنیه، 5: 14؛ 22: 6، 10؛ 25: 4(. بنابر آنچه دربارۀ ترحم به حیوانات به‌طور 
پراکنده در کتاب مقدس آمده، می‌شود گفت که براساس تفکر یهودی ستم افسارگسیخته 
به حیوانات منع شده و سلطۀ انسان بیشتر به نظارتی شبیه است که خدا آن را به او واگذار 
کرده است و او در برابر خدا مسئول مراقبت و بهزیستی از آنهاست. افزون‌بر وظایف ذکرشده، 
برخی بایدها و نبایدهای دیگری هم برای یهودیان در نظر گرفته شده که از جملۀ آنها موارد 

ذیل را برمی‌شماریم:

8. »اگر الاغ و گاو برادرت را در راه افتاده بینی، از آن ‌رو مگردان البته آن را با او برخیزان« )تثنیه، 22: 4(.

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

71



1. جایز نیست پیش از اینکه به حیواناتمان غذا نداده‌ایم، خودمان غذا بخوریم.
2. قراردادن بارهایی سنگین‌تر از طاقت حیوان ممنوع است.

3. از ضربه‌زدن غیرضروری به حیوان باید خودداری کرد.
4. جایز نیست که افراد حیوان یا پرنده‌ای بخرند، مگر اینکه غذای کافی برایش تهیه کنند.

5. کشتن حیوانات و پرندگان از روی بازی و سرگرمی ممنوع است.
6. در ذبح حیوانات و پرندگان باید مراقب بود که درد و رنج غیرضروری به آنها نرسد، یعنی 
اینکه با کمترین درد آنها را ذبح کنند )Epstein, 1965, pp. 44-45؛ نیز نک به: خروج، 

20: 10؛ 23: 12، 19؛ تثنیه، 22: 7، 10؛ 25: 4(.
شایان ‌ذکر است که در شریعت یهود به غذاهایی که یهودیان مجاز به خوردن آنها هستند، 
»کاشر« می‌گویند. انواع کاشر از حیوانات و پرندگان، پیش از تهیۀ غذا از آنها باید ذبح شرعی 
شوند. احکام مربوط به ذبح شرعی را در یهودیت »شحیطا« می‌گویند. شحیطا مستلزم بریدن 
نای و مری حیوان از عرض، به وسیلۀ چاقویی کاملًا تیز است. این عمل باید به‌سرعت انجام 
گیرد. آنها خوردن گوشت حیوانی را که به‌طور طبیعی بمیرد یا به روش‌های دیگر، غیر از 
طریق گفته‌شده، کشته شوند، حرام می‌دانند. همین‌طور خوردن عضوی که از حیوان زنده 

کنده یا دریده شده باشد، ممنوع است )آنترمن، 1391، ص. 308ـ309(.
درست است که یهودیت اولیه در جهت حمایت از حیوانات قوانینی را معین کرد، اما این 
قوانین به دو چیز محدودند: نخست حیوانات اهلی که برای رفاه خود انسان‌ها استفاده می‌شوند 
و دوم، محدودیت‌هایی دربارۀ منع کشتن حیواناتی که مراسم قربانی با آنها انجام می‌گیرد. 
کفاره‌ای  همین‌طور  و  او  به  تقرب  و  خدا  رضایت  کسب  برای  راهی  قربانی  مراسم  درواقع، 
اما  آقایی، 1391، ص. 53ـ78(.  برای گناهان است )خروج، 12: 12ـ14؛ لاویان، 17: 11؛ 
را  عذابی  چنین  باید  حیوانات  هدف  این  به  رسیدن  برای  چرا  که  است  این  اصلی  پرسش 
از  تعالی آدمی مهم‌تر  برآن‌اند که  این پرسش  به  پاسخ  متحمل شوند؟ سنت‌های دینی در 
حیات حیوانات قربانی است. آدمی است که می‌تواند به بالاترین درجات معرفت الهی برسد 
درحالی‌که حیوانات از چنین فضیلتی محروم‌اند. بی‌شک معرفت الهی و تخلق به اخلاق الله 
مستعد  حیوانات،  طبیعت  که  است  الهی  ادیان  اصلی‌‌ترین هدف  انسان‌ها  به‌کمال‌رساندن  و 

رسیدن به چنین هدف والایی نیست و نخواهد بود.
دیگردوستی به ما می‌آموزد که علاوه‌بر انسان‌ها و حیوانات باید با سایر نعمت‌های خدادادی 
و  گیاهان سودمند  به  آسیب‌زدن  یا  نابودی  مقدس،  کتاب  براساس  کنیم.  برخورد  نیکی  به 
مفید روا نیست و به‌طور کلی ازبین‌بردن و اتلاف غیرضروری هر چیزی که قابل‌استفاده باشد، 
گناهی بزرگ است که ارتکاب به آنها تخطی از فرمان الهی محسوب می‌شود. قطع درختان 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

72



و آت‌شزدن طبیعت منع شده: »چون برای گرفتن شهری با آن جنگ کنی، و آن را روزهای 
بسیار محاصره نمایی، تبر بر درخت‌هایش مزن و آنها را تلف مساز. چون‌که از آنها می‌خوری 
پس آنها را قطع منما، زیرا آیا درخت صحرا انسان است تا آن را محاصره نمایی؟«9 )تثنیه، 
20: 19(. نکتۀ قابل‌توجه این فقره آن است که این کار نه‌تنها گناهی در برابر خدا، که در برابر 

جامعه است، چرا‌که سبب سلب امنیت و آسایش افراد آن می‌شود. 
در عهد جدید نسبت به کتاب مقدس عبری توجه کمتری به طبیعت و حقوق حیوانات 
شده و در آن آیاتی که بشود از حقوق حیوانات دفاع کرد، یا وجود ندارد یا خیلی کم است. 
سنت مسیحی در مسئلۀ توجه به حیوانات در صورت‌های اولیۀ خودش میراث‌دار کتاب مقدس 
عبری و فرهنگ یونانی بود. این ایده که انسان بر صورت خدا و حاکم بر زمین خلق ‌شده، از 
یهودیت و توجه به جنبۀ عقلانی انسان و کم‌اهمیت جلوه‌دادن تعالیم یهودیت از سنت یونانی 
انسان‌ها  اریگن و آگوستین بر منزلت  از بزرگان مسیحیت ازجمله  گرفته شده است. برخی 
و جدایی آنها از حیوانات تأکید زیادی داشتند. برایند این ایده‌ها آن بود که توجه به حقوق 
حیوانات جنبۀ فرعی یافت. در ادوار گذشته، دیدگاه‌های حیوان‌دوستانه‌ای در بین عبرانیان 
برتری  بر حیوانات  انسان‌ها  بود که  این  اصلی‌شان  باور  اما هرکدام  یونانیان وجود داشت،  و 
انسان‌محوری و دوست‌داشتن  به  دارند. در قرن‌های نخست میلادی مباحث دوگانۀ مربوط 
حیوانات در دو فرهنگ یهودی و یونانی با یکدیگر تلفیق شد و همین دیدگاه در قرن‌های 
اولیه در مسیحیت وجود داشت. اما پس از مرگ آگوستین قدیس )354ـ430م(، که با سیطرۀ 
شد.  گذاشته  کنار  حیوان‌دوستی  دیدگاه  بود،  همراه  غربی  دولت‌های  بر  مسیحی  کلیسای 
برای نمونه، در رویکرد ابزارگرایانه به حیوانات در قرون وسطایِ مسیحی، توماس آکوئیناس 
)1225ـ1274م(، با تفسیر ارسطویی، معتقد بود که در سلسله‌مراتبی که خدا آفرید، حیوانات 
از نظر فکری فرودست انسان‌هایند و برای استفادۀ انسان ساخته شده‌اند. براساس این دیدگاه، 
بوده است  انسانی  افراد  به  برای خدمت  نگوییم منحصراً،  اگر  اول،  هدف حیوانات در درجۀ 
)Linzey, 2010, p. 457(. اما این به معنای این نبود که انسان می‌تواند هرگونه رفتاری 
با حیوانات داشته باشد و به آنها ظلم کند. حتی توماس آکویناس نیز رفتار شایسته و مناسب 
با حیوانات را ستایش می‌کرد ) )Preece & Fraser, 2010, p. 251(. بااین‌همه، هنوز 
خرده‌فرهنگ‌هایی وجود داشت که بر نگاه همدلانه به حیوانات تأکید داشت. نتیجۀ این دیدگاه 
آن شد که هرجا منافع حیوانات با کوچک‌ترین منافع انسان‌ها در تقابل قرار داشت، حقوق 
حیوانات نادیده گرفته می‌شد. اما در دورۀ معاصر، برخی، ازجمله آندرو لینزی، مدعی شدند که 
 Waldau, 2006, pp. 75-76; Ibid,( حمایت از حقوق حیوانات جزء ذاتی مسیحیت است

9. با توجه به شرایط جنگی و موقعیت‌های خاص، قطع درختان بی‌ثمر برای ساختن سنگر مجاز دانسته شده است.

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

73



pp. 76-77 ,2011(.سینگر نیز همین دیدگاه را دارد و بیان می‌کند که نگرش‌های غربی 
درمورد حیوانات در دو سنت یهودیت و یونان باستان ریشه دارد که این ریشه‌ها در مسیحیت 

یکی شد و از طریق آن در اروپا غالب شدند )سینگر، 1396، ص. 362ـ372(. 
شاید بشود گفت علت کم‌توجهی عهد جدید در مقایسه با کتاب مقدس عبری به طبیعت 
و حقوق حیوانات این است که حضرت عیسی در شریعت بر دین حضرت موسی بود. ازاین‌رو، 
وضع شرایع جدید در این‌باره ضروری نبود. باوجوداین، در فقراتی که در عهد جدید به طبیعت 
و حیوانات اشاره ‌شده، در ظاهر حقوق حیوانات و حتی درختان را نادیده گرفته است. برای 
مثال، هنگامی‌که حضرت عیسی با همراهانش به سرزمین جَراسیان رسید، ارواح پلیدی که 
در بدن آدمیان سکنا گزیده بودند، از عیسی ملتمسانه خواستند که آنها را از آن سرزمین 
بیرون نکند و گفتند در عوض »ما را به سوی خوک‌ها گسیل دار تا به آنها درآییم«. پس آن 
ارواح خبیث بیرون‌شده به خوک‌ها درآمدند و آن گله که حدود دوهزار تا بودند، خودشان را 
به دریا انداختند و خفه شدند )مرقس، 5: 1-13(. سینگر بر این باور است که این کار عیسی 
کاملًا غیرضروری بود، چراکه او می‌توانست شیاطین را بدون اینکه آنها را بر موجودات دیگری 
وارد کند، دور سازد. نمونۀ دیگر، نفرین حضرت عیسی بر درخت بی‌ثمر بود که برطبق نظر 
آگوستین قدیس این کار حضرت نشان می‌دهد که ما نیازی نداریم با همان قواعد اخلاقی‌ای 

که رفتار خود را در برابر انسان‌ها کنترل می‌کنیم، درمورد حیوانات هم به کار ببریم.
داستان درخت نفرین‌شده در اناجیل به شکل‌های گوناگون روایت‌ شده است: در متی )21: 
18ـ22( ذکر شده است که عیسی در راه برگشت به اورشلیم گرسنه شد. درخت انجیری را 
کناری بدید و نزدیک آن آمد. اما در آن میوه‌ای نیافت. به همین دلیل، درخت را نفرین کرد 
و گفت: »دیگر هرگز میوه نخواهی داد!« و همان‌دم درخت انجیر خشک شد. شاگردان ‌که از 
این کار عیسی تعجب کرده بودند، از او پرسیدند که چگونه درخت به یک‌دم خشک شد و او 
پاسخ داد که »اگر ایمانی داشته باشید که شک بدان رخنه نکند، نه‌تنها آن کاری را خواهید 
کرد که با درخت انجیر کردم، بلکه حتی اگر به این کوه بگویید »از جای کنده شو و به دریا 

افکنده شو« چنین خواهد شد.10
در انجیل مرقس آمده است که »موسم انجیر نبود« )11: 13(. واقعۀ درخت انجیر بی‌میوه 
را درخت  آمده است: »مردی  به‌گونه‌ای دیگر  به حضرت عیسی  اشاره  بدون  لوقا  انجیل  در 
انجیری بود که در تاکستان او نشانده شده بود. آمد تا از آن میوه برگیرد، اما چیزی نیافت. 

10. در ارمیا به خشک‌شــدن درخت و بی‌میوه‌دارشدن آنها به‌دلیل بی‌توجهی به قوانین شریعت اشاره ‌شده است )8: 
13(؛ یعنی همچنان ‌که پیامبران بنی‌اســرائیل، نافرمانان را هشــدار دادند، عیسی نیز خواسته است تا عملی نمادین 

انجام دهد )میلر، 1953، ص. 216(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

74



و  برگیرم  انجیر میوه  این درخت  از  تا  اینک سه سال است که می‌آیم  را گفت:  پس موکار 
چیزی نمی‌یابم. آن را برافکن؛ از چه روی خاک را بهر هیچ هدر دهد؟ موکار او را پاسخ گفت: 
»سرورم، امسال نیز آن را به خود واگذار تا گرداگردش را بکنم و پای آن کود ریزم. تواند بود 
که در آینده بار آورد... اگر نیاورد آن را بر خواهی افکند« )13: 6ـ9(. همان‌طور که از انجیل 
لوقا برداشت می‌شود، نحوۀ برخورد با درخت، حکایت از صبر و بردباری و برخورد مهربانانه با 

طبیعت دارد؛ برخلاف دو انجیل قبلی که نشان از عمل سخت‌گیرانه با طبیعت دارد.11 
به  زیست‌محیطی  اتهامات  از  برخی  الهی،  ملکوت  الگوی  از  استفاده  با  جدید  جریان‌های 
جریان‌های  برخی،  نظر  بنابر  کرده‌اند.  الهیاتی  استفادۀ  آن  از  و  گفته  جواب  را  مسیحیت 
زیست‌محیطی در مسیحیت »نفرین حضرت عیسی)ع( نسبت به درخت انجیر که منجر به 
خشک‌شدن آن شد نه تحقیر محیط زیست، بلکه توجه‌دادن به حقیقت ملکوت الهی است. 
خویش(  فصل  غیر  در  )ازجمله  سال  ایام  تمام  در  درختی  هر  الهی  ملکوت  در  که  آنجا  از 
آمادگی  هنوز  بنی‌اسرائیل  قوم  که  است  آن  از  کنایه  درخت  آن  می‌دهد، میوه‌نداشتن  ثمر 
استقرار نهایی و حاکمیت خدا را ندارد و ازاین‌رو، عیسی خود را آمادۀ مرگ کرد؛ چه اینکه 
نداشت«  توجیهی  هیچ  انجیر  درخت  آن  ثمرندادن  ملکوت،  برپایی  براي  آمادگی  درصورت 
)صالح و سیدعلی حسنی، 1396، ص. 123؛ برای نقد رویکردهای رایج الهیات مسیحی دربارۀ 
با  مقایسه  در  می‌رسد  نظر  به  103ـ127(.  1396، ص.  )همان،  زیست‌محیطی  چال‌شهای 
داستانی که در مرقس آمده و پیام آن، که همان صبر و بردباری در برابر طبیعت است، داستان 
خشکاندن درخت انجیر از باب به‌کاربردن تمثیل برای فهماندن مفهوم آمدن ملکوت الهی و 
کیفیت آن به مؤمنان مسیحی بود و نمی‌شود از آن پیامی مبنی بر مخالفت و رفتار ناعادلانه با 
طبیعت برداشت کرد.  به این نکته اشاره کنیم که در فلسفه و عرفان مسیحی، گاهی حیوانات 
نه تنها اموال زنده تلقی شده‌اند، که مستحق مراقبت جدی بوده‌اند و از طریق رابطه‌ای نزدیک 
 Preece & Fraser, 2010, p.( به خویشاوندی،  پیوندهای نزدیک با نوع بشر داشته‌اند

 .)247

11. به این نکته باید توجه داشــت که انجیل‌های نظیر، ترتیب‌های متفاوتی دربارۀ درخت بی‌میوه ارائه می‌کنند که 
باید از طریق ســنت ادبی تبیین شود: از یک‌ســو ورود حضرت عیسی به اورشلیم و بیرون‌راندن فروشندگان از معبد 
که در انجیل‌های متی و لوقا در یک روز واقع می‌شــود، در انجیــل مَرقُس در دو روز روی می‌دهد و میان آنها واقعۀ 
درخت انجیر نفرین‌شــده قرار می‌گیرد. از دیگر ســو، حکایت درخت انجیر خشکیده )و نیز نفرین آن در انجیل متی( 
در انجیل مرقس میان بیرون‌راندن فروشــندگان از معبد و مباحثه درباب اقتدار عیسی گنجانده می‌شود، دو قطعه‌ای 
که در اصل باید بدون انقطاع به دنبال یکدیگر آمده باشــند. این تفاوت‌ها در صورتی توجیه می‌شود که واقعۀ درخت 
انجیر بعدها در طرح اولیه وارد شــده باشــد و مشــتمل بر دو مرحله بوده باشد: نخست، نفرین و سپس خشکیدگی. 
خشکیدگی افزودگی بعدی است تا از نفرینی که بدین‌سان می‌گیرد، درسی درباب اثر دعایی که از روی ایمان انجام 

می‌شود، حاصل آید )عهد جدید، پانویس ص. 298(.

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

75



قرآن و روایات
در بسیاری از آیات قرآن کریم به عناصر طبیعت اشاره‌ شده و خدا تمامی انسان‌ها، به‌ویژه 
مؤمنان را به تفکر در طبیعت دعوت کرده است. تأمل و تفکر در عناصر و اجزای تشکیل‌دهندۀ 
طبیعت، در ایجاد رابطۀ دوستانه میان انسان و طبیعت مؤثر است، چراکه انسان از رهگذر 
همین تفکر و مشاهدۀ مخلوقات خداوند در طبیعت به بصیر و آگاهی می‌رسد و خدا را در آنها 
می‌بیند )فصّلت، 53، 1445ق.( و عشق به خداوند و دوست‌داشتن او سبب می‌شود که شخص 

دیگردوست، همهچ‌یز را مظهر و جلوۀ حق‌ تعالی بداند و آنها را دوست بدارد.
از زمین و خاک است )روم، 20، 1445ق.(. پیامبر اکرم  انسان‌ها  از طرف دیگر، خلقت   
فرموده‌اند: »زمین را مسح کنید، چراکه زمین نسبت به شما نیک است« )راوندی، بی‌تا.، ص.  
9(. و در حدیثی دیگر از ایشان، از زمین به‌عنوان »مادر انسان«‌ها یاد شده: »در نگهداری 
زمین بکوشید و به آن حرمت نهید که مادر شماست. هرکس بر روی آن کار نیک و بدی 
به  که  حدیث  این   .)97 7، ص.  ج.  1403ق.،  )مجلسی،  کرد«  خواهد  گزارش  دهد،  انجام 
رابطۀ مستقیم انسان با طبیعت اشاره دارد، مشتمل بر چند نکته است: نخست اینکه اسلام 
پیوند  فرض  طبیعی  نتیجۀ  و  کرده  برقرار  طبیعت  و  انسان  بین  مجازی  نسبی  پیوند  نوعی 
نسبی‌داشتن با طبیعت، پیدایش نوعی پیوندهای عاطفی با آن است که خود باعث می‌شود 
انسان به طبیعت اهمیت دهد و با آن رابطۀ خوبی داشته باشد )الخشن، 1395، ص. 50(. 
داشتن پیوند و رابطۀ نزدیک و نسبی با طبیعت تنها محدود به همین حدیث نیست، بلکه 
تأکید شده  رابطه‌ای  بر داشتن چنین  نیز  اکرم  پیامبر  از  منقول  احادیث  از  برخی دیگر  در 
است. ازجمله این حدیث که می‌فرمایند: »عمه‌تان، نخل را گرامی بدارید« )ابن‌اثیر، 1367، 
ج. 3، ص. 303(. در برخی احادیث، دلیل این امر این‌گونه بیان‌شده است: »درخت نخل را 
که خویشاوند شماست گرامی بدارید، زیرا از خاکی که آدم خلق شد، خلق گردیده است« 
)ابن‌بابویه، 1413ق.، ج. 4، ص. 327؛ حسینی زبیدی، 1414ق.، ج. 17، ص. 508(؛ یعنی 
درخت خرما از اضافیِ گل آدم خلق‌ شده و آدم هم پدر انسان‌هاست، پس به این اعتبار درخت 
خرما عمۀ انسان است. یا این حدیث که پیامبر اکرم فرمود: »احُد، کوهی است که ما را دوست 
می‌دارد و ما هم او را دوست می‌داریم« ) طبرسی‌،‌ 1390ق.، ‌ج. 1، ص. 247؛ ابن‌أبی‌جمهور 

احسائی، 1405ق.، ج. 1، ص. 177(.
دوم اینکه با توجه به آیات قرآن کریم، خدا زمین را برای انسان‌ همچون گهواره‌ قرار داده 
تا در آن آرامش داشته باشد )نبأ، 6؛ طه، 53؛ ملک، 15، 1445ق.(. همچنین، آیات فراوانی 
وجود دارد که از تجهیز زمین و آسمان به همۀ عواملی سخن می‌گوید که باعث حفظ ثبات و 
توازن آن و تضمین زندگی آرام برای همۀ موجودات می‌شوند )ق، 6ـ7، 1445ق.؛ انبیاء، 30؛ 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

76



نمل، 61، 1445ق.(. به‌ عبارت‌دیگر، خلقت انسان به‌گونه‌ای است که باید در دامان طبیعت 
رشد کند و برای رفع نیازهایش به آن نیازمند است. همچنین، طبیعت به صورتی آفریده ‌شده 
که در خدمت انسان و رفع نیازهای اوست. اما باید به این نکته توجه داشت که زمین درصورتی 
می‌تواند جایگاه آرامش انسان باشد و نیازهای او را برآورد که انسان به‌خوبی از آن بهره ببرد و 
در حفظ و نگهداری آن بکوشد، چراکه هر عملی که انسان بر روی زمین انجام می‌دهد، اعم از 
خوب و بد، نتیجۀ آن به خودش بازمی‌گردد. بنابراین، انسان و طبیعت بر یکدیگر تأثیر و تأثر 

دارند و همین امر رابطۀ محبت‌آمیز انسان با طبیعت را ایجاب می‌کند.
منظور از این سخن که »طبیعت در خدمت انسان و برای انسان خلق ‌شده« )الرحمن، 10، 
1445ق.( یا اینکه طبیعت در »تسخیر« انسان است )لقمان، 20، 1445ق.(، چون او »اشرف 
مخلوقات« است )اسراء، 70، 1445ق.(، به معنای برداشت نادرست از منابع طبیعی و برخورد 
نامناسب با عناصر طبیعت نیست. بدون شک، دخل و تصرف انسان در زمین و بهره‌برداری 
از امکانات آن امری مشروع و مجاز است، به ‌شرط آنکه دخل و تصرف ویرانگر و بی‌حدومرز 
منابع  ازجمله  چیزی،  هر  از  بی‌شازحد  استفادۀ  و  اسراف  از  را  انسان‌ها  خدا  چراکه  نباشد، 
طبیعی، بازداشت )انعام، 140؛ اعراف، 31، 1445ق.( و به آبادکردن زمین امر کرد )هود، 61، 
1445ق.( و از کسانی که به تباهی در زمین و نابودی نسل جانداران اقدام می‌کنند، به‌عنوان 
وَ  فیها  لیِفْسِدَ  الَْرْضِ  فِی  سَعَی  توََلَّی  »وَإذَِا  است:  کرده  یاد  فی‌الارض  مفسد  و  تجاوز‌کار 
یهْلِک الحَْرْثَ وَ النَّسْلَ وَ الُله لَ یحِبُّ الفَْسَادَ« )بقره، 205، 1445ق.(. همچنین، براساس 
آیات قرآن، خدای متعال جهان را براساس تعادل و توازن و هماهنگی خلق کرده است که هر 
جزئی از جهان در چرخۀ حیات نقشی حیاتی دارد و ازبین‌بردن این توازن و تغییر و دگرگونی 
در جهان هستی، طریقی شیطانی است که باید از آن دوری کرد )الرحمن، 7ـ9، 1445ق.(. از 
طرف دیگر، ما در برابر همۀ کارهایی که انجام می‌دهیم، مسئول هستیم و باید پاسخگوی تمام 
کردار خود باشیم. در این‌باره امام علی علیه‌السلام فرمودند: »ای بندگان خدا، دربارۀ بندگان 
خدا و سرزمین‌های او از خدا بترسید، زیرا حتی دربارۀ زمین‌ها و حیوانات از شما باز‌خواست 

خواهد شد« )نهج‌البلاغه، خطبۀ 166(.

تعامل انسان با طبیعت
در طول زندگی پیامبر اسلام نمونه‌های زیادی از نگاه دیگردوستانۀ ایشان دربارۀ طبیعت 
و ثمرات دنیوی و اخروی چنین رفتارهایی نقل‌شده است. چنان‌که دربارۀ اهمیت درختان و 
گیاهان فرمودند: »اگر قیامت فرارسد و در دست یکی از شما نهالی باشد، اگر کمترین مهلت 
)نوری،  کند«  استفاده  آن  کاشتن  برای  فرصت  آن  از  دارد،  آن  کاشتن  و  نهال  غرس  برای 

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

77



1408ق.، ج. 13، ص. 460(. همچنین فرمودند: »هر مسلمانی که درختی بنشاند یا زراعتی 
بکارد، و انسان یا پرنده و یا هر جانوری از آن بخورد، آن برایش صدقه محسوب می‌شود و اجر 
و ثواب دارد« ) بروجردی، 1386، ج. 23، ص. 958؛ ترمذی، 1403ق.، ج. 2، ص. 421؛ نوری، 
1408ق.، ج. 13، ص. 460(. در تعالیم اسلامی، آبیاری درخت مانند سیراب‌کردن مؤمن تشنه 
دارای ثواب و پاداش است. پیامبر اکرم فرمودند: »هرکس درخت موز یا سدری را آب دهد، 

گویا به مؤمن تشنه‌ای آب‌ داده است« )حرّ عاملی، 1409ق.، ج. 17، ص. 42(.
پیامبر اکرم علاوه‌بر توصیه به کشاورزی و درختکاری از قطع درختان و سوزاندن زراعت‌ها 
از  از امام صادق علیه‌السلام آمده است: »پیامبر هرگاه یکی  نیز نهی فرموده‌اند. در حدیثی 
فرماندهانش را به جنگی می‌فرستاد توصیه‌هایی به وی می‌کرد که از جملۀ آنها این بود که 
از آت‌شزدن نخلستان‌ها و غرق‌کردن آنها در آب خودداری کنید، درختان میوه را قطع نکنید، 
زراعت‌ها را نسوزانید، زیرا از کجا معلوم شاید به آنها نیاز پیدا کردید« )کلینی، 1407ق.، ج. 
5، ص. 29(. در روایت دیگر آمده است که »هیچ درختی را قطع نکنید، مگر آنکه ناگزیر از 
این کار شوید« )همان، 1407ق. ج. 5، ص. 27(. همان‌طور که از این‌ روایات برداشت می‌شود، 
نهی از قطع درختان یک دستور کلی است، اما در مواقع اضطرار قطع آنها جایز است، مانند 
به دستور خدا  نخل  و درختان  افتاد  اتفاق  بنی‌نضیر  یهودیان  با  پیامبر  بین  آنچه در جنگ 
بریده شدند )حشر، 5، 1445ق.(. امام علی در این‌باره می‌فرمایند: پیامبر خدا از قطع‌کردن یا 
آت‌شزدن درختان میوه، از دارالحرب یا جاهای دیگر نهی فرمودند، مگر اینکه این کار به صلاح 

مسلمانان باشد )ابن‌حیّون، 1385ق.، ج. 1، ص. 371(.
علامه طباطبایی در تفسیر این آیه می‌گوید: »"لینه" به معنای درخت خرمای خرم و پربار 
است، حال هر نوع خرما که باشد و روایت ‌شده که رسول خدا دستور داده بودند که نخلستان 
بنی‌نضیر را قطع کنند، همین‌که دست به قطع چند درخت زدند، یهودیان فریاد زدند: ای 
محمد تو همواره مردم را از فساد نهی می‌کردی، حال این درختان خرما چه گناهی دارند که 
قطع می‌شوند. به دنبال این جریان بود که آیۀ مورد بحث نازل شد و پاسخ آنان را چنین داد: 
هیچ درخت خرم و پرباری را قطع نمی‌کنید، و یا آن را باقی نمی‌گذارید، مگر به اذن خدا و 
خدا در این فرمانش نتایجی حقه و حکمت‌هایی بالغه در نظر دارد که یکی از آنها خوارساختن 

فاسقان، یعنی بنی‌نضیر است« )طباطبایی، 1374، ج. 19، ص. 351(.
اهل‌بیت علیهم‌السلام نیز رابطۀ مسالمت‌آمیزی با طبیعت داشته‌اند و خود اهل کشاورزی 
از  امر کرده‌اند. یکی  و مراعات‌کردن محیط‌زیست  به کشاورزی  را  پیروان خودشان  و  بودند 
مشاغل امام علی کشاورزی و درخت‌کاری بود که بسیاری از خدمات و انفاق‌های خود را از 
این طریق انجام می‌دادند. از امام صادق نقل‌شده است که امیرالمؤمنین علی )ع( بیل می‌زد 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

78



و زمین‌های بایر را آمادۀ زراعت می‌نمود... و از مال و دسترنج خود هزار برده آزاد کرد. امام 
صادق نیز خودشان به‌گونه‌ای در زمین و باغ خودش کار می‌کرد که عرق از سر و رویشان 
می‌ریخت )کلینی، 1407ق.، ج. 5، ص. 74، 77( و از ایشان روایت ‌شده است که: »بهترین 
کارها کشاورزی است؛ آن را می‌کاری و نیکوکار و بدکار از آن می‌خورند. نیکوکار می‌خورد 
و برایت از خدا آمرزش می‌طلبد و بدکار می‌خورد و آنچه خورده او را لعن و نفرین می‌کند 

و چرندگان و پرندگان نیز از آن بهره‌مند می‌شوند« )مجلسی، 1403ق.، ج. 100، ص. 69(.
با توجه به احادیث ذکرشده، می‌توان دیگردوستی با طبیعت را به معنای رابطۀ مستقیم با 
طبیعت و بهره‌برداری درست از منابع طبیعی و تخریب‌نکردن آن تفسیر کرد؛ به عبارت دیگر، 
رابطۀ انسان و طبیعت رابطۀ دوسویه‌ای است که هرچه این رابطه مبتنی بر دوستی باشد، 
سود و فایدۀ آن به نفع هر دو است و برعکس. باید به این نکته نیز توجه داشت که در اسلام 
طبیعت به‌عنوان موجود زنده‌ای در نظر گرفته ‌شده که درک و شعوری متناسب با ظرفیت 
وجودی خود دارد و همین امر لزوم برخورد مناسب با طبیعت و رابطۀ محبت‌آمیز با آن را 

واجب می‌کند.

تعامل و مدارا با حیوانات 
اسلام که دین رأفت و محبت است، توجهی ویژه‌ نیز به‌ حق و حقوق حیوانات داشته و 
آنها دعوت کرده است. خدا در قرآن کریم  با حیوانات و رعایت حقوق  به مدارا  را  انسان‌ها 
تمام جنبندگان روی زمین را گروه‌هایی مانند انسان‌ها دانسته )انعام: 38( و خودش نیازهای 
 ،60 )عنکبوت،  است  برعهده‌گرفته  انسان‌ها  کنار  در  را  آنها  حیاتی  احتیاج‌های  و  ضروری 
تغییر  را  آن  و  کرده  نهی  حیوانات  به  اذیت‌رساندن  و  آزار  از  دیگری  آیۀ  در  و  1445ق.(، 
در خلقت خودش و عملی شیطانی برشمرده است )نساء، 119، 1445ق.(. دربارۀ چگونگی 
اطهار  ائمۀ  و  پیامبر  از  زیادی  احادیث بسیاری  نیز  آنها  با حیوانات و رعایت حقوق  برخورد 
روایت ‌شده است. این احادیث متضمن حقوق حیوانات، ازجمله حق زندگی و حفظ حیوانات 
از نابودی، حق آب و غذادادن به‌موقع آنها و مراقبت از آنها، حق آزار و اذیت‌نکردن حیوان به 
هر شکل ممکن، تا آنجا که در برخی احادیث، عبادت فرد به‌دلیل این آزار و اذیت موردقبول 
واقع نشده و حتی به جهنمی‌شدن وی منجر شده است. بسیاری از این احادیث را سیدجعفر 
عاملی از مصادر حدیثی متعدد شیعه و سنی در کتابی با عنوان حقوق الحیوان فی الاسلام 
جمع‌آوری کرده است. این کتاب دربردارندۀ دو فصل است: در فصل اول اخلاق حیوان در دو 
قسمت »اخلاق شیطانیه« و »اخلاق رضیه« بررسی‌ شده و همچنین به تفاوت درجات شعور 
و ادراک حیوانات و طاعات و عبادات آنها اشاره ‌شده است. در فصل دوم، مسئلۀ رفق و مدارا 

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

79



با حیوانات و احکام و ضوابط آن در ذیل 110 بند بررسی ‌شده است.
دوستی با حیوانات را می‌شود علاوه‌بر ارتباط صمیمانه و دوستانه با آنها، در قالب مدارا و 
احسان به آنها تعریف کرد. به نظر می‌رسد مدارا با حیوانات و احسان به آنها فراتر از حقوقی 
است که آنها برعهدۀ انسان دارند. ازجمله حقوق حیوانات حق حیات و حفظ آنها از نابودی 
است. در اسلام از کشتن بدون دلیل )دلیل عقلی و شرعی( هر جنبنده‌ای که ضرری برای 
انسان ندارد، نهی شده است )محمدی ری‌شهری، 1379، ج. 3، ص. 275(. از پیامبر اسلام 
فریاد کند،  نزد عرش  و  بیاید  قیامت  بیهوده بکشد، روز  را  نقل ‌شده است هرکه گنجشکی 
206؛  7، ص.  ج.  )نسائی، 1438ق.،  بی‌فایده کشت؟  مرا  چه  برای  بپرس  این  از  پروردگارا 
ابن‌حیّون، 1385ق.، ج. 2، ص. 175؛ مجلسی، 1403ق.، ج. 66، ص. 4(. در روایات متعدد 
اینکه بمیرند(  تا  از صبرکُ‌شکردن حیوانات )یعنی حبس حیوانات و آزار و اذیت‌کردن آنها 
)به  پی‌کردن  بی‌تا.، ج. 8، ص. 98(،  )بخاری، 1410ق.، ج. 4، ص. 100؛ مسلم‌‌بن حجاج، 
معنای قطع‌کردن دست و پای حیوان از محل پی آنها( )کلینی، 1407ق.، ج. 5، ‌ص. 29؛ 
حرّ عاملی، 1409ق.، ج. 15، ص. 59( و به‌جان ‌هم انداختن آنها و حتی لعن و نفرین‌کردن 
آنها نهی شده است. امام علی در حدیثی فرمودند: »به‌صورت حیوانات نزنید و آنها را لعنت و 
نفرین نکنید، چراکه خدای عزوجل نفرین‌کنندۀ حیوانات را لعنت می‌کند و لعنت به حیوانات 
رحمت  رسول   .)287 ص.   ‌،2 ج.  1413ق.،  )ابن‌بابویه،  می‌شود  لعنت‌کننده  خود  دامن‌گیر 
تا  باشند  بلکه دستور می‌داد که شبانگاهان مواظب  از کشتن جانداران منع می‌کرد،  نه‌تنها 
مبادا موجود ریز و حشرۀ کوچکی، حتی به‌طور نادانسته و غیرعمدی، زیر پا از بین برود )مفید، 

1413ق.، ص. 64؛ مجلسی، 1403ق.، ج. 73، ص. 264(.
در اسلام نه‌تنها از آزار و اذیت حیوانات ــ حتی اگر به‌ اندازۀ گرفتن ذرّة کاهی از دهان 
مورچه‌ای باشد12 ــ در هر شکلی منع شده، بلکه به شفقت و محبت‌کردن به حیوانات دستور 
صریح داده ‌شده است؛ مثلًا آنجا که می‌گوید: »طویلۀ گوسفند را تمیز و بینی آن را پاک‌کنید« 
)کلینی،‌ 1407ق.، ‌ج. 6، ‌ص. 544؛‌ حرّ عاملی، 1409ق.، ج. 11، ص. 513(. یا وقتی‌که پای 
به  نسبت  اسلام  شفقت  و  رأفت  نهایت  است،  میان  در  خوردن  برای  آن‌هم  حیوان،  کشتن 
حیوانات را می‌بینیم. روایاتی که از پیامبر و ائمۀ اطهار دربارۀ چگونگی ذبح حیوانات رسیده،  
نیز نشان از توجه دقیق اسلام به حقوق حیوانات و مدارا با آنهاست. این روایات از یک سو، 
دستور می‌دهند که برای ذبح حیوانات از کارد کاملًا تیز استفاده شود تا حیوان زجر نکشد و 
از سوی دیگر، از سربریدن حیوان در برابر چشم حیوان دیگری یا تیزکردن کارد در حضور 

12. امام صادق فرمودند که پیامبراعظم نهی فرمود از اینکه آنچه را مورچه با دســت و دهان حمل می‌کند، بخورند 
)کلینی،‌ 1407ق.، ج. 5، ص. 307(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

80



حیوانی که بناست ذبح شود، نهی می‌کنند. در حدیثی از پیامبر بزرگوار اسلام نقل‌ شده است: 
را در هر کاری مقرر داشته است، پس هرگاه می‌کشید، خوب  »خداوند خوب عمل کردن 
بکشید و هرگاه ذبح می‌کنید، خوب ذبح کنید؛ کارد خود را تیز کنید تا حیوان زجر نکشد« 

)ابن‌حنبل، بی‌تا.، ج. 4، ص. 123؛ مجلسی، 1403ق.، ج. 62، ص. 315ـ316(.
آب و غذادادن به حیوانات و تمیز نگه‌داشتن محل نگهداری آنها و مراقبت از آنها از دیگر 
حقوقی است که باید مدنظر داشت. در حدیث آمده است که فردی گناهکار در کنار چاهی به 
سگی برخورد که نزدیک بود از شدت تشنگی بمیرد. او برای آن سگ به‌سختی از چاهی آب 
فراهم کرد و همین کار باعث بخشش گناهان او شد )بخاری، 1401ق.، ص. 100؛‌ مجلسی، 
1403ق.، ‌ج. 8،‌ ص. 317(. با جست‌وجو در روایات می‌توان گفت که اسلام به حیوانات اهلی 
توجهی ویژه‌ نشان داده و وظایف متعددی را برعهدۀ فرد مسلمان نهاده است. در اینجا به‌عنوان 
نمونه به دو یا سه حدیث اشاره می‌کنیم: برطبق روایتی که امام علی از پیامبر نقل کرده، 
مرکوب بر صاحبش شش حق دارد: چون به منزل رسید پیش از هر کار علوفۀ او را بدهد و 
چون بر آبی می‌گذرد، آب را بر او عرضه کند و آزادش بگذارد؛ بر صورتش کتک نزند که به 
تسبیح و ستایش خدای خویش مشغول است و جز در راه خدا بر پشت حیوان درنگ نکند 
و بیش از توانایی‌اش بر او بار ننهد و بی‌ش از اندازه ]توانایی‌اش[ با او راه نپیماید« )ابن‌بابویه، 

1362، ج. 1، ص. 330(.
امام علی نیز در نهج‌البلاغه به زوایای ظریفی از حقوق حیوانات و مدارا و احسان به آنها 
اشاره‌کرده که دربردارندۀ نکات قابل‌تأملی است. ایشان در توصیه به مأمور جمع‌آوری زکات 
نوشت: »وقتی‌که حیوانات را تحویل گرفتی، آنها را به فردی که اطمینان نداری و نسبت به 
اموال مسلمین دلسوز نیست، مسپار، تا آن را به پیشوای مسلمین برساند و او در میان آنها 
تقسیم گرداند. در رساندن حیوانات آن را به دست چوپانی که خیرخواه و مهربان، امین و 
ـ بسپار،  ـ که نه سخت‌گیر باشد و نه ستمکار، نه تند براند و نه حیوانات را خسته کند ـ حافظ ـ
سپس آنچه از بیت‌المال جمع‌آوری شد برای ما بفرست، تا در نیازهایی که خدا اجازه فرموده 
مصرف کنیم. هرگاه حیوانات را به دست فردی امین سپردی، به او سفارش کن تا »بین شتر 
و نوزادش جدایی نیفکند و شیر آن را )تا آخرین قطره( ندوشد تا به بچه‌اش زیانی وارد نشود. 
که  را  یا زخمی  مراعات حال شتر خسته  و  کند،  رعایت  را  عدالت  بر شتران  در سوارشدن 
سواری‌دادن برای او سخت است، بنماید. آنها را در سر راه به درون آب ببرد و از جاده‌هایی 
که دو طرف آن علفزار است به جادۀ بی‌علف نکشاند، و هرچندگاه شتران را مهلت دهد تا 
استراحت کنند، و هر‌گاه به آب و علفزار رسید، فرصت دهد تا علف بخورند و آب بنوشند« 
تا آنگاه‌که به اذن خدا بر ما وارد شوند، فربه و سرحال، نه خسته‌وکوفته، که آنها را براساس 

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

81



رهنمود قرآن و سنّت پیامبر تقسیم نماییم )نهج‌البلاغه، خطبۀ 25(.
برای  دارد:  بر رعایت حق‌وحقوق حیوانات دلایل مختلفی  زیاد  تأکید  نظر می‌رسد که  به 
نمونه، حیوانات از بیان نیازهای خود ناتوانند، ازاین‌رو به مراقبت بیشتری نیاز دارند؛ به‌سبب 
نق‌ششان در حیات انسان‌ها چنین مورد توجه قرارگرفته‌اند. چنان‌که امام صادق به نقل از 
پیامبر اکرم مرکب شخص را به‌منزلۀ خود شخص تلقی کرده‌اند: »چون به منزلگاه نزدیک 
شدی از مرکبت پیاده شو و قبل از رسیدن به خودت، او را علوفه بده؛ چراکه او هم جزئی از 
توست« )ابن‌بابویه، 1413ق.،‌ ص. 297(؛ به‌دلیل خیر و برکتی است که برخی حیوانات اهلی 
برای انسان دارند، مثلًا امام صادق دربارۀ گوسفند می‌فرمایند: »هرگاه اهل خانه‌ای گوسفندی 
نداری،  بیفزاید و فقر و  ایشان بدهد و در روزی‌شان  به  را  اختیار گیرند، خدا روزی آن  در 
یک درجه از آنان دور شود؛ و ...« )کلینی،‌ 1407ق.، ج. 6، ‌ص. 544(؛ حیوانات از گذشته 
تا کنون نقش بسزایی در فراهم‌کردن بخشی از نیازهای غذایی انسان‌ها، حمل‌ونقل و تأمین 
پوشاک انسان‌ها داشته‌اند. نیاز انسان‌ها به حیوانات و برعکس، این ضرورت را ایجاب می‌کند 
که انسان‌ها رابطه‌ای مبتنی بر احسان و شفقت با حیوانات داشته باشند و حق‌وحقوق آنها را 

به بهترین صورت رعایت کنند )نحل، 66، 80؛ غافر، 79؛ انعام، 142، 1445ق.(.

نتیجه‌گیری
با مقایسه میان ادیان ابراهیمی در توجه به حقوق حیوانات و حفظ محیط زیست، می‌بینیم 
حتی  و  حیوانات  حقوق  جزئی‌ترین  که  آنجا  تا  داشته  عنایت  امر  این  به  بیشتر  اسلام  که 
با طبیعت و نگاه به آن  نسََبی  بیان شده است. داشتن رابطۀ  نیز  آنها در روایات  به  احسان 
به‌عنوان موجود زندۀ دارای شعور که تأثیر و تأثر مستقیمی بر زندگی انسان دارد، و همچنین 
درنظرگرفتن آنها در قالب عضو کوچکی از خانوادۀ دیگری، آموزه‌ای است که دین اسلام )و 
ادیان  از آموزه‌های متون مقدس  تأکید دارند. درمجموع،  بر آن   ) از عرفای مسیحی  برخی 
بنگرد و  نیز  به پیرامون خود  باید در کنار توجه به همنوعان،  انسان  ابراهیمی برمی‌آید که 
وظایف خود را در قبال طبیعت به‌عنوان عضوی از خانواده یعنی »دیگری« به بهترین صورت 

انجام دهد.
همچنین از آموزه‌های متون مقدس این سه دین برمی‌آید که انسان و حیوان به‌طور یکسان 
معنوی مستقل  از یک »من«  بشر  نوع  اما  دارند.  وابستگی مطلق  به خدا  لحاظ وجودی  از 
برخوردار است که در حیوانات وجود ندارد؛ یعنی حیوانات از منبع حیات خویش آگاه نیستند 

و نیت خیر خدا نسبت به آنها عمدتاً با واسطۀ انسان محقق می‌شود. 
یکی از انتقادات مهمی که به ادیان ابراهیمی درباب طبیعت و حقوق حیوانات وارد شده 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

82



این است که آنها با قائل‌شدن به مفهومی به نام »تسلط یا تسخیر طبیعت« به دست انسان، 
استفادۀ  ابزار  تنها  نادیده گرفته‌اند و حیوانات و طبیعت  را  به‌ویژه حیوانات  حقوق طبیعت، 
انسان قلمداد شده‌اند. از نظر این گروه از منتقدان، این‌گونه نگرش کتاب‌های مقدس باعث 
شکل‌گیری روحیۀ برتری‌طلبی انسان بر طبیعت و درنتیجه ازبین‌رفتن طبیعت و نادیده‌گرفتن 
حقوق حیوانات شده است. اما مخالفان این نگرش، با استناد به فقرات متعددی از کتاب‌های 
مقدس بیان کرده‌اند که سلطه و تسلط انسان به معنای سلطۀ استبدادی و ظلم‌کردن نیست، 
بلکه انسان ازآن‌رو که بر وجه الهی آفریده شده، از نظر اخلاقی می‌خواهد همچون خدا رفتار 
کند، گرچه می‌تواند از طبیعت و حیوانات استفادۀ مفید ببرد، اما وظیفۀ مراقبت و نگهداری 
از آنها را نیز دارد و این مسئولیتی الهی است بر دوش انسان‌های مؤمن.  فراتر از این، به نظر 
برخی حیوانات و همۀ ارکان نظام طبیعت استقلال ذاتی قائل‌اند و هرکدام از آنها غایت خویش 

را دارند و این‌طور نیست که آنها صرفاً برای انسان و پیشبرد اهداف او آفریده شده باشند. 

  فهرست منابع

ابن‌أبی‌جمهور. )1405ق.(. عوالی اللئالی العزیزیة فی الأحادیث الدینیة. )مجتبی عراقی، مصحح(. 
مؤسسۀ سیدالشهداء.

مصحح(.  طناحی،  محمد  )محمود  الأثر.  و  الحدیث  غریب  فی  النهایة   .)1367( م.  ابن‌اثیر، 
مؤسسۀ مطبوعاتی اسماعیلیان.

ابن‌بابویه، م. )1362(. الخصال. )علی‌اکبر غفاری، مصحح(. جامعۀ مدرسین.
ابن‌بابویه، م. )1413ق.(. من لا يحضره الفقيه. دفتر انتشارات اسلامى وابسته به جامعه مدرسين 

حوزۀ علمۀي قم‏.
ابن‌حنبل، ا. )بی‌تا.(. مسند احمدبن حنبل. دار صادر.

ابن‌حیون، ن. )1385ق.(. دعائم‌الاسلام. )عاصف فیضی، مصحح(. مؤسسه آل‌البیت. 
ابن‌میمون، م. )بی‌تا.(. دلالة‌الحائرین. )حسین اتای، ویراستار(. مکتبة الثقافة الدنیه.

قرآنی.  اخلاق  برمبنای  طبیعت  حیات  حفظ   .)1395( ز.  اعتمادی‌فر،  و  ا.  اعتمادی‌فر، 
پژوهش‌های اخلاقی، )25(، 5ـ18. 

اکبری چناری، ع. و شرفایی، م. )1402(. بررسی تطبیقی مبانی خداشناختیِ دیگردوستی در 
ادیان ابراهیمی. انسان‌پژوهی دینی، 20)49(، 217ـ236.

الخشن، ح. ا. )1395(. اسلام و محیط‌زیست گام‌هایی به‌سوی فقه زیست‌محیطی. )حمیدرضا 
شیخی، مترجم(. بنیاد پژوهش‌های اسلامی.

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

83



آقایی، ا. )1391(. قربانی در آیین یهود. هفت آسمان. 14)53(، 53ـ78.
دانشگاه  انتشارت  مترجم(.  فرزین،  یهودی. )رضا  آیین‌های  باورها و  ایِ. )1391(.  آنترمن، 

ادیان و مذاهب.
بخاری، م. )1401ق.(. صحیح‌البخاری. دارالفکر للطباعة و النشر و التوزیع.

بروجردی، ح. )1386(. جامع أحادیث الشیعة. انتشارت فرهنگ سبز.
بریجانیان، م. )1390(. فرهنگ اصطلاحات فلسفه و علوم اجتماعی. )بهاءالدین خرمشاهی، 

ویراستار(. پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
)عبدالرحمن محمد عثمان، محقق و مصحح(.  الترمذی.  م. )1403ق.(. سنن  ترمذی سلمی، 

دارالفکر للطباعة و النشر و التوزیع.
جوادی آملی، ع. )1391(. مفاتیح‌الحیاة. )محمدحسین فلاح‌زاده و دیگران، محققان(، اسراء.

اخلاقی،  پژوهش‌های  اسلام.  منظر  از  )1392(. حقوق حیوانات  ا.  مسعودی،  و  م.  جوادی، 
)14(، 21ـ48.

حرّ عاملی، م. )1409ق.(. وسایل‌الشیعه. مؤسسة آل‌البیت.
حسینی زبیدی، م. )1414ق.(. تاج‌العروس من جواهرالقاموس. )علی هلالی و علی سیری، 

مصحح(. دارالفکر.
دشتی، ع. )مترجم(. )بی‌تا.(. نهج‌البلاغه. مشهور.

راوندی کاشانی، ف. )بی‌تا.(. النوادر. )احمد صادقی اردستانی، مصحح(. دارالکتاب.
رجبی باقرآباد، م. )1393(. قرآن، طبیعت و حقوق آن از منظر دو تفسیر فقهی شیعه و سنی. 

اخلاق زیستی، )12(، 11ـ41.
سیار، پ. )مترجم(. )1402(. عهد جدید بر اساس کتاب مقدس اورشلیم. نشر نی.

سینگر، پی. )1396(. آزادی حیوانات. )بهنام خداپناه، مترجم(. ققنوس.
صالح، م. ح. و حسنی، ع. )1396(. نقد و بررسی مدلهای الهیات محیط زیست در مسیحیت 

نوین. ادیان و عرفان. 50)1(، 103ـ127.
طباطبایی، م. ح. )1374(. المیزان. )سیدمحمدباقر موسوی همدانی، مترجم(. دفتر انتشارات 

اسلامی جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم.
طبرسی، ف. )1390ق.(. اعلام الوری بأعلام الهدی. اسلامیه.

فیض کاشانی، م. )1406ق.(. الوافی. کتابخانه امام أمیرالمؤمنان علی)ع(.
قرآن کریم. )1445ق.(. مجمع الملک الفهد.

کتاب مقدس )2007(. انجمن کتاب مقدس ایران.
دارالکتب  مصححان(.  آخوندی،  محمد  و  غفاری  )علی‌اکبر  الکافی.  )1407ق.(.  م.  کلینی، 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

84



الإسلامیه.
مجلسی، م. )1403ق.(. بحارالانوار. دار إحیا التراث العربی.

انتشارات  انجیل و قرآن.  محسنیان راد، م. )1392(. هنجارها در سه کتاب مقدس: تورات، 
دانشگاه ادیان و مذاهب قم.

مسلم‌بن حجاج )بی‌تا.(. صحیح مسلم. دارالفکر.
مفید، م. )1413ق.(. المزار. )محمدباقر ابطحی، محقق(. کنگرۀ جهانی هزاره شیخ مفید.

موحدی ساوجی، م. ح. )1396(. حقوق حیوانات از منظر قرآن و سنت. دین و دنیای معاصر، 
)6(، 129ـ140.

میلر، وی. )1953(. کلیسای خدا در جهان یا تفسیر رساله اول پولس رسول به قرنتیان. )ایرج 
م. امینی، مترجم(.

نسائی، ع. )1438ق.(. سنن النسائی. دارالفکر للطباعة و النشر و التوزیع.
نوری، ح. )1408ق(. مستدرک‌الوسائل و مستنبط‌المسائل. مؤسسۀ آل‌بیت.

محمد  و  صادقی‌جو  )وحید  دیگردوستی؟.  یا  دوستی  خویشتن  )1392ش(.  اف.  هوانگ، 
فرجیان، مترجمان(. انجمن اولیاء و مربیان.

Epstein, R. I. (1965). Step by Step in the Jewish Religion. The Soncino 
Press.

Gottlieb  S.  R. (Ed.). (2006). The Oxford Handbook of Religion and Ecol-
ogy. Oxford University Press.

Grant, C. (2001). Altruism and Christian Ethics. Cambridge University 
Press.

Lerner, B. D. (2010). Religion and Animals: Judaism. In Marce Bekoof 
(Ed.). Encyclopedia of Animal Rights and Animal Welfare. Greenwood 
Press.

Linzey, A. (2010). religion and animals: Christianity. In  Jane Goodall 
(Ed.). Encyclopedia of Animal Rights and Animal Welfare, Edited by Marc 
Bekoff. ABC-CLIO, LLC.

Monroe, K. R. (1996). The heart of altruism. Princeton University Press.
Preece, R., & Fraser, D. (2000). The status of animals in Biblical and 

Christian thought: A study in colliding values. Society & Animals, 8(3), 245-

طبیعت و حیوانات به‌مثابۀ دیگری: بررسی تطبیقی در عهدین و قرآن

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

85



263. 
Rimbach, J.A. (1982). The Judeo-Christian tradition and the human/animal 

bond. International Journal for the Study of Animal Problems, 3(3), 198-207.
Scott Green, W. (2005). Introduction: Altruism and the Study of Reli-

gion. In Jacob Neusner & Bruce Chilton (Ed.). Altruism in World Religion. 
Georgetown University Press.

Setiawan, M. N. H., & Robin, F. A. (2023). A Comparative Study of Al-
truism in Christian and Islam. Journal of Religions Comparative Study of 
Religions. 4(1), 45-64.

Seidenberg, D. M. (2017). Eco-Kabbalah: Holism and Mysticism in 
Earth-Centered Judaism. Companion to Religion and Ecology. Wiley-Black-
well.

Waldau, P. (2006). Religion and Animals. In Peter Singer (Ed.). Defense of 
Animals. Blackwell Publishing.

Waldau, P. (2011). Human Rights: What everyone needs to know. Oxford 
University Press.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

86




