
Junaid Baghdadi is one of the renowned and influential 
mystics who played a significant role in shaping the mysti-
cal perspectives and spiritual teachings of Islam. Among his 
most important practical teachings are the eight principles 
of conduct, namely: steadfastness in ablution, constancy in 
remembrance, persistence in solitude, continuity of fasting, 
perseverance in silence, the negation of thoughts, maintain-

 The Eightfold Principles and Rules of
 Practical Conduct from the Perspective of

Junayd al-Baghdadi

Vol. 1, Series. 2,
 No. 2 Autumn & Winter

 24-42

■ Mohammad Javad Shams
Associate Professor, Department of Islamic Philosophy and Wisdom, Imam 
Khomeini International University, Qazvin, Iran.
Email: mj.shams@isr.ikiu.ac.ir
ORCID ID: 0000-0003-2648-9513

Doi: 10.22034/pt.2025.488428.1042

Abstract

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

24



ing a heart connected to the Sheikh, and contentment with 
divine decree while avoiding protest. These principles form 
the foundation of spiritual progress and the practical theol-
ogy of Islamic mysticism. They have been highly regarded 
throughout history by many mystical orders and traditions. 
Steadfastness in ablution and remembrance symbolizes 
the purification of the outer and inner self, serving as the 
starting point of the mystical path. Persistence in solitude, 
combined with honesty and sincerity, along with fasting, 
silence, and the negation of thoughts, are among the most 
critical factors in overcoming the ego and the influence of 
Satan. The final two principles—the connection of the heart 
to the Sheikh and contentment with divine decree—are fun-
damental to the path. They address any shortcomings in the 
other principles of solitude and open the seeker’s heart to 
divine grace, mercy, and illumination. These principles also 
grant the seeker eligibility for the manifestations of divine 
names and attributes. To date, no independent research has 
been conducted on these principles. Therefore, this study, 
based on library research and mystical sources, using a de-
scriptive-analytical method, seeks to elucidate and analyze 
these eight principles. It emphasizes their importance and 
necessity in freeing the seeker from the shackles of ego and 
Satan, achieving spiritual perfection, and reaching the sta-
tion of divine proximity.

Keywords: Junaid, Behavior, Eight principles,
 Solitude, Thoughts(Khavater) 

  vol.1, series 2, No. 2  

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

25



■ محمد جواد شمس
دانشیار گروه فلسفه و حکمت اسلامی دانشگاه بین‌المللی امام خمینی، قزوین، ایران.

 mj.shams@isr.ikiu.ac.ir:رایانامه
تاریخ دریافت: 28-08-1403 تاریخ پذیرش: 1403-10-16

جنید بغدادی از عارفان نامدار و پرتأثیری است که در شکل‌گیری دیدگاه‌های 
عرفانی و تعالیم معنوی اسلام سهم بسزایی داشته است. از تعالیم عملی مهم 
ذکر،  دوام  وضو،  دوام  یعنی  است؛  عملی  قواعد هشتگانۀ  در سیروسلوک،  او 
دوام خلوت، دوام روزه، دوام صمت، دوام نفی خواطر، دوام دل با شیخ داشتن 
بنیان  و  اساس سیر معنوی  اعتراض، که  و ترک  الهی  به قضای  و دوام رضا 
الهیات عملی عرفان اسلامی است و در طول تاریخ، در میان بیشتر طریقت‌ها 
همان  ذکر،  دوام  و  وضو  دوام  است.  بوده  توجه  مورد  عرفانی  سلسله‌های  و 
طهارت ظاهر و باطن و رکن آغازین سلوک است. دوام خلوت همراه با صدق و 
اخلاص و دوام صوم و صمت و نفی خواطر، مهم‌ترین عوامل و اصول در رهایی 

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی 
از نگاه جنید بغدادی

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2 

پاییز و زمستان1403  
24 - 42    

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.488428.1042

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

26



از نفس و شیطان‌اند. دو اصل آخر، بنیان سلوک بوده و موجب رفع هر نوع 
خلل در سایر شروط و اصول خلوت‌اند و درهای لطف و کرم حقّ تعالی و انوار 
الهی را بر قلب سالک می‌گشایند و استحقاق تجلّیّات اسمایی و صفاتی را به او 
می‌بخشایند. در این‌باره، تاکنون تحقیق مستقلی انجام نشده، بنابراین در این 
با استفاده  با بهره از تحقیقات کتابخانه‌ای براساس منابع عرفانی و  پژوهش، 
از روش توصیفی ـ تحلیلی، به تبیین و تحلیل این قواعد و اصول هشتگانه و 
اهمیت و ضرورت آنها در سیروسلوک و نجات سالک از بند هوی و شیطان و 

دستیابی او به کمالات معنوی و وصولش به مقام قرب الهی می‌پردازیم. 

کلیدواژه‌ها: جنید، سیروسلوک، قواعد هشتگانه، خلوت، خواطر.

مقدمه
ابوالقاسم جنیدبن محمدبن جنید معروف به جنید بغدادی، از عارفان بزرگ و پرآوازۀ سدۀ 
۳ق/۹م و سرحلقۀ بسیاری از سلسله‌های عرفانی است که نام و آوازۀ او بر تمامی دوره‌ها و همۀ 
سرزمین‌های اسلامی سایه افکنده و نقش او در نشر تعالیم عرفانی، به‌ویژه آموزه‌های عملی، 
بسیار مهم و تأثیرگذار بوده است تا آنجا که شاید بشود او را یکی از عارفان تأثیرگذار در تمامی 
نامدار و بیشتر سلسله‌های عرفانی  از عارفان  دوره‌های تاریخ تصوف به شمار آورد. بسیاری 
تحت‌تأثیر دیدگاه‌های عرفانی و تعالیم عملی او بوده‌اند. تعالیم عملی‌اش، بر بسیاری از قواعد 
اخلاقی و اصول عملی و شرایط سیروسلوک عرفانی تأثیر گذاشته است و به‌جرئت می‌شود 
گفت شکل‌گیری الهیات عملی عرفان اسلامی تا حد زیادی حاصل دیدگاه‌ها و مرهون تعالیم 
او بوده است. ازهمین‌رو، طریقت و مشرب عرفانی وی را معروف‌ترین و مشهورترین طریقت 
گفته‌اند و ‌وی را با القاب و عناوین بلندی، که حاکی از جلالت قدرش است، ستوده و به‌ویژه 
وی را سیدالطایفه و امام و سید صوفیان خوانده‌اند )ابوطالب مکی، ۱۴۲۲ق.، ج. ۱، ص. ۱۶۲؛ 
ابونعیم اصفهانی، ۱۴۰۷ق.، ج. ۱۰، ص. ۲۵۵؛ قشیری، ۱۳۹۷ق.، ص. ۴۳۰؛ هجویری، ۱۳۸۳، 
 Abdol-Kader, ص. ۱۹۷ـ۱۹۸، ۲۸۵، ۲۹۵؛ خواجه عبدالله انصاری، ۱۳۶۲، ص. ۱۹۶ـ۱۹۷؛
 1976, p. 5ff; Smith, 1935, p. 8ff; Subhan,  1999, p. 173-174; Trimingham,
p. 34ff ,1971(. این امر، شاید به این دلیل باشد که او در تعالیم عرفانی خویش، بر رعایت 

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

27



قوانین شرع و حفظ اصول شریعت و پایبندی به کتاب و سنت تاکید بسیار داشت و بر مبنای 
ونَ اللهَ فَاتَّبِعُونیِ یحُْبِبْکُمُ الُله« )آل عمران، ۳۱، 1445ق.(، تنها طریق  آیۀ »إنِْ کُنْتُمْ تحُِبُّ
وصول به حق و حقیقت را پیروی از رسول‌الله صلی‌الله‌علیه‌آله‌و‌سلم می‌دانست و معتقد بود 
تنها راه به سوی خدا، طریق رسول اکرم است )کـلابـادی، ۱۴۱۵ق.، ص. ۳۰؛ ابوعبدالرحمن 

سلمی، ۱۹۶۰، ص. ۱۴۵ـ۱۴۶؛ ابونعیم اصفهانی، ۱۴۰۷ق.، ج. ۱۰، ص. ۲۵۵، ۲۵۷(.1 

اصول و قواعد هشتگانه
تعالیم عرفانی جنید هم دربردارندۀ تعالیم نظری است و هم شامل تعالیم عملی. در حوزۀ 
نظر، دیدگاه‌های او درباب توحید را می‌شود مهم‌ترین و محوری‌ترین تعالیم وی به شمار آورد 
)سراج طوسی، ۱۹۱۴، ص. ۲۹(. اما در حوزۀ عمل، مهم‌ترین و تأثیرگذارترین تعالیم او، قواعد 
و اصول هشتگانۀ سلوکی است که بر عارفان و سلسله‌های عرفانی در دوره‌های مختلف، به‌ویژه 
سلسلۀ کبرویه، تأثیر بسیار نهاد؛ ازجمله نجم‌الدین کبری کتاب الاصول العشره را برمبنای 
این اصول و قواعد تدوین کرد و رساله‌های السائر الحائر و  الی الهائم الخائف من لومه اللائم 
را در شرح این اصول نگاشت. شیخ علاءالدولۀ سمنانی هم در العروۀ لاهل الخلوۀ و الجلوۀ و 
هم در برخی رسائل خویش به این موضوع پرداخته است. سیدعبدالله برزشابادی نیز بخشی از 
رسالۀ کمالیه را به این موضوع اختصاص داده است. افزون‌برآن، بیشتر این اصول، ازجمله دوام 
وضو، دوام ذکر و خلوت نزد همۀ اهل معرفت به‌عنوان اصول ضروری سلوک و خلوت‌گزینی 

مورد اهتمام ویژه است.
جنید بغدادی، به‌ویژه به‌دلیل اهتمام بسیارش به تعلیم و تربیت سالکان طریقت، علاوه‌بر 
توجه به جنبه‌های نظری عرفان اسلامی، به تعالیم عملی نیز توجه ویژه‌ای داشت. ازهمین‌رو، 
قواعد و اصول هشتگانه‌ای برای سلوک و خلوت وضع کرد که البته انجام این اصول و قواعد 
را  این قواعد و اصول، که آن  را مشروط بر صدق و اخلاص در عبادت و سلوک می‌شمرد. 
»آداب هشتگانۀ خلوت« نیز نامیدند )برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۱۹(، و بیش از همه، در میان 
عارفان سلسلۀ کبرویه مورد توجه و اهتمام ویژه قرار گرفت، عبارت‌اند از: ۱. دوام وضو، ۲. 
دوام ذکر، ۳. دوام خلوت، ۴. دوام روزه )صوم(، ۵. دوام صمت، ۶. دوام نفی خواطر، ۷. دوام 
دل با شیخ داشتن، ۸. دوام رضا به قضای الهی و ترک اعتراض؛ که البته ترتیب آنها در متون 
مختلف با تفاوت‌هایی نقل شده است )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۸، ص. ۶۸؛ همان، ۱۳۶۴، ص. 
1.جنید همچنین خود را در اصول و فروع و ریاضت و زهد شــاگرد مکتب امیرالمؤمنین علی علیه‌الســام 
می‌دانســت و اقوال و تعالیم آن حضرت را مبنای معرفت عرفانی »اصحاب طریقت« می‌شمرد و می‌گفت: 
»شیخ ما اندر اصول و اندر بلاکشیدن علی مرتضى است«. او معتقد بود که خدا علم و حکمت بسیار به آن 

حضرت عطا فرموده است )سراج طوسی، ۱۹۱۴، ص. ۱۲۹؛ هجویری، ۱۳۸۳، ص. ۱۰۲(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

28



۱ـ۶۷؛ همان، ۱۳۶۲، ص. ۴۰ به‌بعد؛ همان، ۱۴۱۳ق.، ص. ۱۲۴؛ مجدالدین بغدادی، ۱۳۶۸، 
ص. ۱۳۴ـ۱۳۵؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۶۲، ص. ۳۵۵ـ۳۵۶، ۳۵۸ـ۳۵۹؛ همان، ۱۳۸۳، ص. 
۸۳؛ برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۱۹ـ۱۲۲(؛ برای مثال، شیخ علاءالدولۀ سمنانی در کتاب العروۀ 

لاهل الخلوة و الجلوة، در این‌باره گفته است:
»اکنون بدان‌که ملخّص کرده از برای اهل تجرید و تفرید، استاد طریقت 
بغدادی، قدّس سرّه، هشت شرط  ابوالقاسم جنید  ارباب حقیقت  و قدوۀ 
]را[: یکی: دوام وضو. دوم: دوام ذکر. سیوم: دوام خلوت تاریک. چهارم: 
دوام روزه. پنجم: دوام خاموشی از غیر ذکر قوی خفی. ششم: دوام نفی 
خواطر از هرچه غیر معنی ذکر باشد خیراً کان ‌او شرّاً. هفتم: دوام ربط دل 
به اعتقاد جازم جزم از محبت تامّ به دل مبارک شیخ مرشد، که وسیله 
کرد  تواند  استفاده  ارادت  بدان حسن  تا  دوست،  خداوند  به  اوست  مراد 
رهاکردن  هشتم:  می‌آید.  نموده  خیال  کسوت  در  ]که[  غیبی  معانی  از 
اعتراض بر حقّ، تعالی، در هرچه بر وی نازل می‌گردد از قبض و بسط و 
حزن و سرور و ردّ و قبول و سختی و آسانی و نعمت و نقمت و عطا و 
بلا و خوف و رجا و هیبت و انس، و غیر آن از احوال، که عارض می‌گردد 
به حسب مقامات بر اهل طلب و تعب« )علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۶۲، ص. 

۳۵۵ـ۳۵۶، ۳۵۸ـ۳۵۹(. 
شیخ علاءالدولۀ سمنانی، این هشت شرط را از شروط لازم خلوت‌گزینی دانسته و رعایت 
این شروط را برای سیروسلوک و طی مقامات عرفانی لازم و ضروری شمرده و گفته است که 
هرکس توفیق رعایت این هشت شرط را بیابد، سلوک صد مقام برای او آسان می‌شود )همان، 

ص. ۳۵۶؛ نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۱، ص. ۳ـ۴؛ مجدالدین بغدادی، ۱۳۶۸، ص. ۱۳۴(.
ایمان،  رکن  نیز  و  عملی  لازم‌ترین شرط سلوک  و  نخستین  و دوام ذکر.  - دوام وضو 
طهارت است که به همین مناسبت در قرآن کریم، مطهّرین به شرف محبت مزین شده‌اند: 
»و الله یحبّ المطهّرین« )توبه، ۱۰۸، 1445ق.( و البته طهارت، به‌طور کلی دارای دو مرتبه 
و  نماز  مناجات،  پاک و مستحق  را  اعضا  یا همان وضو، که ظاهر  است: یکی طهارت ظاهر 
از همۀ غلّ و  را  از ذکر که »دل  باطن، که عبارت است  طواف می‌سازد و دیگری، طهارت 
شغ و زنگ معاصی و چرک شرک خفی پاک می‌گرداند« و سالک را مستعد نیاز و درجات 
۱۳۶۸، ص.  بغدادی،  مجدالدین  ۴ـ۵؛  ۱۳۶۱، ص.  کبری،  )نجم‌الدین  می‌گرداند  وارستگی 
۱۳۵؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۶۲، ص. ۳۵۷(. طهارت ظاهر نه‌تنها مقدمۀ طهارت باطن، که 
مقدمۀ سلوک عملی است؛ لذا بدون وضو نمی‌توان وارد خلوت شد یا در خلوت توقف کرد: 

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

29



»زیرا که در اثنای سلوک اکثر اوقات چنان باشد که با نفس و شیطان محاربه باید نمود و 
طهارت سلاح سالک است که الوضوء سلاح المؤمن« )برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۱۹ـ۱۲۰(. 

ـ إنّ الشیطان لکم  »طهارت، سلاح مؤمن است و چون با عدوی خویش ـ
عدوّ ــ در کارزار خواهی ایستادن، ترا از سلاح چاره‌ای نباشد و چون از 
تاریکی نفس ظلمانی خویش در فغان آمدی، ترا به نوری احتیاج خواهد 
بود، طهارت بر طهارت، نوری است بر نوری« )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، 

ص. ۱۲(.
ازاین‌رو، سالک نبايد كي دم ب‏ىوضو باشد و كي قدم ب‏‌ىوضو بردارد، زیرا علاوه‌بر آنکه وضو 
سلاح مؤمن است، برمبنای حدیث نبوی »الوضوء علی الوضوء نور علی نور«، نوری است که 
اگر سالک با حضور قلب وضو بگیرد، نور وضو خلوت او را روشن می‌سازد )علاءالدولۀ سمنانی، 

۱۳۸۳، ص. ۱۹، ۸۳؛ سهروردی، ۱۴۲۷ق.، ص. ۳۲۰(. 
که  باشد  زود  برد،  کار  به  طهارت  و  غسل  در  را  آب  بنده،  اگر  »پس 
از گرد  را  نورانی  قلب  روی  و  براند  قدسی  روح  از چهرۀ  را  نفسی  خاک 
از مجاورت گرانباری  اثقال ظلمانی بشوید و به‌واسطۀ آن، روح علوی را 
نفس سفلی تخفیفی دهد، و چون دوام طهارت، عادت و خو شود و… 
ژنگار نفسی از آینۀ روح صافی اندک‌اندک زدوده شود، تا خبر شود ناگاه 
خیال،  آیینۀ  در  باز  و  زند  پرتو  طریق عکس  به  دل  آینۀ  در  رباّنی  انوار 
هم به طریق انعکاس مشاهده گردد تا حقایق به چشم دل معاینه افتد« 

)نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۱۳(.
همچنین لازم است که سالک دائماً به ذکر خفی قوی، مخصوصاً ذکر تهلیل، که ذکر نفی و 
اثبات است، مشغول گردد. حقیقت ذکر عبارت است از بیرون‌آمدن از هر آنچه غیرخداست و 
فراموشی غیر حق تعالی )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۲، ص. ۵۷ـ۵۸(. دوام ذکر زبانی باید با حضور 
قلب و با شدت ــ بدون صدای بلند ــ و به نحوی باشد که اثر آن در رگ‌ها و پی‌های دل 
بنشیند، زیرا شیطان از ذکر می‌گریزد به‌ویژه، از ذکر تهلیل که جامع نفی و اثبات است. با لا 
اله، که ذکر نفی است همۀ خدایان شرک‌آلود و ربّ‌های متعدد که برخاسته از نفس و هوی و 
شهوت است و همۀ آلودگی‌ها از صفحۀ دل زدوده می‌شود و هر آنچه غیر از حق تعالی است، 
محو می‌گردد و با ذکر الا الله، که ذکر اثبات است، حق تعالی بر خانۀ دل می‌نشیند. »اگر 
به لا اله، فانی را نفی نکنی، به الا الله، باقی را اثبات نکنی«. از همین‌روست که پیامبر اکرم 
می‌فرماید: »افضل الذکر لا اله الا الله«2. البته تاکید بزرگان و مشایخ بیشتر بر ذکر خفی است 

2.دربــارۀ ذکر لااله الاالله، نجم‌الدین کبــری، ۱۳۶۲، ص. ۵۸، ۶۱؛ ســهروردی، ۱۳۶۴، ص. ۱۰۲ـ۱۰۴؛ 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

30



که موافق قرآن و حدیث است، زیرا حرارت ذکر خفی موجب ظهور ذکر قلبی است و دل را 
زودتر ذاکر می‌گرداند و بعد از آن است که درِ عالم غیب گشاده می‌شود و آثارِ انوار هم در غیب 
و هم در شهادت آشکار می‌گردد )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۲۵ـ۲۶؛ همان، ۱۴۱۳ق.، ص. 
۲۰۷ـ۲۰۸، ۲۱۴ـ۲۱۵؛ برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۲۰؛ نیز نجم‌الدین رازی، ۱۳۸۴، ص. ۲۸۳(.
- دوام خلوت. ازجمله اصولی است که در همۀ نظام‌های عرفانی و نزد بسیاری از عارفان 
مورد تاکید است. به گفتۀ نجم‌الدین کبری، خلوت همان عزلت و از جملۀ شواغل دنیا و در 
خانۀ تاریک درآمدن است به‌نحوی‌که هی‌چگونه از روشنایی، نه‌تنها نور خورشید و ماه، بلکه نور 
چراغ نیز در آن نتابد تا دل به چیزی مشغول نباشد، زیرا هرچه را چشم ببیند، دل آن را طلب 
می‌کند )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۱۴؛ همان، ۱۳۶۲، ص. ۵۲؛ همان، ۱۳۶۱، ص. ۶ـ۷(. 
پس: »درها پیش کرده و پرده آویخته و مربع نشسته و خلوت را گور تصوّر کند و از آنجا جز 
برای تجدید طهارت و نماز جماعت و عرض واقعه بر شیخ بیرون نیاید« )برزشابادی، ۱۳۸۷، 
ص. ۱۱۹(. چنان‌که از بایزید بسطامی نقل شده است که: »چون خلوتی خواست کرد ــ برای 
عبادتی یا فکری ــ در خانه شدی و همۀ سوراخ‌ها محکم کردی، گفتی: ترسم که آوازی یا 

بانگی مرا بشوراند« )عطار نیشابوری، ۱۳۸۳، ص. ۲۱۶(.
با آنکه برخی از بزرگان خلوت را امری محدث و از مستحسنات شمرده‌اند )کاشانی، ۱۳۸۱، 
الهی،  انبیای  از  برخی  عزلت‌گونۀ  زندگانی  به  استناد  با  مسلمان  عارفان  بیشتر   ،)۱۶۰ ص. 
ازجمله حضرت موسی و نیز تحنّث و خلوت پیامبر اکرم در غار حراء، بر خلوت‌گزینی به‌عنوان 
یکی از سنت‌های مهم انبیا و اولیای الهی تاکید کرده و آن را لازمۀ سلوک عملی و بنیاد کار 
و اصل سلوک و تصوف و متابعت سنّت دانسته و گفته‌اند که »بنای سلوک راه دین و وصول 
به مقامات یقین بر خلوت و عزلت است و انقطاع از خلق و جملگی انبیا و اولیا در بدایت حال 
داد خلوت داده‌اند تا به مقصود رسیده‌اند« )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۸، ص. ۱۸۳ به بعد؛ همان، 
۱۴۱۳، ص. ۲۱۰ـ۲۱۱؛ همان، ۱۳۶۲، ص. ۵۲ـ۵۴؛ همان، ۱۳۶۴، ص. ۱۴ـ۱۶؛ سهروردی، 
۱۳۶۴، ص. ۱۰۰؛ نجم‌الدین رازی، ۱۳۸۴، ص. ۲۸۱؛ سهروردی، ۱۴۲۷، ص. ۲۲۷؛ باخرزی، 
۱۳۸۳، ص. ۳۱۱(. ذوالنون مصری نیز بر آن بود که هيچ‏چيز رساننده‏تر به اخلاص، از خلوت 
نیست، زیرا اهل خلوت جز خداى عزوجل را نمی‌بینند )قشیری، ۱۳۹۷ق.، ص. ۱۸۵؛ عطار، 
خلوت  در  که  بود  معتقد  او  بااین‌همه،   .)۱۰۰ ص.   ،۱۳۶۴ سهروردی،  ۱۹۹؛  ص.   ،۱۳۸۳

هیچ‌چیز سخت‌تر از اخلاص نیست )عطار نیشابوری، ۱۳۸۳، ص. ۲۰۵(. 
همچنین به گفتۀ عبادی مروزی در التصفیه فی احوال المتصوفه )1347، ص. 109(: 

باخرزی، ۱۳۸۳، ص. ۳۱۳ـ۳۱۴؛ علا‌ءالدولۀ سمنانی، ۱۳۶۲، ص. ۹۱-۹۴؛ همان، ۱۳۸۳، ص. ۲۵؛ کاشانی، 
۱۳۸۱، ص. ۱۶۹ـ۱۷۱.

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

31



میان  از  و  زهّاد قصد خلوت کردند  و  انبیا  و  اوقات حکما  »و در همۀ 
مصحف  در  می‌فرماید  تعالی  خداوند  و  گزیدند  عزلت  و  اجتناب  آدمیان 
مجید: ففرّوا الی الله )ذاریات، ۵۰(، با درگاه ما گریزید یعنی از خلق کناره 
ببارگاه  فرار  آن  و  آیید  ما  ببارگاه  و  است  عزلت  کناره‌گرفتن  آن  گیرید. 

خلوت است و خلوت در عزلت است«.
و  است  صفوت  اهل  صفت  و  اخلاص  موضع  حصین‌ترین  خلوتْ  عرفان،  بزرگان  منظر  از 
مقصود آنان از توجه به خلوت و تاکید بر آن، هم پرهیز سالک از آمیختن با مردمان و معاشرت 
با خلق است و هم مصون‌ماندن آنان از وساوس شیطانی و هواجس نفسانی »تا به محلّ منیف 
از  به قصد نخست، گاه منظور  به همین مناسبت،  مقامات و منصب شریف احوال برسند«. 
خلوت را در میان خلق‌بودن و با خلق‌نبودن، بلکه با خدا بودن نیز معنا کرده‌اند و در قصد دوم، 
به معنای نشستن در مکانی خلوت و تاریک )قشیری، ۱۳۶۱، ص. ۱۵۳؛ سهروردی، ۱۳۶۴، 

ص. ۹۹؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۶۳(.3
اما ــ چنان‌که ابوعثمان مغربی گفته است ــ مهم‌ترین شرط خلوت آن است که اولاً سالک 
از همۀ ارادت‌ها و اسباب نیز  باید از یاد همۀ چیزها خالی شود، مگر یاد حق تعالی و ثانیاً 
دست بدارد. در غیراین‌صورت، خلوت او موجب بلا و هلاک خواهد بود )قشیری، ۱۳۹۷ق.، 
ص. ۱۸۴؛ همان، ۱۳۶۱، ص. ۱۵۵؛ سهروردی، ۱۳۶۴، ص. ۱۰۳ـ۱۰۴؛ مجدالدین بغدادی، 

۱۳۶۸، ص. ۱۳۴ـ۱۳۵(.
البته گاه برخی از عارفان، میان عزلت و خلوت قائل به تمایزند و عزلت را مخصوص مبتدیان 
و خلوت را خاصّ متحققان می‌دانند: »مبتدی را چاره نبود از عزلت اندر اول کار از ابناء جنس 
او، و اندر نهایت از خلوت تا متحقق شود وی با انس وی و حقّ« )قشیری، ۱۳۹۷ق.، ص. 
۱۸۳؛ همان، ۱۳۶۱، ص. ۱۵۳( و نیز برخی بر آن‌اند که عزلت، آمادگی برای خلوت و تمهید 
و »تعلیم تهیۀ« خلوت است و لذا عزلتخانه را نیز متفاوت از خلوتخانه شمرده‌اند )جندی، 

۱۳۶۲، ص. ۱۵۲(. 
افزون‌برآن، خلوت با توجه به مراتب اهل سلوک متفاوت است و »لذا از هر بنده‌ای خلوت 
راست نیاید که خلوت‌ها را آفات است... و زاهدان ناقص را در وقت عزلت از خلوت ناصحیح 
چنین افت‌ها بسیار پدید آید. بدان سبب که پیش از تحصیل شرایط، دعوی خلوت کنند« 
)عبادی مروزی، ۱۳۴۷، ص. ۱۰۷( و همچنین خلوت و ذکرِ خلوتی نیز باید به اذن شیخ کامل 

مکملی باشد که متصل به حق تعالی و رسول اکرم است )جندی، ۱۳۶۲، ص. ۱۵۳(.
شایان ذکر است که واژۀ خلوت هم اشاره به رفتار صوفیانه دارد و اشاره به مکانی خاص. 

3.نجم‌الدین کبری، برای خلوت فواید فراوانی نقل کرده است )السایر الحایر، ص. ۵ـ۶(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

32



در این معنا، مختصات مکانی و شرایط و آداب سلوکی خاصی برای آن وضع کرده‌اند و به‌ویژه 
مفهوم و معنای چله یا چله‌نشینی و اربعین یا اربعینات با آن پیوند یافته است )سهروردی، 
۱۴۲۷ق.، ص. ۲۲۷؛ باخرزی، ۱۳۸۳، ص. ۲۹۱ـ۲۹۲؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۶۱(.4 با‌این‌همه، 

به گفتۀ عزالدین محمود کاشانی )1381، ص. 163(: 
چه  باربعین.  نیست  مقیّد  و  مخصوص  صوفیان  پیش  خلوت  از  »مراد 
انقطاع از خلق و اشتغال بحق امری مطلوب است و با دوام عمر دوام آن 

پیوسته«.
است  به‌ویژه خلوت‌نشینی  و  مهم سلوک  قواعد  و  ازجمله شروط  یا روزه.  - دوام صوم 
که بنابر اظهار برخی از بزرگان، دوام روزه هم در خلوت و هم در غیرخلوت ضروری است، 
ارکان  از  و  دارد  بسیار  تأثیر  بهیمی  و  حیوانی  و خمود صفات  بشری  تعلقات  قطع  در  زیرا 
مجاهدت و بنابر روایت نبوی، جُنّه و سپری در برابر نفس و شیطان و »شکست نفس است 
و ظاهر و باطن را از معاصی بازداشتن« و نیز موجب گشوده‌شدن چشمه‌های حکمت است 
)قشیری، ۱۳۹۷ق.، ص. ۲۳۳؛ همان، ۱۳۶۱، ص. ۲۱۱ـ۲۱۲؛ نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. 
نجم‌الدین  ۱۴۰؛  ۱۳۶۴، ص.  سهروردی،  ۱۳۵ـ۱۳۷؛  ۱۳۶۸، ص.  بغدادی،  مجدالدین  ۲۰؛ 
رازی، ۱۳۸۴، ص. ۲۸۴؛ برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۲۰( و 22 فایده دارد که از آن جمله است: 
تشبّه به روحانیان، قهرکردن نفس امّاره، نسبت‌یافتن با حق تعالی، پرهیز از لغو و بیهودگی 
قلّت  از دوام روزه،  البته گاه منظور بزرگان عرفان  )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۲۰ـ۲۲(. 
طعام است. ازجمله به گفتۀ شیخ علاءالدولۀ سمنانی، »بر خلوتی واجب است که تقلیل طعام 
کند. و چون تقلیل خواهد کردن، اولی آن باشد که به روزه مقرون گرداند تا با وجود فایدۀ 
کاشانی، ۱۳۸۱،  ۸۵؛  )علاءالدوله سمنانی، ۱۳۸۳، ص.  آید«  نیز حاصل  روزه  ثواب  تقلیل، 
ص. ۱۶۶؛ برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۲۰(. ازهمین‌رو، لازم است که سالک از افراط و تفریط 
پرهیز کند تا فایدۀ خلوت ضایع نشود. افزون‌برآن، لقمه‌ای که سالک تناول می‌کند نیز بسیار 
ضروری است؛ ازجمله اگر لقمۀ حقی مطلق باشد، از حقیقت آن نوری در دل پدید می‌آید که 
یاری‌رسانندۀ سالک به سوی حق است و درحقیقت، اینْ لقمۀ مقرّبان و سابقان طریق حق 

است )علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. ۸۵ـ۸۷؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۳۳۳ـ۳۳۵(.
»فی‌الجمله خلوتی باید که در تقلیل طعام بر امور وسط مستقیم باشد و 
در همۀ امور خیر الامور اوسطها نگاه دارد... و در جانبین مذمومین افراط و 

4.بــه گفتــة مؤلــف مصباح‌الهدایــة و مفتاح‌الکفایة: »امّا تعیین آن باربعین مســتفاد اســت از خبر رســول 
علیه‌الصلوةوالســام من اخلص لله اربعین صباحاْ ظهرت ینابیع الحکمه من قلبه علی لســانه« )کاشــانی، 

۱۳۸۱، ص. ۱۶۱(.

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

33



تفریط نیفتد و بر صراط مستقیم ثابت باشد« )علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، 
ص. ۸۷ـ۸۸(.

ارکان مهم خلوت و به‌طور کلی شرط مهم سلوک  از دیگر  ـ دوام صمت یا خاموشی. 
است تا آنجا که رسول اکرم نجات را در گرو صمت دانسته و فرموده است: »من سکت نجا«. 
به همین مناسبت، برخی از بزرگان عرفان این شرط را رکن اعظم سلوک دانسته‌اند و بر این 
باورند که اگر در آن خللی واقع شود، نقصان آن به دیگر شرایط سلوک نیز سرایت می‌کند. 
ازاین‌رو، سالک باید در حفظ زبان خود و رعایت سکوت بسیار بکوشد و فقط به ذکر خداوند 
ص.   ،۱۳۸۴ رازی،  نجم‌الدین  ۱۷ـ۱۸؛  ص.   ،۱۳۶۴ کبری،  )نجم‌الدین  گشاید  زبان  متعال 
۲۸۴؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. ۸۸؛ برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۲۰(. به گفتۀ قشیری، 
خاموشی بر دو نوع است: خاموشی ظاهر و خاموشی ضمایر. اهل توکل، متّصف به خاموشی 
ظاهرند که عبارت است از خالی‌بودن دل از تقاضای روزی، درحالی‌که خاموشی ضمیر ویژگی 
عارف است که دلش در موافقت با حکم الهی خاموش است. »این به نیکویی صنع او ایمن 

باشد و آن دیگر بجملۀ حکم او قانع بود« )قشیری، ۱۳۶۱، ص. ۱۸۳(. 
همچنین در خلوت با کسی نباید سخن گفت مگر به ضرورت با خادم یا برای حلّ واقعه یا 
مشکلی فقط با شیخ و مراد؛ البته آن هم با رعایت حرمت و قلتّ کلام )مجدالدین بغدادی، 
۱۳۶۸، ص. ۱۳۷ـ۱۳۹؛ برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۲۰(. دوام صمت، موجب گویایی دل است و 
فی‌الجمله هرگاه زبان می‌گوید، دل می‌شنود و هرگاه که زبان خاموش شد، دل آنگاه در نطق 

آید )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۱۹(.
قاعدۀ  دقیق‌ترین  و  اصل خلوت‌نشینی  آغاز سلوک مشکل‌ترین  در  شاید  - نفی خواطر. 
المجاهدات« و رکن  ارباب  سلوکی باشد. به همین دلیل، در منابع عرفانی، »اشدّ شئ علی 
اعظم طریقت شمرده و گفته شده است که »صلاح و فساد اعمال بدان متعلق است و سعادت و 
شقاوت بدان منوط و مربوط« و بدون رعایت آن، »تفرید باطن« حاصل نمی‌شود، بلکه حقیقت 
تفرید زمانی حاصل می‌شود که سالک کاملًا از باطن خویش نفی خواطر کند و هرچه همتش 
بیشتر باشد، طلب این معنی در نهاد او بیشتر خواهد بود و در این مقام است که او به وصال 
مجدالدین  ۱۳۷؛  ۱۴۱۳ق.، ص.  همان،  ۳۹؛  ۱۳۶۴، ص.  کبری،  )نجم‌الدین  می‌یابد  دست 
بغدادی، ۱۳۶۸، ص. ۱۴۰؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۰۴؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. ۹۴؛ 

برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۲۱(. 
خواطر )جمع خاطر(، به معنی خطاب یا واردی است که بر دل سالک می‌گذرد و او نقشی 
در آن ندارد. لذا خواطر را از جملۀ احوال شمرده‌اند. درحالی‌که مؤلف مصباح‌الهدایه، وارد را 
از خاطر عام‌تر شمرده است، زیرا به گفتۀ وی هر خاطری، وارد است، اما هر واردی، ازجمله 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

34



قبض و بسط، خاطر نیست )کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۰۴(.
قسم  دو  بر  را  آن  کلی،  به‌طور  اما  داده‌اند،  به دست  از خواطر  متعددی  تقسیم‌بندی‌های 
رباّنی و شیطانی، و گاه بر چهار قسم رباّنی یا حقّانی، ملکی، نفسانی و شیطانی و گاه بیش از 
چهار قسم تقسیم کرده‌اند.5 خواطر رحمانی یا حقّانی، از طرف خداوند متعال و »علمی است 
که حق تعالی از بطنان غیب بی‌واسطه در دل اهل قرب و حضور« وارد می‌سازد، لذا هرگز 
خطا نمی‌پذیرد. به همین دلیل، آن را قوّه و تسلّط و نیز القاء خوانده‌اند. اما خواطر ملکی یا 
»لمة ملک«، به القای ملائکه و همان الهام و تصدیق حق است که سالک را به امر مستحب یا 
واجب فرا می‌خواند و به انجام خیرات و طاعات و عبادات ترغیب می‌کند و از معاصی و مکاره 
برحذر می‌دارد. درحالی‌که در خواطر نفسانی، که هواجس نیز خوانده شده، حدیث نفس است 
و دارای بهرۀ نفسانی است و »بر تقاضای حظوظ عاجله و اظهار دعاوی باطله مقصور باشد« و 
در آخر، خواطر شیطانی یا همان وساوس و القای شیطان یا »لمةالشیطان« است که شخص 
را به مخالفت با خداوند و شره بر عصیان فرا می‌خواند )ابوطالب مکی، ۱۴۲۲ق.، ج. ۱، ص. 
۳۵۶ـ۳۵۸؛ مستملی بخاری، ۱۳۶۵، ج. ۳، ص. ۱۱۸۷، ج. ۴، ص. ۱۷۷۵؛ قشیری، ۱۳۹۷ق.، 
ص. ۱۶۰ـ۱۶۱؛ همان، ۱۳۶۱، ص. ۱۲۸ـ۱۲۹؛ نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۴۴؛ سهروردی، 
۱۳۶۴، ص. ۱۷۶؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۰۴ـ۱۰۵؛ جرجانی، ۱۳۷۰، ص. ۴۲ـ۴۳؛ روزبهان 

بقلی، ۱۴۲۸ق.، ص. ۹ به‌بعد(.‏ 
به گفتۀ مؤلف شرح التّعرف:

»خاطرها بر چهار وجه است: خاطری از خداست و خاطری از فرشته و 
خاطری از نفس و خاطری از شیطان... آنکه از خدا بود بیدارکردن باشد 
و آنکه از فرشته باشد حریص‌گردانیدن بود بر طاعت، و آنچه از نفس بود 
مطالبت شهوت باشد و آنکه از عدو بود آراستن معصیت باشد« )مستملی 

بخاری، ۱۳۶۵، ج. ۳، ص. ۱۱۸۷(.
بااین‌همه، او معتقد است که خاطر صرفاً عبارت است از همان خواطر رحمانی و آنچه از 
حق تعالی پدید می‌آید. اما آنچه که فرشته ایجاد می‌کند، الهام است و آنچه از نفس آشکار 
می‌شود، هاجس و آنچه از شیطان ظهور می‌یابد، وسواس است )مستملی بخاری، ۱۳۶۵، ج. 
۴، ص. ۱۷۷۵(. درحالی‌که نجم‌الدین کبری، بر این نظر است که آنچه خاطر حقّانی خوانده 
می‌شود، درحقیقت خاطر نیست، بلکه علم لدنیّ و علم ازلی است که خدا به ارواح می‌آموزاند 
)نجم‌الدین کبری، ۱۴۱۳ق.، ص. ۱۳۸(. خواطر الهی متضمن علوم، معارف، حقایق و اسرار 

5.دربارة خواطر ابوطالب مکی، ۱۴۲۲ق.، ج. ۱، ص. ۳۵۶ـ۳۵۸؛ مستملی بخاری، ۱۳۶۵، ج. ۴، ص. ۱۷۷۵؛ 
نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۴۴؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص.۱۰۳ـ۱۰۷.

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

35



علمی شهودی و تجلیّات الهی غیبی است که ما سوای حق تعالی هیچ مدخلی در آن ندارد 
و همۀ آن، الهام، تعلیم، تفهیم، کشف، علم به حقایق اسماء و صفات، نسب و اضافات رباّنی و 

حقایق نبوّت و ولایت است )جندی، ۱۳۶۲، ص. ۱۰۶(.
با ظهور خاطر حقّانی، جملۀ اجزای وجودْ منقاد و تسلیم شود و همۀ خواطر دیگر مضمحل 
و متلاشی گردد و هیچ خاطری، یارای معارضه با آن را ندارد. درحالی‌که با وجود خاطر ملکی، 
یا  موافقت  می‌توان  ملکی  خواطر  با  دلیل،  همین  به  و  است  ممکن  نفسانی  خاطر  معارضۀ 
مخالفت کرد، اما مخالفت با خواطر رباّنی ممکن نیست. همچنین، در مقایسۀ خواطر نفسانی 
با خواطر شیطانی ــ چنان‌که جنید بغدادی گفته است ــ هواجس نفسانی ممکن است بارها 
اینکه  تا  نیز منقطع نمی‌شود  نور ذکر  به  بر مطلوب خود اصرار ورزد. حتّی  معاودت کند و 
الهی بشود ریشۀ آن را برکند. درحالی‌که  نفَْسْ به مراد خود برسد. مگر به توفیق  سرانجام 
شیطان  و  می‌شود  منقطع  ذکر  نور  به  ازجمله  و  آن،  با  مخالفت  محض  به  شیطانی  خاطر 
»دست بدارد و بزلتّی دیگر وسوسه کند« )قشیری، ۱۳۶۱، ص. ۱۲۹؛ سهروردی، ۱۳۶۴، ص. 
از طرف  ۱۷۷ـ۱۷۸؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۰۵؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. ۹۸ـ۹۹(. 
دیگر » هی‌چیک از خاطر حقّانی و ملکی و نفسانی منقطع نشود الّا در حال فنا... دیگرباره 
چون از سر حدّ فنا در عین شهود با رسم وجود رجوع افتد، خواطر سه‌گانه معاودت نماید« 

)کاشانی، 1381، ص. ۱۰۵ـ۱۰۶(.
از غوامض علوم  الهی و ملکی و نفسانی دانستن  شایان ذکر است که »فرق میان خواطر 
سلوک طریق و اسرار ارباب تحقیق است« )جندی، ۱۳۶۲، ص. ۱۰۵( و معرفت خواطر و تمییز 
آنها، مخصوص کاملان مکمل و مشایخ واصل و »مقرّبان حضرت عزّت« و متابعان آنان است، 
زیرا اینان به صفای یقین محفوظ‌اند )سهروردی، ۱۳۶۴، ص. ۱۷۶؛ جندی، 1362، ص. 105(. 
ابتدا قادر به تشخیص خواطر رحمانی و تمییز آن از خواطر شیطانی  اما سالک مبتدی در 
نیست، زیرا »معرفت خواطر و تمیز و تفصیل آن از غوامض علوم است و ادراک فواید و عواید 
امور دنیوی  به  به‌ویژه کسانی که اشتغال  از دقایق فهوم« )کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۰۳(،  آن 
دارند و مخصوصاً آنان که به لقمۀ حرام مبتلا شده‌اند و گرفتار وسواس هستند، هرگز خاطر 
رحمانی را درک نخواهند کرد و قدرت تشخیص و تمییز وسوسه و الهام را ندارند. کسانی که 
لقمۀ آنان شبهه‌ناک باشد، خاطرشان با وسواس آمیخته می‌گردد، اما آنان که لقمه‌شان حلال 
باشد، همۀ خواطر آنان صحیح است و اگر شیطان آنان را وسوسه کند، قدرت تمییز و تشخیص 
میان وسواس و خاطر را دارند )مستملی بخاری، ۱۳۶۵، ج. ۴، ص. ۱۷۷۵(. لذا واجب است 
که سالک خود را از همۀ وسوسه‌های شیطانی و هواجس نفسانی پاک و مصون دارد، زیرا دل 
عزیز است و آن »را از هوسات پاک باید داشت«. ازاین‌رو، یکی از راه‌های مهم سلوک و کسب 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

36



معرفت، نفی خواطر است »تا چنان‌که بر ظاهر هیچ نگذرد الّا عمل شرعی، بر خاطر و دل 
هیچ نگذرد الّا وارد غیبی و اندیشۀ حقّی«؛ »حواس را به حجاب شرعی نگاه دارند، اما خواطر 
را به مراقبت صدق و فکر صیانت کنند« و چون وجودْ صفا و نفسْ تزکیه یابد، شیطان از هر 
را می‌بیند و دفع می‌کند )عبادی مروزی، ۱۳۴۷، ص. ۱۲۵؛  او  ناحیه‌ای که درآید، سالک 

سهروردی، ۱۳۶۴، ص. ۱۷۷؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۱۰۷(.  
به همین دلیل، بزرگان عرفان به سالک مبتدی توصیه کرده‌اند که در آغاز سلوک، دائماً 
نفی خواطر کند، چه خواطر خیر و چه خواطر شرّ، زیرا او در آغاز سلوک نه تنها قادر به تمییز 
از  نیز  این مرحله  بلکه حتی کوشش در جهت تمییز خواطر در  و تشخیص خواطر نیست، 
وساوس شیطانی است و لذا بر سالک لازم و واجب است که از همۀ آنها اجتناب ورزد و البته 
نفی خواطر به امر شیخی محقق و مرشدی محقّ مدقّق انجام می‌شود که او نیز این راه را 
به حکم مرشد کامل و مکملی طی کرده است )جندی، ۱۳۶۲، ص. ۱۰۷(. در نفی خواطر، 
امر  این  اگر سالک در  نمایان می‌شود و  برای سالک  با نفس و شیطان،  اکبر  حقیقت جهاد 
مداومت ورزد، تمامی نقوشی که از آغاز تا کنون بر لوح دل او ثبت و موجب فراموشی حق 
تعالی شده است، بر او نمایان می‌گردد و سالک در همین مرحله است که توانایی محو همۀ 
نقوش باطل را می‌یابد. ازاین‌رو، نخستین کوشش او این است که آینۀ دل را از زنگار هوی 
بزداید و در زهد و تقوا همت گمارد و پس از آن است که تختۀ دل او صاف می‌شود و نقوش 
غیبی و علوم لدنی و الهام رباّنی در آن نقش می‌بندد و به حقیقتِ تفرید و انس با خدا نایل 
می‌آید و در این هنگام القای شیطانی به الهام رحمانی مبدل می‌شود و قابلیت انوار مشاهدات 
و مکاشفات روحانی را می‌یابد. البته، در این مرحله، شیخ و استاد طریقت مراقب دل او است تا 
آن زمان که سالک بعد از حصول علم ما لابدّ شریعت، در علم سلوک طریقت نیز به کمال رسد 
و به تعلیم خاصّ مخصوص گردد که همان علم لا اله الا الله است و چون این علم برای سالک 
پدید آید، همۀ علوم بر او کشف می‌شود، زیرا علم لا اله الا الله، زبدۀ علوم است که بر لوح دل 
نقش می‌بندد و البته حصول آن ــ چنان‌که اشاره شد ــ منوط به صفای دل است که فقط 
با مداومت بر ذکر حق، به شرط نفی و اثبات در خلوت حاصل می‌شود؛ یعنی هر خاطر، چه 
نیک و چه بد، را با »لا اله« نفی کند و با »الّا الله«، جز خدا را نطلبد و نخواهد. بعد از آن است 
که به مقام اطمینان کامل می‌رسد )مجدالدین بغدادی، ۱۳۶۸، ص. ۱۳۹ـ۱۴۰؛ نجم‌الدین 
رازی، ۱۳۸۴، ص. ۲۸۳ـ۲۸۴؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. ۹۴ـ۹۵، ۹۸؛ کاشانی، ۱۳۸۱، 

ص. ۱۰۷(. 
و  دشوارتر  شیطانی،  خاطر  نفی  با  مقایسه  در  نفسانی  خاطر  نفی  آنکه،  توجه  قابل  نکتۀ 
مشکل‌تر است، زیرا خاطر نفسانی بر حصول حظّ خود اصرار می‌ورزد و اگر آن را صدبار نفی 

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

37



کنند، به عینه، همان خاطر، مجدداً بازمی‌گردد، تا آنکه حظّ خود را به دست آورد، درحالی‌که 
خاطر شیطانی، راحت‌تر و سریع‌تر نفی می‌شود، زیرا کید شیطان، با آنکه تنوع دارد، ضعیف 

است )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۵۲ـ۵۳؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. ۹۸ـ۹۹(. 
- دوام دل با شیخ داشتن یا ربط‌القلب بالشیخ. هفتمین اصل در خلوت عارفان و سیر 
اهل سلوک، دوام دل با شیخ داشتن ــ از سر ارادت تمام ــ است؛ به این معنی که سالک 
در غیبت و حضور شیخ، شرایط حرمت و تعظیم را رعایت کند و روحانیت ایشان را در همۀ 
احوال پیوسته حاضر و ناظر بداند و لذا همچنان که در حضور بر ادب و حرمت شیخ می‌کوشد، 
در غیبت نیز چنان باشد. این اصل و شرط، به‌نوعی بنیان سلوک است، زیرا خلل در آن، اصل 
سلوک را مختل می‌سازد و سالک را از فیض حقّ تعالی محروم می‌گرداند، به‌نحوی‌که هی‌چکس 
و هیچ طاعت دیگری قادر به جبران آن نیست. از طرف دیگر، ارادت و محبت مرید در حقّ 
شیخ خود، موجب رفع و جبران هر نوع خلل در سایر شروط و اصول خلوت است، زیرا دل 
شیخ دریچۀ عالم غیب است و هر فیض و گشایشی که از عالم غیب ظاهر می‌شود و هر نسیم 
بداند که بی‌مدد  باید  او است و مرید  به‌واسطۀ دل  به مشام جان سالک می‌رسد،  لطف که 
شیخ، رسیدن به کمال ممکن نیست. افزون‌برآن، هنگام ظهور شیاطین و غلبۀ صفات هایلۀ 
نفس امّاره مرید باید به ظلّ او پناه ببرد و از طریق باطن و اندرون از دل شیخ مدد طلبد تا 
شیخ او را از حدیث نفس و القای شیطان و همۀ آفات در امان بدارد. همچنین واجب است 
که در تمامی مراحل سلوک از باطن شیخ مدد جوید و پیوسته همت شیخ را دلیل و بدرقۀ 
راه خویش بشناسد و در اول هر ذکر، شیخ خود را به یاد آورد تا بدین طریق با عالم غیب 
آشنایی یابد )نجم‌الدین کبری، ۱۳۶۴، ص. ۵۸ـ۶۲؛ مجدالدین بغدادی، ۱۳۶۸، ص. ۱۰۸ به 
بعد؛ نجم‌الدین رازی، ۱۳۸۴، ص. ۲۸۵؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. ۹۹ـ۱۰۱؛ برزشابادی، 

۱۳۸۷، ص. ۱۲۱؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۲۱۸ـ۲۲۶(. 
حق  قضای  به  رضا  اولاً  آن،  از  منظور  اعتراض.  ترک  و  الهی  قضای  به  رضا  دوام   -
تعالی‌دادن و نیز تسلیم در مقام ارادت شیخ است. ثانیاً هم ترک اعتراض به حق تعالی است 
و هم ترک اعتراض به شیخ. برمبنای این اصل، مرید باید هم تسلیم حق تعالی باشد و هم 
تسلیم شیخ خود، و به هر راحت و محنت و عزت و ذلت در پنهان و آشکارا راضی باشد و آنها 
را مصلحت وقت خود بداند و از حق روی برنگرداند و ثابت‌قدم باشد. از طرف دیگر، همۀ افعال 
و اعمال شیخ را در حد کمال شمرد و »حرمت شیخ در دل او موقعی عظیم داشته باشد« و او 
را همچون طبیبی توانا و مشفق در حق خود بداند و تسلیم تصرفات ظاهر و باطن او باشد و از 
هرگونه اعتراض به او اجتناب ورزد و در معاملات و احوال شیخ با نظر ارادت نگرد )نجم‌الدین 
رازی، ۱۳۸۴، ص. ۲۸۵ـ۲۸۶؛ باخرزی، ۱۳۸۳، ص. ۷۷ـ۷۸؛ علاءالدولۀ سمنانی، ۱۳۸۳، ص. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

38



۱۰۲ـ۱۰۴؛ برزشابادی، ۱۳۸۷، ص. ۱۲۱ـ۱۲۲(. بعد از آن است که مرید می‌تواند در مقام 
توکل، تفویض و رضا قدم نهد و درهای لطف و کرم حق تعالی بر او گشوده و انوار الهی از پس 
حجاب بشریت تابان خواهد شد و به انواع کشف نظری، عقلی، قلبی، سرّی و الهامی وقوف 
می‌یابد و مستحق تجلّیّات اسمایی و صفاتی می‌شود )علاءالدولۀ سمنانی، 1383، ص. ۱۰۴؛ 

برزشابادی، 1387، ص. ۱۲۲؛ کاشانی، ۱۳۸۱، ص. ۲۲۱(.
»در این حال بشریت در الهی ]الهیّت[ مضمحل گردد و طالب به مطلوب 
و قاصد به مقصود رسد. محبّ خود را در محبوب بیند، بلکه عاشق عین 
معشوق آید. فنای مطلق در این مقام دست دهد. سرّ توحید روشن گردد 
و جان به جانان پیوندد... عبارت و اشارت تمام شود؛ سرّ من عرف الله کلّ 

لسانه ظاهر شود« )برزشابادی، 1387، ص. ۱۲۳(.

نتیجه‌گیری
الهیات عرفانی در جهان اسلام ــ و در بیشتر ادیان جهان ــ به‌ویژه بعُد عملی آن، مهم‌ترین 
و مؤثرترین، و به‌جرئت می‌شود گفت متعالی‌ترین و سعادت‌بخ‌شترین جنبه از الهیات عملی 
و کاربردی است، به‌نحوی‌که گاه پس از گذشت قرن‌ها، در دوره‌های مختلف  تاریخی و در 
جغرافیای گستردۀ جهان اسلام و در میان افراد و گروه‌های خاص تأثیر شگرف آن مشاهده 
می‌شود. یکی از عارفان مهم و تأثیرگذار در تاریخ و جغرافیای جهان اسلام، جنید بغدادی 
است که نام و آوازه‌اش هنوز بعد از یازده قرن، در سرزمین‌های اسلامی طنین‌افکن است و 
حتی در میان عرفان‌پژوهان غربی شناخته‌شده‌ترین است. دیدگاه‌های نظری و تعالیم عملی 
او در عرفان اسلامی تا کنون مورد توجه بسیاری از بزرگان عرفان و نیز بسیاری از سلسله‌های 
عرفانی بوده است که از آن میان می‌توان سلسله‌های قادریه، سهروردیه و کبرویه را نام برد. 
ازجمله تعالیم عملی او، قواعد و اصول هشتگانۀ سلوک عملی و خلوت‌نشینی است که نه تنها 
عارفان و اهل سلوک به آن پایبند و متمسّک‌اند، که در میان دیگر مؤمنان نیز مورد توجه 
است؛ به‌ویژه آنکه از منظر دینی نیز بیشتر این دستورات منشأشان کتاب و سنّت است که 
جهت سیر به کمال معنوی و نجات از دام نفس و شیطان، در قالب دستورات و قواعد سلوکی 
تبیین و به مریدان و سالکان طریق حق توصیه و تأکید شده است. از آن جمله است: دوام وضو 
و طهارت و دوام صوم و صمت. مریدان مبتدی در سیروسلوک عرفانی، تحت هدایت و اشراف 
انسان کامل و رعایت صدق و اخلاص موظف به عمل به این دستورات و قواعدند. شایان ذکر 
است که این اصول هشتگانه، در اصل قواعد اصلی و مهم سلوک‌اند و علاوه‌بر آنان، قواعد و 
اصول دیگری نیز در میان عارفان سلسله‌های مختلف مطرح است که اصول دهگانۀ نجم‌الدین 

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

39



کبری از آن جمله است. نجم‌الدین علاوه‌بر اصول هشتگانۀ جنید بغدادی، قواعد دیگری نیز 
وضع کرد. درحقیقت، همۀ این دستورات برای نجات و کمال انسان وضع شده است؛ نجات 
از وضعیت نامطلوب به وضعیت مطلوب، و رهایی انسان از اسارت نفس و شیطان و وصول او 
به مأمن امن الهی و همچنین سیر سالک از نقص به کمال. از آنجا که انسان به تنهایی و با 
تکیه بر قدرت و دانش محدود خود و همچنین به‌دلیل اسارت او در چنگ نفس و شیطان، 
الهی، به  در بیشتر موارد، قادر به رهایی خویش نیست، عارفان مسلمان، همچون پیامبران 
دنبال نجات و رهایی انسان و وصول وی به سرمنزل مقصودند و در این طریق و در جهت 
این مقصود و هدف، اولاً به تعلیم و تربیت مریدان و مشتاقان می‌پردازند که در طول تاریخ 
اسلام، ظهور سلسله‌هایی از بزرگان عرفان شاهد این مدعاست. افزون‌برآن، به حکم وظیفه‌ای 
الهی و سلوکی، در جهت هدایت مریدان خود و همچنین نسل‌های آینده، گاه با قلم خویش، 
راه‌هایی روشن و مسیرهایی معنوی را برای آیندگان ترسیم و تبیین کرده‌اند. آنان چراغ‌هایی 
را برافروخته‌اند که پس از گذشت قرن‌ها همچنان فروزان و هدایت‌کننده و نجات‌بخ‌شاند. در 
اصل، آنان دنباله‌رو انبیا و اولیای بزرگ الهی‌اند و چراغی را که آنان برافروخته‌اند، همچنان 
روشن و تابان نگاه می‌دارند و در پاسداشت آن می‌کوشند و آن را چون میراثی گران‌سنگ از 
نسلی به نسلی دیگر منتقل می‌کنند. آنان درحقیقت، مصادیق کامل »العلماء ورثه الانبیاء« 
هستند که صادقانه و از سر اخلاص در حفظ و انتقال این میراث بسیار متعهدانه می‌کوشند. 

  فهرست منابع 

الرضوانی،  محمد  ابراهیم  محمود  معاملةالمحبوب.  فی  قوت‌القلوب  )۱۴۲۲ق.(.  مکی  ابوطالب 
مصحح(. مکتبه دارالتراث. 

ابونعیم اصفهانی )۱۴۰۷ق.(. حلیةالاولیاء و طبقات‌الاصفیاء. دارالکتب العلمیهّ.
انصاری، خواجه‌ عبدالله )۱۳۶۲(. طبقات‌الصوفیه. )محمدسرور مولایی، ویراستار(. انتشارات 

توس.
انتشارات  ویراستار(.  افشار،  )ایرج  فصوص‌الآداب.  و  اورادالاحباب   .)۱۳۸۳( ی.  باخرزی، 

دانشگاه تهران.
برزشابادی، ش. ا. )۱۳۸۷(. رسالۀ کمالیه. )محمد خواجوی، مصحح(. انتشارات مولی.

جندی، م. )۱۳۶۲(. نفحةالروح و تحفةالفتوح. )نجیب مایل هروی، مصحح(. انتشارات مولی.
روزبهان بقلی، ر. )۱۴۲۸ق.(. تقسيم‌الخواطر. )احمد فريد المزيدى، مصحح(‏. دارالآفاق العربی.

سراج طوسی، ع. )۱۹۱۴(. اللمع فی التصـوف. ب)رینولد الین نیکلسن، مصحح(. بریل. 
سلمـی، ا. )۱۹۶۰(. طبقات‌الصوفیه. )یوهانس پدرسن، مصحح(، بریل.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

40



سهروردی، ش. ع. )۱۴۲۷ق.(. عوارف‌المعارف. )احمد عبدالرحيم السايح و توفيق على وهبة، 
مصححان(. مكتبة الثقافة الدينية. 

سهروردی، ش. ع. )۱۳۶۴(. ترجمة عوارف‌المعارف. )ابومنصور عبدالمؤمن اصفهانی، مترجم(. 
)قاسم انصاری، ویراستار(. انتشارات علمی و فرهنگی. 

عبادی مروزی، ق. )۱۳۴۷ش(. التصفیة فی احوال المتصوفه )صوفی‌نامه(. )غلامحسین یوسفی، 
ویراستار(. انتشارات بنیاد فرهنگ ایران.

کاشانی، ع. م. )۱۳۸۱(. مصباح‌الهدایة و مفتاح‌الکفایة. )جلال‌الدین همایی، مصحح(. مؤسسه 
نشر هما. 

روح‌بخشان،  )ع.  مصحح(.  نیکلسون،  آلن  )رینولد  تذکرةالاولیاء.   .)۱۳۸۳( م.  ف.  عطار، 
ویراستار(. انتشارات اساطیر.

مصحح(.  هروی،  مایل  )نجیب  فارسی.  مصنفات  جهاد.  در   .)۱۳۸۳( ا.  سمنانی،  علاءالدولۀ 
انتشارات علمی و فرهنگی.

علاءالدولۀ سمنانی، ا. )۱۳۶۲(. العروة لاهل الخلوة و الجلوة. )نجیب مایل هروی، مصحح(. 
انتشارات مولی.

قشیری، ع. )۱۳۹۷ق.(. الرسالة القشیریة. )عبدالحلیم محمود و محمودبن شریف، مصححان(.
قشیری، ع. )۱۳۶۱(. ترجمه رساله قشیریه. )بدیع‌الزمان فروزانفر، مصحح(. انتشارات علمی 

و فرهنگی.
کلابادی، م. )۱۴۱۵ق.(. التعرف لمذهب اهل التصوف. مکتبة الخانجی.

)محمدباقر ساعدی خراسانی،  مسائل‌العشره.  فی  تحفةالبرره   .)۱۳۶۸( م.  بغدادی،  مجدالدین 
مترجم(. )حسین حیدرخانی، ویراستار(. انتشارات مروی.

مستملی بخاری، ا. )۱۳۶۵(. شرح‌التعرف لمذهب‌التصوف. )محمد روشن، مصحح(. انتشارات 
اساطیر.

انتشارات علمی و  نجم‌الدین رازی، ع. )۱۳۸۴(. مرصادالعباد. )محمدامین ریاحی، مصحح(. 
فرهنگی.

نجم‌الدین کبری، ا. )۱۳۶۲(. الاصول العشرة. )عبدالغفور لاری، مترجم(. )نجیب مایل هروی، 
مصحح(.  

نجم‌الدین کبری، ا. )۱۳۶۴(. رسالة الی الهائم الخائف من لومه اللائم. )توفیق هاشم سبحانی، 
مصحح(. انتشارات کیهان.

نجم‌الدین کبری، ا. )۱۳۶۱(. السائر الحائر. )مسعود قاسمی، مصحح(. انتشارات زوّار.
الجمال و فواتح الجلال، )یوسف زیدان، ویراستار(. دار  ا.  )۱۴۱۳(. فوائح  نجم‌الدین کبری، 

اصول و قواعد هشتگانۀ سلوک عملی از نگاه جنید بغدادی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

41



سعاد الصباح.
هجویری، ع. )1383(. کشف‌المحجوب. )محمود عابدی، ویراستار(. 

Abdel-Kader, A. H. (1976) The Life, Personality and Writings of 
al-Junayd. In The Life, Personality and Writings of al-Junayd. Edin-
burgh University Press.

Smith, M. (1935). Al-Muhāsibī, an Early Mystic of Baghdad, London.

Subhan, J. A. (1999). Sufism, Its Saints and Shrines. New Delhi. 

Trimingham, J. S. (1971). The Sufi orders in Islam. Oxford University 
Press.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

42




