
Theology, or knowing God, although by definition a 
theoretical discipline, is a practical approach due to 
its characteristics, missions, and goals of prophets 
and religious leaders. Therefore, the end of the vari-
ous branches of theology, including theoretical (philo-
sophical), historical (narrative), systematic (scriptur-
al), and dogmatic (doctrinal) theology, etc., is prac-
tical theology; in other words, the objectification of 
knowledge into action. But there is no consensus on 
what exactly practical theology is. In this article, while 

What is Practical Theology?

Vol. 1, Series. 2,

 No. 2 Autumn & Winter
 5-23

■ Rasul Rasulipour
Associate Professor, Kharazmi University
Email: Rasouli@khu.ac.ir
ORCID ID: 0000-0002-3157-4715

Doi: 10.22034/pt.2025.471039.1031

Abstract

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان 1403

5



سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

explaining the history of the advent of this term in ac-
ademia, we have referred to the evolution of its mean-
ing, and we have proposed two terms of “efficiency” 
and “application” in order to better distinguish the 
meanings of practical theology.
Also, in the discussion of the necessities of practical 
theology, we introduced the levels and strata of the 
agents and those involved in the religiosity of society, 
and in this regard, while considering the historical 
and geographical requirements of the society, we have 
proposed three strategic factors in this regard. The 
theology of place and the challenges of the dichoto-
mous concept of the secular and the sacred in the ob-
jectification and expansion of religious culture in the 
city and the world of believers are also important top-
ics in practical theology that we have discussed here. 
At the end, in order to make the proposed essence and 
necessities concrete, we have reviewed the life of one 
of the influential figures and exemplars in the con-
temporary Muslim community in Iran and Lebanon, 
namely Seyed Musa Sadr.

Keywords: Practical Theology, Theology efficiency/appli-
cation, Place secular/sacred, Religion liturgical/responsive.

  vol.1, series 2, No. 2  

6



چیستی الهیات عملی

■  رسول رسولی‌پور
دانشیار فلسفۀ دین، دانشگاه خوارزمی

 rasouli@khu.ac.ir:رایانامه
تاریخ دریافت:11-05-1403       تاریخ پذیرش:1403-11-13 

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره2/ شماره پیاپی2

پاییز و زمستان1403
5 - 23 

به‌دلیل  است،  نظری  دانشی  تعریف،  بنابر  اینکه  با  خداشناسی،  یا  الهیات 
عملی  رویکردی  دینی،  رهبران  و  پیامبران  اهداف  و  مأموریت‌ها  ویژگی‌ها، 
نظری  الهیات  شامل  الهیات،  گوناگون  شاخه‌های  غایت  ازهمین‌رو،  است. 
)فلسفی(، تاریخی )روایی(، سیستماتیک )آموزه‌ای(، جزمی )اعتقادی( و نظایر 
آن، الهیات عملی یا به عبارت دیگر، عینیت‌یافتن دانش به کنش قلمداد شده 
است. بااین‌حال، در اینکه الهیات عملی دقیقاً چیست،‌ اجماعی وجود ندارد. در 
این مقاله، که به روش توصیفی‌‌ـتاریخی به موضوع پرداخته شده است، ضمن 
تشریح ظهور و پیشینۀ این اصطلاح در محیط دانشگاهی، به تطور معنای آن 
از دیدگاه صاحب‌نظران استناد، و دو اصطلاح »کارآمدی« و »کاربردی« در 

تمییز هر چه بهتر و بیشتر معانی مراد از الهیات عملی پیشنهاد شده است.
و  عامل  اقشار  و  سطوح  به  عملی  الهیات  بایستگی‌های  بحث  در  همچنین، 

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2025.471039.1031

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

7



درگیر در دینی‌نمودن جامعه پرداخته شده و در این‌باره، ضمن درنظرگرفتن 
زمینه  این  در  راهبردی  عامل  سه  جامعه،  جغرافیایی  و  تاریخی  اقتضائات 
مطرح شده است. الهیات مکان و چال‌شهای مفهوم دوگانۀ عرفی و قدسی در 
عینیت‌بخشی و گسترش فرهنگ دینی در شهر و جهان زیست مؤمنان نیز از 
موضوعات مهم در الهیات عملی است که در این مقاله در مورد آن بحث شده 
است. در پایان، برای ملموس‌ساختن تعاریف و بایستگی‌های پیشنهادی، سیرۀ 
یکی از شخصیت‌های تأثیرگذار و الگو در جامعۀ معاصر مسلمانان در ایران و 

لبنان، یعنی سید موسی صدر مرور شده است.

عرفی/قدسی،  مکان  کارآمدی/کاربردی،  الهیات  عملی،  الهیات  کلیدواژه‌ها: 
دین مناسکی/ ماعونی. 

مقدمه
با عنوان خلاصه‌ای  بار فردریش شلایرماخر در کتابی  اولین  را  اصطلاح »الهیات عملی«1 
برشمردن سه رشتۀ  او ضمن  آکادمیک طرح کرد.  در فضای  الهیات )۱۸۱۱(  برای مطالعۀ 
این  اگر  بود  معتقد  عملی(،  الهیات  و  تاریخی  الهیات  فلسفی،  )الهیات  الهیات  در  ناهمگن 
رشته‌ها با علاقه به مسیحیت و با نگرانی برای هدایت کلیسا پیوست نشوند، به‌درستی الهیات 
نیستند )Schleiermacher, 1850, p. xvi(. شلایرماخر در این خلاصه، ماهیت الهیات، 
هدف الهیات و وظیفۀ الهی‌دان را تعریف کرده است. او الهیات را تلاشی سازنده می‌داند که 
هدف خود را در توسعه و رفاه مسیحیت پیدا می‌کند. الهیات یک وحدت »ارگانیک« است 
با پره‌هایی که در مرکز متصل می‌شوند، تصویر  که ممکن است به‌طور مؤثر به‌عنوان چرخ 
شود. براساس تقسیم‌بندی شلایرماخر در این کتاب، الهیات عملی موضوع سوم و به حسب 
تفصیلی که در دو موضوع اول )فلسفی و تاریخی( داده، موضوعی فرعی و طفیل الهیات نظری 
در آن زمان محسوب می‌شده است  )Ibid, 1850, p. 267(. تاریخ هم گواهی می‌دهد که 
بح‌ثهای فلسفی و تاریخی از بح‌ثهای عملی مهم‌تر بوده است. بااین‌حال، به نظر می‌رسد 
این امر فرعی و طفیلی، اتفاقاً تأمین‌کنندۀ غایت و هدف الهیات باشد؛ یعنی الهیات فلسفی 
شلایرماخر  می‌سازند.  محقق  عملی  الهیات  از  استعانت  با  را  خود  اهداف  تاریخی  الهیات  و 
1. Practical Theology  

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

8



)p. 187 ,1850( در بند ۲۵۷ بخش سوم کتاب خود آورده است: 
ما،  آگاه  ضمیر  به  یا  هوشمند  آگاهی  به  فلسفی  الهیات  که  »همان‌طور 
شرایط  درمورد  تأملاتی  از  ناشی  که  می‌دهد  رضایتی  عدم  و  لذت  احساس 
کلیسا در هر دورۀ فرضی است، مسئلۀ الهیات عملی هم این است که طوری 
رفتار کند تا موضوع و هدف و غایتی را حاصل کند که الهیات فلسفی دنبال 
می‌کرده و به الهیات فلسفی کمک کند تا هدفش را محقق سازد. درحقیقت، 
ما،  آگاه  ضمیر  که  است  رضایتی  عدم  و  رضایت  تأمین‌کنندۀ  عملی  الهیات 
وقتی درمورد آموزه‌ها تأملات فلسفی می‌کنیم متکفل می‌شود تا هدف الهیات 

فلسفی را تأمین کند«. 
با عنوان  الهیات عملی،  و در جمع‌بندی خود درمورد  پایان همین بخش،  در  شلایرماخر 
بیان  این حوزه  را در  نهایی خود  تأملات  و  الهیات عملی«، دغدغه‌ها  پایانی در  »ملاحظات 
الهیات عملی صحبت کند، توجهش همان توجه  او زمانی که ‌می‌خواهد دربارۀ  کرده است. 
جاری و رایجی است که امروز سازمان‌های دینی در سراسر جهان دارند. شلایرماخر می‌‌گوید 
و دیگری »مدیریت کلیسا  است: یکی »خدمات کلیسا«،  الهیات عملی دو موضوع مهم  در 
در شهر«. پس، الهیات عملی در تعریف شلایرماخری آن، یعنی تعیین وظایف جماعت‌های 
مسیحی و هیئت‌ها، اجرای مراسم و آیین‌های عبادی و مرجعیت کلیسایی، مراقبت‌های شبانی 
با مدیریت شهری و دولت؛ یعنی  یا مراقبت‌های معنوی، و همچنین، نسبت رهبری کلیسا 

نحوۀ تعامل کلیسا با حکومت.
با مطالعۀ دو بخش اول کتاب، روشن می‌شود که تلقی الهی‌دان بزرگی مانند شلایرماخر از 
الهیات عملی همچون بسیاری از الهی‌دان‌های معاصر این است که ببینیم در کلیساها، معابد، 
مساجد و زیارتگاه‌ها، افرادی که نماینده و کارگزار الهیاتی هستند چه باید بکنند؟ او در همان 
کتاب توضیح می‌دهد که وظیفۀ کشیش و اسقف چیست. عشاء ربانی را طچور باید انجام داد؟ 
الهیات عملی  از  اولیه  بنابراین، تلقی  یا مراسم اعتراف در کلیسا را چگونه برگزار می‌کنند؟ 
درواقع نوعی کارگزاری و عاملیت مراکز دینی است که در آنجا چه کارهایی لازم است انجام 
شود. دومین وظیفه این است که به‌هرحال مساجد و زیارتگاه‌هایی وجود دارند، مدیرانشان 
می‌خواهند آنها را توسعه بدهند، پس به‌ناچار با سازمان شهرداری و دیگر مراکز دولتی مواجه 
می‌شوند. آنها اگر بخواهند یکسری نشانه‌های مذهبی در سطح شهر بگذارند، با مراکز فرهنگی 
مواجه می‌شوند. چون می‌خواهند آمدوشدی داشته باشند، با مراکز حمل‌ونقل شهری مواجه 
می‌شوند. این همان جنبۀ مدیریت کلیساست که از نظر شلایرماخر در کنار خدمات کلیسا 
وجوه اصلی الهیات عملی هستند. اگر قرار است نتایج مباحث الهیات عملی آن شود که مثلًا 

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

9



سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

10

هم  را  تجربه‌اش  تاکنون  که  مشهد  در  رضوی«  قدس  »آستان  مثل  دینی  بزرگ  مرکز  یک 
داشته، طوری فصل‌بندی یا تقسیم مسئولیت کند که مسئول و خادم در آنجا، خدماتی را  به 
زائران حرم مطهر رضوی عرضه کند؛ مثلًا اگر زائری خواست نذرش را بدهد، یا زائری مریض 
شد و خواست به پزشک مراجعه کند یا به‌دلیل معلولیت و ناتوانی نیازمند کمک‌هایی باشد، 
چه تسهیلاتی باید فراهم شود؟ به‌طور طبیعی یکی از اهداف آستان قدس این خواهد بود که 
به خدمات توجه کند و با کمک مراکز شهری و حکومتی تسهیلاتی را برای تثبیت موقعیت و 

مدیریت خود و نیاز زائران فراهم نماید.
با‌این‌حال، شلایرماخر در بند 269 الهیات عملی را در جست‌وجوی دو هدف معرفی می‌کند: 
اول، تأثیر بر زندگی انسان و دوم، فعالیت‌های راهبردی در نظام عبادی، و همچنین فعالیت‌های 
زیادی  تاکید  روحیات  و  احساسات  بر  شلایرماخر  احساسات؛  یا  اخلاق  تنظیم  در  راهبردی 
دارد. بنابراین، الهیات عملی از نظر وی، با زندگی، عبادت و احساسات و روحیات درگیر است. 
به‌این‌ترتیب، شلایرماخر در کتاب خلاصه‌ای برای مطالعۀ الهیات، بر آن است که نشان دهد 
چگونه می‌شود رشته‌های ناهمگونی که در الهیات مدرن پدید آمده‌اند به یک تلاش هماهنگ 
برای کلیسا تبدیل کرد؛ هرچند، فقدان دستگاه انتقادی یا تفسیر هرمنوتیکی معاصر در زمان 

.)Heaps, 2011( وی، از برخی جهات، کتاب او را به یکی از آثار تاریخی تنزل می‌دهد

اهمیت‌‌یافتن الهیات عملی پس از شورای جهانی واتیکان دو
رهبری  سوی  از  دو  واتیکان  جهانی  شورای  برگزاری  با  و  بیستم  قرن  در   •		
کلیسای کاتولیک و انتشار منشور مهم آن در ۱۹۶۵، الهیات عملی رشته‌ای 
مقدس2،  متن  الهیات  یعنی  دیگر  الهیاتی  رشتۀ  سه  بین  در  مرکزی  و  مهم 
الهیات تاریخی و الهیات آموزه‌ای شد. امروزه، الهیات عملی رشته‌ای است که 
در تمام فرقه‌های مسیحیت کاربست دارد و درواقع، بازتاب و پژواک عمل و 
به  قالب خدمت‌رسانی  با جهان مدرن در  را  ارتباطش  تا  عرف مسیحی است 
راه  مؤثرترین  تا  است  تلاش  در  هدف  این  تأمین  در  و  دهد  گسترش  جهان 
رساندن عشق و مهر پروردگار به مسیحیان و... را پیدا کند. الهیات عملی به 
تمام فعالیت‌های جامعۀ مسیحیان دین‌ورز در درون و بیرون اطلاق می‌شود. 
در الهیات عملی تأکید می‌شود که کلیسا صرفاً یک جماعت ایمانی نیست که 
از بالا با سلسله‌مراتب اسقف‌ها و مانند آنها رهبری شود، بلکه جماعتی متشکل 
از کشیشان و افراد عادی است و هریک برای جامعۀ مسیحی هدایایی ویژه به 

2. Biblical Theology

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

10



سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

11

این است که درمورد شیوه‌های فعلی  الهیات عملی  ارمغان می‌آورند. هدف 
مناسک و ریشه‌های الهیاتی آنها تأمل کند تا به‌طور انتقادی شکل و شخصیت 
شیوه‌های  که  است  آن  بر  سعی  عملی  الهیات  در  دهد.  تشخیص  را  آنها 
اصلاح  هستند،  گناهکار  که  آنهایی  تا  شود  معرفی  عمیق‌تری  و  وفادارانه‌تر 
مسیحی  فضیلت‌های  چگونه  که  دهند  تشخیص  بیشتری  وضوح  با  و  شوند 

 .)Bowald, 2020( کتاب مقدس را زندگی کنند
به گفتۀ (Ray Anderson 2001, pp. 23-26)، استاد سابق الهیات و روحانیت مسیحی 
تعریف کرد،  را در دورۀ جدید  الهیات عملی  اولین کسی که  فولر،  الهیاتی  در حوزۀ علمیۀ 
سی آی نیشت3 بود که آن را »تئوری کارآمدی کلیسا« دانست. اندرسون همچنین از جان 
سوینتون 4نقل می‌کند که الهیات عملی را »تأمل انتقادی بر کارهای کلیسا، در پرتو انجیل و 

سنت مسیحی« می‌دانست.
1- مرکز الهیات عملی در مدرسۀ الهیات عملی دانشگاه بوستون، الهیات عملی را رابطۀ  	
متقابل تقویت بین آموزش و پژوهش الهیات، و تجربۀ واقعی و نیازهای جوامع مسیحی 
توصیف کرده و آن را چشم‌اندازی پویا از شبکۀ نهادهای کلیسایی، دانشگاهی و اجتماعی 
می‌داند که با هم، رهبران عالی روحانی و جوامع مسیحی سالم و پرجنب‌وجوش را حفظ 
می‌کند. همچنین، الهیات عملی اصل هدایت‌کنندۀ توسعۀ برنامۀ درسی است که باعث 
در  روحانی  رهبران  و  مذهبی  هیئت‌های  و  مدرسه  بین  ارتباطات  و  همکاری‌ها  ایجاد 

 .)What is Practical Theology?, n. d.( سراسر کشور می‌شود
از سوی دیگر، ریچارد اوسمر، استاد مدرسۀ الهیاتی دانشگاه پرینستون، در کتاب خود با 
عنوان مقدمه‌ای بر الهیات عملی، به‌تفصیل درمورد چال‌شهای جهانی و خاص در کلیساها 
ـ و  سخن گفته است. او در این کتاب کوشیده است به رهبران جماعات و هیئت‌های مسیحی ـ
ـ بیاموزد که چگونه با این چال‌شها مواجه شوند. او در این تحقیق،‌ به  نه لزوماً رهبران روحانی ـ
چهار پرسش کلیدی پاسخ می‌دهد: »در یک زمینۀ خاص، چه اتفاقی می‌افتد؟ چرا این اتفاق 
می‌افتد؟ چه اتفاقی باید افتاده باشد؟ و چگونه یک رهبر ]کلیسایی[ ممکن است زمینه را 
.)Osmer, 2008, pp. 24-34( »برای تجسم بهتر شهادت و مأموریت مسیحی شکل دهد؟
دغدغه‌های طرح‌شده در کتاب اوسمر، گواه بر آن است که به‌رغم گذشت دو قرن از معرفی 
الهیات عملی از سوی شلایرماخر، هنوز این عنوان بیشتر ناظر به مدیریت کلیسایی و پرداختن 
به بح‌ثها و چال‌شهای موجود در کلیساها، و مشکلات موجود بر سر راه رهبران کلیسا در 

3. C.I. Nitzch 
4. John Swinton

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

11



حفظ و حراست از نهاد کلیسا و ایمان مؤمنان است. درعین‌حال، اوسمر به وجوه جدیدی در 
الهیات عملی اشاره می‌کند و معتقد است بصیرت پیامبرانه5 بر دو مؤلفه استوار است: آشکارگی 
الهی6 و شکل‌گیری انسان از کلام خدا. پیامبران از سنت‌های الهیاتی خاص خود برای انتقاد 
از الهیات عرفی و رسمی ]زمانۀ خویش[ و شیوۀ زندگی موجه‌شده از سوی دینداری‌های رایج 
استفاده می‌کنند. آنها شرایط، رویدادها و انتخاب‌های اجتماعی بسیار خاص را در زمانی خاص 
 .)Osmer, 2008, p. 135( 7 تفسیر الهیاتی می‌کنند )در پیشگاه جامعۀ عهد بسته )مؤمن
به‌این‌ترتیب، ‌اوسمر هم مراقبت و دغدغۀ تحول شخصیتی افراد مؤمن )شکل‌یافتن از کلام 
الهی(، که به »الهیات شبانی«8 معروف است، و هم تغییرات و تصمیمات خاص اجتماعی را، 
از کارکردهای الهیات عملی می‌داند و این چیزی بیشتر از صرف مدیریت جامعۀ کلیسایی 
است. در دهههای اخیر، الهیات عملی به‌عنوان عرصه‌ای پرجنب‌وجوش و خلاق، نمود یافته 
است. این امر در دهۀ ۱۹۶۰ با »بحث جدید« الهیات عملی آغاز شد. در دهه‌های بعد، این 
بحث با انتشار برخی متون بی‌بدیل در الهیات عملی و ایجاد انجمن بین‌المللی الهیات عملی 
شتاب بیشتری گرفت. امروزه، الهیات عملی بحثی حقیقتاً بین‌المللی، و گفتوشنودی است که 

بسیاری از محققان مشهور در آن مشارکت دارند.
و  و سهم سازنده  پیش می‌برند  را  متنوعی  تحقیقاتی  برنامه‌های  الهیات عملی  الهی‌دانان 
علمی خود را در تشکیلات ]الهیات عملی[ به‌منزلۀ یک کل ایفا میکنند. درست نیست این 
عرصه را صرفاً مربوط به وظایف طبقۀ روحانیون یا زندگی جماعت‌های مسیحی بدانیم. دامنۀ 
این رشته، شامل مسائلی با اهمیت عمومی فراتر از کلیساست و اغلب در جهت شکل‌دادن 
به سیاست عمومی و تحول اجتماعی است. اوسمر، برای مثال، به وَن دِر وِن نویسندۀ کتاب 
الهیات عملی: رویکردی تجربی اشاره می‌کند که در سالهای اخیر طرحی تحقیقاتی را دربارۀ 
نگرش جوانان به حقوق بشر، با توجهی ویژه به تأثیر دین بر این نگرش‌ها، راهبری کرده است. 
او همچنین می‌افزاید که دان براونینگ، نویسندۀ کتاب الهیات عملی بنیادگرا به‌تازگی رهبری 
گروهی تحقیقاتی را برعهده داشته است که خانوادۀ امریکایی را مورد مطالعه قرار داده و به 
بحث سیاسی پرتنش ارزشهای خانواده در ایالات متحده کمک کرده است. به باور اوسمر، این 
دو نمونه از نمونه‌های فراوانی است که نشان می‌دهد الهی‌دانان الهیات عملی، بر موضوعات 
مهم در جهت منافع عمومی و نه صرفاً کلیسا، تمرکز می‌کنند. درواقع، اوسمر ادعا می‌کند که 
 Osmer, 2008, ( در مطالعات اخیر، دامنۀ الهیات عملی، کل شبکۀ زندگی را فرامی‌گیرد

.)pp. ix, x
5. Prophetic discernment 
6.Divine disclosure 
7.Covenant community 
8.Pastoral Theology

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

12



الهیات عملی: کارآمدی و کاربردی
آنچه تاکنون از الهیات عملی گفته شد، به شاخه‌ای از الهیات اشاره دارد که هدف آن مطالعه 
و اجرای شیوه‌های درست و موفق ادارۀ نهادهای دینی و چگونگی تربیت عوامل انسانی مؤثر 
و  رویکردهای شامل‌تر  اخیر،  در دهه‌های  اشاره شد،  پیشتر  که  اما همچنان  آنهاست.  برای 
به  را همچون گذشته  آنها  نمی‌شود  که  دیده می‌شود  عملی  الهیات  قلمرو  در  گسترده‌تری 
الهیات عملی به معنای »کارآمدی«9 فروکاهید. این رویکرد جدید را می‌شود الهیات عملی 
»کاربردی«10 نامید. الهیات عملی به معنای کاربردی آن، به‌عمل‌درآوردن اصول در قلمرو عمل 
یا ساحت زندگی مؤمنان است. الهیات به‌خودی‌خود، توضیح اصول یک دین است،‌ اما الهیات 
الهیات  اگر مأموریت  تبلور و تجلی می‌دهد.  را در صحنۀ عمل مؤمنان  این اصول  کاربردی 
نظری، تبیین و تدوین اصول و ارکان یک دین است، مأموریت الهیات عملی، نه‌تنها مؤثرسازی 
عوامل جوامع و نهادهای دینی در ترویج و تبلیغ آن اصول و ارکان، که ارائۀ راهکارهایی در 
بر  نظری  الهیات  اگر  نمونه،  برای  است.  مؤمنان  زیست  جهان  در  اصول،  آن  عینیت‌بخشی 
»راستگویی« به‌عنوان یکی از ارزش‌های بنیادین دینی تاکید دارد و در این زمینه به توضیح و 
توجیه این مهم مبادرت می‌ورزد، در الهیات عملی، ما نه‌تنها نیازمند نهادها و نیروهای انسانی 
مؤثر در تبلیغ و دعوت به این مهم هستیم،‌ بلکه با ترسیم یک الگوی زیست‌اخلاقی، زمینه‌های 

کاربرد و کاربست نظام اخلاقی را در حیات طیبۀ مؤمنانه، »تمرین« و »تجربه« می‌کنیم.
ایمان مسیحی در  الهیاتی تجربه‌گرای میانجی  را »نظریۀ  الهیات عملی  گربن هایتینک 
عمل جامعۀ مدرن« تعریف می‌کند. از آنجا که رویکرد فلسفی‌ او در کتابش به‌شدت تحت‌تأثیر 
پل ریکور و یورگن هابرماس است، الهیات عملی را شامل چندین زیرمجموعۀ مرتبط می‌داند: 
الهیات کاربردی، رشد کلیسا، مدیریت، فن خطابه، شکل‌گیری معنوی، الهیات شبانی، مسیر 
 Heitink,( معنوی، الهیات معنوی، الهیات سیاسی، الهیات عدالت و صلح، و حوزه‌های مشابه

 .)1999
نمونۀ پایانی در چرخش رویکرد به الهیات عملی از کارآمدی به کاربردی، مجموعه‌ای است 
با عنوان راهنمای بین‌المللی الهیات عملی که با ویراستاری بیرگیت وِیلِ و همکارانش )2022( 
مطالعه  و  بررسی  مورد  جهانی  تراز  یک  در  عملی  الهیات  کتاب،  این  است. در  شده  چاپ 
الهیات عملی جهانی«  به  نظری  در »رویکردهای  و  است. در فصل سوم کتاب،  قرار گرفته 
پدیدارشناسی،  دین،  فرهنگی  هرمنوتیک  جنسیتی،  مطالعات  دین،  انسان‌شناسی  دربارۀ 
مطالعات  و  دین  دین،  روان‌شناسی  عمل،  تئوری  عملی،  الهیات  در  پسااستعماری  مطالعات 
9.Efficiency  
10.Applied 

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

13



ارتباطات دینی و مطالعات  جامعه‌شناختی، تعلیم و تربیت دینی، ادبیات دینی، تئوری‌های 
مناسک بحث و بررسی‌ شده‌اند.

برای جماعت ایمانی یا همان رهبران کلیسا نیست،  بر همین اساس، الهیات عملی صرفاً 
بلکه افراد عادی هم در آن مسئول هستند. هدف غایی الهیات عملی هم یافتن روش‌هایی 
است که نیازهای معنوی، روان‌شناختی، اجتماعی و مادی افراد را پاسخ دهد. همان‌طور که 
اشاره شد، در کلیسای کاتولیک، الهیات شبانی گاهی مترادف با الهیات عملی به کار می‌رود، 
چون الهیات شبانی همان ارتباط معنوی است که روحانیت مسیحی با مردم پیدا می‌کنند و 
می‌شود گفت آموزه‌هایی را که در الهیات تاریخی و فلسفی بحث می‌شود، به مردم میچ‌شاند. 
اخیراً در الهیات عملی تاکید و تمرکز بیشتری بر تقویت فقرا شده است. کسانی که با تاریخ 
مسیحیت آشنا هستند می‌دانند که پس از مارکسیسم شوروی، جریانی در کشورهای امریکای 
لاتین ایجاد شد و کشی‌شهای مسیحی در دهه‌های ۶۰ و ۷۰ قرن بیستم به حمایت از فقرا 
روی آوردند که جنبش الهیات رهایی‌بخش11 نام‌گذاری شد. البته در ادامه، با مخالفت شدید 
کلیسای کاتولیک مواجه، و رو به افول نهاد و در پایان، کلیسای کاتولیک ابتکار عمل را در 
الهیات عملی،  اینکه، در چیستی  نتیجه  دست گرفت )مگ‌گراث،۱۳۹۳ ، ص. ۱۹۵ـ۱۹۷(. 
الهیات عملی  و  کارآمد در رهبری کلیسا  الهیات عملی  رویکرد سخن گفت:  از دو  می‌شود 
به‌کاررفته در جهان‌زیست مؤمنان در مواجهه با چال‌شها و معضلات جامعۀ انسانی )اعم از 

مؤمنان و غیرمؤمنان(.

سطوح تأثیرگذاری الهیات عملی
با توجه به بایستگی‌های الهیات عملی و اینکه شبکۀ مسائل مورد توجه در الهیات عملی 

چیست و برد آن تا کجاست، این بخش به چهار سطح دسته‌بندی می‌شود:
الف( آموزه‌ای: اولین سطحی که از الهیات عملی به ذهن متبادر می‌شود، تلاش در جهت 
مصادیق  که  است  این  مستلزم  عملی  الهیات  است.  جامعه  در  الهیاتی  آموزه‌های  تحقق 
نظایر آن در جامعه روشن شود و دغدغۀ  و  امامت  توحید، عدل، هدایت،  مانند  آموزه‌هایی 

اصلی این باشد که مفاهیم نظری الهیات فلسفی و تاریخی در جامعه محقق شوند.
ب( اخلاقی: سطح دیگر در الهیات عملی، این است که ارزش‌های اخلاقی، که گوهر همۀ 
دقیق  و  جامع  برنامه‌ای  داشتن  برهمین‌اساس،  یابد.  گسترش  جامعه  در  است،  الهی  ادیان 
تا  است  ضروری  جامعه  در  اخلاقی  و  هنجاری  ناراستی  و  کاستی  هرگونه  با  مبارزه  برای 

ضدارزش‌هایی چون دروغ، فقر، تبعیض، و... از دامن جامعه زداییده شود.

11.Liberation Theology

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

14



ج( زیستی: در این سطح به محیط زیست و کلیۀ شئون و اطوار زندگی شهری و روستایی 
تمام صحنۀ  یعنی  توجه می‌شود؛  اقتصاد  و  آموزش  بهداشت،  تغذیه،‌  درست و سالم، شامل 
زندگی صحنۀ مقدسی در پیشگاه خداست، بنابراین باید زیستن را با به‌کارگیری ضرورت‌های 

عمومی انسانی، در مسیری درست و مرضی پروردگار پیش برد. 
الهیات عملی علاوه‌بر سه سطح پی‌شگفته، وجهۀ همتش را در سطح جهانی  د( جهانی: 
بلندتر نموده و به تلاش در جهت ترویج صلح و امنیت و مشارکت در کاهش بحران‌ها و حل 

مسائل و مشکلات عموم انسان‌ها در سراسر جهان مبادرت می‌ورزد.
به‌این‌ترتیب، الهیات عملی را باید در تحقق چهار سطح از کارآمدی و کاربردی الهیات در 
جامعه تصویر نمود. از تبیین و ترویج مفاهیم الهیات فلسفی و تاریخی گرفته تا اصلاح و تغییر 
در جهان زیست انسان‌ها؛ از عینیت‌بخشی به آموزه‌های نظری تا رفع نقصان و ناهنجاری‌های 
اجتماعی؛ و نیز دغدغه‌مندی و اتخاذ تصمیم و فراخوان مؤمنان در برداشتن گام‌های مؤثر در 

حل معضلات زیستی و جهانی.

دوگانۀ ساحت قدسی و ساحت عرفی
یکی از دغدغه‌های مهم در بحث بایستگی‌های الهیات عملی در جامعۀ انسانی،‌ این است که 
آیا ساحت قدسی آفرینش، ساحتی افزون‌بر ساحت عرفی موجود در جامعه است یا ساحتی 

آمیخته با عرف جامعه؟
تقابل این دوگانه را شاید از افلاطون به ارث برده‌ایم؛ زمانی که عالم صور و مُثُل را از عالم 
واقع جدا کرد و عالم واقع را بدل و تصویری تنزل‌یافته از عالم حقیقی دانست. البته، افلاطون 
تبیین  انتهای کتاب ششم جمهوری در  در  اما  ننوشت،‌  مُثُل  دربارۀ  هیچگاه کتاب مستقلی 
مُثُل پرداخته است )افلاطون، ۱۳۸۰، ص.  با آن، به نظریۀ  مراتب هستی و معرفت متناظر 
۱۰۵۱(. از آن پس، تفکیک ساحت قدسی از ساحت عرفی کلید خورد و ما را بر آن داشت تا 
همواره چنین بیندیشیم که ساحت قدسی یک ساحت جدا، مستقل و فراتر از ساحت عرفی 

است )محدثی، ۱۳۹۷(.
بروز  و  ظهور  شهر  در  مثلًا  را  عملی  الهیات  بخواهیم  و  باشیم  قائل  تفکیک  این  به  اگر 
دهیم، در ارتقای از حالت عرفی به ساحت قدسی، معمولاً اولین اقدام تکثیر و انتشار نمادها 
و نشانه‌های دینی در سطح شهر است؛ مانند افزایش تعداد مساجد و معابد، ترویج تابلوها و 

دیوارنوشت‌هایی با مضامین دینی، یا افزایش وسعت اماکن مذهبی در شهرها.

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

15



خطای معرفتیِ تقسیم‌بندی شهرها به مذهبی و غیرمذهبی
زندگی،  شیوه‌های  بر  شگرف  تأثیری  که  است  بشری  مهم  پدیده‌های  از  یکی  شهر 
انسان‌ها دارد. در مطالعات شهری، بیشتر بر  صورتبندی‌های اجتماعی و حتی حیات دینی 
قلمرو عُرفی تمرکز شده و به‌ندرت به نسبت بین صورتبندی کلان جامعه )شهر یا روستا( و 
امر قُدسی توجه می‌شود. به همین سبب، با طرح مفاهیم خاص و استثنایی مانند شهرهای 
برقرار نیست و عملًا  مذهبی )مشهد، قم( گویی نسبت مهم و معناداری میان شهر و دین 

مطالعات دین در شهر به حاشیه رانده شده است. 
به نظر می‌رسد که اساساً تقسیم‌بندی شهرها به مذهبی و غیرمذهبی، نوعی خطای معرفتی 
است که ما را دچار این مغالطه کرده است. در ایران تنها دو شهر مذهبی رسمی داریم: مشهد 
و قم. بقیۀ شهرها غیرمذهبی‌اند. اختصاص‌دادن ساحت قدسی به اماکن مذهبی، زیارتگاه‌ها 
زندگی  یک  اصل،  در  انسانی،  جامعۀ  در  زندگی  اینکه  بر  است  دلیلی  درواقع،  مساجد،  و 
غیرمذهبی است و ما می‌خواهیم آن را با این نمادها مذهبی کنیم. این فرض رهزن است به 
اینکه شهر و اجتماع انسانی، عرفی و غیرمقدس است، لذا باید به آن ظاهری قدسی بخشیم.

اگر تلقی ما از الهیات عملی این باشد که مثلًا براساس طرحی در ستاد اقامۀ نماز کشور، 
از این به بعد در هر مرکز تجاری که ساخته می‌شود، باید یک مسجد هم ساخته شود، باز 
همان تلقی است که ما در یک فضا و ساحت عرفی زندگی میك‌نیم و باید نماد‌های مذهبی 
را به آن اضافه کنیم تا فضا مذهبی شود. در دانشگاه داریم درس می‌خوانیم؛ فیزیک، فلسفه، 
ریاضی و پزشکی، سپس برای مذهبی‌ساختن محیط علمی، یک گروه معارف اضافه می‌کنیم 
تا دانشگاه دینی شود. اینها همه ناشی از این است که فرض کرده‌ایم ساحت زندگی بشری 
ساحتی غیردینی است و باید آن را مقدس سازیم؛ یعنی با دست خودمان نوعی کفر را به 
خلقتی که خدا صورت داده، رنگ می‌زنیم. گمان می‌کنیم که آفریده‌های خدا غیرمقدس بوده 

و ما مأموریم که حیات را مقدس نماییم. 
یکی از بح‌ثهای بسیار ضروری در الهیات عملی و راهبردهای دینی‌سازی جامعه، الهیات 
مکان12 است. )کیتی دِی، ۱۴۰۰(. همان‌طور که نوع معماری ساختمان‌ها در شهر ممکن است 
در این زمینه اثرگذار باشد، اگر شکل تاریخی و سنتی نیز در معماری لحاظ گردد، قاعدتاً 
به معنوی‌ساختن فضای شهر کمک می‌کند )خبرگزاری تسنیم، 1393(. همچنین، در کنار 
تاریخی که نشان‌دهندۀ فرهنگ یک کشور  المان‌های  بومی‌سازی و ملی‌سازی و نشان‌دادن 
است، باید دید که دین با آن دغدغه‌های بسیار مهم خود که بخشیدن نوعی آرامش روحی 
ـ روانی یا مراقبت و شفقت به انسان‌هاست، چگونه از سبک معماری و شهرسازی بهره‌مند 
12.Theology of Place

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

16



می‌شود. نوع شهرسازی باید چگونه باشد که وقتی در خیابان راه می‌رویم، حس کنیم شلوغ 
نیست و تزاحم و برخوردی به وجود نمی‌آید. اگر بخواهیم غایات دین در الهیات عملی در 
نظر گرفته شود، هر چقدر که شهر بسیط‌تر، و عاری‌ از آلودگی‌های صوتی و تنفسی، و روان‌ 

در عبور و مرور، و بهره‌مند از پارک‌ها و فضاهای ورزشی باشد، اخلاقی‌تر و معنوی‌تر است.

الهیات عملی و اقشار مختلف جامعه
درباب بایستگی‌های الهیات عملی، لازم است به سطوح و اقشار عامل و درگیر در دینی‌نمودن 
تاریخی و جغرافیایی آن  اقتضائات  این زمینه، ضمن درنظرگرفتن  جامعه پرداخته شود. در 

جامعه، سه عامل راهبردی را می‌شود مطرح کرد:
۱( رهبران و کارشناسان: وقتی از الهیات عملی صحبت می‌‌شود آیا مراد این است که به 
تقویت نهادهای رسمی دینی پرداخته شود یا از این سطح پیشتر رفته و از همۀ کسانی که 
دانش دینی و الهیاتی دارند برای حل مسائل کشور دعوت شود تا آنچه را آموخته‌اند، در صحنۀ 

عمل به نمایش بگذارند. 
۲( مؤمنان: راهبرد دیگر این است که علاوه‌بر نهادها و کارشناسان الهیاتی، مردم عادی نیز 
به انجام مسئولیت‌های اجتماعی‌شان به‌عنوان فریضۀ دینی ترغیب شوند؛ یعنی وظیفۀ ویژۀ 
الهیات عملی نباید به مأموریت نهادهای دینی یا عالمان دینی محدود شود، بلکه همۀ مردم 

متدین به‌عنوان یک فریضه، باید به دنبال تحقق اهداف دینی باشند. 
و  مسائل  دغدغه‌مندِ  را  دین  اینکه  آن  و  دارد،  وجود  هم  سومی  راهبرد  شهروندان:   )۳
معضلات کل جامعه بدانیم )آن‌گونه که امام موسی صدر می‌دید(. دراین‌صورت، نباید فقط 
مشارکت افراد مذهبی و خداباور را کافی دانست، بلکه باید همۀ کسانی را که در یک کشور 

زندگی می‌کنند، در توسعه و رشد آن به‌عنوان یک مسئولیت الهی انسانی، سهیم کرد.

الهیات عملی در جهان اسلام: بررسی سیرۀ الهیاتی سیدموسی صدر
وجود  به  عملی  الهیات  چیستی  در  که  جدیدی  نگاه‌های  و  پیشینه  از  گزارشی  اینجا،  تا 
آمده است، و نیز بایستگی‌ها و اقتضائات دینی‌سازی جامعه ارائه شد. اکنون با توجه خاص 
به حوزۀ مسلمانان، و از باب ارائۀ الگوهایی که دغدغه‌مند و معنابخش عملی به جامعۀ دینی 
بوده‌اند، در این مقاله نمونه‌ای ممتاز معرفی شده است. کسی که مسئولیت الهی خویش را 
بیش از تنظیم و تحکیم الهیات نظری و تاریخی، و برگزاری درس و بحث فقاهتی و اجتهادی، 
در معنابخشی به الهیات عملی و دینی‌سازی جامعه می‌دانست. در بین الگوهای شایسته و 
متناسب با تعاریف و بایستگی‌های الهیات عملی در جامعۀ مسلمانان، بی‌شک سیدموسی صدر 

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

17



از اولین‌ها و برترین‌هاست. هرچند، نفس ظهور و بروز انقلاب اسلامی در ایران، و دغدغه‌های 
متعالی رهبران آن، به انگیزه و هدف عملی‌ساختن الهیات در جامعۀ ایران بوده است و در 
این مسیر، تجربۀ گرانسنگی از فرازونشیب‌های عملیاتی‌کردن آموزه‌های اعتقادی و الهیاتی 
در جامعه به دست آمده است. در این مقاله، تنها به این نمونۀ ارزشمند تاریخ معاصر ایران و 

لبنان در الهیات عملی توجه شده است.
بین  در  به‌ویژه  عملی،  الهیات  حوزۀ  در  کم‌نظیر  شخصیت‌های  از  یکی  صدر  موسی  امام 
شیعیان، است. دیدگاه ایشان دربارۀ الهیات و دین، ‌بیش از دینداری، متوجه دین‌ورزی است. او 
در تفسیر سورۀ ماعون که پربسامدترین ارجاعش به قرآن است، انواع دین را به دین مناسکی 
و دین ماعونی تقسیم می‌کند. دین مناسکی، دینی است که دغدغۀ علما و دین‌ورزانش عمل 
به واجبات شریعت است، اما دین ماعونی، دینی است که دغدغۀ رهبران دینی و مؤمنینش، 
و  و گرفتاری‌ها  اجتماعی  رفع معضلات  در  از ظرفیت دین  استفاده  و  به جامعه  خیررسانی 
فقر و بحران‌های اجتماعی است. دین امام موسی صدر در خدمت زندگی است: »دین، پیش 
۲، ص.  ج.  )ضاهر، ۱۳۹۶،  است«  زندگی‌  برای  وسیله  والاترین‌  باشد،  آخرت‌  توشۀ‌  آنکه‌  از 
۸۰(. او همۀ باورها، ارزش‌ها و دستورالعمل‌های دینی را در رویکردی الهی و شمول‌گرایانه 
به انسان و جهان، برای تعامل در همزیستی انسان‌ها از هر مذهب و دین و در تلاش برای 
گره‌گشایی گونه‌های مختلف معضلات اجتماعی معنا می‌کند. او با اتخاذ موضعی مسئولانه و 
فعال می‌گوید: »کار دین آسان‌کردن وضع انسان و موفقیت او در زندگی است و نه منفعت و 

مصلحتی فراتر از آن« )همان، 1396، ج. ۱۰، ص. ۱۹۹ـ۲۰۲(.
در  مسیحی  کشی‌شهای  و  دانشگاه‌ها  رؤسای  از  برخی  جمع  در   ۱۹۶۸ سال  در  ایشان 
دانشکدۀ حقوق و علوم اقتصادی دانشگاه پدران یسوعی سخنرانی‌ای با نام »دین در جهان 

امروز«  ایراد کرد. او در آن سخنرانی می‌گوید: 
»مایلم در اینجا مسئله را بیشتر باز کنم تا مقصود از سازندگی را در دین 
تنها  ما  مقصود  عملی[،  ]الهیات  دینی  سازندگی  می‌گوییم  وقتی  کنم.  بیان 
ساخت مسجد و کلیسا نیست و در بخش دینی هم مقصود ما تنها نماز و روزه 
نیست؛ منظور ما هر آن چیزی است که برآمده از تمدن انسان و نقش انسان 
در زندگی باشد، و هرچیز که از نتیجۀ فعالیت انسان در مدت زندگی‌اش باشد. 
این اعمال هرگاه به نیت صحیح صورت گیرد آن را عبادت و سازندگی و عمل 

مقبول درگاه خداوند می‌نامیم« )صدر، ۱۳۹۸، ص. ۲۲(. 
چیزی  هر  بلکه  واجبات،  و  مناسک  انجام  در  نه  را  دین‌ورزی  صدر  موسی  امام  بنابراین، 
دانسته که در زندگی انسان مهم است و باید مورد توجه قرار بگیرد و آن را یک وظیفۀ دینی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

18



و الهیاتی می‌داند.
در بخش دیگری ایشان می‌گوید: 

را  خود  عوامل  و  وضعیت  که  است  شده  تاریخ  از  مرحله‌ای  دینی  »نظام 
جزئی  غرب  در  دینی  نهادهای  می‌شود.  نابود  دیگر  مرحلۀ  هر  مانند  و  دارد 
از نهادهای امروزی شده‌اند و هیچ نقش اساسی ندارند. همراه کاروان تمدن 
جدید حرکت می‌کنند، بدون اینکه آن را رهبری کنند. در برخی از کشورهای 
در  و  منزوی هستند  کاملًا  مانند حاکمان سابق  دینی  نهادهای  مشرق‌زمین 
برخی دیگر، آنچنان دچار ضعف شدند که تنها در میان گروه‌های خاصی رونق 
دارند و مختص به افراد گروهشان هستند. اگر از حد و مرزهای تحمیل‌شده 
بر آنها فراتر نروند بر آنها احترام دارند. رسوبات و باقی‌مانده‌هایی در قلب‌های 
مردم هستند و می‌توان گفت که بخشی از عقل باطنی را تشکیل می‌دهند. 
افتخار و عظمت برای گذشته‌های امت‌ها شده است«  تجربه‌های دینی تنها 

)صدر، 1398، ص. ۱۵(.
سیرۀ امام موسی صدر در لبنان هم همین بود و بیش از اینکه مدرسه‌ای بسازد و درس و 
بحثی ترتیب دهد، درگیر رفع معضلات مردم بود و در نگاهش، شیعه و مسیحی و سنی فرقی 
باید کمک بشود و در این  لبنان را جامعه‌ای می‌دید که به همۀ آنها  نداشت؛ یعنی جامعۀ 
مسیر، دین را توانمند و مسئول در حل مشکلات جامعۀ لبنان می‌دانست. او تاکید می‌کرد 
که به انسانی که تنها اعمال عبادی خود را انجام می‌دهد، نمی‌شود مؤمن گفت. چنین انسانی 
به کارهای دیگر مردم که به اصطلاح امروز به آن »زندگی انسان بر روی زمین« می‌گویند 
توجهی نداشته و ارتباط شخص با دیگر شخص و با عالم هستی را در نظر نمی‌آورد )صدر، 

1398، ص. ۲۴(.

بایستگی‌های الهیات عملی امام موسی صدر
الف( کرامت انســانی: زیربنایی‌ترین لایه در دین‌شناســی امام موسی صدر، انسانیت و کرامت 
انســانی است. اگر به ســیرۀ دین‌ورزی او نظر افکنیم، مبنای کرامت انسانی به لایه‌های بعدی 
دین‌شناســی وی لبریز می‌شود و به بازتعریف و بسط و کارکردبخشی و معنادهی به لایه‌های 
رویین و شــرایع متداول دینی می‌انجامد. او در تفسیر آیۀ ۱۶۹ سورۀ آل عمران، »سبیل‌الله« 
را همان سبیل یا »راه انسان«، و خشنودی خدا را در خدمت به انسان می‌بیند )ضاهر، 1396، 

ج. ۶، ص. ۱۴1ـ۱۴3(.

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

19



ب( برابرانگاری همۀ انســان‌ها: در دین‌شناسی امام موســی صدر، برخلاف برخی دینداران و 
عالمان دیگر، کرامت و حرمت انسان در انحصار پیروان فرقه یا دین خاصی نیست. در نگاه وی 
تمامی ابنای بشــر از کرامت برخوردارند. این برابری، محصول یک نگاه الهیاتی شمول‌گرایانه 
اســت. همچنان‌که در تفســیر ســورۀ توحید می‌گوید: »خداوند فرزند و نوه‌ و خانواده‌ ندارد. 
خداوند پدر و مادر و فرزند و عمو و دایی‌ و خاله‌ و پسردایی‌ و پسرخاله‌ ندارد. بنابراین،‌ خداوند 
عشــیره‌ و قبیله‌ و بندگان‌ و جماعت‌ خاص‌ ندارد. همۀ مردم‌ در برابر خدا مانند دانه‌های‌ شانه‌ 
مساوی‌اند« )صدر، ‌۱۳۸۸، ص. ۲۱(. چراکه وقتی انسان‌ها مساوی‌ باشند، همکاری‌ میان‌ آنان 
آسان‌ می‌گردد. درآن‌‌صورت، کسی‌ بر دیگری برتری‌ ندارد یا بی‌نیاز از دیگران‌ نیست‌ تا تعاون‌ و 
همکاری صورت نگیرد. قبول‌ این‌ مسئله که‌ افراد بشر با یکدیگر مساوی‌‌اند، ارتباط و همکاری 
و همچنین همزیستی را آسان‌ می‌کند. دراین‌‌صورت‌، در میان‌ انسان‌ها بی‌نیازِ‌ کامل‌ یا نیازمندِ‌ 
کامل‌ پیدا نمی‌شــود، بلکه‌ هر شــخصی‌ از بعضی‌ جهات‌ غنی‌ و از دیگر جهات‌ نیازمند است. 
بنابرایــن، هم‌ عطا می‌کند، هم‌ می‌گیرد. درحالی‌‌که‌ اگر گمان‌ کنیم‌ که‌ بعضی‌ از انســان‌ها از 
دیگران‌ بی‌نیازند، تعاون‌ و همکاری‌ مشــکل‌ می‌شود. از سوی دیگر، وقتی‌ بپذیریم‌ که‌ انسان‌ها 
همگی قدّیس‌ و مصون‌ از خطا نیســتند، پذیرفته‌ایم‌ که‌ هر فردی‌ در معرض‌ اشــتباه‌ است‌ و 
نیاز به‌ مشــورت‌ دارد و این‌ امر همفکری میان‌ انســان‌ها را پی‌ می‌ریزد. انسان‌ به‌ همفکری‌ و 
همکاریِ‌ اجتماعی‌ نیازمند است‌ و این‌ نتیجۀ‌ ایمان‌ به‌ تساوی‌ افراد بشر است. به‌‌همین‌‌ترتیب، 
وقتــی‌ بگوییم‌ که‌ همۀ‌ حرکات‌ و فعالیت‌های‌ ما منبع‌ث از خدای‌ یکتاســت، از وحدت‌ مبدأ و 
هماهنگی‌ حرکت‌ها چیزی حاصل‌ می‌شــود که‌ تعاون‌ میان‌ انسان‌ها را تسهیل‌ می‌کند )صدر، 

۱۳۹۲، ص. ۳۰۲(.
ج( عذرنهادن: انسان یکتاپرست در برابر خدا، خاک و در برابر خاک، خداست. همۀ ما انسان‌ها 
به‌رغــم تفاوت‌هــا و برتری‌طلبی‌ها و اختــاف طبقاتی زیادی که با هــم داریم، در یک چیز 
مشــترکیم و آن اینکه همه مخلوقیم. همچون نســبت اعداد به بی‌نهایــت، همۀ ما در مقابل 
خالق بی‌منتها، صفر هستیم. این نسبت، وجه اشتراک مناسب و یکی از پی‌ششرط‌های الهیات 
عملی امام موســی صدر است. سیدموسی صدر با توجه به مخلوق‌بودن همۀ طرف‌های انسانی 
و درنتیجه ناتوانی‌های ذاتی و معذوربودن آنها در موقعیت‌هایی مشــخص عنوان می‌کند: »از 
نظر انســان یکتاپرســت، جامعه برگرفته از سرچشمه‌ای واحد؛ یعنی خداست و این به معنای 
برابربــودن و برادر/ خواهربودن و پاک‌بودن و توانمندبودن افراد و مخلوق‌بودن افراد و به تمام 

معنا، ناتوان و معذوربودن افراد است« )ضاهر، 1396، ج. ۸، ص. 199ـ۲۰۲(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

20



د( اعتماد و احترام و محبت متقابل: از نگاه امام موسی صدر، اعتماد و احترام و محبت متقابل 
یکی از پی‌ششرط‌های تحقق دین در جامعه است. او بر این باور است که کارآمدبودن دین، چه 
در بین افراد و چه در سطح محلی و ملی باید در فضای اعتماد و احترام و محبت صورت پذیرد 

و از تردیدافکنی و اتهام‌زنی نسبت به یکدیگر پرهیز شود )همان، 1396، ج. ۲، ص. ۱۲۰(.
با توجه به موارد یادشــده، روشن می‌شود که راهبرد امام در الهیات عملی، شامل‌نمودن همۀ 
اقشــار جامعه، اعم از رهبران و پیروان، مؤمنان و غیرمؤمنان، و درمجموع، همۀ شــهروندان 

جامعه است.   

نتیجه‌گیری
در  این اصطلاح  پیشینۀ  به  الهیات عملی،  بایستگی  و  راستای چیستی  مقاله، در  این  در 
از همان  تاریخی پرداخته شد و نشان داده شد که  الهیات نظری و  با  آکادمیا و نسبت آن 
آغاز، الهیات عملی، غایت نهایی همۀ رشته‌های الهیات تلقی می‌شده است. سپس، به تطور 
تعریف الهیات عملی پرداخته شد و ضمن پیشنهاد دو اصطلاح »کارآمدی« و »کاربردی«، 
اولی مطمح نظر الهی‌دانان در آغاز، و متوجه کارآمدی کلیسا و تربیت رهبران دینی،‌ و اصطلاح 
دغدغه‌مند  عملی،‌  الهیات  حوزۀ  در  جدید  الهی‌دانان  دیدگاه  به  استناد  با  و  ادامه،  در  دوم 
کاربست الهیات نظری در جامعه، و ساحات و شئون مختلف زندگی انسانی، و تحقق مفاهیم 
بلندی چون توحید، عدالت، شجاعت،‌ سخاوت، شفقت، و مراقبت از هم‌کیشان و دیگر بندگان 

پروردگار، معرفی شدند.   
همچنین با اشاره به الهیات مکان، نقشی که مکان می‌تواند در ترویج، تولید و تعمیق الهیات 
در جامعه و شهر، بازی کند، بیان گردید. در این مقاله گفته شد که اماکن شهریِ بیرون از 
درب‌های مساجد و زیارتگاه‌ها نیز، نقش مهمی در دینی‌سازیِ محیط و افراد دارند، زیرا شهرها 
زیست‌محیط‌های پویایی هستند که در آن، فضاهای فیزیکی و تجربۀ انسانی تعامل هم‌زیستانه 

دارند.
در پایان نیز به یک الگوی الهیات عملی در جامعۀ مسلمانان اشاره شد و روشن شد که 
بنابر سیرۀ دین‌ورزی سیدموسی صدر، الهیات عملی،‌ به‌صحنه‌کشاندن آحاد جامعه به‌عنوان 
الهیاتی در جهان  بندگان و فرزندان پروردگار در سالم‌سازی جامعه و ظهور و بروز مفاهیم 
زیست مؤمنان و غیرمؤمنان است. همچنین با برتردانستن دین ماعونی، خیرخواه و گره‌گشای 
معضلات جامعۀ انسانی، نسبت به دین صرفاً مناسکی، شخصی و تکلیفی، دین‌ورزی معنای 

درست الهیات عملی نسبت به دینداری است.

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

21



  فهرست منابع

افلاطون )۱۳۸۰(. مجموعۀ آثار )چهار جلد(. )محمدحسن لفطی، مترجم(. انتشارات خوارزمی.
ـ  اسلامی  معماری  الگوی  به  رسیدن  در  رهبری  دغدغه‌های   .)1393( تسنیم  خبرگزاری 

ایرانی.
https://www.tasnimnews.com/fa/news/1393/02/03/347007/.

نشر  باستانی، مترجم(.  ایمان در خیابان: دین در خیابان شهر. )سینا  دی، ک. )۱۴۰۰(. 
همشهری.

صدر، م. )۱۳۸۸(. اخلاص. )مهدی فرخیان، مترجم(. مؤسسۀ فرهنگی تحقیقاتی امام موسی 
صدر.

صدر، م. )۱۳۹۲(. مستدرک مسیرة الامام السید موسی الصدر. )احمد ناظم، مترجم(. مؤسسۀ 
فرهنگی تحقیقاتی امام موسی صدر.

صدر، م. )۱۳۹۸(. دین در جهان امروز. مؤسسۀ فرهنگی تحقیقاتی امام موسی صدر.
و مقالات سیدموسی  امام، مجموعه‌گفتارها و مصاحبه‌ها  با  ضاهر، ی. )۱۳۹۶(. گام‌به‌گام 

صدر. مؤسسۀ فرهنگی تحقیقاتی امام موسی صدر.
محدثی، ح. )۱۳۹۷(. خدا و خیابان، نسبت امر متعال و نظم اجتماعی ـ سیاسی. انتشارات 

نقد فرهنگ.
مگ‌گراث، آلیستر ایِ )۱۳۹۳(. درسنامۀ الهیات مسیحی.‌ )بهروز حدادی، مترجم(. انتشارات 

دانشگاه ادیان و مذاهب.

Anderson, R. (2001). The Shape of Practical Theology: Empowering Min-
istry with Theological Praxis. Inter Varsity Press.

Bowald, M. (2020). Grace Theological Seminary: https://seminary.grace.
edu/what-are-the-four-types-of-theology-answers-from-a-theology-school/.

Browning, D. S. (1995). A Fundamental Practical Theology: Descriptive 
and Strategic Proposals. Harpercollins.

Heaps, J. (2011). Brief Outline of the Study of Theology (Book Review). 
Boston University.

Heitink, G. (1999). Practical Theology: History, Theory, Action Domains, 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
 پاییز و زمستان 1403

22



Translated by Reinder Bruinsma. Studies in Practical Theology. Eerdmans.
Osmer, R. (2008). Practical Theology: An Introduction. Eerdmans.
Schleiermacher, F. (1850). Brief Outline of the Study of Theology. In Wil-

liam Farrer (Trans.). Edinburgh.
Van der Ven, J. A. (1993). Practical Theology. In Barbara Schultz (Trans.). 

Kok Pharos.
What is Practical Theology?. (n. d.). https://www.bu.edu/cpt/about/the-cen-

ter-for-practical-theology/.
Weyel, Birgit et al., (Eds.). (2022). International Handbook of Practical 

Theology. De Gruyter.

چیستی الهیات عملی

سال اول/ شماره 2
پاییز و زمستان  1403

23




