
This research explores the concept of compassion toward 
creation in Sufism and its impact on environmental 
protection. Shafaqa refers to mercy, compassion, and a 
sense of concern for others, driven by kindness and a fear of 
something harmful befalling them. In Sufi terms, it signifies 
tenderheartedness toward others, with goodwill for all of 
God’s creation and a willingness to endure hardships 
for their well-being. Compassion, as one of the central 
moral principles of Sufism, is heavily emphasized in Sufi 
sources. It is even described as the hallmark of prophets 

Compassion (Shafiqa) to creation as Sufi 
principles in protecting the environment 

(living beings)

Vol. 1, Series. 1,
 No. 1 Spring & Summer

 258 - 278

■ Vahid Mahmoudi
Researcher of Sufism and Islamic mysticism,
Email: V.mahmodi66@gmail.com.
Orcid ID:0000-0002-1183-7565 

Doi: 10.22034/pt.2024.479791.1035

Abstract

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

258



and saints, with the belief that reaching high spiritual 
ranks is impossible without compassion for creation. 
Compassion holds an active presence within the triad of 
Sharia, Tariqat, and Haqiqa, and it has significant spiritual 
effects on seekers. By cultivating the self, overcoming 
carnal desires, and purifying one’s morals, an individual is 
freed from selfishness and begins to see all beings as part 
of themselves. Through intuitive and inner knowledge, the 
seeker perceives all existence as immersed in unity, and 
like God, interacts with the world through compassion and 
kindness, caring for all of creation. This perspective offers 
a framework for society to engage constructively with the 
environment, improve damaged ecosystems, and address 
environmental crises. In this qualitative research, a content 
analysis approach was employed, utilizing Braun and 
Clarke’s method. Documents related to compassion toward 
creation were collected, categorized, and analyzed from the 
first-hand works of Islamic mysticism available from the 
3rd to 11th centuries AH.

Keywords: Compassion, environment, Sufism, living 
beings, environmental crisis. 

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

259



■  وحید محمودی
پژوهشگر تصوف و عرفان اسلامی 

 V.mahmodi66@gmail.com:رایانامه

تاریخ دریافت: 1403/05/01      تاریخ پذیرش‌: 1403/06/22

از  محافظت  بر  آن  تأثیر  و  تصوف  در  خلق  به  شفقت  چیستی  پژوهش  این  در 
معنی  به  لغت  در  شفقت  گرفت.  قرار  موردتوجه  جانداران  به‌ویژه  محیط‌زیست 
رحمت، رقت و خوف از رسیدن امری مکروه به کسی از روی مهربانی و در اصطلاح 
صوفیان عبارت از رقت قلب نسبت به غیر با ارادۀ خیر و نیکی برای همۀ آفرینش 
خداوند و تحمل مشقت آنها به‌منظور رفاه و زندگی بهترشان است. شفقت به‌عنوان 
یکی از اصول اخلاقی و سلوکی صوفیان در منابع صوفیه بسیار مورد تأکید قرار 
گرفته است؛ حتی از آن به اخلاق انبیا و اولیای الهی تعبیر شده و اساساً دستیابی 
سه‌گانه  در  شفقت  نیست.  میسر  خلق  به  شفقت  با  جز  معنوی  عالیه  مقامات  به 
بر سالکان  تأثیرات معنوی  و دارای  شریعت، طریقت و حقیقت حضور فعال دارد 

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت 
از محیط ‌زیست )جانداران(

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403 
258 - 278 

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2024.479791.1035

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

260



است. انسان با تزکیۀ نفس از خواهش‌های نفسانی و تحلیه به اخلاق حمیده از 
خودبینی رهاشده و سایر موجودات را همچون وجود خویش می‌بیند؛ ازاین‌رو با 
شفقتی برآمده از معرفت شهودی و باطنی همۀ هستی را غرق در وحدت شهود 
آنان  از  و  تعامل دارد  با هستی  و مهربانی  با عطوفت  و همچون خداوند،  می‌کند 
با  سازنده  تعامل  برای  جامعه  آگاهی‌بخش  می‌تواند  نگاه  این  می‌کند.  مراقبت 
بحران‌های  بر  و غلبه  بهبود محیط‌های آسیب‌دیدۀ طبیعی  نیز  و  پیرامون  محیط 
محیط زیستی باشد. در این پژوهش کیفی، با رویکرد تحلیل محتوا و با استفاده 
از روش کلارک و بروان مطالب مرتبط با شفقت به خلق از آثار عرفان اسلامی در 

دسترس، از سده‌های 3 تا 11 هـ.ق، ج. مع‌آوری، دسته‌بندی و تحلیل شد.

کلیدواژه‌ها: شفقت، محیط‌زیست، تصوف، ج. انداران، بحران محیط زیستی.

مقدمه
محیط‌زیست به همۀ محیط‌هایی گفته می‌شود که زندگی در آنها جریان دارد. مجموعه‌ای از عوامل 
فیزیکی خارجی و موجودات زنده که باهم در کنش‌اند، محیط‌زیست را تشکیل می‌دهند و بر رشد 
در  بشر  مهم  چالش‌های  از  یکی  زیستی  محیط  بحران  می‌گذارند.  تأثیر  موجودات  رفتار  و  نمو  و 
بیابان‌زایی، ج. نگل‌زدایی و غیره  آلودگی‌های محیط زیستی، خشک‌سالی،  دنیای مدرن است. 
رفاه  برای  طبیعت  از  مفرط  بهره‌کشی  و  انسان  زیاده‌طلبی  و  مدرنیته  تفکر  سبب  به  همه  و  همه 
کاذب روزافزون است؛ غافل از اینکه رفاه و زندگی بهتر بشریت در گرو رفاه و بهزیستی طبیعت و 
همه موجودات است. ازاین‌رو طبیعت و همۀ موجودات و جوامع بشری به‌طور گریزناپذیری باهم 

مرتبط‌اند.
اصالت‌دادن به علم و فراموش‌کردن بُعد روحانی وجود انسان و طبیعت، به آدمی این اجازه را داده 
را در معرض  با دست خود، خویشتن  و  دارد، در طبیعت دخل تصرف کند  تمایل  که هرگونه که 
هلاکت و نابودی قرار دهد که اما قرآن انسان‌ها را به جد از این کار بر حذر داشته است »وَلَ تلُْقُوا 

بأَِیدِیكُمْ إلِىَ التهَّْلُكَةِ« )بقره، 195، 1445ق.(.

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

261



نیاز  به‌عنوان  و  کند  ایفا  مهمی  بسیار  نقش  می‌تواند  زیستی  محیط  بحران‌های  بهبود  در  دین   
فطری انسان و الگویی الهی راهنمای مناسبی در این زمینه باشد؛ اما برداشت نادرستی که ادیان 
ابراهیمی از آیات کتاب مقدس )سفر پیدایش 1: 28( و قرآن )جاثیه، 13، 1445ق.( داشته‌اند این 
است که چون انسان اشرف مخلوقات است و خداوند سلطه او بر ملک دنیا را تائید کرده و هر آنچه 
در هستی وجود دارد برای او خلق‌شده است، هر طور که بخواهد می‌تواند در این هستی دخل 
و تصرف کند؛ اما تدبر دقیق در این آیات و تفاسیر آنها نشان می‌دهد مطابق گفتۀ ابن‌میمون در 
دلالة الحائرین تسلط‌داشتن نه یک دستور و نه یك الزام، بلكه صرفاً توصیف سرشت انسان است 

.)Seidenberg, 2017  بی‌تا.، ج. 3، ص. 509؛(
المُْلْك«  »مَالكَِ  می‌کند:  معرفی  آفریدگانش  و  هستی  مالک  را  خداوند  قرآن،  در  بسیاری  آیات 
)آل‌عمران، 26، 1445ق.(. انسان مالک جهان هستی نیست. »لكَم« در قرآن در کنار برخی افعال 
به‌کاررفته که ممکن است معنای مالکیت از آن برداشت شود. عبارت »خَلَق لكَُم« که در قرآن چند 
بار بیان شده است، نخستین بار در آیۀ 29 بقره آمده است. مفسران می‌گویند: »لام« در »لكَمُ« 
نه لام تملكی است و نه اضافت تخصیص، بلکه اضافت بیان و تعریف است. درنتیجه تأکید آیۀ 29 
برای یادآوری قدرت خداوند و بیان نعمت‌های او در جهان بر بنی‌آدم است تا شکرگزار شوند و به 
معرفت دست یابند و پند گیرند )شاورانی، 1400، ص. 40-41، 56(. بنابراین باید در مواجهه با 
آیات قرآن و گزاره‌های کتاب‌های مقدس با دقت بیشتری حکم صادر کرد و انسان محوری ادیان 

ابراهیمی را دوباره مورد بررسی و مداقه قرار داد.
باید به خاطر داشت که بر اساس روایت‌های سنتی آفرینش، ج. هان طبیعی یا طبیعت اولیه پیش 
از انسان خلق‌شده است. ما این ادعا دربارۀ خلقت را در روایت‌های کتاب مقدس و قرآن می‌یابیم. 
تأثیر مهمی در بحران محیط  پرداختن به تقدم پیدایش نظم طبیعیِ بر انسان در نظام آفرینش، 

زیستی دارد.
هر  می‌کنند،  تهدید  را  هستی  تمام  و  انسان  موجودیت  زیستی  محیط  بحران‌های  که  عصری  در 
دانشی می‌تواند از نظر عملی و شناختی برای بهبود بخشیدن شرایط فعلی مفید واقع شود. در 
این میان عرفان اسلامی که مبتنی بر باطن آیات قرآن و سنت و سیره نبوی و ائمه اطهار است و 
قابل‌تأملی  انسان است، دیدگاه‌های  و  الهی، هستی  و صفات  اسماء  آن شناخت شهودی  هدف 
دربارۀ محیط‌زیست دارد. در نگاه وحدت وجودی به هستی، تمام خلقت تجلی خداوند و مقدس 
و بشریت نیز بخشی از این تجلی است. درعین‌حال، این جهان‌بینی برتر از جهان‌بینی شخصی 
هرکسی است. درواقع، آفرینش از سرنوشت بشریت جدا نیست و هر عمل انسانی اثر ماندگاری بر 
پیکرۀ کرۀ زمین بر جا می‌گذارد. افزون بر این، نگرش انسان به آفرینش بازتاب مستقیمی بر رفتار 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

262



او نسبت به موجودات دارد.
عارفان معتقدند خلقت بر اساس حرکت حبی است و این محبت خداوند موجبات تجلی و آفرینش 
را فراهم ساخته است و خدا با هستی نیز بر اساس همین محبت و شفقت تعامل دارد؛ بنابراین 
خلقت  به  شفقت‌آمیز  نگاه  باشند.  داشته  هستی  با  شفقت  با  توأم  مواجهه‌ای  باید  نیز  مؤمنان 
می‌تواند دیدگاه منفعت‌طلبانه نسبت به طبیعت را تعدیل کند و مبنایی برای تدوین دیدگاه‌های 
محیط زیستی فراهم سازد. شفقت به خلق از دیدگاه صوفیان به‌اندازه‌ای دارای اهمیت است که از 
آن به‌شرط مسلمانی و ایمان یادشده است )مستملی بخاری، 1363، ج. 3، ص. 1108؛ ابوطالب 
مکی، 1424ق.، ص. 239؛ ابوعبدالرحمن سلمی، 1424ق.، ص. 211، 281( و اساساً سالکی 
که این ویژگی را نداشته باشد، ممکن نیست بتواند به مقام عارفان و واصلان دست یابد. ازاین‌رو 
با مداقه در مبانی و اخلاق عرفان اسلامی می‌توان به دیدگاه‌های محیط زیستی دست یافت و از 
این طریق راهکارهای معنوی را برای محافظت از محیط‌زیست و بهبود بحران‌های محیطی ارائه 
کرد؛ بنابراین عرفان اسلامی نیز می‌تواند در کنار سایر علوم به مقابله با بحران‌های محیط زیستی 

بپردازد.
بر  تأثیری  چه  و  چیست  تصوف  در  خلق  به  شفقت  از:  است  عبارت  پژوهش  این  اصلی  مسئلۀ 

محافظت از محیط‌زیست به‌ویژه جانداران دارد؟
این پژوهش کیفی با رویکرد تحلیل محتوا و با استفاده از روش کلارک و بروان انجام‌شده است.

با جست‌وجوی انجام‌شده در پایگاه‌های اطلاعاتی تا جایی که نگارنده اطلاع دارد تاکنون تحقیق 
مستقلی دربارۀ شفقت در عرفان اسلامی به زبان فارسی یا سایر زبان‌ها انجام ‌نشده؛ اما در برخی 
مقالات اشاره‌ای به این موضوع شده است؛ برای نمونه شاورانی در مقالۀ »ارزش جانوران در نگاه 
صوفیان« به بررسی ارزش ذاتی حیوانات به‌عنوان اصلی محیط زیستی پرداخته است که موجب 

مهربانی و شفقت به موجودات و نیز تأثیر معنوی بر سالکان الی الله می‌شود.
پناهی نیز در مقالۀ »پژوهشی دربارۀ روابط با حیوانات در عرفان عملی عارفان« انس با حیوانات، 
برترندانستن انسان نسبت به حیوان را مورد بررسی قرار داده و داستان‌هایی از شفقت و مهربانی 
صوفیان با حیوانات بیان کرده است. تفاوت این نوشتار با مقالات موجود پرداختن ویژه به شفقت 

به خلق و تأثیر محیط زیستی آن است.

واژه‌شناسی
شفقت واژه‌ای عربی و اسم از مصدر اشفاق و از ریشۀ فعل شَفَقُ به معنی رحمت، رقت و خوف از 
رسیدن امری مکروه به کسی از روی مهربانی، دلسوزی و خیرخواهی است )زمخشری، بی‌تا.، ص. 

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

263



533( و شفیق به کسی گفته می‌شود که نسبت به خیرخواهی دیگران حریص باشد )فراهیدی، 
1409ق.، ج. 5، ص. 44؛ ابن‌منظور، 1414ق.، ج. 10، ص. 180(. شفقت دارای ویژگی‌هایی 
چون نازکی و رقّت در مقابل شدت و قوّت است و به همین دلیل، به نور نازک و ضعیف خورشید در 
هنگام غروب شفق گفته می‌شود و ازنظر معنوی، نور رقیق همراه فیض گسترده در عالم ماده است 

که مانع هلاکت و نشان رحمت و هدایت است )مصطفوی، 1385، ج. 6، ص. 87(.
واژۀ شفقت در قرآن نیامده است، اما مشتقات دیگر آن هشت بار به‌صورت صفت فاعلی از ریشۀ 

کلمه به‌صورت مشفق و دو بار نیز به‌صورت فعل اشفق آمده است.
در روایات بسیاری بر شفقت و مهربانی با خلق تأکید شده است. مهم‌ترین روایتی که از پیامبر اکرم 
صلی‌الله‌علیه‌و‌آله‌و‌سلم در این‌باره نقل‌شده، توصیۀ ایشان در اواخر عمر به دو چیز بود: »التعظیم 
لامر الله و الشفقة علی خلق‌الله« که از آن به اصل دین یاد شده است )نسائی، 1420ق.، ج. 7، 
ص. 65(؛ در روایتی دیگر از حضرت رسول نقل‌ شده: »مَنْ لَ یرْحَمْ لَ یرْحَمْ« )بخاری، محمدبن 
اسماعیل، 1410ق.، ج. 9، ص. 218( که این روایت نیز به شفقت و مهربانی به تمام موجودات 
اشاره دارد. حضرت علی علیه‌السلام نیز در وصیت خود به کمیل بن زیاد از شفقت به شرف مؤمن 
تعبیر می‌کند )طبرى آملى، 1383ق.، ج. 2، ص. 26(. شفقت حتی باید شامل حال گناهکاران 
و ظالمان نیز شود، ازاین‌رو حضرت علی می‌فرمایند: »یکی از نشانه‌های حسن خُلق، شفقت بر 

  انسان‌هاست« )ابی‌فراس، 1410ق.، ج. 1، ص. 99(. 
روایت گفته‌شده از پیامبر در مسئلۀ شفقت به خلق در اغلب منابع صوفیه مورد استناد صوفیان 
آثار نیز بدون ذکر نام پیامبر بدان اشاره ‌شده است؛ برای نمونه از  قرار گرفته است. در برخی از 
ابوبکر ورّاق )متوفی 280ق.( نقل است كه چهار كتاب آسمانی را خواندم، حاصل همۀ آنها را دو 
چیز یافتم: »التعّظیم لامر الله و الشفقة على خلق الله« و بزرگداشت حق، دیانت است و مهربان‏ى با 
خلق او مروّت. )قلانسی نسفی، 1385، ص. 204(. او همچنین ‌گفته: »خداوند از دل بنده دو 
چیز ‌می‌خواهد تعظیم فرمان و شفقت‏ بر خلق خدا« )عطار، 1386، ص. 469(. قشیری )متوفی 
465ق.( نیز از این دو به رأس معرفت یاد می‌کند )قشیری، 1422ق.، ص. 92(. عبدالقادر گیلانی 
)متوفی 561ق.( در همین باره می‌گوید تمام خیر در تعظیم امر الهی و شفقت به خلق خلاصه 
به دور است )1426ق.، ص. 106(. خواجه  از خداوند  باشد  را نداشته  این دو  می‌شود؛ هرکس 
عبدالله انصاری )متوفی 487ق.( نیز سعادت انسان را در گرو عمل به این دو اصل دانسته است:

تعظیم فرمان بایدت، یابى كلید هشت در  طالع اگر سعد آیدت، بر خلق شفقت‏ بایدت	‏
)1377، ج. 2، ص. 591(.

خَلق: به معنی مصدری در زبان عرب به دو معنی به کار می‌رود: یکی به معنی به‌وجودآوردن چیزی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

264



که پیش از آن سابقه نداشته باشد و دیگری به معنی تقدیر و اندازه‌گیری‌کردن )ازهری، 1421ق.، 
ج. 7، ص. 16؛ ابن‌منظور، 1414ق.، ج.  10، ص. 85( و به‌صورت اسم مفعول به معنی مخلوق و 
آفریده و آفرینش است )راغب اصفهانی، 1374، ج. 1، ص. 635( و انسان، حیوان، ج. ماد و کل 
هستی را در برمی‌گیرد. مراد ما از خلق در این مقاله همین صورت مفعولی است. در قرآن نیز مراد 
از خلق در صورت مفعولی آن تمامی آفرینش است؛ برای نمونه آیۀ 30 سورۀ روم »لا تبَْدِیلَ لخَِلْقِ 

«‏ را می‌توان شاهد مثال آورد. ِ« و آیۀ 11 سورۀ لقمان »هذا خَلْقُ اللَّ اللَّ
با توجه به معنای لغوی دو واژۀ شفقت و خلق می‌شود گفت شفقت به خلق که در این نوشتار از 
نگاه صوفیه بدان پرداخته‌ایم، عبارت از رأفت، محبت، مهربانی با تمام موجودات عالم یا به عبارتی 

زیواگان و نازیواگان هستی و خیرخواهی برای آنهاست.

شفقت به خلق در تصوف
خلقت  همۀ  که  آنها  برای  خیر  باارادۀ  غیر  به  نسبت  قلب  رقت  از  است  عبارت  تصوف  در  شفقت 
از  و  اعتقادی  و  برمی‌گیرد )دیلمى، 1428ق.، ص. 269(. شفقت مبنای اخلاقی  را در  خداوند 
را شکل  به هستی  آنان  نگرش  اساس  و  است  با مخلوقات  رویارویی  و  تعامل  برای  آداب صوفیان 

می‌‎دهد که نه‌تنها انسان‌ها، بلکه تمام موجودات را شامل می‌شود.
بغدادی  جنید  از  سبب  همین  به  است  اخلاق  ارکان  جزو  شفقت  که  باورند  این  بر  اساساً  صوفیه 
شفقت  و  نصیحت  الفت،  سخاوت،  است:  چیز  چهار  خُلق  است  نقل‌شده  297ق.(  )متوفی 
از  را  شفقت  علاوه‌براین،   .)389 ص.   ،1386 عطار،  253؛  ص.   ،1 ج.  1427ق.،  )سهروردی، 
از  عبارت  »فتوت  گفته  271ق.(  )متوفی  سجزی  عبدالله  دانسته‌اند؛  نیز  فتوت  اهل  ویژگی‌های 
دیدن عذر خلق و تقصیر خویش، دیدن کمال آنان و نقص خویش و شفقت به‌تمامی خلایق، فاجر 
ابوالحسن خرقانی  این‌باره  در  بی‌تا.، ج. 10، ص. 351(؛  نعیم اصفهانی،  )ابو  نیکوکار است«  و 
)متوفی 425ق.( نیز می‌گوید: »جوانمردى دریایى است به سه چشمه: اول سخاوت، دوم شفقت‏، 

سوم ب‏ىنیازى از خلق و نیازمندى به‌حق« )عطار، 1386، ص. 606(.
در نگاه نخست به آثار صوفیان ممکن است این‌گونه برداشت شود که منظور صوفیان از شفقت به 
خلق تنها شفقت به همنوعان و یا انسان‌هاست، درحالی‌که با دقیق‌شدن در اقوال آنان درمی‌یابیم 
شفقت از نگاه صوفی تمامی موجودات را در برمی‌گیرد. حتی اگر ما این برداشت را نیز قابل‌اعتنا 
بدانیم، بازهم تأثیر شگرفی بر محیط پیرامون خواهد داشت چراکه شفقت به انسان‌ها را نمی‌توان 
انسان‌ها شفقت نداشته باشد،  به  پیرامون جدا دانست، چون هرکس نسبت  به محیط  از شفقت 

چگونه می‌تواند نسبت به پیرامون خود حساس باشد و احساس مسئولیت کند؟!

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

265



انبیا و اولیا کرده‌اند )خرکوشی، 1427ق.، ص. 43؛  صوفیان از شفقت به خلق تعبیر به اخلاق 
نسفی، 1386، ص. 296( و به همین مناسبت مطالب بسیاری از شفقت حضرت رسول اکرم در 
آثار صوفیه دیده می‌شود که بسیار جالب و قابل‌تأمل است. گفته ‌شده خداوند پیامبر را با شفقت 
َّكَ لعََل‏ى  و رحمت به خلق مبعوث کرد )قشیری، 1981، ص. 636( و صوفیان در تفسیر آیۀ »وَ إنِ
خُلُقٍ عَظِیمٍ‏« )قلم، 4، 1445ق.( که در شأن حضرت رسول نازل‌شده است می‌گویند: معنى خُلق 
عظیم آن است كه محمد )ص( در باطن با حق‌تعالی صدق و راستی تمام به‌جای م‏ىآورد و در ظاهر 
با خلق بامحبت و شفقت تام رفتار می‌کرد؛ نه اشتغال به‌ظاهر او را از باطن غافل می‌داشت و نه 

بالعکس )مستملی بخاری، 1363، ج. 3، ص. 1204(. 
علاوه‌براین، آنان یکی از دلایل فضل پیامبر بر انبیای پیشین را شفقت او به عام و خاص دانسته‌اند؛ 
حتی بر این باورند که هرکس نسبت به خلق خدا مشفق‌تر باشد فاضل‌تر است. در این‌باره گفته 
‌شده است: حضرت حق به پیامبر خطاب کرد یا احمد! م‏ىدان‏ى كه ترا به چه علت بر انبیا‏ى پیشین 
فضل نهادم؟ گفت: خیر. خطاب شنید فضل تو بر ایشان به چهار خصلت است: به قوّت یقین، 
خوى خوش، سخاوت و شفقت‏ و رحمت‏ بر خاص و عام خلق )مستملی بخاری، 1363، ج. 4، ص. 

1728؛ نسفی، 1378، ص. 108(.
با توجه به اینکه صوفیان معتقدند تصوف پیروی تام از سنت نبوی است، در آثار عرفانی، از شفقت 
به خلق به اصول تصوف و از ویژگی‌های اخلاقی و آداب صوفیان و عارفان و ارث پیامبر به آنان تعبیر 
شده است )ابوعبدالرحمن سلمی، 1414ق.، ص. 211؛ عبدالوهاب شعرانی، بی‌تا.، ج. 2، ص. 
ابونصر سراج طوسی )متوفی 387ق.( می‌گوید:  146؛ همان، 1425ق.، ص. 91( به‌طوری‌که 
»طریقت ما بر پیروى از سه اصل نهاده شده است متابعت امر خدا، همدوشى با فقر و شفقت‏ بر 
خلق« )1914، ص. 176(. ابوالقاسم حكیم سمرقندى )متوفی 342ق.( نیز در این‌باره گفته است 
معامله عارف با خدا به شرم، با خلق به شفقت‏ و با تن به مخالفت است )این برگهای پیر، 1383، 
ص. 69(. از ابوسعید ابوالخیر )متوفی 440ق.( نقل ‌شده خصومت این طایفه با نفس خویش و 
شفقت‏ ایشان بر خلق و بندگان حق سبحانه و تعالى است. حتی پوشیدن خرقه را نیز نمادی از 
آمادگی برای رحمت و شفقت به خلق توصیف کرده‌اند )یحیى باخرزى، 1383، ص. 33(. رسیدن 
به مقام شیخیت و مرادی در تصوف نیز منوط به داشتن شفقت است )مستملی بخاری، 1363، ج. 
1، ص. 109(. به همین دلیل صوفیان، یاران و همراهان خود بدان توصیه می‌کردند؛ برای نمونه 
از ابوالحسن خرقانی نقل است چهار چیز نگه‌دار: اول پرهیز از مناهى و نماز به جماعت و سخاوت 
و شفقت‏ بر خلق خدا )عطار، 1386، ص. 584(. ابن‌عربی نیز می‌گفت بر تو باد شفقت بر عباد 

خداوند و بر تمامی حیوانات )بی‌تا.، ج. 4، ص. 484(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

266



این اصل برای صوفیان به‌قدری مهم بود که حاضر بودند جان خود را در این راه ایثار کنند و به‌جای 
باشند  راحتی  و  آرامش  تا خلق خدا در  را تحمل کنند  و عذابی  دیگران هرگونه مشقت و سختی 
)کلابادی، 1933، ص. 145، 149؛ محمد بن منور، 1386، ج. 1، ص. 227؛ مستملی بخاری، 
ابن‌عربی )متوفی 637ق.( معتقد  1363، ج. 3، ص. 1025؛ عطار، 1386، ص. 591(. حتی 
او  براى خداوند است.  ورزیدن  از غیرت  بندگان خدا سزاوارتر  بر  و مهربانى  است، رعایت شفقت‏ 
دراین‌باره مطلبی از حضرت داود نقل می‌کند که م‏ىخواست بیت‌المقدس را بنا سازد. بارها آن را 
بنا كرد و هر بار كه از بنا فارغ م‏ىشد، ویران م‏ىگردید. از آن به خداوند شكایت برد، خداوند به او 
وحى كرد: خانۀ من به دستى كه خون ریخته بر پا نم‏ىشود. داود گفت: پروردگارا! آیا همۀ آنها در 
راه تو نبود؟ فرمود: آرى! اما آیا آنان بندگان من نبودند؟ گفت: پروردگارا! بنایش را به دست كسى 
قرار ده كه او از من باشد. خداوند به او وحى فرستاد كه فرزندت سلیمان آن را بنا مك‏ىند. هدف از 
این داستان، مراعات این نشئۀ انسانى است، زیرا برپاداشتن آن از انهدامش سزاوارتر است. چراكه 
خداوند دربارۀ دشمنان دین خراج و صلح برقرار كرده است كه جان آنان حفظ شود )ابن‌عربی، 

1370، ج.  1، ص. 167(.
باعث  که  به شهوات می‌دانند  و سرسپردگی  دنیا  را حب  به خلق  اهل معرفت سبب عدم شفقت 
سیاهی دل و برخاستن شفقت از آن و درنتیجه ظلم به خلق است. هر كس دوستى دنیا را از دل 
خود بیرون كند، شهوات بر او مستولى نمی‌شود و بر همۀ خلق خدا مهربان خواهد بود، حتی اگر 
سگى را ببیند شفقت را از آن باز نگیرد و نیازاردش، بلكه او را بنوازد )رشیدالدین میبدى، 1371، 

ج. 1، ص. 266(.
درنهایت باید گفت بر اساس تأکید و توصیه‌های صوفیان به شفقت با خلق، طی طریق الی الله 
از نشانه‏هاى مرید  ابوسعید خراز نقل‌شده که  از  به همین دلیل  امکان‌پذیر نیست،  بدون شفقت 
صادق آن است كه رقت، شفقت، رحمت، بذل و بردبارى بر دلش غالب باشد و حتى با بردۀ خویش 
به‌گونه‌ای رفتار کند که هر کاری انجام دهد از او در امان باشد و براى پیران چون پسرى نیک کردار 
و براى كودكان چون پدرى شفیق و براى همۀ مردمان چنان باشد كه با شكایت آنها شكایت كند و با 
مصائب آنها غم بخورد و آزار آنان را برتابد، چراکه همین شیوه را خداوند از مریدان صادق م‏ىخواهد 
تا حجاب‌های دوگانگى بین او و خود را از میان بردارد و تا روزى كه مرید این كردار و رفتار را داشته 

باشد، خدا از او خوشنود است )سراج طوسی، 1919، ص. 267(.

چرایی شفقت صوفیان به خلق
چرایی شفقت به خلق از منظر صوفیان را می‌توان در دو ساحت معرفت‌شناختی و سلوک عملی 

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

267



بررسی کرد. در ساحت معرفت‌شناختی صوفی و عارف ازآنجاکه معرفت شهودی به هستی دارد و 
حقایق آن را به‌عین حقیقت و همان‌گونه که هست شهود می‌کند، نسبت به هستی و خلقت نگاهی 
مشفقانه و محبت‌آمیز دارد )عطار، 1386، ص. 591(. ابوسعید ابوالخیر از سخن شبلی )متوفی 
و خویشان  را خانواده  تمام خلق  اینکه  نمی‌شود جز  وفی  که می‌گفت: »صوفی، ص.  334 ق.( 
خود بداند« تعبیر به شفقت به خلق و نگریستن به ایشان با دیدۀ شفقت کرده است؛ چون صوفی 
هنگامی‌که درماندگی خلق در قدرت حق و در تصرف قضا و مشیت الهی بودن آنان را ادراک قلبی 
منور،  بن  )محمد  واجب می‌داند  بر خود  را  بارشان  و کشیدن  آنان  بر  و شهودی می‌کند، شفقت 
1386، ج. 1، ص. 227(. همچنین دراین‌باره گفته ‌شده هنگامی‌که بنده به معرفت دست یافت و 
فانی در معروف شد، نفس خویش را خالی از هرگونه صفت و احوالی می‌یابد و موصوف به صفات 
معروف خویش می‌گردد و با افعال، اوصاف و احوال خویش به موجودات نمی‌نگرد و خالی از رسوم 
و نعوت خویش می‌شود. ازاین‌رو اکوان و موجودات را با عین فنا مشاهده می‌کند و به خلق به دیده 
نفس خویش  به  آنان  به  آنچه هستند معذور می‌دارد؛ چراکه  در  را  آنها  و  رأفت می‌نگرد  و  شفقت 
نمی‌نگرد و همچون خداوند بر آنها شفقت می‌ورزد و با آنها به خشونت و درشتی رفتار نمی‌کند و 
بر آنها سرزنش روا نمی‌دارد، فقرا را تکریم می‌کند و به ثروتمندان رحم می‌آورد و گناهکاران را دعا 
می‌کند )ابوعبدالرحمن سلمی، 1369، ج. 3، ص. 192(. چنین شخصی در صنع الهی صانع 
را می‌بیند ازاین‌رو رویارویی‌اش با این صنع به شفقت است )مستملی بخاری، 1363، ج. 2، ص. 

.)655
از دیگر نتایج معرفت تعظیم حق است و هرکس حق را تعظیم کند وارث شفقت به خلق می‌شود 
و باکمال میل، رنج خلق را به جان می‌خرد )قشیری، 1422ق.، ص. 129(. علاوه بر این گفته‌ 
شده هرکس به عظمت الهی معرفت یابد، بادید حقارت و خساست نفس خود را می‌نگرد، درنتیجه 
متواضع می‌شود و نسبت به خلق شفقت‏ و نصیحت خواهد داشت )‏این برگهای پیر، 1383، ص. 

.)160
همان‌طور که گفته شد معرفت به‌حق موجب محبت به او نیز می‌شود که عنایتی از جانب حق به 
و شفقت  می‌شود  شهوات  و  نفسانی  مرادات  از  رویگردانی سالک  محبت سبب  این  و  است  بنده 
بایزید  از  به‌کل مخلوقات را به همراه دارد )اسفراینى، 1358، ج. 1، ص. 36، 138(. دراین‌باره 
نقل‌ شده »علامت آنك‌ه حق را دوست دارد، آن است كه سه خصلت بدو دهند: سخاوتى چون 
سخاوت دریا و شفقتى چون شفقت‏ آفتاب و تواضعى چون تواضع زمین« )سهلگی، 1386، ص. 
353؛ عطار، 1386، ص. 167(. ازاین‌رو هرقدر محبت انسان نسبت به‌حق بیشتر باشد شفقت، 
رحمت و عطوفت او نیز نسبت به خلق بیشتر خواهد بود )همان، 1367، ص. 338(. عبدالرزاق 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

268



کاشانی )متوفی 736ق.( معتقد است چنین شخصی خلق را همچون فرزندان، خویشان و بلکه 
اعضا و جوارح خویش شهود می‌کند )1423ق.، ج. 1، ص. 394(. این باور عبدالرزاق ممکن است 
برگرفته از دیدگاه شبلی باشد که پیش‌تر بدان اشاره شد که می‌گفت: »صوفی صوفی نمی‌شود مگر 
اینکه تمام خلق را همچون خانواده خود بداند«. شیخ اشراق )متوفی 587 ق.( نیز در رساله بستان 
القلوب مشابه همین سخنان را بیان کرده است که انسان باید در خلق به چشم شفقت‏ بنگرد و 
چنان پندارد كه‏ فرزندان‏ و برادران اویند )سهروردی، 1375، ج. 3، ص. 400(. این مطالب یادآور 
اشعار فرانسیس آسیزی )1226م.( عارف مسیحی است که در شعری تمام پدیده‌های طبیعی را 
همچون خویشان خویش خواهر و برادر خطاب کرده است )Hart, 2017, p. 39(. اساساً به دلیل 
همین عشق و همبستگی به همۀ موجودات است که او را به‌درستی »عارف طبیعت« نامیده‌اند. 

نکته قابل‌تأمل این است که صوفیان این دیدگاه را پیش از فرانسیس بیان داشته‌اند.
درنهایت نیز باید گفت، در تصوف شفقت به خلق از ویژگی‌های کسی است که به دریای معرفت و 
انوار حقایق الهی راه‌یافته است؛ چنین کسی با خلق عالم در صلح است و به‏ نظر شفقت‏ و مرحمت 
و  گمراهى  به  را  هیچك‏س  و  نمی‌دارد  دریغ  هیچك‏س  از  را  خود  کمک  و  یاری  و  می‌نگرد  همه  به 

بی‌راهی نسبت نمیك‌ند و همه را در راه و مسیر خدا می‌داند )نسفی، 1386، ص. 107(.
در ساحت سلوک عملی، ازنظر صوفیان چرایی شفقت با خلق، با سلوک عملی، فنون و احوال و 
مقامات سلوکی نیز مرتبط است. صوفیان معتقدند شفقت شرط سلوک معنوی است و باید سالک با 
خلق عالم به‌یک‌بار صلح كند و به دست و زبان هیچك‏س را نیازارد و شفقت‏ از هیچك‏س دریغ ندارد 

)نسفی، 1386، ص. 144(.
صوفیه برای تزکیه و تسلط بر نفس، فنون سلوکی همچون جوع، عزلت، صمت، سهر و ذکر را به کار 
می‌گیرد. از این میان جوع و ذکر بر اساس اقوال صوفیه با شفقت به خلق مرتبط‌اند. اهل معرفت 
از شفقت خلق است،  ماندن  و محروم  قلب  انسان، سیری شکم، قساوت  آفات  از  یکی  معتقدند 
چراکه سیری شکم سبب می‌شود انسان دیگران را نیز بی‌نیاز و بی‌درد بداند )غزالی، 1386، ج. 3، 
ص. 184(. ذکر حق‌تعالی نیز مهم‌ترین ابزار مراقبه در سلوک معنوی محسوب می‌شود و هر ذکری 
تأثیر معنوی خاصی بر وجود سالک دارد؛ به همین دلیل گفته‌شده مداومت بر تکرار اسم رئوف و 

رحیم موجب رقت قلب و شفقت به خلق می‌شود )احمد البونی، 1427ق.، ص. 210(.
ارتباط شفقت با احوال و مقامات نیز به‌قدری مهم است که نداشتن شفقت موجب حرمان و ناکامی 
از دستیابی به مقامات عرفانی می‌شود. دراین‌باره ابوالقاسم حکیم سمرقندی گفته است: »هركه را 
مرتبه‏اى دادند و شفقت‏ و رحمتش‏ ندادند، وى را از آن مرتبه فرود آرند« )این برگهای پیر، 1383، 
بر اساس تجارب معنوی صوفیان  از احوال عالی سلوکی محسوب می‌شود که  ص. 183(. قرب 

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

269



با شفقت مرتبط است؛ دراین‌باره بایزید بسطامی )متوفی ۲۳۴ یا ۲۶۱ق.( می‌گوید: مقرب‌ترین 
انسان‌ها به خداوند مشفق‌ترین آنها نسبت به خلق است )دیلمى، 1428ق.، ص. 55(.

از صوفیان نقل‌شده است. عده‌ای  نیز مطالب گوناگونی  با مقامات معنوی  ارتباط شفقت  درباره 
مقام  حقیقت  به  هنگامی‌که سالک  دارد؛  بیشتری  ارتباط  رضا  و  فقر  مقام  دو  با  شفقت  معتقدند 
فقر رسید، لباس رضا به او پوشانده می‌شود و هنگامی‌که مقام رضا را دریافت، شفقت به خلق در 
او زیادت می‌یابد و عیب‌های خلق را می‌پوشاند و برایشان دعا می‌کند و به آنها رحمت و مهربانی 
می‌ورزد )ابوعبدالرحمن سلمی، 1363، ج. 3، ص. 41(. برخی نیز شفقت را با مقام توکل مرتبط 
می‌دانند و شفقت به جانوران و خدمت به خلق را از بدایات این مقام برمی‌شمارند )میبدی، 1371، 
با نهایات  ج. 4، ص. 325(. برخی نیز معتقدند شفقت به خلق موجب اخلاق حسنه می‌شود و 

سلوک پیوند دارد و پیامد نهایی آن فنای فی الله است )اسفراینى، 1358، ج. 1، ص. 8(.

شفقت و اولیای الهی
و  سلوکی  منازل  نهایات  به  است که  الهی  اولیای  خاص  ویژگی  شفقت  شد،  اشاره  که  همان‌طور 
درجات عالی معنوی دست یافته‌اند؛ چنین انسانی به‌قدر و اهمیت خلقت معرفت یافته است و به 
دلیل موصوف‌شدن به کرم و رحمت الهی و مشاهدۀ حق در خلقت، مخلوقات را عزیز می‌دارد. این 
خصیصه به‌قدری در اولیای الهی برجسته و شریف است که خداوند به‌واسطه آن مقام شفاعت در 

روز قیامت را به آنان ارزانی می‌دارد )روزبهان بقلی، 1426ق.، ص. 59-58(.
درباره اینکه شفقت به خلق از ویژگی‌های اولیای الهی است، سخنان بسیاری از صوفیان نقل‌شده 
لطف  »به  گفت:  شناسند؟  چه  به  را  حق  اولیاى  كه  پرسیدند  بصرى  سلام  بن  عبدالله  از  است 
زبان و خوى خوش و شكستگى و تازه رویی و قلّت اعتراض‏ و قبول عذر و تمام شفقت‏ بر خلق« 
)ابوعبدالرحمن سلمی، 1424ق.، ص. 313؛ نسفی،  1378، ص. 183(. همین ویژگی اولیای 
الهی باعث می‌شد که به خلق به دیده کمال بنگرند و عیب‌های آنان را نادیده بگیرند. نقل است 
با ابراهیم ادهم صحبت داشت، به هنگام جدایی به او گفت: »اگر در من عیبى م‏ىبینى  مردى 
بگو‏؟« گفت: »من در تو هیچ عیبی نم‏ىبینم، زیرا كه‏ من ترا به چشم دوستى و شفقت‏ م‏ىبینم، 
هرچه از تو دیدم همه‏ نیكو بود، عیب خویش را از دیگران بپرس« )قشیری، 1374، ص. 418(. 
علاوه بر این شفقت‏ اولیای الهی موجب می‌شد در هر حالی برای تمام خلایق رحمت بخواهند 
و با خویی رنجشان را تحمّل کنند و بی‌آنکه به ایشان التماس کنند از حق‌تعالی برایشان نیكوئى 
بخواهند. همچنین همت آنان در رستگارى خلق است و از خلق اگر رنجى به ایشان رسد در پی 
انتقام نباشند و خویشتن را از حقد بر آنها نگاه‌دارند و دست از مال ایشان كوتاه دارند و به همه 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

270



وجهى طمع از ایشان بریده دارند و بد ایشان نگویند و غیبت ایشان نكنند و در دنیا و آخرت دشمن 
هیچك‏س نباشند )همان، 1374، ص. 490(.

از میان صوفیان ابن عربی از اولیای خاص الهی که متصف به شفقت‌اند، سخن گفته و آنان را به 
سه دسته تقسیم کرده و آنها را اولیای الهی یا رجال الله اهل شفقت می‌داند؛ البته این بدان معنا 
برجسته‌تر  خاص  اولیای  این  در  شفقت  صفت  بلکه  ندارند،  شفقت  الهی  اولیای  سایر  که  نیست 

است:
 نخست عیسویان که منظور از آنها اولیای الهی مسلمانی است که بر روحانیت و معنویت حضرت 
عیسی  هستند و ویژگی‌های آنان عبارت است از: همت اثربخش، دعای مقبول و سخنان اثرگذار. 
هرکس بخواهد ایشان را بشناسد، نشانه آن است که به همه انسان‌ها بر هر دین و فرقه‌ای که باشند 
زبانشان جاری  بر  و جز خیر  نیکی می‌نگرند  به  و در هر چیز  و شفقت می‌نگرند  به دیده رحمت 

نمی‌‎شود )ابن‌عربى، بی‌تا.، ج. 1، ص. 226(.
از گروه دوم ابن عربی به رجال حنان و العطف یاد می‌‌کند؛ آنان نسبت به بندگان خداوند چه مؤمن 
چه کافر شفقت دارند و به خلق به دیده جود و وجود می‌نگرند نه قضاوت و حکومت و مملکت‌داری، 

چون جز با دیده رحمت نمی‌توانند به خلق نظر کنند )ابن‌عربى، بی‌تا.، ج. 2، ص. 12(.
دسته سوم نیز اولیای مشفقونند؛ منظور ابن عربی از مشفق در اینجا یعنی فردی که از عذاب و 
خشم الهی بیمناک است، بنابراین مشفقون از تبدیل و تحویل و دگرگونی نفس خویش بیمناک‌اند، 
آنان را ایمن سازد شفقت و مهربانی‌شان به خلایق بازمی‌گردد مانند  با بشارتی  پس اگر خداوند 

پیامبران. این افراد بسیار حساس، رحیم و مهربان‌اند )ابن‌عربى، بی‌تا.، ج. 2، ص. 37(.

شفقت به حیوانات در تصوف
اولیای  اقسام  و  چرایی  چیستی،  خلق،  به  شفقت  اهمیت  درباره  صوفیه  دیدگاه‌های  اینجا  تا 
اول عرفان اسلامی موردبررسی قرار گرفت.  به منابع دست  با استناد  این صفت  به  الهی متصف 
اکنون به‌عنوان بحث پایانی این نوشتار، به شفقت صوفیان به حیوانات می‌پردازیم تا اهمیت این 
موضوع در دستیابی به مقامات معنوی و ارتباط درست با موجودات روشن شود. در ضمن در این 
داستان‌های دل‌نشین، نکات محیط زیستی بسیار مهم و قابل‌تأملی نهفته است؛ ازاین‌رو بیان این 

حکایت‌ها در این نوشتار ضروری به نظر می‌رسد.
صوفیه و اهل معرفت همواره به شفقت و مهربانی با حیوانات توصیه و تأکید داشته‌ و خود نیز در 
عمل بدان پای‌بند بوده‌اند؛ به همین سبب گفته‌شده است »باید كه معامله تو با جمیع حیوانات به 
شفقت‏ و رحمت باشد كه ایشان را حق‌تعالی مسخّر تو كرده است. زیادت از طاقت ایشان بار ننهى 

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

271



و به‌مثل غافلان از خداى و مغروران و متکبران بر مركب ننشینى« )ابن‌عربی، 1414ق.، ص. 116؛ 
باخرزی، 1383، ص. 107(.

پیامبر  بعثت  حتی  که  است  بااهمیت  به‌قدری  صوفیه  نزد  حیوانات  به  شفقت  معنوی  تأثیرات   
اولوالعزمی همچون موسی را به سبب شفقت به گوسفندی دانسته‌اند. دراین‌باره قشیری )متوفی 
بر  را  نبوت  رزق  چرا  می‌دانی  آیا  گفت  و  فرستاد  وحی  موسی  به  حق‌تعالی  می‌نویسد:  465ق.( 
تو ارزانی داشتم؟ گفت بار الها تو داناتری به آن. پس به او گفت: روزی را به یاد آور که در فلان 
موضع از گوسفندان مراقبت می‌کردی، ناگهان یکی از گوسفندان رم کرد و تو به دنبالش دویدی؛ 
هنگامی‌که به او رسیدی او را نزدی و گفتی: ای بی‌نوا خودت و مرا خسته کردی. وقتی شفقت تو را 

نسبت به آن حیوان دیدم، نبوت را روزی تو کردم )قشیری، 1422ق.، ص. 254(.
در داستانی دیگر عطار نیشابوری اثر اخروی شفقت که همانا آمرزش گناهان باشد را بابیان داستانی 
از سفیان ثوری )متوفی 161ق( این‌گونه نقل می‌کند: »از شفقتی‏ كه بر خلق خدا داشت، روزى 
در بازار مرغىك دید در قفس كه فریاد مك‏ىرد و م‏ىطپید. او را خرید و آزاد كرد. مرغک هر شب 
بر وى  به خانه سفیان آمدى، سفیان همه‌شب نماز كردى و آن مرغک نظاره مك‏ىردى و گاه‏گاه 
م‏ىنشستى. چون سفیان را به خاک بردند، آن مرغک خود را بر جنازه او م‏ىزد و فریاد م‏ىکرد و 
خلق ها‏ىهاى م‏ىگریستند. چون شیخ را دفن کردند، مرغک خود را بدان خاک م‏ىزد تا از گور آواز 
آمد که حق‌تعالی سفیان را بیامرزید به سبب شفقتى که بر خلق داشت. مرغک نیز بمرد و به سفیان 

رسید« )عطار، 1386، ص. 200(.
)متوفی 367ق.(  نصرآبادی  ابوالقاسم  که  است  نقل‌شده  عطار  تذکرةالاولیاء  و  رسالۀ قشیریه  در 
بدون هیچ توشه‌ای چهل حج به‌جا آورده بود. در مکه سگی تشنه و گرسنه و نحیف را دید. او که 
غذایی نداشت به آن سگ بدهد، به رهگذران می‌گفت چه کسی چهل حج مرا به یک نان می‌خرد؟! 
یک نفر قبول کرد و در ازای آن نانی به او داد و او نیز نان را به سگ داد )شاورانی، 1400، ص. 
219(. این روایت نشان‌دهندۀ آن است که نزد صوفیان شفقت و خدمت به موجودات بر مهم‌ترین 
مناسک عبادی همچون حج برتری دارد، ازاین‌رو نصرآبادی برای سیر کردن حیوانی که در شریعت 
از  بیت  این  یادآور  تعامل،  نوع  این  بدهد.  را  ثواب حج خود  نجس محسوب می‌شود، حاضر شد 

سعدی است:
طریقت )عبادت( به‌جز خدمت خلق نیست       به تسبیح و سجاده دلق نیست 

)سعدی، 1385، ص. 330(

ابوالحسن دیلمی از ابوعبدالله خفیف شیرازی )متوفی 371 ق.( نقل می‌کند که در سالی، حاکم 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

272



شهر دستور داد تا سگ‌ها را بکشند؛ مردم همه سگ‌ها را جستجو می‌کردند و می‌کشتند. سگی 
دوید و به مسجد شیخ پناه برد. شخصی در پی سگ آمد تا بکشدش. شیخ خشمگین شد و گفت: 
»اگر دست از این کار برندارید، شما را نفرین می‌کنم تا یکی از شما زنده نماند! آن شخص خوفناک 

شد و به دست شیخ توبه کرد و صوفی شد« )شاورانی، 1400، ص. 220(.
ابن‌عربی نیز در بخش وصایای فتوحات مکیه پس از توصیه به اینکه باید به‌تمامی خلایق –هرگونه 
که باشند- رحمت و شفقت داشت، درباره آثار اخروی شفقت دو حکایت نقل می‌کند: یکی از زن 
زناکار بنی‌اسرائیلی که به سبب سیراب کردن سگ تشنه مورد آمرزش خداوند قرار گرفت1 و حکایت 
دیگر نیز درباره حاکم شهر ملطیه است که شخص ظالم و مسرف بر نفس خویش بود. او در یک روز 
سرد، سگ گری را دید که از شدت سرما می‌لرزید. دستور داد سگ را به خانه بردند و به آن غذا و 
آب دادند و گرمش کردند. شب در خواب دید )یا از سروشی شنید( تو سگی بودی! ما تو را به سبب 
او مراسم تدفین باشکوهی برگزار شد و این به  سگی بخشیدیم. او چند روز بعد درگذشت؛ برای 

سبب شفقت به آن سگ بود! )ابن‌عربی، بی‌تا.، ج. 4، ص. 646(.
که  قطع‌شده‌ای  دست  سگ  روزی  که  است  نقل‌شده  ق.(2   578 )متوفی  رفاعی  احمد  شیخ  از 
موهایش ریخته بود و مردم از آن دوری می‌جستند را در مسیر دید. آن را به کناری برد و سایه‌بانی 
برایش ساخت، سیر و سیرابش کرد و بدنش را روغن‌مالی کرد تا اینکه بهبود یافت؛ سپس با آب 
گرم شست‌وشویش داد. بعد، آن را با خود به شهر برد. به او گفتند آیا تو این‌قدر از این سگ مراقبت 
کردی؟! گفت خوف کردم از خدای تعالی که به سبب عدم احسان به آن مرا سرزنش کند و بگوید 
آیا در قلب تو رحمت و شفقتی نسبت به خلقی از مخلوقات من نبود؟! )شعرانی، بی‌تا.، ج. 2، 
را بیان می‌کند،  از موجودات آسیب‌دیده  نیز اهمیت رسیدگی و مراقبت  این داستان  ص. 146( 
به‌گونه‌ای گویا انتظار خداوند از انسان این است که از موجودات ناتوان و آسیب‌دیده پرستاری و 
مراقبت کند و در غیر این صورت مورد عتاب خداوند قرار خواهد گرفت. از رفاعی داستان دیگری 
نیز نقل‌شده است که هرگاه در حال حرکت در زیر آفتاب ملخی برای اسـتفاده از سـایه او بر لباسش 
می‌نشست، آن‌قدر می‌ایستاد تا برود و می‌گفت ما سایه‌بان او شدیم )شاورانی، 1400، ص. 217(.
داستان قابل‌تأملی نیز از عبدالرحمن کسرقی اسفراینی )متوفی 717 ق.(3 نقل‌شده است که نکتۀ 
مهم محیط زیستی آن، اهتمام صوفیان در برهم نزدن نظم موجودی طبیعی حتی به‌اندازه لانه یک 
مورچه و کاستن از مشقت و رنج موجودات است. این داستان این‌گونه نقل‌شده است: او طریق 

1. حکایتی که ابن عربی نقل کرده اســت، برگرفته از روایت نبوی اســت )نک: مسلم بن حجاج، 1412ق.، ج. 4، ص. 
.)1761

2. بنیان‌گذار طریقه رفاعیه
3. از شیوخ کبرویه و مراد شیخ علاءالدوله سمنانی )متوفی 736 ق.(

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

273



زهد اختیار كرد و با خود عهد كرد كه از دنیا به کمترین مقدار قناعت کند. با خود گفت، برای عمل 
صالح باید نان و روزی صالح به دست آورد. به همین سبب در دلش افتاد كه در لقمه هركس شبهه 
كه مردم  در مسیرهایی  بهتر است  با خود گفت  فرارسید،  درو غلات  دارد. پس چون وقت  وجود 
خوشه‏ به خرمن م‏ىبرند، بگردد و از خوشه‌هایی كه بر راه افتاده باشد جمع کند و با اندک مقداری 
كه از آن حاصل‏ م‏ىشود، روزگار سپری کند. ازاین‌رو در راه‌ها م‏ىگشت و هركجا خوشه‌ای بر زمین 
بود، ج. معى  افتاده  دانه‌ای  روزی دید که هركجا  و در سبدى می‌گذاشت.  برم‏ىداشت  می‌دید، 
از مورچگان بر آن جمع شده بودند و روزی خویش از آن حاصل مك‏ىردند. ناگاه بر دلش آشكار 
شد كه مقصود او آن بود تا زحمتش از خلق كم شود؛ پس این مورچگان كه ضعیف‏ترین خلق‌اند، 
م‏ىخواهند نصیب خویش از این‏ خوشه‌ها بردارند و او آنها را محروم م‏ىسازد و خوشه‌ها را در سبد 
خود م‏ىاندازد و این ظلم است! متحیر شد و با خود گفت: اگر برندارم، من محروم می‌شوم و اگر 
بردارم، آنها محروم باشند؛ پس تصمیم گرفت هر خوشه را كه‏ برمی‌داشت دو قسمت کند: قسمى را 
برای مورچه‌ها رها میك‌رد و قسمى در سبد خود می‌انداخت. او همواره بر این روش پیش م‏ىرفت 
و به دلیل آفتاب و نشستن و برخاستن و نگاهداشت عدالت بین خود و مورچگان متحمل زحمت 
بسیار م‏ىشد. تا در این مشقّت روزى توصیه پیامبر)ص( »التعّظیم لأمر الله و الشّفقة على خلق الله« 
بر خاطرش افتاد، با خود گفت این شفقت‏ نیست كه خوشه در راه م‏ىاندازد تا آنها به‌واسطه آن در 
راه آیند و مردم پاى بر آنها بگذارند و هلاکشان كنند؛ بهتر است این خوشه‌ها را به لانه‌شان ببرد و 
دانه‌هایش را جدا سازد تا زحمت آنها كمتر شود. چون این‌گونه کرد زحمتش بیشتر شد و حاصل 

كمتر و ناچار مدت‌زمان بیشتری در آفتاب م‏ىایستاد تا مقصود خودش نیز حاصل شود.
بازآمد،  مورچه‌ای  به  دستش  ناگاه  بمالد،  دانه  ساختن  جدا  برای  را  خوشه‌ها  م‏ىخواست‏  روزى 
و  برخاست  دلش  از  دردى  سبب  بدان  برود.  باید  سمت  کدام  به  که  نم‏ىدانست  مورچه  چنانكه 
اندیشید که شدت گرما حتماً به آن مور آسیب خواهد زد، پس با خود گفت كه بهتر است كه لانه 
موران را جست‌وجو کند و او را به سر لانه‏ برد. برایش عجیب بود، همیشه‏ آشیان آنها پیدا بود، آن 
روز هرچقدر در صحرا گشت جمع آنها و لانه‌شان را نیافت. پس چون عاجز شد، مقبوض و غمناک 
آن مورچه را بر كف دست نهاد و گاهی نیز به حال آن می‌گریست؛ تا آنکه با خود اندیشید که بهتر 
است چندپاره كلوخ در صحرا جمع كند و جایگاهى سازد كه سایه گاه آن مور باشد تا آفتاب بر او 

نتابد )اسفراینی، 1358، ص. 30-29(.
این دو داستان اخیر نیز اهتمام صوفیان به شفقت به ریزترین موجودات و رفع نیازهای‌شان را به ما 
گوشزد می‌کند و اینکه انسان باید در مقابل تمامی موجودات احساس وظیفه کند و آنها را نادیده 

نگیرد، حتی اگر حشرۀ کوچکی باشد.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

274



نتیجه‌گیری
بر اساس مطالبی که تاکنون بیان شد می‌توان گفت شفقت اصل اعتقادی و معنوی است که در 
سه‌گانه شریعت و طریقت و حقیقت حضور فعال دارد و در هر مرتبه خودنمایی می‌کند و تأثیرات 
تحلیه  و  نفسانی  و خواهش‌های  از شهوات  تزکیه نفس  با  انسان  دارد.  الله  الی  بر سالک  معنوی 
به صفات و اخلاق حمیده از خودبینی رهاشده و سایر موجودات را نیز همچون وجود خویش و 
از خویش می‌بیند. ازاین‌رو با نگاهی و تعاملی شفقت‌آمیز که برآمده از معرفت شهودی و باطنی 
اوست، هستی را جدا از حق نمی‌بیند و به دیدۀ طعمه و لذت و بهره‌جویی به هستی و موجودات 
نمی‌نگرد، بلکه همچون خداوند با عطوفت و مهربانی با هستی تعامل می‌کند و همان‌طور که حق 
آنها  قبال همۀ  در  را  و خود  نگهداری می‌کند  و  مراقبت  و مهربانی  با شفقت  را  مخلوقات خویش 
مسئول می‌داند. به همین دلیل همان‌طور که در داستان‌ها، تعامل آنها با حیوانات بیان شد، هر جا 

که موجودی به آنها نیاز داشت حتی اگر مورچه‌ای باشد کمک خود را دریغ نمی‌داشتند.
انسان تا در دام نفسانیات است در پی بهره‌کشی مفرط از محیط پیرامون به نفع لذت‌های خویش 
و دستیابی به منافع فردی است و هیچ‌گاه به خیر جمعی و آینده بشریت و رفاه زمین و ساکنان 
و معنویت است،  از اخلاق  آمیزه‌ای  که  رویکرد  و  نگاه  این  ترویج  با  ازاین‌رو  اندیشید؛  نخواهد  آن 
می‌توان به جامعه و علاقه‌مندان به عرفان آگاهی‌بخشی کرد و از این طریق تأثیر مثبتی بر نگاه 
آنان بر هستی و محیط‌زیست داشت تا بتوانیم آسیب‌های محیط زیستی فعلی را تا حدودی ترمیم 
کنیم و با بحران‌های محیط زیستی که با آنها روبه‌رو هستیم و یا در پیش رو خواهیم داشت، مقابله 

صحیحی داشته باشیم.
در انتها باید یادآور شد نگاه عرفان اسلامی به هستی، انسان‌محور نیست و برای تمامی موجودات 
و آفرینش ارزش ذاتی قائل است و نگاهی کل‌نگر به هستی دارد و انسان باید به‌عنوان موجودی که 

استعداد خو گرفتن به اخلاق الهی یا مثال الهی شدن را دارد، نگهبان آن باشد.

  فهرست منابع

ابن‌عربی، م. )بی‌تا(. الفتوحات المكیة. دار الصادر.
ابن‌عربی، م. )1370(. فصوص الحکم. )ابوالعلا عفیفی، ویراستار(. الزهرا.

ابن‌عربی، م. )1414ق.(. الطریق الى الله الشیخ و المرید من كلام الشیخ الاكبر. )محمود محمود 
الغراب، ویراستار(‏. دار الكاتب العربى.

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

275



ابن‌منظور، م. )1414ق(‏. لسان‌العرب‏. دار صادر.
ابونعیم اصفهانی، ا. )بی‌تا.(. حلیة الاولیاء و طبقات الاصفیاء. دار ام القراء للطباعة و النشر.

تهذیب اللغة. )حامد عبدالکریم و دیگران، ویراستاران(. دار إحیاء التراث  ازهرى، م. )1421ق(. 
العربی.

كاشف الأسرا. )هرمان لندلت‏، ویراستار(. مؤسسۀ مطالعات اسلامى  اسفراینى، ن. ع. )1358(. 
دانشگاه مك گیل.

البونى، ا. )1427ق.(. شمس المعارف الكبرى. مؤسسة النور للمطبوعات.
انصارى، خواجه عبدالله )1377(. مجموعه رسائل فارسى خواجه عبدالله انصارى. )سرور مولایی، 

ویراستار(، توس.
این برگهای پیر.‏ )1383(. )نجیب مایل هروى، مصحح(‏. نی.

باخرزى، ی. )1383(. أوراد الأحباب و فصوص الآداب. )ایرج افشار، ویراستار(. انتشارات دانشگاه 
تهران.

بخاری، م. )1410ق.(، صحیح البخاری. وزارة الاوقاف.
بقلى شیرازى، ر. )1426ق.(. مشرب الأرواح. )کیالی عاصم ابراهیم، محقق(. دار الكتب العلمیة.

نثر پژوهی ادب  با حیوانات در عرفان عملی عارفان.  پناهی، م. )1383(. پژوهشی دربارۀ روابط 
فارسی، 1)16(، 66-41.

خركوشى، ع. )1427ق.(‏. تهذیب الاسرار فى أصول التصوف. )امام سید محمدعلی، محقق(. دار 
الكتب العلمیة.

دیلمى، م. )1428ق.(. شرح الأنفاس الروحانیة لأئمة السلف الصوفیة. )محمد مصطفى القادرى 
السیلانى، محقق(‏. دار الآثار الاسلامیة.

راغب اصفهانى، ح. )1374(. مفردات الفاظ قرآن‏. مرتضوی.
زمخشرى، م. )بی‌تا.(. أساس البلاغة. دار صادر.

سراج طوسی، ع. )1914(. اللمع فى التصوف. )رینولد الین  نیکلسون، مصحح(. مطبعة بریل.
سعدی، م. )1385(. کلیات سعدی. )محمدعلی فروغی، مصحح(. هرمس.

سلمى، ا. )1414ق.(. تسعة كتب فى اصول التصوف و الزهد. )سلیمان آتش، ویراستار(. الناشر 
للطباعه و النشر و التوزیع و الاعلان‏.

سلمى، ا.  )1424ق.(. طبقات الصوفیة. )مصطفی عبدالقادر عطا، ویراستار(. دار الكتب العلمیة.
وهبه،  علی  توفیق  و  سایح  عبدالرحیم  )احمد  المعارف.  عوارف  )1427ق.(.  ا.  ش.  سهروردى، 

مصححان(. مكتبة الثقافة الدینیة.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

276



نجفقلى  و  نصر  حسین  سید  كربن،  )هانرى  مصنفات.  مجموعۀ   .)1375( ی.  ش.  سهروردى، 
حبیبى، مصححان(. مؤسسۀ مطالعات و تحقیقات فرهنگ‏ى.

شفیعی  )محمدرضا  بسطامی.  بایزید  عرفانی  میراث  از  روشنایی  دفتر  )1383ش(.  م.  سهلگی، 
کدکنی، مترجم(. سخن.

از دیدگاه قرآن کریم.  شاورانی، م. )1400(. بررسی حق مالکیت انسان نسبت به محیط زیست 
مطالعات تقریبی مذاهب اسلامی، 17)56(، 51-39.

شاورانی، م. )1400(. ارزش جانوران در نگاه صوفیان. مطالعات عرفانی،  17)1(، 232-205.
شعرانى، ع. )بی‌تا.(. الأنوار القدسیة فى معرفة قواعد الصوفیة. )طه عبد الباقى سرور و محمد عید 

الشافعى، محققان(‏. المكتبة العلمیة.
طبرى، ع. ‏)1383ق.(. بشارة المصطفى لشیعة المرتضى‏. المكتبة الحیدریة.

مترجم(.  خوارزمی،  محمد  )مؤیدالدین  )ترجمه(.  الدین  علوم  احیاء  )1386ش(.  م.  غزالی، 
)حسین خدیو جم‏، ویراستار(. انتشارات علمى و فرهنگى.

فراهیدى، خ. )1409ق.(. كتاب العین‏. )مهدی مخزومی و ابراهیم سامرائی، محققان(. هجرت.
عطار، ف. )1386(. تذکرة الاولیا. )محمد استعلامى، مصحح(‏. زوار.

العامه  المصریة  الهیئة  مصحح(‏.  بسیونى،  )ابراهیم  الإشارات،  لطائف   .)1981( ع.  ا.  قشیرى، 
للكتاب.

مصححان(‏.  شریف،  بن  محمود  و  محمود  )عبدالحلیم  قشیریه.  رساله  )1374(‏.  ع.  ا.  قشیرى، 
بیدار.

قشیرى، ا. ع. )1422ق.(. شرح اسماء الله الحسنى. )عبدالروف سعید و سعد حسن محمدعلی، 
مصححان(. دار الحرم للتراث.

قلانسى نسفى، ع. )1385(. ارشاد در معرفت و وعظ و اخلاق. )عارف نوشاهی، ویراستار(. ‏میراث 
مکتوب.

کاشانی، ع. )1423ق.(. تفسیر ابن عربى )تأویلات عبدالرزاق(. )سمیر مصطفى رباب، محقق(‏. 
دار احیاء التراث العربى.

کاشانی، ع. )1425ق.(. تنبیه المغترین. )احمد عبد ارحیم سایح‏، محقق(. مكتبة الثقافة الدینیة.
كلابادى، م. )1933(. التعرف لمذهب التصوف‏. مطبعة السعادة.

گیلانى، ع. )1426ق.(. الفتح الربانى و الفیض الرحمانى. مكتبة الثقافة الدینیة.
ویراستار(‏.  روشن،  )محمد  التصوف.  لمذهب  التعرف  شرح  )1363ش.(.  ا.  بخارى،  مستملى 

اساطیر.

شفقت به خلق اصلی صوفیانه در محافظت از محیط ‌زیست )جانداران(

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

277



کدکنی،  شفیعی  )محمدرضا  سعید.  أبى  مقامات  فى  التوحید  أسرار   .)1386( منور‏  بن  محمد 
مصحح(. آگاه.

مسلم بن حجاج )1412ق.(. صحیح مسلم. )محمد فؤاد عبدالباقی، محقق(. دار الحدیث.
مصطفوی، ح. )1385(. التحقیق فی کلمات القرآن. مرکز نشر آثار علامه مصطفوی.

مکی، ا. )1424ق.(، علم‌القلوب. )عبدالقادر احمد عطا، محقق(. دار الكتب العلمیة.
موسی بن میمون )بی‌تا.(. دلالة الحائرین. )حسین آتای، محقق(. مکتبة الثقافة الدینیة.

انتشارات  مصحح(.  حکمت،  )علی‌اصغر  الأبرار.  عدة  و  الأسرار  كشف   .)1371( ر.  ا.  میبدى، 
امیرکبیر.

نسائی، ا. )1420ق.(. سنن نسائی المسمی بالمجتبی. دار الفکر لطباعة و النشر و التوزیع.
نسفى، ع. )1378(. راز ربانى )اسرار الوحى سبحانى(. امیرکبیر.

نسفى، ع. )1386(. الإنسان الكامل. )ماریژان موله، ویراستار(. طهوری.
ورام بن أبی فراس ‏ )1410ق.(. مجموعة ورّام‏. مكتبه فقیه‏.

 Hart, J. (2017). The Wiley Blackwell Companion to Religion and Ecology.In John
Hart (ed.). Wiley-Blackwell.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

278




