
The dialogue between religions rests on the premise that 
the elements uniting people in terms of beliefs far outweigh 
those that divide them. Dialogue has the potential to reduce 
conflicts, misunderstandings, and biases among people of 
different cultures, religions, theologies, and worldviews. 
However, inter-religious dialogue must not only be me-
thodical but also rest on a specific foundation to serve as 
a guiding framework. This article explores one of the key 

Dialogue of Religions
 Based on Theology

Vol. 1, Series. 1,
  No. 1 Spring & Summer

232 - 257

■ Khalil Hakimifar
Associate Professor of Department of Philosophy and Religion, University 
of Sistan and Baluchestan, 
Email: kh_hakimifar@theo.usb.ac.ir
https://orcid.org/0000-0003-1586-1367

doi: 10.22034/pt.2024.465791.1027

Abstract

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

232



foundations of religious dialogue: theology. It offers a defi-
nition of dialogue and examines the role of theology within 
it, emphasizing that theology and dialogue are inseparable. 
Religions express themselves through dialogue, and theo-
logical voices are heard from various religious traditions. 
All dialogues in the Bible carry theological content, making 
the role of biblical texts crucial in dialogue processes. The 
theologian engages with the text, bringing it into the con-
versation. In this way, religious dialogue becomes a meet-
ing place for theologians, who can transform the context of 
dialogue into a sacred space through their shared commit-
ment and pursuit of truth.

Keywords: interfaith dialogue, theology, foundation, God, 
humanity.

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

233



گفت‌وگوی ادیان 
بر مبنای الهیات 

■ خلیل حکیمی‌فر
دانشیار گروه فلسفه و ادیان دانشگاه سیستان و بلوچستان، 

kh_hakimifar@theo.usb.ac.ir رایانامه

تاریخ دریافت:  1403/04/12 12      تاریخ پذیرش‌: 1403/06/25

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403 
232 - 257 

انسان‌ها  که  مواردی  تعداد  که  است  استوار  فرض  این  بر  ادیان  گفت‌وگوی 
که  است  مواردی  از  بیشتر  به‌مراتب  می‌کند  متحد  هم  با  عقاید  حوزۀ  در  را  
موجب جدایی می‌شوند.گفت‌وگو این قدرت را دارد که تضادها، سوء تفاهم‌ها 
گوناگون را  جهان‌بینی‌های  و  الهیات  مذاهب،  فرهنگ‌ها،  با  مردم  تعصبات  و 
مشخص  مبنای  باید  روشمندی  علاوه‌بر  ادیان  گفت‌وگوی  اما،  دهد.  تقلیل 
نیز داشته باشد تا به‌عنوان نقشۀ راه عمل کند. این مقاله یکی از مبانی مهم 
و  گفت‌وگو  از  تعریفی  پژوهش  این  در  می‌کند.  بررسی  را  ادیان  گفت‌وگوی 
نقش الهیات  در آن بیان  و بر این نکته تأکید می‌شود که الهیات و گفت‎وگو 
از هم جداشدنی نیستند.  همۀ گفت‎وگوهای موجود در کتاب مقدس از نظر 

چکیده

doi: 10.22034/pt.2024.465791.1027

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

234



در طی  براین‌اساس، نقشی که متن کتاب مقدس  الهیاتی هستند.  محتوایی 
فرایندهای گفت‎وگو ایفا می‎کند، بسیار مهم است. یک متکلم از طریق برقراری 
ارتباط با متن، آن را در گفت‎وگو وارد می‎سازد. بدین صورت گفت‌وگوهای ادیان 
محل ملاقات الهی‎دانان است که می‎توانند با تعهد مشترک و حرکت به سوی 

حقیقت، فضای گفت‎وگو را به فضایی مقدس تبدیل نمایند.   

کلیدواژه‌ها‎: گفت‌وگوی ادیان، الهیات، مبنا، خدا، انسان.

مقدمه
 انسان می‎تواند مشکلات زندگی خود با همنوعانش را از طریق گفت‎وگو حل کند. کودک 
می‎تواند فقط با کمک دیگران وارد بزرگسالی شود  )Juhant, 2006, p. 10(. این بدان معناست 
او  نماید.  ابراز  را  خود  احساسات  دیگران  با  گفت‎وگو  طریق  از  و  بیاموزد  زبان  می‎تواند  او  که 
برای تبدیل‌شدن به یک انسان واقعی باید سخن بگوید و به تعامل بپردازد. ازاین‎رو، کودکانی 
که در میان حیوانات بزرگ می‌شوند نمی‌توانند توانایی‌های انسانی خود را توسعه دهند.این 
وابستگی در طول زندگی ادامه دارد، چراکه ما  هم برای انجام‌دادن وظایف روزانۀ خود و هم 
نیازمندیم )Macintyre, 1999, p. 177(. همان‌طور که  به یکدیگر  برای حیات عاطفی خود 
DeMause (2005, p. 70) اشاره می‎کند، زندگی عاطفی نه مربوط به یک فرد، بلکه مربوط به 
یک جامعۀ انسانی است و هر فردی در دنیای خیال سایر افراد جامعه حضور دارد. بنابراین، 
این  باشد.  آنها  گفت‌وگوی  و  تفاهم  برای  مانعی  نباید  مختلف  ملل  میان  در  تعصبات  وجود 
محدودیت مشکلاتی ایجاد می‎کند که تنها با گفت‎وگو حل‌شدنی است. ازاین‌رو، زبان نه تنها 
اذعان  و  عاطفی  حالات  به‌اشتراک‌گذاشتن  وسیلۀ  بلکه  روزمره،   زندگی  سازمان‌دهی  وسیلۀ‌‌ 
می‎کنند  تأکید  روان‎شناسان  و  زیست‌شناسان  است.  همکاری  امکان  و  متقابل  وابستگی  به 
که علت واقعی پرخاشگری و سایر انحرافات انسانی عدم همکاری و گفت‎وگوست. بنابراین، 
مشکل اصلی یک فرد و تاریخ اجتماعی انسان به عدم درک متقابل مربوط می‎شود. در صورتی 
مخرب  روانی  واکنش‌های  نشود،  برآورده  آنها  ابراز  و  احساسات  با  رابطه  در  فرد  اولیۀ  نیاز  که 
جدی ایجاد می‌شود. انسان برای پرهیز یا غلبه بر کاستی‌های روحی خود، ناگزیر به گفت‎وگو 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

235



و تعامل است.
از نگاهی دیگر، یک جامعه‌ متشکل از مردان و زنانی است که دربارۀ ایده‌ها و موضوعات بین 
خود بحث و مناظره می‌کنند تا اعتبار اطلاعات و برداشت‌های از یکدیگر و همچنین اطلاعاتی 
را که از ساختارهای مدنی خود دریافت می‌کنند، بیازمایند. اختلافات داخلی در جوامع یک 
واقعیت است و این اختلافات تنشها‎یی را ایجاد می‎کند. گفت‌وگو این قدرت را دارد که نزاع‌ها‎ی 
شدید را که در نتیجۀ ناآگاهی بوده و سوءتفاهم ایجاد می‎شود، آرام کند. راه حل این است که 
الهیات از طریق گفت‎وگو، از تمام ظرفیت‌ها‎ی علوم انسانی و اجتماعی در مسیر همزیستی 
مسالمت‌آمیز در جامعه استفاده نماید. گفت‌وگو یک فعالیت متمرکز و معقول است، افراد در 
یک فضای مدنی و برابر می‎توانند با هم صحبت کنند و به یکدیگر گوش دهند. درعین‌حال، 
 ‎و پیش‌فرض‌ها ‎توان بیم‌ها‎وگو، می‎گفت‌وگو راهی برای ایجاد ذهنیت و خلاقیت است. در گفت

را کنار گذاشت و به سوی ایده‌های جدیدی با استفاده از خرد جمعی حرکت کرد.
به لحاظ باورمندی، در دنیای امروز، تکثر دینی به یک واقعیت تبدیل  شده است. ارتباطات و 
وابستگی متقابل و آگاهی بیشتر نسبت به این تنوع و تکثر دینی، فرصت‌ها‎ و تهدیداتی را ایجاد 
سوی  به  گامی  گفت‌وگو  طریق  از  که  می‎خواهند  متدینان  همۀ  از  ادیان  علمای  است.  کرده 
ایمان بردارند. این گام می‎تواند در زندگی روزمره، از طریق تعریف پروژه‌ها‎ی اجتماعی مشترک 
در بین مؤمنان ادیان مختلف و نیز با گفت‎وگوهای عقیدتی و به‌اشتراک‌گذاشتن تجارب دینی 
گفت‌وگوهای  نوع  این  برای  مناسب  عرصه‎ای  می‎تواند  الهیاتی  مبانی  اینجا  در  شود.  محقق 

ثمربخش باشد.
در نگاهی فراتر، گفت‌وگو ویژگی جدایی‌ناپذیر واقعیت الهی و انسانی است. رابطۀ خدامحور 
از ویژگی‌ها‎ی ذاتی خدا در ادیانی است که خدای شخصی دارند. ازاین‎روست که کل آفرینش 
انسان‌ها  است.   شده  تنیده  وجودش  پود  و  تار  در  که  است  گفتمانی«  »ارتباط  نوعی  دارای 
اساساً موجوداتی گفت‌وگو محور هستند. آنها با ارتباط با خدا، انسان‌های دیگر و دنیایی که 
در آن زندگی می‎کنند هستی می‎یابند و رشد می‎کنند. بنابراین، گفت‌وگو اکسیر سازندۀ کل 

واقعیت و کلید شناخت عمیق‌تر خدا و انسان است.
خلاصه اینکه، در عصر جدید تعامل و گفت‌وگوی با »دیگری« یک ضرورت است نه یک گزینه. 
حل  متقابل،  درک   به  رسیدن  منظور  به  مشترک«  »ذهنیت  ایجاد  برای  است  راهی  گفت‎وگو 
معضلات، ایجاد صلح و همزیستی مسالمت آمیز. می‎توان پس از بررسی شیوه‌های مختلف 
کثرت‌گرا  و  انحصارگرا  اردوگاه  بین  کثرت‌گرایانه،  و  شمول‌گرایانه  انحصارگرایانه،  گفت‌وگوی 
حرکت کرد. خاستگاه الهیاتی گفت‌وگوی بین ادیان از متون مقدس و نیز موارد تاریخی ادیان 
گرفته شده و بر عشق، مدارا و شناخت به عنوان مبانی الهیات ادیان )دست‌کم در متون مقدس 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

236



و سنت ادیان بزرگ به‌ویژه ادیان ابراهیمی( تأکید شده است. 
واژۀ »گفت‎وگو« برگردانی است از واژۀ یونانی ”dialogos“ که در آن ”logos“ به معنای واژه 
و ”dia“ به معنای از میان است. هنگامی که دو واژه با هم ترکیب می‎شوند، طیفی از معنا را 
می‎رسانند که در میان ما جاری است. درواقع، دیالوگ یک جریان معناست که ظهور درک جدید 
در آن امکان‎پذیر است . اصطلاح »گفت‎وگو« در شکل باستانی خود به معنای گرد هم آمدن 
است که حاکی از آگاهی نزدیک از روابط بین امور در جهان طبیعی است. گفت‎وگو فرایندی 
است که در آن افراد مرتبط با هم فکر می‎کنند. این دیگر به این معنی نیست که هر فرد موضع 
خود را به عنوان دیدگاه نهایی در نظر بگیرد. درواقع، گفت‎وگو فرایندی است که در آن،  یک 
معنای مشترک خلق می‎شود. معنای مشترک به‌دست‌آمده، پیوندی است که افراد یا جوامع را 
در ارتباط با هم نگه می‎دارد. در این صورت، طرفین گفت‎وگو تلاش می‎کنند تعصبات خود را 
تقلیل و به احتمالاتی گوش دهند که صرفاً ناشی از ارتباط با امکانات دیگران است. در نهایت 
آیندۀ ما خلق  و  را بین گذشته  اینکه، گفت‎وگو یک سفر سیاحتی مشترک است که لحظاتی 
می‎کند. گفت‎وگوکنندگان در آن  به دنبال فراتررفتن از تقسیم‌بندی‌ها‎ از طریق شفاف‎سازی 
و رفع سوء تفاهم‌ها‎ی گذشته با مطالعات تاریخی یا با دورزدن دیوارهای جداکننده هستند تا 
زبان یا مقوله‌ها‎ی جدیدی را کشف کنند که عموماً برای همۀ طرفین گفت‎وگو درک‌شدنی باشد. 
این به معنای به‌رسمیت‌شناختن دیگری است تا هویت فردی و میراث فرهنگی مذهبی او حفظ 
 Lyimo,( تواند به ابزار آشتی، عدالت و صلح تبدیل شود‎شود. بنابراین، گفت‌وگوی سازنده می
p. 208 ,2017(. هدف از گفت‎وگو تجزیه و تحلیل مسائل، برنده‌شدن در بحث یا تبادل نظر 
نیست، بلکه به معنای بیان دیدگاه‎ها و گوش‌دادن به دیدگاه دیگران همراه با قدرشناسی است 

.)Johnson, 2018, p. 180(
تذکر این نکته ضروری است که در گفت‎وگوهای میان ادیان نه کنارگذاشتن تفاوت‌ها بلکه 
الهیات،  رشد  به  رو  حوزۀ  است.  نظر  مورد  حقیقت   جست‌وجوی  در  ابهام  و  حیرانی  پذیرش 
تنوع در دنیای متکثر  پذیرش  برای  را  و عملی  راهنمایی‌ها‎ی نظری  تطبیقی،  الهیات  به‎ویژه 
دینی ارائه می‎دهد. همان‌طور که لئونارد سویدلر، پروفسور اندیشمند کاتولیک و گفت‌وگوی 
ادیان در دانشگاه تمپل پیشنهاد می‎کند، یک اصل اساسی در گفت‌وگوی ادیان این است که 
 Leonard Swidler,( وگو از یکدیگر بیاموزند تا بتوانند تغییر یابند و رشد کنند‎های گفت‎طرف

.)2013
اعضای  بین  هدفمند  تعامل  برحسب  گسترده‌تر  به‎طور  که  ادیان  گفت‌وگوی  به  امروزه 
است.  شده  جدی  توجه  می‌شود،  تعریف  متقابل  درک  ارتقای  برای  مختلف  دینی  گروه‌های 
به  یونسکو  و  آنالیند  بنیاد  بانک جهانی،  برنامه‎های سازمان‌ها‎ی غیردینی  مانند  و  گزارش‌ها 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

237



شکل مختلف تأیید می‎کنند که گفت‌وگوی ادیان در قالب مشارکت‌ها‎ی بین‌المللی، مبادلات 
بین فرهنگی و توسعۀ اجتماعی پایدار در دنیای امروز وارد شده است. خاطرنشان می‎شود که 
گفت‌وگوی ادیان یکی از جنبه‌ها‎ی کلیدی سازمان ملل برای تقریب و همزیستی مسالمت‌آمیز 

.)Atkinson, 2019, p. 47(  است
گرچه امروزه به گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات توجه می‌شود، اما با چالش‌های بسیاری 
نیز مواجه است. مهم‌ترین چالش این است که فراتر از رویکرد آشتی‌جویانه، زمینه‌ها‎ی متعددی 
از عدم قطعیت پیرامون اجرای آن وجود دارد. این بدان معنا نیست که حوزۀ گفت‌وگوی ادیان 
هم  الهیات  که  چرا  دارد،  عمیقی  نظری  مبنای  حوزه  این  بلکه  است،  مفهومی  تفکر  فاقد 

جهت‌گیری نظری دارد و هم  از خصوصیت قوی محاوره‌ای برخوردار است. 
بیشتر  بااین‌حال،  باشد.  متفاوت  می‎تواند  فرد  دیدگاه  به  بسته  گفت‎وگو  معانی دقیق 
به چگونگی درک واقعیت‌ها در یک ساختار اجتماعی بستگی دارد.  رویکردهای گفت‎وگویی 
براساس دیدگاه ساخت‌گرای اجتماعی، حقیقت در تعامل پدید می‌آید و ساخته می‌شود نه در 
دیدگاه‌های انفرادی که جزئی و محدود هستند. در این راستا، گفت‎وگو ارتباط سازنده‌ای است 
که از طریق درگیری با معانی مختلف، فرهنگ جدیدی را ایجاد می‎کند. از آنجا که این اقدام 
مستلزم تأمل در عقاید و حتی به‌چالش‌کشیدن عقاید خود و دیگری است، به روحیۀ تحقیق 
نیاز دارد. درنتیجه، دانش جدید به‌طور هدفمند ساخته می‎شود، چیزی که می‎توان آن را یک 
فرایند یادگیری مستمر منحصربه‌فرد تعریف کرد. بنابراین، هدف اصلی، صرفاً ارتباط نیست، 
بلکه ایجاد فضایی اخلاقی و انسان‎دوستانه است تا طرح اختلافات و تفاوت‌ها  در آن موجب 

 .)Kelebogile, 2022, p. 2( شود ‎بروز خلاقیت‌ها

ادبیات تحقیق
سابقه گفت‎وگو در قالب بحث بین استاد و دانشجو، به ادبیات کلاسیک هندویی اولیه و در 
ادبیات بودایی به چان چین می‎رسد. با این حال، کسی که عمدتاً با اصل گفت‎وگو شناخته 
می‎شود، سقراط فیلسوف یونانی و شاگردش افلاطون است  که هر دو در این زمینه شخصیتها‎یی 
تأثیرگذار در تمدن غرب بوده‌اند. آثار این دو که بر محور عقلانیت و تعامل اخلاقی شکل گرفته 
 ‎منبعی الهام‌بخش در بحث‌های آکادمیک است و از اوایل قرن بیستم بیش از پیش دانشگاهها

به آن توجه کرده‌اند. 
در قرن بیستم، Buber (1965) با فلسفۀ اگزیستانس خود، Gadamer (1989)  با فلسفۀ 
با   Jürgen Habermas (1984) و  متقابل  رابطۀ  طرح  با    Bakhtin (1984)،هرمنوتیک

بازسازی‌گرایی اخلاقی به امر گفت‎وگو پرداخته‌اند. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

238



 در ادامه Paulo Freire (1970)، با نگرش انتقادی خود به گفت‎وگو، تأثیر بسیاری در تعلیم 
و تربیت و رشد انسانی داشته است. David Bohm (1996) گفت‎وگو را وسیله‌ای برای آگاهی 
را  گفت‎وگو  هستند،  همسو  اجتماعی  ساخت‌گرایی  با  که  هم  پژوهشگرانی  می‎بیند.  انسان 

.)Stewart & Zediker, 2000( دانند‎پدیده‌ای برای هم‌آفرینی و تغییر می
 در گفت‌وگوی ادیان در عصر جدید نیز اندیشمندانی نقش اساسی داشته‌اند. از جملۀ آنها 
Keaton and Soukup (2009) مفهوم‌سازی کثرت‌گرایانه از گفت‌وگوی ادیان را براساس کار 
باختین پیشنهاد و در این زمینه بر هستی‌شناسی و زمینۀ اجتماعی، تعامل و همکاری تأکید 
کرده‌اند. Abu Nimer (1999) با تکیه بر کار Lederach (1995)، فعال صلح، که به‌نوبۀ‌خود 
از رویکرد انتقادی پائولو فریره استفاده کرد، نظریۀ حل تعارض را در محیط‌ها‎ی چند دینی به 
نظریۀ هرمنوتیکی  ریکور1 یک  پل  آثار  از  الهام  با   Moyaert (2013) ،برد. دراین‌خصوص کار 
برای گفت‌وگوی ادیان پیشنهاد می‎دهد. دیدگاه‌های پل ریکور نیز به‌نوبۀ خود، غالباً با موقعیت 
هرمنوتیکی بین ادیان گادامر مقایسه می‎شود. نکتۀ مهم این است، هرکس که در زمینۀ گفت‌وگو 
پژوهش می‌کند از منظر متفاوتی به آن می‎نگرد. برای مثال، هابرماس، بر فضای عقلانی، بوبر 
بر بازتاب‌ها‎ و فریره بر آموزش در گفت‎وگو تأکید دارند. این بدان معنا نیست که درک گفت‌وگو 
باید حول ایده‌ها‎ی یک پژوهشگر واحد ساخته شود. همچنین، به این معنا نیست که برای هر 
زمینۀ اجتماعی خاص، باید گفت‎وگوهای خاص در نظر گرفت. بااین‌حال، معلوم می‎شود که 
نگاه تک‌بعدی می‎تواند تفسیری از واقعیت را به جای خود واقعیت نشان دهد. از نظر فریره، 
گفت‌وگوی آزاد، ذهن خلاق را فعال و آن را آزاد می‎کند و به کسانی که احساس سکوت می‎کنند 

.)Kelebogile, 2022, p. 5( دهد تا نیازها و آرزوهای خود را بیان کنند‎این امکان را می

الهیات در گفت‌وگوی ادیان
منبع  می‎کند.  هدایت  و  تعیین  را  گفت‌وگو  جهت  و  نحوه  که  است  گفتاری  علمی  الهیات 
بینش  از دل خدا سخن می‎گوید.  الهیات  نتیجه،  در  ادیان کتب مقدس هستند.  در  الهیات 
را که خدا و خلقت در هماهنگی  تا معاد  آفرینش  از  الهیاتی تمام مراحل هستی،  و محتوای 
نیز گفت‌وگوی  با دنیای سکولار  بنابراین، گفت‌وگو  با یکدیگر هستند دربر می‎گیرد.  ارتباط  و 
مبتنی بر رابطۀ خدا و انسان است و الهیات نام دارد. بدین صورت خدا از طریق انسان‌ها ــ 
و  خدا  میان  هم‌افزایی  و  همزیستی  رابطۀ  الهیات  می‎یابد.  بروز  و  ظهور  ــ  مذهبی  یا  سکولار 
انسان‌هایی است که خدا آنها را برای گفت‎وگو انتخاب کرده است. گفت‎وگوهای انبیا با خدا 
که در کتب مقدس گزارش شده‌اند همه نوعی الهیات را به تصویر می‌کشند که به‌موجب آنها 

1. Paul Ricoeur 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

239



خدا به مردم فرصت‌هایی می‎دهد تا انتخاب‌های الهیاتی داشته باشند. بنابراین، الهیات پیش 
 Kärkkäinen,( کند‎وگو می‎ی غیرالهیاتی، با خودش گفت‎و گرایش‌ها ‎وگو با رشته‌ها‎از گفت

.)2013, p. 24
با خدا«  یا »گفت‎وگو  به‌زبان‌آوردن »کلماتی دربارۀ خدا«  به معنای  الهیات  صحبت درمورد 
که  است  چندوجهی  رشتۀ  یک  الهیات  است،   الهیاتی  عملی  خدا  درمورد  صحبت  است. 
توصیف می‎کند خدا کیست، چه می‎کند و چه رابطه‌ای با جهانی که خلق کرده دارد. ازاین‌رو، 
الهیات هرگز با ذات و آثار خدا بیگانه نیست. این یک رابطه است ــ یک رابطۀ عادی که در آن 
صحبت‌کردن یا گفت‎وگو یک هنجار است. الهیات زبان ادیان است. به عبارت دیگر، ادیان بدون 
الهیات دینی لال و بی‌جان‌اند. بدین صورت، الهیات ادیان با کمک به تسهیل گفت‎وگوهای 
 Johnson, 2018, p.( دشوار در شکل‌گیری جامعۀ مدنی و فراگیر نقش تعیین‌کننده‌ای دارند

.)280
اما، یکی از چالش‌های این گفت‎وگوها، وجود تفاوت‌های الهیاتی بین ادیان است. الهیات 
به‌عنوان مفهومی که به مطالعه و تفسیر خدا و مفاهیم مرتبط با او می‌پردازد، در هر دینی به 
شکل خاصی تعریف می‌شود و این تفاوت‌ها می‌تواند مانعی برای گفت‌وگوی موثر بین ادیان 
با نظام‌ها‎ی  این نظام  بین  ارتباط  و زبان است.  از فرهنگ  باشد. هر دین نظام خودسازگاری 
دیگر مملو از مشکلاتی است که نمی‎توان آنها را نادیده گرفت. بنابراین، هنگامی که گفت‌وگو 
آغاز می‎شود، متوجه می‎شویم که  گاهی یک کلمه در سنت‌ها‎ی دینی مختلف دارای معانی 
کاملًا متفاوتی است و نیز برای یک معنا در ادیان مختلف از واژه‌های مختلف استفاده می‎شود. 
و هندوها در جریان یک  بین مسیحیان  بسیار مشهور در گفت‌وگوی  از شرکت‌کنندگان  یکی 
گفت‎وگو فریاد می‌زند و می‎گوید: »متأسفانه زمانی که من و برادر هندویم احساس می‎کنیم که 
بیش از هر زمان دیگری و در سطحی عمیق‌تر به هم نزدیک‌تر شده‌ایم، ناگاه شکافی عظیم 
بین ما پیدا می‌شود.« این مشکل تا حد زیادی به هرمنوتیک، ساختار معانی و ارتباطات مربوط 
می‎شود که فرهنگ‌ها‎ و افق‌های فکری مختلفی آنها را ایجاد کرده است. البته، در کنار این 
تفاوت‌ها شباهت‌ها‎یی نیز وجود دارد که امیدوارکننده هستند. پروفسور هاینریش اوت، استاد 
»ما  تایلند، گفت:  مای  در چیانگ  کلیساها  در جلسۀ مشاورۀ شورای جهانی  بازل،  دانشگاه 
می‌توانیم به دنبال همگرایی جزئی افق‌ها باشیم. در این صورت می‎توانیم امیدوار باشیم که 
شود.«  آشکار  جدید  الهیات  ابعاد  و  آید  پدید  گفت‎وگو  طرفین  برای  جدید  مشترک  افق  یک 

.)Tylor, 1979, p. 5(
بلکه  نمی‌گویند؛  چیز  یک  که  است  طرف‌هایی  بین  پایدار  فرایندی  معنای  به  گفت‌وگو، 
تفاوت‌ها، تضادها و اشتراکات میان خود را می‌شناسند و به آنها احترام می‌گذارند. هدف این 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

240



گفت‎وگو درک و قدردانی است، که سبب تأمل بیشتر درمورد خود و دیگری می‌شود. گفت‌وگو 
از داده‌ها‎ در  یا نادرست، سوء ظن‌ها‎ بخشی  به معنای پذیرش این واقعیت است که، درست 
روابط ما هستند، و مواجه‌شدن با این احتمال که ممکن است فرد مقابل حتی بیشتر از من 
را  باشیم، ممکن است ما  را داشته  این پیش‌فرض  این سوظن‌ها‎ داشته باشد. اگر همۀ ما  از 

متواضع‌تر و مهربان‌تر کند.
مسیحیان مدعی محوریت مطلق برای عیسی مسیح هستند. اما، باید به خاطر داشته باشیم 
که این نوع ادعا مختص مسیحیت نیست. برای مسلمان نیز قرآن کریم  محور و هدف از پیش 
با اسرائیل و استقرار او در سرزمین مقدس و  تعیین شده خداست. برای یهودیان، عهد خدا 
برای بودایی‌ها‎، مفهوم بودا تبیین‌گر فلسفۀ وجود انسان است. این طبیعت تجربۀ دینی است 
که کلیدی را در دست مؤمن بگذارد که مطلق و تقلیل‌ناپذیر باشد. اما، وقتی امور متفاوتی را 

به‌عنوان کلید می‎بینیم، مطلق‌گرایی از بین می‎رود.
به‌هرحال، نخستین وجه شتراک در گفت‎وگو، احساس وفاداری مطلق نسبت به اعتقادات 
خودی است حتی اگر خود این اعتقادات آشتی‌ناپذیر باشند. اما علاوه‌براین، واقعیت نهایی 
مشترکی نیز وجود دارد و آن ایمان همۀ مؤمنان در ادیان مختلف است. البته درمورد ماهیت 
از دین‌شناسان ایمان را دویدن در پی  اساسی ایمان هنوز اختلاف نظر وجود دارد. بسیاری 
دارد.  وثیق  ارتباطی  حقیقت  این  جست‌وجوی  با  ادیان  گفت‌وگوی  می‎دانند.  حقیقت  آواز 
حقیقت‌جویی درنهایت می‎تواند موجب ازبین‌رفتن تعصب و سوء‌ظن شود. متعصب کسی است 
که با کشیدن حصاری بلند، خود را در موقعیتی خاص حبس می‎کند و از هرگونه آزمایش یا 
چالش انتقادی سر باز می‎زند. درحالی‌که گفت‌وگو مستلزم ارتباط با افرادی با رویکرد انتقادی 
است که هم بدیهیات خود را زیر سؤال می‎برند و هم به دیگران اجازه می‎دهند آنها را به چالش 

بکشند.
گفت‎وگوهای مبتنی بر الهیات بین پیروان ادیان مختلف این واقعیت را ثابت کرده است که 
او هستند. در همه  به رهایی  نیاز  و  همۀ ادیان بیان‌کنندۀ نوع بیگانگی انسان در این جهان 
ادیان مردم رهایی درونی، احساس پذیرفته‌شدن و جدیدشدن را تجربه می‎کنند. اگرچه آداب 
نیایش و میزان تجربه واقعی معنویت بین افراد متفاوت است یک عطش درون در میان پیروان 
ادیان وجود دارد و پیروان ادیان به‌واسطۀ این عطش تجربیاتی به دست آورده‌اند. هرچند که 
توافق بر سر معنای این تجربیات مشترک امر دشواری است و از این حیث نیز همیشه سایۀ 
سوءتفاهم‌ها‎ بین ما وجود دارد، اما تصدیق انواع تجربیات مشترک، خود گام بزرگی به حساب 

می‎آید. به‌هرحال، این نوع جدیدی از اکتشاف است که نیازمند صبوری، ایمان و امید است.
در اینجا، احترام و قدردانی نسبت به الهیات طرفین باید مقدم بر آشتی ایده‌ها‎ باشد. این 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

241



تمرین سخت‌تر از آن چیزی است که در اذهان ما وجود دارد، زیرا برای هر انسانی سخت است 
که تضادها را حفظ کند و با آنها زندگی کند. ما به‌طور غریزی یا سعی می‎کنیم آنچه را که با 
درک ما از حقیقت مخالف است از بین ببریم یا وانمود می‎کنیم که آن مورد با حقیقتی که ما 
می‎شناسیم، در تضاد نیست. دلیل این امر این است که همۀ ما به‌طور طبیعی از تضادهای 
حل‌نشده در خود بیمناک هستیم و گنجاندن و پذیرفتن تاریکی در کنار نور، ویرانگر و دردناک 
است. ما انسان‌ها یک وحدت ساده اما درواقع  ساختاری از تضادها هستیم. سازگارکردن این 
بلوغ  از  بالایی  از درجۀ  و برخورداری  به سازگاری مستلزم گذشت زمان  تضادها بدون تظاهر 
است. ازاین‌رو، احترام‌گذاشتن به عقیده‌ای که با عقیدۀ خود در تضاد است به میزان بالایی 
از رشد نیاز دارد. این چیزی شبیه دوست‌داشتن دشمن است. دراین‌صورت، بدون عدول از 
مبانی خود و فروکاستن آنها باید مخالفت‌ها‎ را قدر دانست و صادقانه با چالش‌ها‎ی آن برخورد 
کرد. به‌طور کلی، باید این نوع عشق وجود داشته باشد تا بتوان انتظار آشتی واقعی بین عقاید 
و باورها را داشت. محبتی که با تلاش برای شنیدن و درک به دست می‎آید و احترام به باورهایی 

که در تضاد با عقاید خود است کارکرد گفت‌وگوی میان ادیان است.

غیرت دینی 
ساختاری  هریک  ادیان  است که  نهفته  ادیان  الهیات  دل  در  اساسی  پارادوکس  این 
از  پیروی  براساس  باعث می‎شود گروهی  امر  این  ترویج می‎کنند.  را  از حقیقت  منحصربه‌فرد 
تلقی  غیرخودی  حقیقت  آن  از  متفاوت  فهمی  براساس  دیگر  گروهی  و  خودی  حقیقت،   آن 
اساساً  زندگی می‎کنیم  آن  با  ما  روایتی که  انتخاب محدود است.  روند یک  این  نتیجه  شوند. 
روایتی انحصاری است. ما نمی‎توانیم بت‌پرست و درعین‌حال مسلمان باشیم. سنت و زمینۀ 
اجتماعی عواملی هستند که در این خصوص تعیین‌کننده‌اند. به گفتۀ گادامر، »افق« فرهنگی 
غالباً موجب جهل انسان نسبت به خود و تعصب درمورد دیگری می‎شود. لذا انسان نمی‎تواند 
Gadamer, 1989, pp. 304-( .به‌آسانی از آنچه پیشتر آن را »حقیقت« تصور کرده، جدا شود

.)306
واقعیت این است که در گفت‎وگوهای الهیاتی باید از اظهار عقاید متفاوت هریک از طرفین 
استقبال کرد. این کافی نیست که جست‌وجوها تنها به حوزه‌ها‎ی مشترک محدود شود. هرچند 
که برخورداری از این فرصت‌ها‎ رضایت عمیقی به پیروان ادیان می‎دهد. اما این نیز وجود دارد 
که بین همۀ آنها مشترک است که آن را می‎توان »غیرت« دینی نامید. منظور از غیرت دینی 
باورهایی است که در هر دینی  وجود دارد و مؤمنان در باطن خود معتقد به اهمیت و غایت 
نهایی آن هستند. به اعتقاد مسلمانان قرآن فقط یک وحی نیست، بلکه آخرین کلام خداست. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

242



اعتقاد یهودیان به اینکه عهد اسرائیل و دلبستگی او به سرزمین مقدس اهمیتی بنیادین در 
هدف قطعی خدا دارد. اعتقاد مسیحیان به اینکه خدا در زندگی و مرگ و رستاخیز عیسی، 
باشند که  تمایل داشته  را نجات داد. مذاهب بزرگ آسیای جنوبی ممکن است  همۀ بشریت 
چنین ادعاهای مطلقی را فقط مختص ادیان سامی بدانند، بااین‌حال پس از گفت‎وگوها معلوم 
می‎شود که خود نسبیت‌گرایی هندو یکی دیگر از آن مطلق‌گرایی‌ها‎ی خاص دینی است که 
در  »غیرت«  آنها  و  هستند  تقلیل‌ناپذیر  به‌شدت  اعتقادات  این  همۀ  معتقدند.  بدان  هندوها 
ادیان گفته می‌شوند. زیرا، از نگاه برون‌دینی، چنین ادعاهایی کاملًا مالکانه به نظر می‌رسند. 
به عبارت دیگر، هر رویارویی متقاعدکننده، نوعی مواجهه با خدای غیور است. بدین صورت 
 ‎که این نوع تجربه با هیچ خدای دیگری امکان‌پذیر نخواهد بود. محکوم‌کردن این واکنش‌ها
با برچسب‌ها‎ی مختلف کاملًا بی‌فایده است. به‌هرحال، درک این خصوصیات و یافتن زمینۀ 
بتوانیم در گفت‎وگوهای  ما  البته، ممکن است  را ممکن می‎سازد.  مشترک است که گفت‎وگو 
خود با پیروان ادیان دیگر، »غیور«بودن خود را در پرانتز قرار دهیم، اما نمی‎توانیم انتظار داشته 
باشیم که دیگران از آن صرف‌نظر کنند. می‎توان این باورهای تقلیل‌ناپذیر را در پرتو گفت‌وگوی 
تفسیر  که  را  تجربه‌ای  محتوای  جدید  ساختار  این  به‌نحوی‌که  کرد  فرمول‌‌بندی  دوباره  خود 

می‌کند کم یا کم‌رنگ نماید.
علاوه‌براین، طرفین گفت‌وگو باید بر روی نقدهای یکدیگر تأمل کنند. شاید، وفاداری‌های 
تثبیت می‌کنند  را  آنها  که  آموزه‌هایی  به  بعد  و در گام  تجربیات  به  پیروان نسبت  تقلیل‌ناپذیر 
تعلق داشته باشند. لذا باید طرفین گفت‎وگو آمادگی لازم برای پرسش از تجربیات خود را داشته 
باشند. برای مثال، مسیحیان باید اجازه دهند گفتمان آنها با یهودیان دوباره پرسش را که از 
همان روزهای اول آن‎ها را آزار می‌داد باز کند: چگونه عیسی مسیح می‌تواند خدا باشد؟ علمای 
مسیحی در دوره‌ها‎ی اولیه از عجیب‌بودن الهیات و نارسایی همۀ اصطلاحات شناخته‌شده آگاه 
بودند، که ترجیح دادند به‌طور متناقض دربارۀ مسیح صحبت کنند. اما به‌هرحال، این تناقض 
ظاهری، تنها وسیله‌ای بود که آنها می‎توانستند با توسل بدان خود را متمایز به حساب آورند. 
ازاین‌رو، مسیح نه تجسم ایدۀ یهودی خدا و نه تجسم ایدۀ یونانی انسان است. به‌هرحال، باید 
از پارادوکس‌ها استفاده کرد و راز مسیح را گشود. تجربۀ یهودیان نیز در طول تاریخ ممکن است 
راز عدم وفای به عهدهای خدا را آشکار نماید. می‎بینیم که اگر گفت‌وگوی میان ادیان ابراهیمی 

با شفقت دنبال شود، ممکن است سبب درک الهیاتی جدیدی شود.
تنها  این  اما  شود،  منجر  سنت  خود  تضعیف  به  ساختاری  تحول  این  است  ممکن  البته، 
آن مستلزم  و فرمول‌بندی مجدد  ارزیابی سنت خود  تاریکی‌ها‎ست.  از دل  راه ظهور حقیقت 
برخورداری از فروتنی و جسارت فوق‌العاده است. پرسشی که در این شرایط مطرح می‎شود 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

243



آیا  می‎شوند؟  گفت‎وگو  وارد  خودانتقادی  از  میزانی  چه  با  گفت‎وگو  طرف‌های  که  است  این 
می‌دهند؟  نشان  خودانتقادی  از  بیشتری  سهم  اکنون  وحشتناک،  تاریخ  آن  با  مسیحیان، 
به‌هرحال، تواضع واقعی در برابر پرسش دیگری، می‎تواند برای مؤمنان هر دینی به معنای ورود 

عمیق‌تر به ایمان خود باشد. 
مسئلۀ مهم دیگر در گفت‌وگوی مبتنی بر الهیات ادیان گذر از تاریخ  و عناصر مربوط بدان 
تاریخ گذشته و بیم‌ها‎ی مربوط به آن بود. اگر قصدی برای  نباید غرق در  است. در گفت‎وگو 
زیرا  پرانتز گذاشته شود.  در  یا حداقل  فراموش شود  باید  تاریخ  باشد،  داشته  پیشرفت وجود 
گفت‎وگو بین انسان‌های زنده در اینجا و اکنون صورت می‎گیرد و به دنبال آغازی جدید است. 
همچنین گفت‌وگو باید عمدتاً پیروان عادی ادیان مختلف را در نظر بگیرد، نه قدیسین بزرگ 
و نه گناهکاران بزرگ را، زیرا این افراد به یک معنا  تعدادی بسیار اندک هستند. در اینجا لازم 
با  فرانسیس  اشاره شود. نخست، ملاقات عجیب قدیس  تاریخ  از  متفاوت  دو حادثۀ  به  است 
صلاح‌الدین ایوبی رهبر مسلمانان در جنگ‌ها‎ی صلیبی است. این دو فرد برجسته، ظاهراً زبان 
مشترکی نداشتند، بنابراین امکان گفت‌وگو بین آنها سخت می‎نمود. بااین‌حال، گفته می‎شود 
که در پایان ملاقات، صلاح‌الدین گفته است: »اگر روزی با مسیحی دیگری مانند شما ملاقات 
کنم، حاضرم تعمید بگیرم. اما این اتفاق نخواهد افتاد.« کمتر از 300 سال بعد در یک اتفاق 
مشابه اما بسیار متفاوت؛ وقتی راهب فرانسیسکن پادشاه شکست خورده اینکاها را بین تغییر 
دین یا مرگ مخیر کرد، پادشاه پرو سر برتافت و دستانش قطع شد. این درخواست مجدداً تکرار 
شد: »تعمید بگیرید تا به بهشت بروید.« پادشاه گفت: نه، »زیرا اگر به بهشت بروم بیم آن دارم 
که با یک مسیحی دیگر مانند شما مواجه شوم«. این دو حادثه به ما هشدار می‎دهند که ما 
 Taylor,(  نباید گفت‌وگوی خود را بر روی استثناهای خوب و بد تاریخ هر دین متمرکز کنیم

.)1979, p. 10
به  به‌عنوان واکنش انسان‌ها  ازاین‌رو، شاید بهتر باشد در گفت‌وگوی ادیان هر سنت دینی 
این تصور که  اما  آنها قرار داده است، در نظر گرفته شود.  برابر چشمان  واقعیتی که خدا در 
خدا  که  معناست  بدان  این  زیرا  باشد.  درست  نمی‎تواند  خداست،  تجلی  نوع  یک  دینی  هر 
فرزندان  به  دلسوز  پدر  یک  آیا  است.  داشته  متفاوتی  تجلیات  مختلف  اقوام  و  انسان‌ها  برای 
خود به‌صورت مختلف عشق می‎ورزد؟ مطمئناً باور درست این است که تجلی خدا برای همه 
یکسان است، اما مردم واکنش‌ها‎ی متفاوتی بدان داشته‌اند. با این بیان، هم عدالت درمورد 
خدا و انسان‌ها با باورهای مختلف رعایت می‎شود و هم فضایی برای بررسی و کندوکاو در ادیان 
باقی می‎ماند. ناگفته نماند که تاریخ ادیان مشحون از طاعت‌ها‎ و طغیان‌ها‎ست. همان‌قدر که 
انسان‌ها‎ از دین برای خدا و برای نزدیک‌شدن به او بهره برده‌اند، از آن علیه خدا یا در مسیر 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

244



سوء نیز استفاده کرده‌اند. به‌‌هرحال، هم اطاعت و هم سرکشی در سنت ادیان ایجاد می‎شود 
و به نسل‌ها‎ی بعد منتقل می‎شود. لذا هر ایمان زنده‌ای در یک فرایند مستمر تجدید و تطهیر 

و به نسل‌ها‎ی بعد منتقل می‎شود. 
 

گفت‎وگو  با تکیه بر متون مقدس
همۀ گفت‎وگوهای الهیاتی مبتنی بر متون مقدس هستند. متن مقدس هم ندایی از گذشته 
دارد و هم مربوط به زمان حال است. متألهان در گفت‎وگو باید سعی کنند هر دو صدا را تا حد 
امکان درک و با آن ارتباط برقرار کنند. چرا که کندوکاو در الهیات متفاوت موجب آگاهی هر 
فرد نسبت به  سنت دینی خود و دیگری می‎شود )Veeneman, 2018, p. 181(. متون مقدس 
با درک  میزان همگرایی‌ها‎ و واگرایی‌ها‎ی طرفین گفت‎وگو را نشان می‎دهد. طرفین گفت‎وگو 
این اشتراکات و اختلافات و با گذشت و بردباری، سفری ناایمن را شروع می‎کنند. موضوع مهم 
درک یکدیگر است و این می‎تواند در بخش عمده‌ای از طریق گفت‎وگو اتفاق بیفتد. فرایند این 
اگر طرفین   .)Moore, 2003, p. 191( بیفتد اتفاق  درک متقابل می‎تواند در مشارکت متنی 
گفت‎وگو در گفت‎وگو تعصبات الهیاتی و کلیشه‌ها‎ را کنار بگذارند، می‎توانند گفت‌و‌گوهایی را 
ترتیب دهند که برمبنای الهیات  متون مقدس باشد )یوحنا، 17:21(. هنگامی‎که قوم خدا 
با یکدیگر گفت‎وگو می‎کنند، کمال زندگی را تجربه می‎کنند که مربوط به ویژگی با هم بودن 
و وحدت خداست. با هم بودن تحت اقتدار متن پیوندی است که همکاری عمومی را تقویت 

می‎کند و در آن هر انسانی می‎تواند با دیگر مخلوقات خدا شرافتمندانه زندگی کند.
از سوی دیگر، وقتی متدینان ادیان گوناگون برای یک هدف مشترک گرد هم می‎آیند، از طریق 
این گفت‌وگوها درمی‌یابند که چگونه بی‌عدالتی‌ها‎ را از بین ببرند. این هدف مشترک فضای 
مقدسی را ایجاد می‎کند که در آن طرفین گفت‎وگو حول یک تعهد مشترک همگرا می‎شوند  و 
تحول و آشتی به هدف مطلوب گفت‎وگو تبدیل می‎شود. گفت‎وگو با دیگران فضای مقدسی را 
ایجاد می‎کند که در آن بستر برای انسانیت فراهم می‎گردد و مواردی که با عدالت طبیعی و 
اجتماعی همخوان و سازگار نیستند، به چالش کشیده می‎شود. به عبارت دیگر، هنگامی‎که ما 
دور هم جمع می‎شویم و بر تعهد مشترک خود تمرکز می‎کنیم، امکان ورود به فضایی برزخی را 
 Peters,( گیرد‎ی سنتی دیندار ــ سکولار فاصله می‎کنیم، فضایی که از تقسیم‌بندی‌ها‎پیدا می
p. 62 ,2010(. در این فضای مقدس طرفین گفت‎وگوکننده فراخوانده می‎شوند تا با صراحت، 
عشق، صداقت و تمایل به تغییر در برابر یکدیگر رفتار کنند. شفافیت باید قاعدۀ بازی باشد. 

بنابراین، تمرکز مهم گفت‎وگو بر افق‌گشایی‌ها‎ی متقابل در معنای ایمان است.
 به‌هرحال، میل الهیاتی در گفت‌وگو، تغییر دین یا اجبار نیست، بلکه درک و ایجاد هم‌افزایی 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

245



ارتقای  پی  در  که  است  الهیاتی  رسالت  ادیان،  سایر  با  رابطه‌  و  گفت‌وگومحور  رویکرد  است. 
انسانیت است. گفت‌وگو فضایی برای موقعیت بردـ باخت ایجاد نمی‎کند. بلکه هریک از طرفین 
گفت‎وگو بر باورها و تعهدات متعارف خود پایبند می‎مانند. بنابراین، در الهیات نمی‎توان بدون 
برخی تعهدات و باورهای عمیق و زیربنایی کاوش معناداری انجام داد. این باورها نباید جزمی 
نیستند  یکدیگر  با  تضاد  در  تعهدات  باشند. این  داشته  وجود  باید  اما  ــ  باشند  تغییرناپذیر  و 
الهیات بدون گفت‎وگو  بنابراین،  را می‎توان در سنت‌ها‎ی یکدیگر شناسایی کرد.  و هم‌افزایی 
نمی‎تواند زمینه‌ای برای خداشناسی باشد . )Yong & Anderson, 2014, p. 308(. بنابراین، 
الهیات  نظر  از  دیگر  ادیان  ارزش  و  معنا  می‌کنند  تلاش  الهیات  مبنای  بر  گفت‎وگو  در  ادیان 
توضیح داده شود و معنای همزیستی و چگونگی ارتباط ادیان با یکدیگر از نگاه الهیاتی بررسی 
الهیات  در  می‎آورند.  روی  تطبیقی  الهیات  به  ادیان  الهیات  از  متکلمان  صورت  بدین  شود. 
این  تطبیقی  الهیات  دینی می‎پردازند.  با سنت‌ها‎ی  متقابل  به گفت‌وگوی  متکلمان  تطبیقی 
رسالت را با استفاده از روش‌ها‎ و رشته‌ها‎ی علمی و با استدلال‌گرایی انجام می‎دهد. به گفتۀ 
 Kärkkäinen, 2013,( کلونی الهیات تطبیقی پاسخی عملی به تنوع دینی و مذهبی است

.)p. 26

الهیات تطبیقی
که  شده  تدوین  تطبیقی2  الهیات  نام  به  شاخه‌ای  مسیحی،  الهیات  در  و  معاصر  دوران  در 
دیگر  ادیان  از  آموختن  طریق  از  الهیاتی  فهم  ارتقای  و  دینی  ایمان  تعمیق  رسالتش  و  هدف 
است. این رشته الهیاتی نزدیک به دو دهه با رویکردی جدید و متفاوت نسبت به دین‌شناسی 
تطبیقی یا تاریخ ادیان در غرب دنبال می‎شود و البته همانند سایر رشته‌ها‎ی الهیاتی، در بستر 
آیین مسیحیت ظهور کرده است. الهیات تطبیقی خاستگاه گفتمان مدرن در بستر مناقشات 
الهیاتی است. این الهیات در چند دهۀ گذشته فراز و فرودها‎یی داشته که به رشد این رشته و 

اصلاح در روش و نگرش آن منتهی شده است )پیرو جعفری، 1402، ص. 2(.
با  مواجهه  طریق  از  دینی  حقیقت  به  نسبت  انسان  درک  تعمیق  تطبیقی  الهیات  هدف 
کیمبریج   هاروارد،  الهیات  مدرسه  استاد  کلونی،  فرانسیس  پروفسور  است.  دینی  تفاوت‌ها‎ی 
عمیق  یادگیری  ایشان،  نظر  از  می‌داند.  ایمان«  در  »سفر  را  تطبیقی  الهیات  ماساچوست،  و 
الهیات در آن سوی مرزهای دینی، همیشه سفری در ایمان خواهد بود. درحقیقت، الهیات 
رویکرد  در  زیرا  دارد،  معاصر  یا  تطبیقی جدید  الهیات  با  آشکاری  تفاوت‌های  سنتی  تطبیقی 
سنتی آن یا سعی بر آن بوده است تا با این الهیات، برتری یک دین بر دین دیگر اثبات و بر 

2. fides intellectum quaerens 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

246



یکتایی آن تأکید شود یا تلاش در پیداکردن مواضع خلاف و وفاق ظاهری و عبور از این مواضع 
و یافتن مواضع خلاف و وفاق حقیقی بوده است. الهیات تطبیقی همانند سایر رشته‌ها‎ نوعی 
پژوهش و مطالعه در دین محسوب می‎شود ولی وجه تفاوت بارز این الهیات با سایر گرایش‌های 
الهیاتی و علمی هم‌عرض خود، تعهد و التزام آن به یک سنت دینی خاص و پرداختن به الهیات 
دین دیگری به قصد یادگیری و عمق‌بخشی به ایمان خود و هم‌سازکردن عقل و ایمان ا ست. 
با ا ستفاده از تعریف سنتی الهیات، یعنی »ایمان در پی فهم«3، الهیات تطبیقی خود را برای 
آموختن از سنت‌های دین دیگری آماده می‎سازد و با این روش به پویایی ایمان و نوسازی آن 

.)Clooney, 2010, pp. 12-14(  کند‎کمک می
و  مسیر  به‌عنوان  نیز  را  دینی  تنوع  اما  دارد،  فرد  ایمان  در  ریشه  تطبیقی  الهیات  گرچه 
دانشگاه  در  تطبیقی  ادیان  استاد  آرویند شارما،  بهتر خدا می‎داند.  برای شناخت  سازوکاری 
مک گیل، با رویکردی که به تکثر و تفاوت‌های  دینی دارد بر این عقیده است که هر چیز در 
سنت دینی دیگر می‎تواند درک ما از سنت دینی خودمان را غنی کند. از نظر او تطبیق ادیان 
نه برای قضاوت درمورد یک عقیدۀ دینی، بلکه برای این است که ببینیم در این فرایند درک ما 
از عقیدۀ خودمان چگونه افزایش می‎یابد )Sharma, 2005, p. 246(. او بر این عقیده است 
که درک ما همیشه با تجارب محدود شکل می‎گیرد و ما تنها با تبدیل آن تجربه‌ها‎ به دیدگاه 
دیگری می‎توانیم دنیای آنها را به‌درستی درک کنیم. شارما ادامه می‎دهد که ما مجبور نیستیم 
وارد دنیای دیگری شویم. مهم این است که توسط دیگری به چالش کشیده شویم. بدین‎صورت 
در جست‌وجوی تفاوت، می‌توانیم درک خود را از خود گسترش دهیم و در نتیجه متوجه شویم 
را روشن کنند.  نور مشابهی  به‌طور غیرمنتظره‌ای  متفاوت ممکن است  پدیده‌های ظاهراً  که 
به‌هرحال، آنچه مهم است این است که در گفت‌وگوی ادیان، طرفین باید به اموری بیندیشند 
درک  را  خود  محدودیت‌ها‎ی  و  تعصبات  تا  هستند  آنها  پیش‌فرض‌ها‎ی  و  تصورات  از  فراتر  که 
به‌عنوان   نه  را  دیگر  دین  که  را می‌دهد  امکان  این  تغییر  و  یادگیری  تفاوت،  بر  تمرکز  نمایند. 
یک چالشی در برابر احساسات عمیق‌ خود، بلکه به‌عنوان منبعی برای کشف اسرار درون در 
تغییر عناصری ضروری در چهارچوب نظری  و  یادگیری  تفاوت،  این فضای  نظر گرفته شود. 

.)Sharma, 2005, p. 246( گفت‌وگوی ادیان هستند
براین‌اساس، گفت‌وگوی اصولی بر مبنای الهیات در این سه چهارچوب قرار می‎گیرد: الف( 
تشخیص تفاوت‌ها، ب( یادگیری از طریق تفاوت‌ها، و ج( تحول. برای توضیح این چهارچوب 
است که باید به این پرسش‌ها پاسخ گفت: آیا تنها یک الهیات از حقیقت برخوردار است؟ آیا 
می‌توانیم از الهیات ادیان دیگر درس بگیریم یا باید معتقد باشیم که الهیات دینی خودمان در 

3. Comparative Theology 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

247



فرایند ارتباط با خدا کامل است؟ خاخام اریک اچ. یوفی )2011( به این نکته اشاره می‎کند که 
گفت‌وگوی معنادار زمانی اتفاق می‎افتد که گفت‎وگو در حیطۀ الهیات متفاوت باشد. گفت‎وگوها 
بدون توضیح لازم اینکه چه کسی هستیم، چقدر متفاوت هستیم و واقعاً به چه چیزی اعتقاد 
داریم،  به نتیجه نمی‎رسد. یک چالش کلیدی در نقل قول یوفی درک پیچیدگی‌ها‎ی مربوط به 

 .)Ray, 2014, p. 64( خود است
بحث‌ها‎ی  در  واژه‌هاست.  حوزۀ  با  تجربه  عالم  تفاوت  به  اشاره  اینجا  در  اهمیت  حائز  نکتۀ 
و  به سمت پیش‌فرض‌ها  را  انسان  بنشینند،   ‎و تجربه‌ها  ‎به جای درک‌ها واژه‌ها  الهیاتی هرگاه 
»اگر  ادیان هشدار می‌دهد:  دیگر  باورمندان  به  بودا  قضاوت‌های خطرناکی سوق می‎دهند. 
از تجربه‌ای  از واژه‌ها برای خدا استفاده کنید، مطمئن شوید که این واژه‌ها غیر  می‌خواهید 
است که شما دارید.« به‌این‌ترتیب، پیش از اینکه بتوانیم یک بودایی، یهودی یا مسیحی را درک 
کنیم، باید معنی واژه‌ها را از منظر آنها، نه از دیدگاه خودمان، درک کنیم. چراکه افراد اغلب با 
تعصب خود بر دیگری می‎نگرند نه با تشخیص خود. یرای مثال، پیروان ادیان دیگر می‎توانند 
آموزۀ رهایی از طریق عدم وابستگی را از بوداییان بیاموزند. بدین صورت بر ابعادی از ایمان 
که بر جست‌وجوی حقیقت به جای تعریف آن بنا شده، تأکید می‎شود. به عبارت دیگر، تفاوت 
بین ادیان در برچسب‌هایی نیست که به گروه‌های خاصی زده می‌شود، بلکه در سفر به سوی 

.)Steinkerchner, 2011, p. 149( پرسش‌های مخاطره‌آمیز و پاسخ‌های ظریف است
این چهارچوب نظری در گفت‌وگوی ادیان نشان می‎دهد که تشخیص تفاوت‌ها امری مهم 
و پل‌زدن میان تفاوت‌ها از آن هم مهم‌تر است. این همان رویکرد مبتنی بر یادگیری است که 
موجب ظهور معانی در فضای وسیع‌تر می‎شود. مؤمنان، صرفِ‌نظر از دین، جویندگان حقیقت 
هم  گرد  مخالف‌اند،  یکدیگر  با  معمولًا  که  را  افرادی  می‎تواند  حقیقت  جست‌وجوی  هستند. 
آورد. اما، حقیقت دینی همیشه مرموز و گریزان است. واقعیت این است که هیچ‌یک از ما به 
صورت فردی و جمعی، درک کاملی از ایمان خود نداریم. حقیقت کامل برای همیشه در آینده 
نهفته است. پرسش این است که آیا ما می‎توانیم هم به دیگران احترام بگذاریم و هم قدرشناس 
را کاملًا  باشیم؟ کثرت فرهنگی نشان می‌دهد که دیگر نمی‌توانیم »دیگری«  احترام دیگران 
جدا از خود بدانیم. آنچه مهم است موازین اخلاقی است که زیربنای مواضع ما و نحوۀ تعامل 
ما با دیگری است. همچنان‌که گفته شد، انتخاب گفت‎وگوکنندگان با توجه به دیدگاه اخلاقی 
می‎دانند،  مطلق  حقیقت  را  آن‌  و  هستند  عقیدتی  نظام  یک  به  وفادار  که  افرادی  آنهاست. 
احتمالًا اخلاق خود را بر پایۀ وفاداری، اقتدار و تقدس بنا می‎کنند. در مقابل، اولویت افراد 
و تقدس.  وفاداری  اقتدار،  تا  از آسیب است  انسان‌ها  و محافظت  انصاف  بیشتر  جهان‌وطنی 
از تفاوت درس گرفت،  نه تنها می‌توان  بر این عقیده‌اند که  براین‌اساس، الهی‌دانان تطبیقی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

248



بلکه می‌توان رابطه خود را با خدا از طریق تفاوت تعمیق بخشید. کارکردن در مرزهای ایمان 
انسان را قادر می‌سازد که هم از مذاهب دیگر بیاموزد و هم ندای الهی را به شیوه‌ای متفاوت 
بشنود. از این منظر، تضعیف ایمان فردی در مواجهه با ادیان دیگر منتفی می‎شود. چراکه این 
شدت و ضعف می‎تواند بخشی از سفر در مسیر ایمان تلقی شود. مواجهه با چالش می‎تواند 
به  انحصاری  ایجاد کند. همان‌طورکه رویکرد  ایمان و حقیقت خود  را درمورد  بینش جدیدی 

.)Atkinson, 2019, p. 54(  برد‎دین، یادگیری معنوی حاصل از تنوع نوع بشر را از بین می
به‌هرحال، دگرگونی در زندگی مستلزم یادگیری و پذیرش چالش‌های موجود است. در این 
راستا، گفت‌وگوی بین ادیان همیشه یک تصمیم و انتخاب است. تصمیم به ترک منطقه آسایش 
الهیاتی برای یادگیری چیزهای جدید. در این صورت هر فرد مصممی می‎تواند با فرصت‌ها‎ی 
برای  ترتیب،  همین  به  دهد.  گسترش  را  خود  وجودی  درک   و  شود  مواجه  فراوانی  یادگیری 
سفری  تفاوتی،  چنین  از  آموختن  و  شباهت‌طلبی  جای  به  تفاوت‌طلبی  ادیان،  گفت‌وگوی 
ناشناخته است. اما، یکی از تسهیلات این سفر تجربۀ افرادی چون کلونی، نیتر و شارماست که 
به ما می‎گوید که تنها مسیر ممکن به سوی خدا نه مخالفت یا موافقت با دیگری، بلکه ایجاد 

فضایی برای تأمل در قلمرو تردید است.
دارد  معنا  به  که  نیازی  به  توجه  با  انسان  که  است  این  ادیان  گفت‌وگوی  در  الهیاتی  آرمان 
البته، ما انسان‌ها در دنیای جدید خود و دیگران را  به دنبال کشف تفاوت بین ادیان باشد.  
ایجاد  و  تغییر  آموختن،  توانایی  الهیاتی  گفت‎وگوهای  می‎بینیم.  معانی  انبوه  از  حصاری  در 
تحول در دیگری را به افراد نشان می‌دهند. به‌هرحال، اگر می‌خواهیم در عصر حاضر در برابر 
چالش‌های دنیای سرمایه‌داری، به لحاظ معنوی عمیق‌تر و از نظر سیاسی واگراتر عمل کنیم، 
اینکه چه کسی  تعریف  برای  بلکه عاملی تسهیل‌کننده  به‌عنوان چالش،  نه  را  باید »دیگری« 

هستیم، تعریف کنیم.

میان رشته‌ای بودن گفت‌وگوهای الهیاتی
گفت‎وگوهای الهیاتی درمورد فقر، ایدز، روابط زناشویی و بسیاری موارد دیگر وجود داشته 
هم  گرد  اطلاعات  فناوران  و  روان‌شناسان  مردم‌شناسان،  جامعه‌شناسان،  متکلمان،  است. 
مسائل  گفت‌وگوها،  این  در  پرداخت.  اجتماعی  مسائل  به  می‎توان  چگونه  ببینند  تا  می‎آیند 
الهیاتی مسائلی مورد توجه هستند نه حاشیه‌ای و در بسیاری از موارد در قطعنامه‌ها گنجانده 
می‌شوند. نتایج این گفت‌وگوها به‌وضوح نشان می‌دهند که پیروان ادیان از نتایح آن بهره‌مند 
دیگران  و  کلونی  تریسی،  وارد،  مانند  افرادی  تطبیقی  الهیات  دقیق  بررسی  در  می‎شوند. 
درمی‌یابند که نزدیک‌شدن به یکدیگر در سنت‌ها‎ی مختلف مستلزم فروتنی و غوطه‌ورشدن در 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

249



سنت‌ها‎ی آنهاست تا به نوعی درک برای خیر بهتر به دست آید.
اما از آنجا که هدف نهایی گفت‎وگو دستیابی به نوعی آشتی و همزیستی است، گفت‌وگوها 
باید فراتر از مرزهای دین‌شناسان و متکلمان باشد. چراکه خدا را نمی‎توان در حصار عبادتگاه‌ها 
و حوزه‌ها‎ی دینی محبوس کرد )Leirvik, 2010, p. 3(. گردهم‌آمدن برای گفت‌وگو با مذاهب و 
رشته‌ها‎ی تخصصی دیگر در جامعه شرایطی را ایجاد می‎کند که در آن شرایط هویت اجتماعی 
و  جهان‌بینی  ادیان،  پیروان  از  جامعه  اگرچه  می‎شوند.  متحد  جامعه  یک  اخلاقی  هویت  با 
حرفه‌ها‎ی مختلف تشکیل شده است، اما همۀ آنها شهروندان و اعضای جامعه و درعین‌حال 
مخلوق منحصربه‌فرد خدا هستند. ظرفیت‌ها‎ی اخلاقی همواره در محیط‌ها‎ی فرهنگی امکان 
»مکالمۀ  که  می‎گیرد  شکل  مطلب  این  درک  با  هم  فرهنگی  محیط‌ها‎ی  می‎کند.  پیدا  رشد 
 .)Ratzinger, 2004, p. 95(ملزوم‌اند و  لازم  یکدیگر  با   ‎انسان‌ها گفت‌وگوی  و  خدا  با  انسان 
جامعه‌شناسان جمع خدا و انسان‌ها‎، و انسان‌ها‎ با یکدیگر را اجتماعی با یک نظام اعتقادی 
تعقیب خیر عمومی،  این  آغاز می‌کنند.  به سوی خیر عمومی  را  جمعی می‎دانند که سفری 
هدف اصلی جامعه‌ای است که در آن همیشه اهداف جمعی اولویت دارد. در چنین جامعه‌ای 
افراد در زمینۀ تاریخ مشترک، سیستم‌ها‎ی عقیدتی و تعهدات اخلاقی با یکدیگر به گفت‎وگو 
و  ایجاد  را  متقابل  تا درک  استفاده می‎کنند  فهم‌پذیر  و  زبانی مشترک  از  و همگی  می‎پردازند 
و  سکولار  کثرت‌گرا،  جامعۀ  در  ما  زیرا  است،  اجتناب‌ناپذیر  گفت‎وگو  روند  این  کنند.  تقویت 
چندوجهی زندگی می‎کنیم که در آن »تکثیر رویکردها، دیدگاه‌ها‎ و رویه‌ها«‎ در دستور کار است 

.)Karkkainen, 2013, p. 35(
گفت‌وگو با ادیان دیگر و تشکیلات سکولار باعث ایجاد تفاهم، درک متقابل و تا حدی همکاری 
در جهت خیر عمومی می‎شود. همچنین، به طرفین گفت‌وگو فرصتی می‌دهد تا به تنوع، که 
بخشی از خلقت خداست، فکر کنند. تنوع در انواع آن مانند دیدگاه‌ها‎، فرهنگ‌ها‎، ایده‌ها‎ و 
تجربیات به ما فرصتی می‎دهد تا از یکدیگر بیاموزیم. تعاملات ما را به سمت گفت‌وگوی معنادار 
این نوع گفت‎وگو شرکت می‌کنیم،  در میان شکاف‌ها‎ی اجتماعی می‎برد. هنگامی که ما در 
دیدگاهی  از  را  مسائل  می‌دهیم که  گوش  کسانی  توسط  که  جدی  مخالفت‌های  به  بادقت 

 .)Wolterstorff, 2013, p. 20( متفاوت می‌نگرند
پاننبرگ اظهار  نیز گفت‎وگو کند. همان‌طور که  با علوم طبیعی  الهیات مهم است که  برای 
می‎دارد؛ الهیات و علوم طبیعی نیاز به گفت‎وگو با یکدیگر دارند. منطق این فرضیه این است 
که  همان‌طور  می‎دهند.  ارائه  را  اطراف  دنیای  زمینۀ  در  دسترس  در  دانش  طبیعی  علوم  که 
با  نیز  تبیین می‎کند، متکلمان  آن فعالیت می‎کنند  را که متکلمان در  علوم طبیعی محیطی 
واردشدن در دنیای خود شروع به استفادۀ عملی و مسئولانه از الهیات می‎کنند. دغدغه‌ها‎ی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

250



گذشته، ازجمله انحصارگرایی، نباید به موضوع گفت‎وگوهای امروزی تبدیل شود. باید دانست 
روش‌ها‎ی  این  مقایسه  با  نمی‎توان  و  دارند  منحصربه‌فردی  روش‌ها‎ی  یک  هر  علم  و  دین  که 
منحصربه‌فرد را تغییر داد و بر چنین نگرانی‌ها‎یی غلبه کرد. نگرانی‌های مستمری که نباید به 
میزهای گفت‎وگو دعوت شوند، نگرانی‌های مربوط به حقیقت نگرانی‌ها‎ی مقدسی هستند، اما 
ممکن است مصداق واقعی نداشته باشند. آیا اکتشافات علمی به اندازۀ کافی واقعی و معتبر 
هستند که بتوان به‌عنوان حقیقت به آنها اعتماد کرد؟ درمورد حقیقت الهیاتی چطور؟ پاسخ 
این است که حقیقت را باید در گفت‌وگو یافت تا در جزم‌اندیشی‌ها‎ و نظام‌ها‎ی الهیاتی. برای 
اینکه گفت‌وگوی واقعی رخ دهد، باید اعتماد وجود داشته باشد. آیا به اندازۀ کافی به دیگری 
اعتماد داریم تا حقیقت را کشف کنیم؟ آیا ما آن‌قدر قابل اعتماد هستیم که حقیقت را منعکس 
کنیم؟ اینها پرسش‌های مداومی است که متکلمان و دانشمندان علوم طبیعی همیشه با آنها 
 Pannenberge,( شود‎وگو بیشتر شود، مسائل کمتر می‎درگیر هستند. بااین‌حال، هر چه گفت

 .)1981, p. 66

گفت‌وگوی الهیاتی گفت‎وگو بر مبنای مشترکات دین 
ادیان  بین  مشترک  نقاط  به  توجه  ادیان،  گفت‌وگوی  پیشبرد  برای  مهم  راهکارهای  از  یکی 
است. بیشتر ادیان در مفاهیمی مانند توحید، عشق، عدالت، بخشش، صلح و ... توافق دارند. 
بنابراین، تمرکز بر این نقاط مشترک می‌تواند زمینه‌ای برای گفت‎وگو و تعامل میان ادیان فراهم 
کند. برای مثال، مفهوم عشق و بخشش در میان ادیان مختلف به شکل‌های متفاوتی تعریف 
می‌شود، اما توجه به این نقطۀ مشترک می‌تواند افراد را به یکدیگر نزدیک‌تر و زمینه‌ای برای 
الهیاتی  مبانی  از  یکی  به‌عنوان  توحید  به  تنها  ما  اینجا  در  فراهم کند.  نظر  تبادل  و  گفت‎وگو 
مشترک می‎پردازیم و گفت‌وگوی انسان با خدا و ارتباط آن با گفت‌وگوی انسان‌ها با یکدیگر را 

توضیح می‎دهیم.

توحید
و  دینی  مطالعات  در  حساس  و  مهم  موضوعات  از  یکی  توحید  مبنای  بر  ادیان  گفت‌وگوی 
این  ادیان،  بیشتر  در  و  یگانگی خداست  و  یکتایی  به  اعتقاد  معنای  به  توحید  است.  الهیات 
می‌تواند  توحید  مبنای  بر  ادیان  گفت‌وگوی  دارد.  وجود  مختلف  اشکال  یا  شکل  به  مفهوم 
زمینه‌ای برای تبادل نظر و فهم بهتر از دیگر ادیان فراهم کند و به افراد کمک کند تا از تفاوت‌ها 
به  اعتقاد  ادیان  پیدا کنند. منشأ و هدف مشترک  آگاهی  ادیان مختلف  بین  نقاط مشترک  و 
خدای یگانه است، اگرچه هر سنت دینی دارای درک خاص خود از اوست. برای مثال، در همۀ 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

251



ادیان تجربه مکاشفه یا تجلیات الهی مبنای ایمان به حساب می‎آید. براساس این تجربه این 
درک حاصل می‎شود که فقط یک خدا وجود دارد و او خالق همۀ انسان‌ها و پیروان همۀ ادیان 
است. این به معنای توانایی برای ارتباط شخصی با خدا، و به همین ترتیب، توانایی برای عقد 
و  نرسیده است  توحید  از  نهایی  تعریف  به  ادیان جهانی هنوز  الهیات  البته،  با اوست.  میثاق 
تأملات و بحث‌ها‎ی بیشتر  از طریق مطالعات،  باید  از مسائل آن  چهارچوب معرفتی بسیاری 
روشن شوند  اما به‌هرحال، احترام به این باور مشترک یکی از اصول مهم در گفت‌وگوی ادیان 
این  است.  یگانه  خداوند  و  توحید  به  دیگران  اعتقادات  پذیرش  معنای  به  احترام  این  است. 
احترام می‌تواند زمینه‌ای برای گفت‌وگوی سازنده و موثر فراهم کند و به افراد کمک کند تا با 

ادیان دیگر به شکلی بازتر و منعطف‌تر برخورد کنند.
که  است  یگانه  ربوبیت خداوند  و  به خالقیت  اعتقاد  مفهوم  اصلی‌ترین  ابراهیمی  ادیان  در 
هستی را براساس رحمت، عدالت، حق و حکمت بنا نهاده است. براین‌اساس، بیهودگی در 
تفکر  از  که  است  مسئله‌ای  خلقت  عالم  هدفمندی  نیز  خردمندان  نزد  در  ندارد.  راه  آفرینش 
مداوم در خلقت جهان به دست می‎آید. انسان مؤمن در چنین شرایطی موظف می‎شود تا برای 
تحصیل هماهنگی و تعیین جایگاه خود در نظام آفرینش، و برای کشف حقایق و روشنگری 
به  و مذاهب  ادیان  پیروان دیگر  با  و مستدل  روندی منطقی  در  به دیگران،  انتقال حقایق  در 
گفت‎وگو نشسته و تلاش کند تا با محور قرار دادن مهم‌ترین نقطه اشتراك ادیان الهی، یعنی 
باورمندی به معبود یگانه و نفی شرك، مبنای صحیحی برای گفت‎وگوی سازنده اتخاذ نموده 
ابعاد و موضوعات حول این مبنای اساسی دنبال کند )دهقان باغی و  و گفت‎وگو را در دیگر 

غلامی گنجوی، 1402، ص. 217(.
در ذیل اعتقاد به وجود خدای یگانه نوع گفت‌وگوی انسان با خدا مطرح می‌شود. در میان 
جنبه‌ها‎ی متنوع فرهنگ بشری، ارتباط انسان با خدا )واقعیت نهایی( امری محوری و فراگیر 
خاص  شیوه‌ای  به  را  خود  خالق  مسئول،  و  باهوش  آزاد،  مخلوقاتی  به‌عنوان   ‎انسان‌ها است. 
منعکس می‎کنند. آنها می‎توانند با خدا وارد ارتباط گفت‌وگویی شوند. خدا انسان‌ها‎ را به ارتباط 
با خود جلب می‎کند و به آنها دانش )تجربه( حضور و ارادۀ خدا عطا می‎نماید. خداوند طرح و 
نقشۀ خود برای خلقت را به انسان‌ها می‎شناساند. انسان‌ها‎ نیز به‌نوبۀخود با گفت‌وگوی معنوی 
ادامه می‎یابد،  اخلاقی  و هنجارهای   ‎ارزش‌ها براساس  که  زندگی  از  و شیوه‌ای  تفکر(  و  )دعا 
در  معنوی(  )رابطۀ  بشری  ـ  این گفت‌وگوی خدا  بیان  برای   ‎انسان‌ها می‎دهند.  پاسخ  به خدا 
از  مجموعه‌ای  و  هدایت  را  زندگی  که  قوانین  از  مجموعه‌ای  می‎گیرند.  قرار  باورها  از  نظامی 
 ،‎کند. براین‌اساس، نمادها و آیین‌ها‎که رابطۀ خدا، خود و دیگران را تنظیم می ‎اعمال و آیین‌ها
محور ادیان و کانون فرهنگ‌ها‎ هستند. از آنجا که دین فراتر از همۀ نام‌ها‎ و شکل‌ها‎ی گذرا، 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

252



غایی  ارزش‌ها‎ی  و  اهداف  و  انجام  و  آغاز  الهی،  امر  یعنی  زندگی  معنایی  بعد  عمیق‌ترین  به 
می‎پردازد، بر سایر عرصه‌ها‎ی زندگی و فرهنگ یک جامعه تأثیر می‎گذارد. 

گفت‌وگویی  ارتباط  طریق  از  فرهنگ  این  و  است  بشری  فرهنگ  قلب  دین  به‌هرحال، 
موقعیت  تاریخ،  تأثیر  به‌واسطۀ  و  )جهان(،  خلقت  با  انسان  تعامل  با  انسان‌ها،  سایر  و  خدا  با 
جغرافیایی و سایر عوامل مؤثر، ساخته می‎شود. براین‌اساس، می‎توان گفت فرهنگ عبارت از 
آن‌چیزی است  و هر  فعالیت‌ها، محصولات، مصنوعات  بازتاب‌ها،  فرایندهای فکری،  مجموع 
نهایی(،  )واقعیت  خدا  با  روابطش  در  انسانی  گروه  یک  نبوغ  تشکیل‌دهندۀ  و  بیان‌کننده  که 
انسان‌های دیگر و جهان است. این برنامه برای گروهی از انسان‌ها‎ برنامه‌ای اجتماعی برای 
در  چگونه  که  می‎آموزد  آنها  به  و  است  اساسی  وحدت  یک  دارای  که  می‎کند  فراهم  زندگی 
اجتماع زندگی کنند و نیازهای انسانی خود را در یک موقعیت محیطی خاص برآورند. این یک 
روش آموخته شده برای کنارآمدن با زندگی است. این روش در حال پویایی و تغییر است، زیرا 
افراد جامعه در آن زندگی می‎کنند هر روز پرسش‌ها و چالش‌ها‎ی جدیدی  موقعیت‌هایی که 
ایجاد می‎کند. البته، جنبه‌ها‎ی خاصی از یک فرهنگ به‌راحتی تغییر نمی‎کند و این تمایل در 
آنها وجود دارد که در تمام تغییرات پایدار باشند. یکی از این موارد، نحوۀ درک یک جامعه از 
رابطۀ خود با خداست. این مقدار پایایی لازم است، اما اگر فرهنگی تغییر نکند و از فرهنگ‌های 
دیگر و موقعیت‌های جدید درس نگیرد، به‌تدریج از بین می‎رود. هیچ فرهنگی کامل نیست، و 
هیچ فرهنگی زندگی را  به کمال خود نمی‎رساند. اما افراد یک جامعه از فرهنگ‌ها  و افراد دیگر 

یاد می‎گیرند که زندگی کنند، کنار بیایند و در زندگی پیشرفت کنند.
ایفا  نقشی مهم  و محترمانه  انتقادی  تفکر  توحید،  بر مبنای  ادیان  بنابراین، در گفت‌وگوی 
می‌کند. این نوع تفکر به افراد کمک می‌کند تا به شکلی منصفانه به توحیدباوری نگریسته و 
به دنبال یافتن نقاط و روش‌های مشترک برای گفت‎وگو در این حوزه باشند و زمینۀ‌ لازم برای 
تبادل نظر و تعامل مثبت بین ادیان فراهم نمایند. چراکه گفت‌وگوی ادیان بخشی جدایی‌ناپذیر 
از گفت‌وگوی خدا ـ انسان و انسان ـ انسان است که انسان‌ها‎ در سفر معنوی خود با آن زندگی 
می‎کنند. انسان‌ها‎ خود به‌صورت جزیره‌ای و انفرادی زندگی نمی‎کنند. آنها برای روابط ساخته 
شده‌اند و به لحاظ روان‌شناختی از طریق روابط معنادار رشد می‎کنند. گفت‌وگوی بین ادیان  
و  می‎شود  آشکار  حقیقت  صمیمانه  گفت‌وگوی  طریق  از  است.  رابطه  اساس  و  اصلی  هستۀ 
طرفین گفت‎وگو در حقیقت و عشق رشد می‎کنند. هریک می‌تواند حقیقتی را بدهد و حقیقتی 
را از دیگری بگیرد. اگر هر دو حقایق واقعی باشند، نمی‎توانند با هم منافاتی داشته باشند. آنها 
فقط می‎توانند یکدیگر را تکمیل کنند و یکی را به درک کامل‌تر و بیان بهتر حقیقت برسانند. 
تحلیل  از حقیقت سوق می‎دهد، که در  بهتری  به درک  را  ادیان طرفین گفت‎وگو  گفت‌وگوی 

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

253



گفت‌وگو  به  افراد  و  است  حقیقت  با  واقعی  ارتباط  نهایی  هدف  پس،  است.  خدا،  خود  آخر، 
دعوت می‎شوند تا با دریافت حقیقت، متقاعد و درنتیجه متحول شوند. پیروان ادیان گوناگون 
باید  هریک  بپذیرند.  حقیقت  همتایان  و  مساوی  شرکای  را  یکدیگر  باید  ادیان  گفت‌وگوی  در 
تصدیق کند که دیگری کمابیش از حقیقتی برخوردار است. هریک باید بپذیرد که »حقیقت« 
دیگری می‌تواند او را غنی کند و به او درک بهتر و شاید حتی روشی جدید برای نگاه‌کردن به 
کل حقیقت بدهد. گفت‎وگوکنندگان باید آن‌قدر متواضع باشند که نگرش‌ها‎ی برتری‌طلبانه و 
پیش‌داوری‌ها‎یی را که در گذشته مانع گفت‌وگوی واقعی شده است کنار بگذارند. گفت‌وگوی 
بین ادیان راهی برای هماهنگی و صلح دینی بیشتر و نیز راهی را برای همبستگی و همکاری 

.)Lobo, 2010, p. 853( بین مؤمنان ادیان مختلف است

نتیجه‌گیری
هر دین ادعاها، باورها، اعمال، قوانین و سازمان اجتماعی خاص خود را دارد که به پیروان 
خود این امکان را می‌دهد تا به‌منزلۀ یک گروه نسبتاً متحد با هویت متمایز خود زندگی کنند. 
اما، شکی نیست که ادیان عامل شکاف عمیق میان مردم و ملت‌ها نیز بوده‌اند. آنها در مواقعی  
ویرانی و خشونت  و   به جنگ‌ها‎ی خشونت‌آمیزی منجر شده  بوده‌اند که  منشأ درگیری‌ها‎یی 
ادیان  با  خود  جامعۀ  درون  در   ‎ملت‌ها بیشتر  امروزه،  است.  داشته  همراه  به  مردم  کل  برای 
متعددی مواجه‌اند. کثرت‌گرایی دینی واقعیتی است که هر ملتی باید با آن کنار بیاید. چرا که  
اختلاف عقاید و اعمال بین پیروان مذاهب مختلف در یک سیاست، به درگیری و ناهماهنگی 
جمعی منجر شده و وحدت یک ملت را به خطر می‎اندازد. غالباً تعصبات و تصورات کلیشه‌ای 
نیاز  ازاین‌رو،  نفاق است.  و  تفاهم، تضاد  این سوء  ندارند، ریشۀ  ایمان مشابهی  از کسانی که 
مبرمی به گفت‌وگوی بین ادیان به‌عنوان وسیله‌ای مؤثر برای رفع سوء تفاهم‌ها‎، رفع تعصبات و 
ایجاد هماهنگی، عشق، اشتراک و صلح وجود دارد تا پیروان ادیان گوناگون بتوانند برای خیر 

و صلاح کل جامعه تلاش کنند.
تاریخ گواه این است که بسیاری از ادیان با استفاده از معانی الهیاتی خود ظرفیت تقویت 
الهیات  از گفت‎وگو نیست.  الهیات ادیان امری جدا  را دارند؛ زیرا  و حفظ گفت‌وگوی سازنده 
از طریق گفت‎وگو ابراز می‎شود و گفت‌وگو وسیله‌ای برای بیان الهیات است. به عبارت دیگر، 
گفت‌وگو نه تنها راه خدابودن خداست، بلکه روش خدا برای ارتباط با انسان‌ها‎ و جهان است. 
ارتباط مبتنی بر گفت‌وگو تمام ابعاد واقعیت الهی و انسانی را نشان می‎دهد. ادیان نقش مهمی 
در شکل‌گیری انسان‌ها و کمک به آنها برای پیوند با یکدیگر در اجتماع مؤمنان داشته‌اند. آنها 
راهی برای هزاران نفر از پیروان خود فراهم کرده‌اند تا در دعا و تفکر با خدا ملاقات کنند و در سفر 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

254



زمینی خود زندگی معناداری داشته باشند. ادیان غالباً در به‌چالش‌کشیدن و الهام‌بخشیدن به 
سایر جنبه‌ها‎ی زندگی انسان، اعم از روحی و اجتماعی، نقش پیامبری ایفا کرده‌اند.

الهیات  و عدالت هستند.  آشتی، صلح  بر  مبتنی  الهیاتی، گفت‌وگوهایی  اما گفت‎وگوهای 
به‌عنوان  از متن کتاب مقدس  و  را امکان‌پذیر می‎سازد  با طرف مقابل  گفت‌وگوی احترام‌آمیز 
تطبیقی  الهیات  اصول  از  کلامی   گفت‌وگوهای  می‌شود.  استفاده  روابط   تنظیم  راهنمای 
استفاده می‎کنند تا برخی از گرایش‌ها‎ی فرقه‌ای را کاهش دهند. گفت‌وگوها کمک می‎کنند 
تلاش‌های  کنند.  عبور  یکدیگر  به  نسبت   ‎خصومت‌ها و  تاریخی  تعصبات  از  ادیان  پیروان  که 
جهان‌شمول بخشی از گفت‌وگوهای الهیات سازنده و آموزنده برای شفافیت و تداوم جهان‌بینی 
هریک از طرفین گفت‎وگو هستند. گفت‌وگو با ادیان و مذاهب مختلف روشی برای ایجاد زندگی 
زمینه‌ای  گفت‌وگو  بنابراین،  است.  توجیه‌ناپذیر  بی‌عدالتی‌های  و  تعصب  بدون  مسالمت‌آمیز 

الهیاتی دارد و الهیات از گفت‌وگو فروغ می‎یابد. 

  فهرست منابع

پیرو جعفری، م.؛ فخار نوغانی، و. و مسعودی، ج. )1402(. تحلیل روش‌ها و رویکردها در 
الهیات تطبیقی جدید. الهیات تطبیقی، 14)30(، 16-1.

در  راهبردی  اصول  و  الهیاتی  مبانی   .)1402( ع.  گنجوی،  غلامی  و  ر.  باغی،  دهقان 
گفت‎وگوی ادیان و مذاهب با رویکرد اسلامی. مطالعات ادیان و عرفان تطبیقی، 7)1(، 214-

  .231
Doi: 10.22111/Jrm: 2023/45190/1118. 

 Atkinson, M. (2019). Interfaith Dialogue and Comparative Theology: A Theoretical
Approach to a Practical Dilemma. The Journal of Social Encounters. 3, 1, 47-57. 
Available at: https://digitalcommons.csbsju.edu/social_encounters/vol3/iss1/8.
Clooney, F. X. (2010). Comparative theology: Deep learning across religious bor-
ders. Wiley-Blackwell.
Demuse, L. (2005). Das Emotionale Leben der Nationen. Drava.

 Janez Juhant (2012), Anthropological Foundation of Dialogue. E-Theologos. 3(1).
Doi: 10.2478/v10154-012-0001-1.

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

255



 Johnson, S. (2018). Speaking together differently to live together differently:
The promise of the public dialogue movement. Religious Education. 113(3), 277-
288. https://doi.org/10.1080/00344087.2018.1455568.        
Kärkkäinen, V. (2013). Christ and reconciliation. Vol.1, W. B. Eerdmans Publish-

 ing Company.
Kelebogile, T. R. (2022). Theology in dialogue and dialogue in theology: De-
stroying the walls of hostility Verbum Eccles. 43 (1).  http://dx.doi.org/10.4102/
ve.v43i1.2580. 
Leirvik, O. (2010). Images of Jesus Christ in Islam (2nd ed.). Continuum.         
Lobo, P. (2010). Theological Foundations for Interfaith Dialogue as Communica-
tion in a Multi-Religious Context. Angelicum. 87(4), 851-860. http://www.jstor.
org/stable/44616417.

 Lyimo, D. E. (2017). The task of African theology for the church in Africa today:
 A theological discourse between the academy, narratives, and Africae Munus’, In E.
Wabanhu & M. Moerschbacher (eds.). The shifting ground of doing theology: Per-
spectives from Africa (pp. 208-219). Paulines Publications Africa.        
 Macintyre, A. (1999). Dependent rational animals. Why Human Beings Need the
Virtues. Duckworth.

 Moore, S. D. (2003). The shepherding movement: Controversy and charismatic
ecclesiology, T & T Clark. 
Pannenberg, W. (1981). Theological questions to scientists. Zygon. 16(1), 65-
77. https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.1981.tb00407.x.        
 Peters, R. T. (2010). The politics of power: Negotiating north-south tensions over
 empire and economics, In N. D. Presa (ed.). That they may all be one: Celebrating
 the world communion of reformed churches (pp. 57-63). Westminster/John Knox
Press, Louisville, KY. 
  Ratzinger, J. (2004). Introduction to Christianity. (J. R. Foster & M. J. Miller,
Trans.). Ignatius Press.
Ray, A. (2014). (Re-)discovering comparative theology: An Australian perspec-

 tive Pacifica. 27(1), 50-67.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

256



 Sharma, A. (2005). Religious studies and comparative methodology: the case for
reciprocal illumination. State University of New York Press.
Steinkerchner, S. (2011). Beyond Agreement. Interreligious Dialogue and Per-
sistent Differences, Rowman & Littlefield.
 Stewart, J., & Zediker, K. (2000). Dialogue as tensional, ethical practice. Southern
Communication Journal, 65(3), 224-242.
Swidler, L. (2013). Dialogue principles. Dialogue Institute. http://dialogueinsti-
tute.org/dialogue-principles/
 Taylor, J. V. (1979). The theological basis of interfaith dialogue. [Unpublished
manuscript].
 Wolterstorff, N. P. (2013). Journey toward justice: Personal encounters in the
global south. Baker Academic.         
WWW. Merriam- Dialogue Definition & Meaning - Merriam-Webster.
 Yong, A., & Anderson, J. A. (2014). Renewing Christian theology: Systematics for
a global Christianity. Baylor University Press.          

گفت‌وگوی ادیان بر مبنای الهیات 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

257




