
In the traditional study of the problem of evil and its 
connection to God’s omniscience, omnipotence, and 
omnibenevolence, philosophers have often focused on 
human pain and suffering. However, a fundamental 
question arises: which forms of pain and suffering should be 
counted? If human pain and suffering are considered evil, 
can the pain and suffering of animals also be regarded as 
such? Some philosophers affirm this, arguing that animals 
experience extreme pain, which can bolster the argument 
from evil against the existence of God. Others contend 

Theism and the Problem of Animal Pain and 
Suffering: Shouldn’t the Pain and Suffering of 
Animals Be Counted?

Vol. 1, Series. 1,
  No. 1 Spring & Summer

175 - 192

■ Amirhossein Khodaparast
Assistant Professor of Iranian Institute of Philosophy (IRIP), Email: 
khodaparast@irip.ac.ir	
https://orcid.org/0000-0002-5360-273X

doi: 10.22034/pt.2024.467053.1028

Abstract

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

175



that suffering requires a sense of self, which animals 
supposedly lack, making the attribution of suffering to them 
likely anthropomorphic. In this paper, I address two key 
questions: (1) Shouldn’t the pain and suffering of animals 
be considered when evaluating the problem of evil? (2) 
Regardless of the theological implications of current pain 
and suffering, do theists have the right to inflict pain and 
suffering on animals to achieve greater human good? My 
answer to the first question is affirmative, and to the second, 
negative. I argue that because animals are sentient beings, 
not only should their pain and suffering be accounted for in 
theological evaluations of the problem of evil, but humans—
including theists-are morally obligated to recognize them as 
independent beings who should not be exploited as a means 
to achieve the putative human goods.

 Keywords: the problem of evil, animal pain and suffering,
theism, ethics, existence of God.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

176



خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات
آیا نباید درد و رنج حیوانات را به شمار آورد؟

■ امیرحسین خداپرست
khodaparast@irip.ac.ir :استادیار مؤسسه‌ پژوهشی حکمت و فلسفه‌ ایران، رایانامه

تاریخ دریافت: 20-04-1403      تاریخ پذیرش: 1403-05-15

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403 
175 - 192

فیلسوفان در بررسی کلاسیک مسئلۀ شر و نسبت آن با علم مطلق، قدرت مطلق 
از تقسیم  پرداخته‌اند. حتی، پس  انسانی  رنج  و  به درد  بیشتر  و خیر مطلق خدا 
شرور به شر اخلاقی1 )انسانی( و شر طبیعی2، بیشتر به این موضوع توجه کرده‌اند 
که شرور طبیعی چگونه موجب درد و رنج در زندگی انسان می‌شود.3 بااین‌حال، 
را  رنج‌ها  و  درد  در اصل کدام  که  کرد  را مطرح  پرسش  این  پیش‌دستانه  می‌شود 
باید به شمار آورد و اگر درد و رنج انسانی شر شمرده می‌شود، آیا می‌توان درد و 
رنج غیرانسانی )به‌طور خاص حیوانی( را نیز در زمرۀ شرور به شمار آورد. در اینجا 
دو پاسخ متفاوت به این پرسش را برمی‌رسیم. در پاسخ نخست گفته می‌شود که 
حیوانات متحمل درد و رنج‌هایی گزاف می‌شوند و این می‌تواند استدلال از طریق 

1. moral evils
2. natural evils

3. برای آشــنایی با تفکیک شــرور به شــرور اخلاقی و طبیعی و نیز کلیات مربوط به مسئلۀ شر و اقسام 
رویکردها به آن، مقدمۀ ویراستار را بر پورمحمدی، 1398 ملاحظه کنید. 

چکیده

doi: 10.22034/pt.2024.467053.1028

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

177



شر در ردِّ وجود خدا را تقویت کند. در پاسخ دوم گفته می‌شود که نسبت‌دادن درد 
و رنج اقتضائاتی دارد که حیوانات و به طریق اولی، گیاهان فاقد آن‌اند و بنابراین، 
آنچه به‌منزلۀ‌ درد و رنج حیوانی درک و دریافت می‌شود نمی‌تواند مصداقی از شر و 
شاهدی در ردِّ وجود خدا باشد. پاسخ نخست را با طرح و بررسی دیدگاهی از رابرت 
استدلال‌های  و  دیدگاه  از  دوم  پاسخ  برای  و  می‌کنیم  صورتبندی  فرانچسکوتی4 
مرتبط  پرسش  این  مقاله  پایانی  در بخش  استفاده می‌کنیم.  لوییس5  سی. اس. 
را مطرح می‌کنیم که فارغ از درد و رنج‌های کنونی و پیامدهای الهیاتی آنها، آیا 
خیرهای  به  به‌منظور دست‌یافتن  حیوانات  به  رنج  و  درد  تحمیل  برای  خداباوران 
انسانیِ بیشتر حقی )جوازی( دارند. نتیجۀ‌‌ سیر مباحث مقاله این است که چون 
ارزیابی  در  را  آنها  رنج  و  درد  باید  نه‌تنها  هستند،  مُدرِک‌6  موجوداتی  حیوانات 
که  آنجا  تا  دیگران،  مانند  نیز  خداباوران  بلکه  دانست  دخیل  شر  مسئلۀ  الهیاتی 
نباید  که  آورند  نظر  در  مستقل  موجوداتی  را  حیوانات  موظف‌اند  دارند،  توان  در 

دستاویز رسیدن به خیرهای انسانیِ مفروض قرار گیرند.

کلیدواژه‌ها: درد، رنج، حیوانات، خداباوری، شر.

مقدمه
مسئلۀ شر به‌منزلۀ چالشی کهن پیش روی خداباوران عمدتاً ناظر به شر در عالم انسانی است. 
فیلسوفان دین غالباً شرور را به شرور اخلاقی و شرور طبیعی تقسیم می‌کنند: شرور اخلاقی 
مانند قتل، تجاوز و سبعیت، آنهایند که از ارادۀ آزاد انسان نشئت می‌گیرند و موجب بروز درد و 
رنج برای خود او یا دیگران می‌شوند و شرور طبیعی، مانند زلزله، سیل، آتشفشان و سونامی، 
آن‌هایند که از سازوکار طبیعت نشئت می‌گیرند و به زندگی انسانی آسیب می‌زنند یا آن را از بین 
می‌برند. در این هر دو قسِم آنچه بیشتر مورد توجه است درد و رنجی است که دامنگیر آدمی 
می‌شود. برخی فیلسوفان این درد و رنج را شاهدی علیه وجود خدا می‌گیرند و برخی دیگر 
آن را با وجود خدا سازگار یا حتی شاهدی بر وجود خدا می‌انگارند.7 با این حال، در این مقاله 

4. Robert Francescotti
5.  C. S. Lewis
6 . Sentient

7. برای ملاحظۀ اســتدلال‌ها دربارۀ سازگاری یا ناسازگاری وجود شر در جهان با وجود خدا، نک: دیویس، 
1386، ص. 107-89.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

178



می‌خواهیم از زندگی انسانی فراتر برویم و بپرسیم: آیا درد و رنج حیوانات با وجود خدای عالم و 
قادر و خیر مطلق بودن خدا در تعارض است؟ این مسئله‌ای مهم و متمایز است چون درد و رنج 
حیوانات ویژگی‌هایی خاص دارد. نخست، کثرت و دامنۀ وقوع درد و رنج حیوانات بسیار بسیار 
برای  حیوانات  از  بسیاری  تعداد  به  روزانه  انسان‌ها  که  بیندیشیم  است  کافی  است.  گسترده 
تأمین مصارف غذایی، دارویی یا پوشاکی  یا به منظور تفریح یا بی‌توجهی آسیب می‌رسانند یا از 
بین می‌برند. همچنین، به نزاع‌های خود حیوانات با یکدیگر توجه کنید که ظاهراً مستلزم درد 
و کشتار بی‌پایان است و توان اندیشیدن به آن از مرزهای تخیل ما نیز فراتر می‌رود. دوم، این 
درد و رنج نه‌تنها بسیار کثیر و وسیع به نظر می‌رسد بلکه پیش از وجود انسان نیز وجود داشته 
است. داده‌های زمین‌شناسی و جانورشناسی به ما می‌گویند که حضور حیوانات بر روی کرۀ 
زمین سابقه‌ای بسیار بسیار کهن‌تر از حضور انسان‌ها دارد. ازاین‌رو، اگر بتوان برای مسئلۀ درد 
و رنج انسان‌ها چاره‌ای جست، این چاره لزوماً برای مسئلۀ درد و رنج حیوانات پذیرفته نیست. 
سدیگر، برخی پاسخ‌ها به مسئلۀ شر متضمن این نکته‌اند که وجود شر در جهان موجب ظهور 
استعدادهای اخلاقی می‌شود. برای نمونه، اگر دردی در کار نباشد، تلاش برای تسکین درد و 
به تبع آن، فضیلت شفقت بی‌معنا می‌شود. بدین معنا که برخی کمال‌های اخلاقی در اساس 
مستلزم درد و رنج‌اند. چنین پاسخ‌هایی به مسئلۀ درد و رنج حیوانات هیچ وجهی ندارند چرا 
که درمورد آنها نمی‌توان ارادۀ آزاد یا کمال اخلاقی را متصور شد. نتیجه این است که پاسخ 
به  پاسخ‌های خداباورانه  نمی‌تواند کاملًا ذیل همان  رنج حیوانات  و  به مسئلۀ درد  خداباورانه 

مسئلۀ درد و رنج انسان‌ها بگنجد )فرانچسکوتی، 1398، ص. 665-664(.
و رنج حیوانات دو  به موضوع درد  به نظر می‌رسد می‌شود  این ملاحظات،  با درنظرداشتن 
رویکرد کلی داشت: 1( انکار: در این رویکرد در اساس می‌توان منکر وجود درد و رنج در عالم 
حیوانات شد. این رویکرد زمینه‌ای دکارتی دارد. چنان‌که می‌دانیم، تمایز قاطعی که رنه دکارت 
بین نفس و جسم افکند و هویت انسان را با نفس او گره زد این دلالت را نیز با خود داشت که 
حیوانات، به‌منزلۀ موجوداتی فاقد نفس، چیزی شبیه ماشین‌های متحرکِ پیچیده‌اند. نتیجۀ 
پذیرش طرح دکارتی یا چیزی شبیه آن این است که حیوانات نمی‌توانند درد و رنج را ادراک 
کنند، زیرا ادراک درد و رنج به ‌نحوی مقتضی وجود نفسی است که آن را به اندیشه درآورد و 
ادراک کند و حیوانات چنین نفسی ندارند )دکارت، 1396، ص. 46-48(8. 2( پذیرش: اگر 
طرح دکارتی یا چیزی شبیه آن را نپذیریم، آنگاه قاعدتاً باید بپذیریم که حیوانات نیز همچون 
آدمیان متحمل درد و رنج می‌شوند. در این صورت، فیلسوف خداباور، همان‌گونه که نیازمند 
شرور  دهد  نشان  می‌کوشد  آن  کمک  به  و  است  انسانی  رنج  و  درد  برای  خداباورانه  تبیینی 

8. در مورد نظریۀ دکارت دربارۀ حیوانات و پیامدهای زیست‌محیطی آن، نک: بهنیافر، 1397.

خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

179



اخلاقی یا طبیعی با وجود خدای عالم مطلق، قادر مطلق و خیر محض سازگار یا حتی مؤید 
وجود او هستند، نیازمند تبیینی خداباورانه برای درد و رنج حیوانات و سازگار نشان دادن آن با 

وجود و صفات خدا است.
هر کدام از این رویکردها پیامد الهیاتی خاص خود دارد: پیامد رویکرد انکار آن است که درد 
و رنج حیوانات را نباید به شمار آورد و این درد و رنج از مصادیق شری نیست که برای خداباوری 
ذیل  را  آن  می‌توان  یا  نیست  توضیح  نیازمند  بنیاد  از  یا  مسئله  بنابراین،  کند.  ایجاد  چالشی 
شرور انسانی توضیح داد. پیامد رویکرد پذیرش درد و رنج حیوانات این است که این درد و رنج 
نیز مصداقی از شر است که خداباوری را به چالش می‌کشد. بنابراین، باید آن را به طور خاص 
بر بگیرد. در  نیز در  را  را به گونه‌ای وسعت بخشید که آن  یا معنای شرور انسانی  توضیح داد 
اینجا دو گونه پاسخ متصور است: یکی آنکه بگوییم شر ناظر به درد و رنج حیوانات شاهدی بر 
ردِّ وجود خدا نیست یا احتمال وجود او را کاهش نمی‌دهد و دیگر آنکه بگوییم شر ناظر به درد 
و رنج حیوانات شاهدی بر ردِّ وجود خدا است یا احتمال وجود او را کاهش می‌دهد. مطابق این 
صورتبندی، به توضیحی که خواهد آمد، لوییس رویکرد نخست )انکار( را برگزیده است؛ موری9 
به راه نخست از رویکرد دوم )پذیرش + سازگاری درد و رنج حیوانات با وجود خدا( رفته است و 
فرانچسکوتی راه دوم از رویکرد دوم )پذیرش + ناسازگاری درد و رنج حیوانات با وجود خدا( را 
ترجیح داده است. در ادامه‌ این سه شیوۀ مواجهۀ خداباوری و خداناباوری با موضوع درد و رنج 

حیوانات را مطرح و ارزیابی می‌کنیم.

آیا می‌توان درد و رنج حیوانات را انکار کرد؟ 
شاید قدری عجیب به نظر آید که بتوان درد و رنج حیوانات را انکار کرد. تجربۀ گسترده و 
می‌کنند  سعی  یا  می‌کشند  درد  آسیبی  از  ظاهراً  که  درشتی  و  ریز  حیوانات  مشاهدۀ  پرتکرار 
خود را از منبع درد و رنج دور نگه دارند شهودی اولیه در اختیار انسان می‌گذارد که  بنا بر آن 
می‌توان مدعی شد حیوانات نیز مانند انسان‌ها دچار درد و رنج می‌شوند. با این حال، دست‌کم 
می‌توان پنج دلیل در ردِّ این ادعا و در نقض آن شهود اولیه در کار آورد و نتیجه گرفت که درد و 

رنج حیوانات چالشی در ردِّ خداباوری نیست:
1. حیوانات نفس ندارند. این مدعا برآمده از زمینه‌ای دکارتی است که پیش‌تر به آن اشاره 
شد. لوییس چنین ادعایی دارد. او بر آن است که حیوانات موجوداتی مُدرِک‌اند ولی قابلیت 
ادراک امری متفاوت با آگاهی10 است. او در توضیح آگاهی می‌گوید می‌توانیم فرض کنیم که 

9. Michael J. Murray
10. consciousness

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

180



سه ادراک حسی یکی پس از دیگری از راه می‌رسند: الف، ب و ج. در این حال ما گذر از فرایند 
الف- ب- ج را تجربه می‌کنیم. معنای تجربۀ این گذر آن است که هویتی مستقل در کار است 
که الف و محو شدن تدریجی الف و سررسیدن ب و محو شدن تدریجی ب و گذر به ج و پایان 
یافتن ج را ادراک می‌کند، به گونه‌ای که در پایان می‌تواند بگوید: »من تجربۀ الف- ب- ج را از 
سر گذراندم«. این هویت مستقل همان چیزی است که لوییس آن را آگاهی یا نفس می‌نامد 
و بستر پایدار و غیرزمانمندی است که اجزای مختلف جریان ادراک حسی را در بر می‌گیرد. 
این تجربه، به نظر لوییس، یکسره انسانی است و گرچه حیوانات موجوداتی مُدرِک‌اند، فاقد 
آن‌اند. لوییس تأکید می‌کند که نمی‌داند قابلیت ادراک منهای آگاهی، یعنی آنچه در حیوانات 
ناخودآگاه  مشابه  چیزی  حال  این  شاید  می‌زند  حدس  او  است.  چیزی  چگونه  می‌دهد،  رخ 
انسانی باشد ولی هرچه هست، به رتبۀ آگاهی نمی‌رسد. از آنجا که اطلاق درد و رنج به یک 
موجود نیازمند مفروض گرفتن آگاهی در او است، لوییس نتیجه می‌گیرد که حیوانات به معنای 
حقیقی رنج نمی‌برند: »دست‌کم بخش معتنابهی از آنچه رنج حیوانات به نظر می‌رسد الزاماً 
یعنی  ــ  انسان‌وارانگاری«11  »مغالطۀ  با  که  ماییم  این  شاید  نیست.  آن  حقیقی  معنای  هر  به 
[مفهوم]  ــ  باشد  کار  در  شاهدی  هیچ  بی‌اینکه  جانوران  درون  در  »خود«ی  وجود  استنباط 

»رنج‌کشندگان« را [در مورد حیوانات] ساخته‌ایم« )لوییس، 1398، ص. 697(.
2. حیوانات آگاهی پدیداری12 ندارند. ممکن است موجودی بیدار، هشیار باشد و ادراک 
واجد حالت‌های ذهنی  که چنین موجودی  نیست  معنا  بدان  این  ولی  باشد  داشته  محیطی 
پدیداری است. حالت ذهنی پدیداری حالتی است که در آن موجود نه‌تنها متوجه محیط خود 
است بلکه واجد حالات ذهنی کیفی است. کیفیات13 ویژگی‌هایی هستند که تجربه‌های ما را 
چگونگی خاصی می‌بخشند، یعنی رنگی از تجربه‌ای خاص بر آن می‌زنند. برای نمونه، کیفیت 
درد را در نظر بگیرید؛ خصوصیت پدیداری درد همان حالتی است که فرد در مواجهۀ با درد آن 
را تجربه می‌کند و بابت تجربۀ آن احساسی ناخوشایند می‌یابد. بنابراین، اگر موجودی توانایی 
ادراکی داشته باشد ولی نتواند کیفیت پدیداری ادراک خود را در همان حال دریابد، او آگاهی 
پدیداری ندارد. موری می‌گوید: برخی منکران نودکارتی درد و رنج حیوانات دقیقاً منکر همین 
حسی  ادراک  واجد  و  هشیار  بیدار،  زنده،  به  حیوانات  آگاهی  آنان،  نظر  به  آگاهی‌اند.  قِسم 
بودن محدود می‌شود و از نظر پدیداری، بین حالات حسی آنها و حالات ذهنی انسانی تمایزی 

.)Murray, 2008, pp. 53-54( اساسی و زوال‌ناپذیر وجود دارد

11. pathetic fallacy
12. phenomenal conscious
13. qualia

خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

181



3. حیوانات حالت ذهنی برتر14 ندارند. استدلال سوم تا حدی با استدلال دوم در پیوند 
است زیرا از اینجا می‌آغازد که برای اینکه حالتی ذهنی حالت آگاهی پدیداری باشد لازم است 
به گونه‌ای که حالت ذهنی نخست موضوع  را همراهی کند،  آن  برتر  تفکری  یا  حالت ذهنی 
قوای  انسان‌ها  فقط  استدلال  این  با  مطابق  می‌گوید  موری  باشد.  دوم  ذهنی  حالت  التفات 
 Murray, 2008, p. 1398؛  )فرانچسکوتی،  دارند  برتر  ذهنی  التفات  برای  را  لازم  شناختی 
55(. در نتیجه، حیوانات، حتی اگر ادراک حسی هشیارانه داشته باشند یا به داشتن آگاهی 
گونه‌ای  به  را  درد  نمی‌توانند  مرتبۀ ‌بالاترند،  فاقد حالت ذهنی  نزدیک شوند، چون  پدیداری 

پدیداری دریابند.
4. دریافت گونه‌ای خاص از درد کشیدن در حیوانات. یک گام دیگر به پیش بگذاریم و 
فرض کنیم حیوانات در هنگام درد و رنج حالت‌هایی دارند که گرچه همان حالت‌های ذهنی 
انسان‌ها نیست، شبیه چنین حالت‌هایی هست؛ یعنی آنها نیز به گونه‌ای خاصِ خود درد و رنج 
می‌کشند و در همان حال درمی‌یابند که درد و رنج می‌کشند. آیا این فرض نمی‌تواند صحت 
داشته باشد؟ پاسخ این است که در اینجا به حالت ذهنی مرتبۀ ‌بالاتری نیاز داریم که بتواند 
حالت ذهنی مرتبۀ ‌پایین‌تر را به حالت ذهنی متأملانه بدل کند. منکران درد و رنج حیوانات 
می‌توانند مدعی شوند که چنین حالت ذهنی مرتبۀ ‌بالاتر در حیوانات وجود ندارد. به عبارت 
دیگر، حیوانات ممکن است دچار درد و رنج شوند ولی نمی‌توانند در همان حال دریابند که در 

.)Murray, 2008, pp. 55-57( حال تجربه کردن چه کیفیتی هستند
مسئله را می‌توان یک گام دیگر نیز  5. حالات ذهنی پدیداری و متأملانه در حیوانات. 
ذهنی  حالاتی  آنها،  از  برخی  دست‌کم  یا  حیوانات،  که  کرد  فرض  می‌توان  یعنی  برد؛  پیش 
که  دارند  مرتبه‌بالاتری  نیز حالت ذهنی  این حالات  به  نسبت  و  دارند  پدیداری  کیفیت  واجد 
را،  اخیر  ذهنی  حالت  نمی‌توانند  اما  می‌شود  مرتبۀ ‌اول  ذهنی  حالات  متأملانه‌شدن  موجب 
مثلًا در هنگام درد و رنج، ناخوشایند بیابند. تفاوت این طرز فکر با طرز فکر پیشین آن است 
آن است که حیوان  اما منکر  را می‌پذیرد  آن  بر  ناظر  آگاهی  و  امکان درد کشیدن حیوان  که 
این درد کشیدن را به منزلۀ امری آزارنده تجربه می‌کند. به گفتۀ موری، »این استدلال بر این 
ناخوشایند  یا  بودن  برانگیختۀ خوشایند  گاه،  رفتار حیوانی، دست‌کم  که  است  استوار  فرض 
بودن بالفعل یا پیش‌نگرانۀ حالات ذهنی حیوان است. اما دلیل بیّنی در دست نداریم که گمان 
کنیم این فرض صادق است. به دلایل تکاملی، معقول است که تصور کنیم اگر حیوانات هنگام 
مواجه شدن با محرک‌های بالقوه آسیب‌زاد )مضر( رفتارهای خاصی نشان می‌دهند، این‌گونه 
با محیط است. سازگار بودن  عمل می‌کنند چون ثابت شده است که چنین واکنشی سازگار 

14. higher-order thought

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

182



رفتار با محیط از هر گونه احساس خوشایند یا بدایندی که ممکن است در حالت ذهنی موجد 
 .)Murray, 2008, p. 57( »رفتار حاضر باشد به‌کلی جدا است

اما به نظر نمی‌رسد مدعای اصلی این تقریرهای گوناگون نودکارتی قابل دفاع باشد. در اینجا 
چهار دلیل ذکر می‌شود که انکار دکارتی یا نودکارتی درد و رنج حیوانات را سست می‌کند:

 1. باور اولیه‌ بیشتر بر این است که حیوانات درد و رنج پدیداری را تجربه می‌کنند و این نه‌تنها 
شامل  را  حیوانی  گونه‌های  از  بسیاری  بلکه  پستانداران،  مثال  برای  تکامل‌یافته‌تر،  حیوانات 
باور به واکنش‌ها و محافظت‌های حیوانات از خود و نیز مطالعات آزمایشگاهی  می‌شود. این 
به  از آسیب  انتقال اطلاع  ادراک درد متضمن  این زمینه متکی است. چنان‌که می‌دانیم،  در 
برای  می‌کند.  ایجاد  رفتاری  واکنشی  غالباً  ادراک  این  است.  جاندار  موجود  عصبی  سیستم 
مثال، موجودی که درد را ادراک می‌کند ممکن است صدایی حاکی از آزردگی از خود بروز دهد؛ 
بدنش را پیچ و تاب دهد یا عضو آسیب‌دیده یا دردناک را پس بکشد. این همان رفتاری است 
که در انسان‌ها نیز بروز می‌یابد. همچنین، ممکن است رفتاری از خود نشان دهد که حاکی از 
محافظت در مقابل درد است، برای مثالآهسته یا لنگ‌لنگان راه برود، روی یک پا یا یک دست 
تکیه کند تا از فشار به پا یا دست آسیب‌دیده بپرهیزد، از منشأ آسیب، مثلًا خار یا آتش، دوری 
کند یا محل درد را به شیوه‌ای تیمار کند. این نشانه‌های رفتاری، که در انسان‌ها به‌تکرار تجربه 
می‌شوند، در مشاهدۀ رفتار حیوانات در مواجهۀ با درد نیز به چشم می‌آیند. علاوه بر این‌ها، 
مطالعات گستردۀ آزمایشگاهی حاکی از تجربۀ پدیداری درد در حیوانات‌ است. برای نمونه، 
کُلپارت15 و همکارانش در آزمایشی نشان داده‌اند که موش‌های مبتلا به آرتروز به جای محلول 
آزمایش‌های  می‌نوشند.  فنتانیل  مسکّن  حاوی  آب  است،  موش‌ها  سایر  ترجیح  که  شیرین، 
مشابهی در مورد خرچنگ‌ها، ماهی‌های قزل‌آلا و حیوانات دیگر نشان‌دهندۀ رفتارهایی‌ است 
که وجه مشترک‌شان تلاش برای ابراز درد و تسکین آن یا پرهیز از آن‌ است. این نشان می‌دهد 
که دو تقریر نخست از انکار درد و رنج حیوانات، یعنی فقدان نفس و فقدان آگاهی پدیداری، 

.)Rollin, 2017, pp. 111-115 قابل دفاع نیستند )فرانچسکوتی، 1398، ص. 670-671؛
2. تقریرهایی نیز که ادراک درد و رنج را متضمن حالت ذهنی برتر می‌دانند و حیوانات را فاقد 
حالت  یا  پدیداری  آگاهی  که  مدعی‌اند  تقریرها  این  مشکل‌سازند.  می‌شمارند  حالتی  چنین 
ذهنی برتر مستلزم وجود چیزی شبیه به نفس یا پیچیدگی ادراکی گسترده‌ است اما این تصور 
ضرورت ندارد که حالت ذهنی برتر برای اینکه حالت ذهنی مرتبۀ ‌اول را آگاهانه کند نیازمند 
باشد که آن را به منزلۀ حالتی آگاهانه بازنمایی کند. یعنی، لازم نیست موجود دردکشنده از 
آگاهی یا ذهنیت بازنمایی16 داشته باشد یا بازنمایی قوی‌ای از یک خویشتن17 یا نفسِ ثابت 
15. Colpaert
16. representation
17. self

خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

183



که  باره  این  در  آدمیان  اولیۀ  شهود  با  ادعایی  چنین  واقع،  در  باشد.18  داشته  زمان  طول  در 
دست‌کم برخی حیوانات غیرانسان درد و رنج را تجربه می‌کنند ناسازگار است و نمی‌تواند آن 
را به‌درستی توضیح دهد مگر آنکه این فرض را مصادرۀ به مطلوب کند که حیوانات نمی‌توانند 
درد و رنج را ادراک کنند. بنابراین، می‌توانیم نتیجه بگیریم که حالت‌های ادراکی مرتبۀ دوم، که 
موجب آگاهانه شدن حالت‌های ادراکی مرتبۀ ‌اول می‌شوند، در مقایسه با حالت‌هایی ادراکی 
ندارد  نیاز  بیشتری  عمق  و  پیچیدگی  به  می‌کند،  محیط‌شان  متوجه  و  مُدرِک  را  حیوانات  که 

)فرانچسکوتی، 1398، ص. 673-672(.
3. ‌می‌توان پرسید که آیا اینکه رویدادی درونی مصداق خصوصیتی ذهنی مانند درد و رنج 
ق آگاهی است. نکتۀ پیشین تا حدی بیان می‌کرد که چنین  باشد نیازمند بازنمایی ذهنی متعلَّ
ق آگاهی بازنمایی کنیم. به  نیست؛ یعنی برای ادراک درد و رنج لازم نیست آن را به منزلۀ متعلَّ
نظر می‌رسد آنچه در اینجا تعیین‌کننده است نقش کارکردی19 آن رویداد درونی است، یعنی 
دیگر  ذهنی  رویدادهای  و  رفتاری  خروجی  و  محیطی،  ورودی  بین  چگونه  رویداد  این  اینکه 
واسطه می‌شود. در مورد پستانداران ساختارهای مشابه مغزی این احتمال را افزایش می‌دهد 
بر  تمرکز  جای  به  اگر  اما  می‌کنند.  تجربه  پدیداری  صورت  مشابه  شیوه‌ای  به  را  درد  آنان  که 
ق آگاهی، بر نقش کارکردی رویداد ذهنی تمرکز کنیم، آنگاه درمی‌یابیم  بازنمایی ذهنی متعلَّ
که گونه‌های جانوریِ فاقد ساختار مغزی پستانداران نیز می‌توانند رویدادهایی را تجربه کنند 
که از نظر زیستی، شیمیایی و فیزیکی متفاوت‌اند ولی همان نقش کارکردی رویدادهای مشابه 
ساختار  معادل  کارکردی  نظر  از  که  دارند  مغزی  ساختاری  یعنی  دارند.  را  پستانداران  برای 
مغزی انسان‌ها و دیگر پستانداران است. شواهد رفتاری این تشابه در نقش کارکردی‌ را تأیید 
می‌کند. نتیجه آن است که برای مثال مهره‌داران ممکن است دردی را تجربه کنند که گرچه 
نوع پدیداری کمابیش متفاوتی با تجربۀ درد ما دارد، به همان اندازه ناخوشایند و آزاردهنده 

است )فرانچسکوتی، 1398، ص. 675-674(.
آزاردهندۀ دیگری مانند  به نظر می‌رسد حیوانات حالت‌های ذهنی  و رنج،  از درد  فارغ   .4
ترس، غم و افسردگی را تجربه می‌کنند. این تجربه احتمال ادراک آنان از درد و رنج را به‌وضوح 
افزایش می‌دهد. گفته می‌شود که غم ناشی از مرگ نزدیکان در حیوانات پستاندار غیرانسان 

18. ایــن ادعا قدری رقیق یا به‌تعبیری متواضعانه اســت. برخی اســتدلال کرده‌اند که حیوانــات به‌واقع واجد آگاهی 
متداومی هســتند که در نحوۀ مواجهه‌شــان با تجربه‌های جدیدی که برای آنها برنامه‌ریزیِ ژنتیک نداشته‌اند، مشهود 
اســت. برای نمونــه، نــک:.(Griffin & Speck, 2017, pp. 140-146 ) برخی دیگر از این هم پیشــتر رفته‌اند و بر 
وجود خودآگاهی جسمانی، خودآگاهی اجتماعی و احتمالًا آگاهی درون‌نگرانه در دست‌کم برخی حیوانات استدلال 

(DeGrazia, 2017, pp. 149-158). :کرده‌اند. برای نمونه، نک
19. functional

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

184



دیده می‌شود. همچنین، ناحیه‌ای از مغز که متکفل احساس ترس است در همۀ مهره‌داران 
آنهاست. می‌توان  آزاردهنده‌بودن  تجربه‌ها متضمن  این  پسِ  از  رفتارهای حیوان  وجود دارد. 
احتمال  ترس  و  غم  آزاردهندۀ  مورد حالت‌های  در  ادراک‌هایی  چنین  وجود  که  گرفت  نتیجه 
ادراک حالت‌های بسیار نزدیک درد و رنج را نزد حیوانات بسیار افزایش می‌دهد، به‌ویژه آنکه 
ص.   ،1398 )فرانچسکوتی،  دارد  وجود  ادراک‌هایی  چنین  بر  رفتاری  شواهدی  پیشاپیش 

20.)677
اگر این چهار دلیل بتوانند نشان دهند که انکار درد و رنج حیوانات یا ظاهری و غیرحقیقی 
غیرانسان  حیواناتِ  رنج  و  درد  که  می‌گیریم  نتیجه  آنگاه  است،  نادرست  مدعایی  آن  شمردن 
پیامد  آورد.  در شمار  انسانی  رنج‌های  و  درد  کنار مجموعۀ  در  باید  را  آن  و  است  واقعی  امری 
الهیاتی این امر آن است که در ارزیابی مسئلۀ شر نه‌تنها باید به شرور اخلاقی و طبیعی، یعنی 
شرور انسانی، توجه کنیم بلکه باید درد و رنج حیوانات را نیز به شمار آوریم. به عبارت دیگر، 

هر پاسخ خداباورانه به مسئلۀ شر نیازمند آن است که درد و رنج حیوانات را نیز در نظر بگیرد.

با درد و رنج حیوانات چه کنیم؟
پذیرش درد و رنج حیوانات، با ابعاد گستردۀ آن، برای اندیشۀ خداباورانه دلالت‌هایی نظری 
آن  عملی  دلالت‌های  به  سپس  و  نظری  دلالت‌های  به  نخست  قسمت  این  در  دارد.  عملی  و 
می‌پردازیم: محور دلالت‌های نظری این پرسش است که: چگونه می‌توان با در نظر داشتن درد 
و رنج حیوانات، مسئلۀ شر را به‌منزلۀ قدیمی‌ترین چالش پیش روی خداباوری تدبیر کرد؟ محور 
دلالت‌های عملی نیز این پرسش است که: آیا خداباوران برای تحمیل درد و رنج بر حیوانات 

به منظور دست یافتن به خیرهای انسانی )خوراک، پوشاک و سلامت( حق یا جوازی دارند؟
با لحاظ کردن درد و رنج حیوانات در شمار شرور، دو واکنش الهیاتی به این موضوع ممکن 
خدا  نبود  بر  شاهدی  انسانی  شرور  کنار  در  را  شرور  این  که  است  آن  نخست  واکنش  است: 
بگیریم یا بر آن شویم که درد و رنج گزاف حیوانات از احتمال وجود خدا می‌کاهد. فرانچسکوتی 
رنج  که  نمی‌گیرم  نتیجه  قطعیت  »با  می‌گوید:  او  می‌رود.  راهی  چنین  به  محتاطانه  بیانی  با 
حیوانات نامحتمل بودن وجود خدا را ثابت می‌کند اما این نتیجه مسلّم است که کسانی که 
خدا  وجود  بودن  نامحتمل  حیوانات  رنج  که  کنند  متقاعد  را  دیگران  و  خودشان  می‌خواهند 

20. قابل توجه اســت که در کنار این عواطف منفی، که با عاطفۀ منفی رنج نســبت نزدیکی دارند، می‌توان به عواطف 
مثبت نیز اشاره کرد و تجربه شدن آنها از سوی حیوان را شاهد دیگری بر امکان تجربۀ طیف گسترده‌ای از عواطف نزد 
 (Smuts, :او گرفت. باربارا اســموتز روایت خواندنی و دست‌اولی از مواجهه‌اش با عواطف بابون‌ها به دست داده است

   2017, pp. 83-85).

خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

185



)فرانچسکوتی،  دارند«  نیاز  از دفاعیه‌های موجود  به دفاعیه‌ای قوی‌تر  ثابت نمی‌کند قطعاً  را 
و  را امری حقیقی  و رنج حیوانات  اولًا، درد  این رویکرد،  1398، ص. 690(. روشن است که 

جدی می‌داند، و ثانیاً، آن را تقویت‌کنندۀ چالش شر علیه خداباوری تلقی می‌کند.
واکنش دوم آن است که بکوشیم برای درد و رنج حیوانات تبیین خداباورانه پیشنهاد کنیم. 
این کاری است که موری بر عهده می‌گیرد. موری بر آن است که مسئلۀ درد و رنج حیوانات را 
می‌توان با توسل به نظم قانون‌وار21 جهان توضیح داد. به نظر او، درد و رنج حیوانات یکی از 
پیامدهای فرعی و ضروری جهانی مانند جهان ما است که بنا بر قوانینی خاص پیش می‌رود. 
نظم قانون‌وار جهان متضمن پیوستگی و تناظری است بین آنچه علتی برای رخدادی در جهان 
است یا آنچه ما انسان‌ها اراده می‌کنیم در جهان رخ دهد و آنچه به‌واقع در جهان رخ می‌دهد. 
در چنین نظمی است که ارادۀ آزاد انسانی معنا می‌یابد )Murray, 2008, pp. 139-140(. با 
این حال، این نظم زمینۀ درد و رنج را نیز، چه در آدمی چه در موجودات دیگر، ایجاد می‌کند. در 
واقع، نظم قانون‌وار شرط پیشین ضروری پیوستگی علّی و ارادۀ آزاد انسانی است. این دفاعیه 
صورتی  می‌تواند  حتی  و  دارد  اخلاقی  شر  با  مواجهه  در  آزاد  ارادۀ  دفاعیۀ  به  بسیار  شباهتی 
بسی  حیوانات  رنج  و  درد  شد،  گفته  ابتدا  در  که  همان‌طور  حال،  این  با  شود.  شمرده  آن  از 
پیش از ظهور انسان‌ها بر روی زمین نیز به شکلی گسترده وجود داشته است. بنابراین، نظم 
قانون‌واری که تضمین‌کنندۀ ارادۀ آزاد انسانی است نمی‌تواند در توضیح درد و رنج حیوانات 
پیش از ظهور انسان به کار بیاید. حتی اگر این دفاعیه درست باشد، این فرض نامعقول نیست 
که خدا می‌توانست جهان را به گونه‌ای بیافریند که حیوانات پیش از ظهور انسان رنج نکشند 
یا آگاهی پدیداری از رنج نداشته باشند و صرفاً پس از ظهور انسان، برای تضمین ارادۀ آزاد 
انسانی، درد و رنج حیوانات را در کار آورد. موری در پاسخ به این انتقاد به این امکان متوسل 
می‌شود که جهان در روند تکاملی خود از بی‌نظمی به سوی نظم در حرکت است. یعنی جهان 
با آشفتگی22 آغاز شده و پس از طی مراحلی بسیار پیچیده و طولانی، اکنون به شکل یافتن 
 .)Murray, 2008( موجوداتی انجامیده است که قابلیت‌هایی ذهنی برای درک درد و رنج دارند
به این ترتیب، روند تکاملی جهان به سوی نظم قانون‌وار مجاز می‌دارد که قابلیت برای درک درد 
و رنج در فرایندی شکل گیرد که درد و رنج حیوانی پیامدی فرعی و البته ضروری و نازدودنی 
از آن باشد. به نظر موری، این تبیین نشان می‌دهد که درد و رنج حیوانات نیز مانند درد و رنج 

انسان‌ها می‌تواند تبیینی خداباورانه داشته باشد.
اما، همان‌طور که موری گفته است، این تبیین و تبیین‌های خداباورانۀ دیگر باید بتوانند سه 

21.  law-like
22. chaos 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

186



نکته را دربارۀ شر توضیح دهند: 1( ضرورت: باید نشان دهند که شر موجود در جهان لازمۀ 
ضروری نظام جهان است و از آن نازدودنی است. 2( رجحان: باید نشان دهند که شر موجود 
در جهان لازمۀ ضروری خیری بزرگ‌تر است که تحقق آن، به‌رغم پدید آوردن این میزان شر، 
راجح است. 3( حق: باید نشان دهند که روا داشتن این میزان شر در جهان در زمرۀ حقوق 
خدا است )Murray, 2008, p. 14(. اگر تبیین‌های خداباورانه مدعی‌اند که می‌توانند این سه 
معیار را در زمینه شرور اخلاقی و طبیعی برآورند، با حقیقی و جدی گرفتن درد و رنج حیوانات، 
با مختصاتی که در ابتدای این مقاله آمده است، باید بتوانند نشان دهند درد و رنج حیوانات 
این هر سه معیار را برمی‌آورند؛ یعنی 1( نظام جهان نمی‌توانسته است محقق شود مگر آنکه 
چنین میزانی از شرور در مورد حیوانات پیامد فرعی و ضروری آن باشد. 2( خیری چنان بزرگ 
و چشمگیر در کار است که تحقق آن بر این میزان درد و رنج حیوانات رجحان دارد. 3( خدا 
خالق و مالک جهان است و از نظر اخلاقی حق دارد مخلوق و مملوک خود در قلمرو حیوانات 

را متحمل چنین درد و رنجی کند.
آیا تبیین‌های خداباورانه دربارۀ مسئلۀ شر می‌توانند از پسِ این معیارها برآیند و نشان دهند 
و  با علم مطلق، قدرت مطلق  پُردامنه در جهان حیوانات  آن‌ها، وجود شری چنین  بر  بنا  که 
خیرخواهی مطلق الهی سازگار است. پیش از این، گفته شد که برخی پاسخ‌ها به مسئلۀ شر، 
مانند کمال اخلاقی، با درد و رنج حیوانات ارتباطی ندارد. بنابراین، فیلسوف خداباور نمی‌تواند 
در این موضوع از آنها کمک بگیرد. او باید با این مسئله کلنجار رود که درد و رنج به‌ظاهر گزاف 

حیوانات، به‌رغم حقیقی بودنش، ضرورت و رجحان دارد و مبتنی بر حقوق الهی است.
آنان  آیا  دارد؟  همراه  به  خداباوران  برای  پیامدی  چه  حیوانات  رنج  و  درد  عملی،  بُعد  در 
می‌توانند خود را مسلط و مسیطر بر حیوانات بدانند و با آگاهی از اینکه برخی خیرهای انسانی 
در حوزۀ خوراک، پوشاک و سلامت متضمن تحمیل درد و رنج به حیوانات است، این درد و رنج 
را بر آنها تحمیل کنند؟ این مسئله از آنجا اهمیت دارد که به طور سنتی، تصور بر این بوده است 
که خداباوران به اتکای باورشان به پاره‌هایی از متون مقدس خود را بر طبیعت مسلط می‌بینند. 
لین وایت23 این تصور را در قالب مقاله‌ای پروراند . او تصریح کرد که بحران بوم‌شناختی بشر 
ریشه در این اندیشۀ یهودی- مسیحی دارد که انسان حاکم بر طبیعت و همۀ موجودات طبیعی 
است. نتیجۀ این طرز تلقی بهره‌کشی بی‌حساب‌وکتاب از زمین، ویران کردن طبیعت و اینک 
گرفتار شدن در این ویرانی‌ها است. وایت می‌گوید: »اگر چنین باشد، مسیحیت بار گرانی از 

گناه بر دوش دارد« )وایت، 1383، ص. 85(. 
نمود آشکاری از تفکر مورد انتقاد وایت را نزد. لوییس می‌بینیم. به نظر لوییس )1398، ص. 

23. Lynn White

خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

187



699(، »خطایی که باید از آن بپرهیزیم این است که آنها [= حیوانات] را مستقل از انسان‌ها 
در نظر بگیریم. انسان را فقط باید در نسبتش با خدا فهم کرد و جانوران را فقط در نسبت‌شان 
پوست  و  گوشت  از  که  محق‌ایم  ما  بنابراین،  خدا«.  با  نسبت  در  انسان،  رهگذر  از  و  انسان  با 
حیوانات استفاده کنیم یا آنها را برای مقاصد آزمایشگاهی و تولید دارو به کار گیریم حتی اگر 
این کارها به قیمت تحمیل رنج به آنها باشد. به نظر لوییس، گرچه ممکن است الزامی عاطفی- 
انگیزشی معارض با این در خود احساس کنیم، از نظر اخلاقی، مانعی در کار نیست. این پیامد 
عملی دیدگاه لوییس دربارۀ درد و رنج حیوانات است که پیش از این گفته شد و مطابق آن، 
حیوانات فاقد نفس و آگاهی و از این رو، فاقد توانایی ادراک درد و رنج‌اند و آنچه ما در این مورد 
از ادراک درد و رنج است. به  آنها نسبت می‌دهیم صرفاً برآمده از تصوری انسان‌وارانگارانه  به 
نظر لوییس، منشأ آنچه درد و رنج حیوانات می‌پنداریم فساد طبیعت آنها است، مشابه همان 
فسادی که به هبوط آدم از باغ عدن منجر شد. گمان لوییس این است که سوء استفادۀ نیروی 
قدرتمندی ظلمانی از اختیار خود علیه خدا موجب چنین فسادی شده است: »درد حیوانات 
کار خدا نیست بلکه با خُبث طینت شیطان شروع شده و با ترک مسئولیت انسان تداوم یافته 
است« )همان، ص. 699(. راه مقاومت در مقابل این نیروی ظلمانی آن است که چنان‌که خدا، 
منزلۀ  به  نیز  انسان  فراهم می‌آورد،  را  او  امکان اصلاح  انسان  یا صاحب‌اختیار  منزلۀ مهتر  به 
مهتر یا صاحب‌اختیار حیوانات، از طریق مداخله در جهان حیوانات و اهلی کردن آن‌ها، امکان 

اصلاح آنها را فراهم آورد )همان، ص. 670-699(.
اما، درپیش‌گرفتن شیوۀ مواجهۀ عملی لوییس با مسئلۀ درد و رنج حیوانات با موانعی روبه‌رو 
است. برای نشان‌دادن این موانع از دیدگاه‌های تام ریگان24، مدافع سرشناس حقوق حیوانات، 
کمک می‌گیریم. به نظر او، این امری روشن است که حیوانات حقوقی سلبی25 دارند. این حقوق 
بیان‌کنندۀ تکلیف دیگران بر عمل‌نکردن به شیوه‌هایی خاص در قبال آنها است. برای نمونه، 
دیگران مجاز نیستند حیوانات را برای تفریح آزار دهند، آنها را کتک بزنند، مانع دسترسی‌شان 
به آب و غذا شوند و از حرکتشان در محیط طبیعی جلوگیری کنند. علاوه‌براین، حیوانات از 
حقوقی ایجابی26 نیز برخوردارند. حقوقی ایجابی  که دیگران را به عمل کردن به شیوه‌هایی 
خاص در قبال حیوانات متعهد می‌کنند، به گونه‌ای که عمل نکردن به آن شیوه‌ها به مفهوم 
قصور یا ترک فعل است )ریگان، 1397، ص. 48-49(. بنا بر حقوق ایجابی، انسان‌ها مکلف‌اند 
تا جایی که می‌توانند فضایی مناسب از حیث سلامت، خوراک و پوشاک برای حیوانات فراهم 
کنند. چرا چنین است؟ پاسخ ریگان این است که چون حیوانات مُدرِک حیات‌اند موجوداتی‌ 

24. Tom Regan
25. negative rights
26. positive rights

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

188



هستند که نه‌تنها در جهان زندگی می‌کنند بلکه از آن آگاه‌اند و به آنچه نیز در تعامل‌شان با 
متفاوت‌اند.  یا گیاهان  با موجودات بی‌جان  آنها  این حیث،  از  دارند.  آگاهی  جهان می‌گذرد 
یا  بدتر، خوشایندتر  یا  بهتر  اثر وقایعی  بر  این تجربه می‌تواند  و  را تجربه می‌کنند  آنها زندگی‌ 
بدایندتر، باشد. بنابراین، حیوانات چیزی مانند منابع تجدیدپذیرِ در دسترس آدمی نیستند؛ 
 .)Regan, 2016, pp. 3-13( تک‌تک آنها دارای ارزش ذاتی27 و از این نظر، با انسان‌ها برابرند
اخلاقی‌شان  مهم  )ذاتی(  ارزش  لحاظ  از  انسانی،  حیات  مُدرِک‌های  »همۀ  ریگان:  گفتۀ  به 
برابرند؛ صرف‌نظر از اینکه چقدر می‌دانند، یا چقدر بااستعداد یا بی‌استعدادند یا چقدر ممکن 
بقایای گونه‌پرستی می‌تواند مانع رسیدن  تنها آخرین  باشند.  این‌ها  و جز  یا غنی  فقیر  است 
ما به داوری مشابه در مورد مُدرِک‌های حیات حیوانی شود. ما »والاتر« یا »برتر« نیستیم؛ آنها 
»پایین‌تر« یا »پست‌تر« نیستند. برحسب ارزش اخلاقی مهم ذاتی‌مان، ما شبیه آنها و آنها نیز 

شبیه ما هستند« )ریگان، 1397، ص. 171(.28
او به  اگر دیدگاه لوییس را در برابر دیدگاه ریگان قرار دهیم، ممکن است بتوانیم از جانب 
ریگان پاسخ دهیم که رفتار خوب با حیوانات نیازمند اطلاق ارزش ذاتی یا نسبت‌دادن حقوق 
به آنها نیست؛ ترحم بر و مهربانی با حیوانات می‌تواند وظیفه‌ای اخلاقی باشد بی‌آنکه مستلزم 
شأن برابر برای آنها باشد، به‌ویژه اینکه آنها اساساً نفس یا آگاهی برتر پایداری ندارند که بتوان 
ارزش ذاتی و حق را به آن نسبت داد. این پیامد عملی دیدگاه لوییس در انکار قابلیت حیوانات 
برای درک درد و رنج است. اما، چنان‌که دیدیم، نمی‌توان از دیدگاه لوییس دفاع کرد و می‌توان 
استدلال‌هایی بر وجود چنین قابلیتی در بسیاری از گونه‌های حیوانی، اگر نه همۀ آن‌ها، اقامه 
کرد. به‌علاوه، ریگان موضوع را به گونه‌ای دیگر می‌بیند. به نظر او، رفتار خوب و حاکی از ترحم 
حقوقی  حیوانات  اینکه  »گفتن  نیست:  آنها  حقوق  تأمین‌کنندۀ  لزوماً  حیوانات  با  مهربانی  و 
دارند معنایی بیش از این می‌دهد که ما باید با آنها خوب باشیم« )ریگان، 1397، ص. 176(. 
ریگان بر متون دینی انگشت می‌نهد و می‌گوید تسلط بر طبیعت که بنابراین متون، به انسان 
داده شده است نه‌تنها به معنای جوازی برای هر گونه تعامل با حیوانات نیست بلکه بیان‌کنندۀ 
مسئولیت مهم انسان‌ها در دوست‌داشتن دیگر مخلوقات خدا و مراقبت از آنها است: »به یاد 
آورید که خدا حیوانات دیگر را در همان روز آفرینش آدم و حوا )روز ششم( می‌آفریند. خوانش 
خویشیِ  پیشگویانۀ  شناختن  رسمیت  به  از  است  عبارت  آفرینش  ترتیب  نمایشِ  این  از  من 
حیاتی انسان‌ها با حیوانات دیگر. من در این ماجرای آغازین پیامی به‌مراتب ژرف‌تر و عمیق‌تر 
می‌یابم. خدا حیوانات را برای استفادۀ ما )سرگرمی ما، کنجکاوی علمی ما، ورزش ما و حتی 

27. inherent value
( Milligan, 2015, pp. 49-65).:.28. برای بحث بیشتر دربارۀ حقوق حیوانات نزد ریگان، نک

خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

189



خوراک ما( خلق نکرده است. به‌عکس، حیواناتِ غیرانسان که در حال حاضر به این شیوه‌ها از 
آنها بهره‌کشی می‌شود خلق شده‌اند تا درست همان چیزی باشند که هستند: یعنی نمودهای 
دیدگاهی  بر  بنا  که  است  روشن   29.)192 ص.  )همان،  الهی«  محبت  خوب  مستقل  طور  به 
مانند دیدگاه ریگان، ما آدمیان، به‌طور عام، و خداباوران، به طور خاص، نه‌تنها باید درد و رنج 
حیواناتِ غیرانسان را حقیقی و جدی بدانیم بلکه در عمل نیز حق یا جواز آزار رساندن به آنها 
نداریم.30  دارو  و  پوشاک  خوراک،  مانند  مفروض  خیرهایی  به  برای دستیابی  را  کشتارشان  یا 
بنابراین، نه‌تنها در نظر باید درد و رنج حیواناتِ غیرانسان را در زمرۀ شرور عالم قرار دهیم و برای 
آن چاره‌ای بیابیم بلکه در عمل نیز باید بکوشیم از این درد و رنج‌ها بکاهیم و به سودای مواهبی 

مانند خوراک، پوشاک و دارو، بر آنها نیفزاییم. 

نتیجه‌گیری
برای  چالشی  به‌منزلۀ  شر  مسئلۀ  ارزیابی  در  آیا  که  بود  این  مقاله  این  در  ما  اصلی  پرسش 
خداباوری نباید درد و رنج حیوانات را، با ویژگی‌های خاص آن، از جمله کثرت و دامنۀ وقوع، 
شر،  مسئلۀ  مقابل  در  دفاعیه‌ها  برخی  بی‌ربط‌بودن  و  خاکی  کرۀ  بر  انسان  ظهور  بر  سبقت 
رویکردی  کار است:  در  رویکرد عمده  دو  رنج حیوانات  و  درد  دربارۀ  که  آورد. گفتیم  به شمار 
دکارتی که آن را انکار می‌کند و نودکارتی که آن را حقیقی و جدی می‌داند. این هر دو رویکرد 
پیامدهایی الهیاتی دارند: درحالی‌که نتیجۀ رویکرد نخست آن است که شر ناظر به درد و رنج 
حیوانات را نباید به شمار آورد، نتیجۀ رویکرد دوم تلاش برای تبیین خداباورانه یا خداناباورانۀ 
آن است. در ادامه، دلایل منکران درد و رنج حیوانات را از فقدان نفس در آنها گرفته تا ناتوانی 
از درک ناخوشایندبودن حالت ذهنی درد، برشمردیم و سپس، به نقد آنها پرداختیم. چنان‌که 
گفته شد، نه‌تنها شهود اولیۀ ما در مورد قابلیت درد و رنج در حیوانات با توجه به نوع رفتار آنها 
تأیید می‌شود و چنین قابلیتی نیازمند وجود نفس یا پیچیدگی ادراکی گسترده نیست بلکه با 
توجه به وجود حالاتی مانند ترس یا غم در حیوانات و نیز نقش کارکردی رویداد درونی درد و رنج 

و بروز رفتاری آن، می‌توان دلایل انکارکنندگان درد و رنج حیوانات را مخدوش شمرد.

.2013 ,Colb :.29. برای ملاحظۀ تفسیری مشابه تفسیر ریگان از متون یهودی- مسیحی، نک
30. در واقع، محور اصلی دلایل علیه اســتفاده از محصولات حیوانی و به ســود اســتفاده از محصولات گیاهی امکان 
درد و رنج حیوانات اســت. این نکته در مقالۀ تریسترام مک‌فرســن با عنوان »چرا من گیاه‌خوارم )و شما هم باید چنین 
باشــید(« برجسته است. کانون استدلال او در این مقاله این اســت که »تحمیل رنج به حیوانات نادرست است. این از 
رأی تبیینیِ مبناییِ من ناشــی می‌شود: اینکه آنچه شبیه تجربۀ رنج است تبیینی بسنده از نادرستی موجب رنج شدن 
به وجود می‌آورد. این تبیین ... پذیرفتنی به نظر می‌رســد و شــباهت‌های اخلاقاً مهم بین انسان‌ها و حیوانات را بدون 

  (McPherson, 2016, p. 76). »نادیده گرفتن تفاوت‌های اخلاقاً مهم منعکس می‌کند

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

190



از مجموع این ملاحظات دو نتیجۀ نظری و عملی به دست می‌آید: نتیجۀ نظری آن است 
که اولًا، درد و رنج حیواناتِ غیرانسان امری حقیقی و جدی است و اگر بخواهیم چالش شر را 
برای خداباوری صورتبندی کنیم، در کنار شرور اخلاقی و طبیعی، ضروری است شر در قلمرو 
حیوانات را نیز به شمار آوریم. ثانیاً، هر پاسخی به مسئلۀ شر که بخواهد معیارهای ضرورت، 
رجحان و حق خدا برای روادانستن شرور در جهان را برآورد، لاجرم باید نشان دهد که می‌تواند 
شرور را در قلمرو حیوانات نیز با همین معیارها جایز بشمارد؛ یعنی نشان دهد این میزان شر 
نازدودنی )با توجه به خیری عظیم( راجح و در محدودۀ حقوق الهی است. نتیجۀ  ضروری و 
عملی بحث این است که اگر درد و رنج حیوانات حقیقی و جدی باشد، خداباوران مجاز نیستند 
نقض  را  غیرانسان  ایجابی حیواناتِ  و  انسانی حقوق سلبی  به خیرهای  به‌منظور دست‌یافتن 
و آنها را متحمل درد و رنج کنند. آنان نه‌تنها در این کار با منع اخلاقی مواجه‌اند بلکه بنا بر 

تفسیری از متون دینی، با منعی دینی نیز مواجه‌اند.             
  

  فهرست منابع

زیست‌محیطی  رفتارهای  با  دکارت  جانوری  ماشین  اندیشۀ  نسبت   .)1397( م.  بهنیافر، 
جدید. غرب‌شناسی بنیادی، 9)2(، 23-1.

دربارۀ شر. )نعیمه پورمحمدی، سرویراستار(. کتاب  پورمحمدی، ن. )1398(. مقدمه. در 
طه.

دکارت، آر. )1396(. گفتار در روش راه‌بردن عقل. )محمدعلی فروغی، مترجم(. انتشارات 
علمی و فرهنگی.

دوبل، پی. )1383(. طرز تلقی مبتنی بر خلافت یهودی ـ مسیحی نسبت به طبیعت. در 
اخلاق زیست‌محیطی. )مصطفی ملکیان، مترجم(. توسعه.

دیویس، بی. )1386(. درآمدی بر فلسفۀ دین. )ملیحه صابری نجف‌آبادی، مترجم(. سمت.
ریگان، تی. )1397(. حق حیوان، خطای انسان. )بهنام خداپناه، مترجم(. کرگدن.

شکورزاده،  )پریسا  شر.  دربارۀ  در  حیوانات.  رنج  و  درد  مسئلۀ   .)1398( آر.  فرانچسکوتی، 
مترجم(. کتاب طه.

صالحی،  )سیدمحمدحسین  شر،  دربارۀ  در  حیوان.  درد   .)1398( اس.  سی.  لوییس،   
مترجم(، کتاب طه.

اخلاق  در  ما.  زیست  محیط  بحران  فرهنگی  بنیان   .)1383( دابلیو.  ال.  مانکریف، 
زیست‌محیطی، )مصطفی ملکیان، مترجم(. توسعه.

زیست‌محیطی،  اخلاق  در  ما.  بوم‌شناختی  بحران  تاریخی  ریشه‌های   .)1383( ال.  وایت، 

خداباوری و مسئله درد و رنج حیوانات

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

191



)مصطفی ملکیان، مترجم( توسعه.
Colb, Sh. F. (2013). Mind if I Order the Cheeseburger?. Lantern Books.
DeGrazia, D. (2017). Self-Awareness in Animals. In Susan J. Armstrong & 

Richard G. Botzler (eds.), The Animal Ethics Reader (pp. 149-159). Routledge.
Griffin, D. R., & Gayle, B. S. (2017). New Evidence of Animal Consciousness. 

In Susan J. Armstrong & Richard G. Botzler (eds.), The Animal Ethics Reader 
(pp.140-146). Routledge.

McPherson, T. (2016). Why I am a Vegan (and You Should Be One Too). In 
Andrew Chignell, Terence Cuneo & Matthew C. Halteman (eds.), Philosophy 
Comes To Dinner: Arguments about the Ethics of Eating (pp.73-91). Routledge.

Milligan, T. (2015). Animal Ethics. Routledge.
Murray, M. J. (2008). Nature Red in Tooth and Claw: Theism and the Problem 

of Animal Suffering. Oxford University Press.
Regan, T. (2016). The Case for Animal Rights. In Mylan Engel J. R., & Gary 

Lynn Comstock (eds.), The Moral Rights of Animals (pp. 3-13). Lexington 
Books.

Rollin, B. E. (2017). Animal Pain. In Susan J. Armstrong & Richard G. Botzler 
(eds.), The Animal Ethics Reader (pp. 111-115). Routledge.

Smuts, B. (2017). Reflections. In Susan J. Armstrong & Richard G. Botzler 
(eds.), The Animal Ethics Reader (pp. 83-86). Routledge.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

192




