
 The naturalistic approach to the meaning of life, although
 it can partially eliminate the crisis of meaninglessness that
 modern man is facing, is not very successful because it is not
 a comprehensive and complete approach and is silent about
 the place of man in the world. Therefore, it only provides
 partial and temporary solutions to the meaninglessness and
 absurdity problem with which we confront. On the other
 hand, the theistic approach is a new understanding of the

Belief in God and the meaning of life
 Does believing in God make a

difference?

Vol. 1, Series. 1,
 No. 1 Spring & Summer

  148 - 174

■ Ghazaleh Hojjati
Assistant Professor, Department of Islamic Philosophy and Mysticism, Fac-
ulty of Religions and Islamic teachings, International University of Islamic 
Denominations, Tehran, Iran, Email:ghazaleh.hojjati@mazaheb.ac.ir
https://orcid.org/0009-0002-6039-4681

doi: 10.22034/pt.2024.480770.1036

Abstract

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

148



 question “What is the meaning of life?.” From the point
 of view of theists, this question is the existential request of
 man to understand the ultimate meaning of life. This is not a
 question that cannot be answered or a wrong or incomplete
 answer is acceptable. This is the main demand of man from
 his life which has taken the form of a question. Therefore,
 from the point of view of theists, the question of the
 meaning of life is, in fact, the question of the place of man
 in the general scheme of the world. Theistic approaches are
 successful to a large extent in answering the same issues
 that the naturalistic view is silent about. These approaches
 can be classified into five categories. In this paper, we will
 examine these answers and their success in answering the
 question of meaningfulness or emptiness of life, and try to
 show the failure of the naturalistic perspective in making the
 human life meaningful and the merits of theistic perspective
in this respect.

 Keywords: naturalism, theistic pluralism, theistic
monotheism, meaning, value

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

149



■ غزاله حجتی
استادیار گروه فلسفه و عرفان اسلامی، دانشکدۀ ادیان و معارف اسلامی، دانشگاه بین‌المللی مذاهب 

ghazaleh.hojjati@mazaheb.ac.ir اسلامی، تهران، ایران، رایانامه
تاریخ دریافت: 1403/05/01    تاریخ پذیرش: 1403/06/30

بحران  حدی  تا  می‌تواند  اگرچه  زندگی،  معنای  به  طبیعت‌گرایانه  رویکرد 
ببرد، چندان موفق  بین  از  آن مواجه است،  با  انسان مدرن  را، که  بی‌معنایی 
جهان  در  انسان  جایگاه  دربارۀ  و  نیست  کامل  و  جامع  رویکردی  زیرا  نیست، 
ساکت است و، ازاین‌رو، صرفاً راهکارهایی جزئی و موقت برای حل بی‌معنایی 
پرسش  از  خداباورانه  رویکرد  درمقابل،  می‌گذارد.  انسان  روی  پیش  پوچی  و 
»معنای زندگی چیست؟« فهم جدیدی ارائه می‌کند. از منظر خداباوران، این 
پرسش درخواست وجودی انسان برای دریافت معنای غایی زندگی است. این 
پرسشی نیست که بتوان به آن پاسخ نداد یا پاسخی غلط یا ناکامل به آن روا 
باشد. این مطالبۀ اصلی انسان از زندگی‌اش است که صورت پرسشی به ‌خود 

خداباوری و معنای زندگی
آیا باور به خدا تفاوتی ایجاد 

می‌کند؟

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403 
148 - 174  

چکیده

doi: 10.22034/PT.2024.480770.1036

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

150



گرفته است. ازاین‌رو، از منظر خداباوران، پرسش از معنای زندگی، درحقیقت، 
اوست.  زندگی  اهمیت عملی  و  انسان در طرح کلی جهان  از جایگاه  پرسش 
رویکردهای خداباورانه در ارائۀ پاسخ به همان مسائلی که نگاه طبیعت‌گرایانه 
در  می‌توان  را  رویکردها  این  کامیاب‌اند.  بسیار  می‌کند،  سکوت  آنها  درمورد 
کامیابی‌شان  میزان  و  پاسخ‌ها  این  مقاله،  این  در  کرد.  طبقه‌بندی  دسته  پنج 
ناکامی  و می‌کوشیم  بررسی کرده‌ایم  را  و پوچی  به مسئلۀ معنا  پاسخ‌دهی‌  در 
مزایای  و  انسان  زندگی  برای  معنا  ترسیم  در  را  طبیعت‌گرایانه  چشم‌انداز 

چشم‌انداز خداباورانه را در آن نشان دهیم.

کلیدواژه‌ها: طبیعت‌گرایی، کثرت‌گرایی خداباورانه، یگانه‌انگاری خداباورانه، 
معنای زندگی، ارزش.

مقدمه
که  است  بوده  دردسرسازی  مسائلی  از  یکی  زندگی  معنای  پرسش  معاصر  فلسفۀ  منظر  از 
فلسفه در طول دوهزار سال تاریخ اندیشه با آن مواجه بوده است. ماهیت این پرسش، به‌رغم 
میزان رغبت و توجهی که همیشه به آن بوده است، به نحوی نومیدکننده بسیار مبهم است. 
این است که پرسش معنای  ابهام بی‌حدوحصر برشمرد  این  ازجمله دلایلی که می‌توان برای 
زندگی طیفی گسترده از پرسش‌ها را ذیل خود دارد که تقریباً همۀ آنها حول مسئلۀ »اهمیت 
وجود انسان« شکل گرفته‌اند. وقتی این پرسش‌ها را به‌صورت مجزا از هم در نظر می‌گیریم، 
ممکن است این‌طور به نظر برسد که بسیاری از آنها تقریباً بی‌پاسخ و لاینحل هستند )تامسون، 

1394، ص. 12(. سوزان ولف فیلسوف اخلاق می‌نویسد: 

»این پرسش چه ایراد بزرگی دارد؟ یک پاسخ این است که این پرسش 
بیش از حد مبهم است، اگر نگوییم به‌کل نامفهوم است. روشن نیست 
از  را می‌خواهد مطرح کند. صحبت  این پرسش دقیقاً چه چیزی  که 
معنا در بسترهای دیگر موارد مشابه حاضر و آماده‌ای برای فهم عبارت 

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

151



هیچ‌گونۀ  یا  زبان  از  بخشی  زندگی  نمی‌دهد...  ارائه  زندگی«  »معنای 
دیگری از نظام علائم نیست. روشن نیست که زندگی چگونه می‌تواند 
نماد چیزی باشد و روشن نیست برای چه کسی می‌تواند نماد باشد: 

.)Wolf, 2007, p.794(

زندگی  معنای  با موضوع  مرتبط  پرسش‌های  به کلاف سردرگم  منظر خداباورانه  از  چنانچه 
از  جهان،  خود  از  پرسید:  می‌توان  سطح  سه  در  زندگی  معنای  از  که  دید  خواهیم  بنگریم، 
از زندگی فردی خاص. عام‌ترین صورت این پرسش، که به‌مثابۀ خواست  زندگی به‌نحو عام و 
مابعدالطبیعی معنا برای وجود است، همان پرسش سطح اول است که در پاسخ به آن تصویری 
کلی از جهان ارائه می‌شود که بسیاری از پاسخ‌های جزئی‌تر در دل همین تصویر قرار دارد. این 
تصویر می‌تواند اساس پاسخ‌دادن به سؤالات سطح دوم و سوم نیز باشد. ازاین‌رو، پرسش‌هایی 
 .)18 ص.   ،1394 )تامسون،  پاسخ‌گویی‌اند  اولویت  در  دارند،  جهان‌شناختی  محتوایی  که 
خداباوران بر این باورند که حل‌شدن چالش‌های مابعدالطبیعی سررشتۀ کلاف سردرگم معضل 
معنای زندگی را به دست خداباور می‌دهد و باقی مسائل براساس همان پاسخ مابعدالطبیعی، 
که نگرش خداباورانه به‌دست می‌دهد، حل خواهند شد. ازاین‌رو، پاسخ اصلی نگرش خداباورانه 
به مسئلۀ معنای زندگی از منظر مابعدالطبیعی ارائه می‌شود: خداباوری بر آن است که معنای 
زندگی یکی‌شدن با خداست. به تعبیر ساده‌تر، همۀ رفتارهای خداباورانه به این شکل تکامل 

.)Oliva, 2019, p. 491( صوری می‌یابند
معنای زندگی از چشم‌انداز خداباورانه، در مقایسه با پاسخ‌های طبیعت‌گرایانه، بسیار جامع‌تر 
مسئلۀ  به  پاسخ‌هایی  گاه  خداباورانه(  )غیر  طبیعت‌گرایانه  مواضع  زیرا  است،  همه‌جانبه‌تر  و 
معنای زندگی می‌دهند که با برخی از جنبه‌های زندگی انسانی هم‌خوانی ندارند. همچنین، 
این  ابعاد مسئلۀ معنای زندگی را دربر نمی‌گیرند.  و  این پاسخ‌ها کامل نیستند و همۀ حدود 
شده  زندگی  معنایِ  پرسش  شمول  دایرۀ  محدودکردن  برای  که  است  تلاش‌هایی  از  نمونه‌ای 
است. برخی طبیعت‌گرایان به جای »معنایِ زندگی«، که یک مفهوم هنجاری است، عبارت 
»معنا در زندگی« را به کار می‌برند که مفهومی توصیفی دارد و بدین نحو پرسش اصلی را به 
که  می‌زنند  کار  این  به  دست  توضیح  این  با  عمدتاً  طبیعت‌گرایان  درمی‌آورند.  جدید  صورتی 
چنانچه این دایرۀ شمول را محدود نکنیم، آنگاه پاسخی که به پرسش از معنای زندگی می‌دهیم 
بسیار غیرواقعی و تخیلی از آب درخواهد آمد. وقتی به جای معنایِ زندگی از معنا در زندگی 
سخن می‌گوییم، در عوض اینکه به دنبال یافتن معنایِ کلِ زندگی به‌نحو عام باشیم، معناداری 
زندگی یک فرد خاص را بررسی می‌کنیم و قطعاً زودتر به پاسخی واقع‌بینانه و پذیرفتنی خواهیم 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

152



رسید. عدم تفکیک تقریر هنجاری از تقریر توصیفی و نیز عدم تفکیک بین پرسش از معنای 
انسانی  فرد  هر  خود  زندگی  معنای  از  پرسش  بین  تمایز  عدم  یا  بشر  فرد  از  بشر  نوع  زندگی 
به‌صورت اول شخص یا زندگی یک فرد انسانی به‌صورت سوم شخص ازجمله مسائلی است که 

 .)Quinn, 2000, p. 57( بر ابهام بی‌حدوحصر پرسش معنای زندگی افزوده است
ارائه  را  راه‌حل‌ها  و  پاسخ‌ها  از  طیفی  طبیعت‌گرایانه  چشم‌انداز  این  مقابل  در  خداباوران 
کرد.  دسته‌بندی  یگانه‌انگاری  و  کثرت‌گرایی  کلی  دستۀ  دو  در  را  آنها  می‌توان  که  کرده‌اند 
آنها  تحلیل  و  معرفی  به  مقاله  این  در  که  دارد  وجود  مختلف  تلقی  چهار  نیز  یگانه‌انگاری  از 
 Oliva, 2019,( و ذهنی1  روایی  یگانه‌انگاری خداباورانۀ مابعدالطبیعی، تجربی،  می‌پردازیم: 

.)p. 492

رویکرد خداباورانه به معنای زندگی
در تحلیل پرسش معنای زندگی یکی از مسائل مهمی که پیش روی فیلسوفان قرار دارد و 
بر مسیر  این مسئله  معناست. روشن‌شدن  منشأ  بیایند، مسئلۀ  آن  برای  پاسخی  باید  ضرورتاً 
بعدی‌ای که برای یافتن معنای زندگی طی می‌کنیم، بسیار تأثیر خواهد گذاشت. هر تحلیلی 
که از منشأ معنا ارائه می‌شود سعی دارد با تکیه بر دو معنای »هدف« و »ارزش« زندگی نشان 
ما منشأ  اینکه  به  توجه  با  بنابراین،  یافته است.  را بی‌معنا  انسان مدرن چرا زندگی خود  دهد 
معنا را هدف زندگی بدانیم و بی‌معنایی را از تبعات کنارگذاشتن هدف غایی از جهان برشمریم 
یا اینکه منشأ معنا را ارزش زندگی بدانیم و بی‌معنایی را پیامد کمرنگ‌شدن ارزش‌ها در عصر 
حاضر به حساب آوریم، دو مسیر مختلف پیش روی ما خواهد بود )بیات، 1390، ص. 21ـ40(.

رویکرد خداباورانه معمولًا به مسئلۀ منشأ معنا این پاسخ را می‌دهد که معنای زندگی پرسشی 
بسیار ضروری و حیاتی و برخاسته از ارزش و اهمیت ذاتی خود زندگی است )تامسون، 1394، 
شبه‌پرسش  را  زندگی  معنای  پرسش  خداباوران،  برخلاف  طبیعت‌گرایان،  اما  71ـ77(.  ص. 
محسوب  پرسش  حقیقتاً  که  پرسش‌هایی  به‌عنوان  را  پرسش  دسته  سه  می‌توان  دانسته‌اند. 
صورت  که  پرسش‌هایی  الف(  برشماریم:  دارند،  پرسش  به  شبیه  ظاهری  صرفاً  و  نمی‌شوند 
براساس  که  پرسش‌هایی  ب(  چیست؟«.  پرسش  این  »پاسخ  نظیر  دارند،  نادرستی  منطقی 
مفروضاتی غلط بیان می‌شوند، نظیر پرسیدن این پرسش از کسی که دستش شکسته است: 
پرسش‌های  از  بسیاری  که  مندمج  پرسش‌های  ج(  گرفته‌ای؟«.  آنفلوانزا  یا  خورده‌ای  »سرما 
دیگر را در خود جای داده‌اند، نظیر »انسان موجودی مختار است یا مجبور؟«. پرسش معنای 
زندگی پرسشی از نوع سوم محسوب می‌شود که ضرورتاً لازم است تحلیل شود و به پرسش‌هایی 

1. subjective

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

153



جزئی‌تر تجزیه شود، زیرا میزان مندمج‌بودن این پرسش در این ظاهر فعلی آنقدر مبهم است 
طبیعت‌گرایی،  ص.12(.  )همان، 1394،  است  کرده  ناممکن  را  آن  به  پاسخ‌دادن  امکان  که 
و  با سؤالات دیگری جایگزین کرده است  را  آن  انجام می‌دهد،  پرسش  این  از  که  تحلیلی  در 
طبیعت‌گرایان تاکنون پاسخ‌های متنوعی به این مسئله داده‌اند. از جملۀ پاسخ‌های پرتکراری 
که تاکنون به این مسئله داده‌ شده است، ‌پاسخ متفکرانی است که بعد از کانت ظهور کردند 
ناکامی‌های روان‌شناختی انسان  و  و معتقد بودند منشأ پرسش معنای زندگی صرفاً بحران‌ها 
مدرن است. طبق این تصور، این پرسش منشأ عقلی و نظری‌ ندارد؛ یعنی اگر پریشان‌حالی 
معنای  پرسش  طرح  برای  عقلی  دلیلی  نبود،  کار  در  بغرنج  بحرانی  به‌مثابۀ  انسان  سوبژکتیو 
زندگی‌شان می‌پرسند که  از معنای  زمانی  افراد صرفاً  نظر می‌رسد،  به  نداشت.  زندگی وجود 
احساس می‌کنند زندگی‌شان فاقد معناست. بنابراین، درک سوبژکتیوی که انسان از زندگی‌اش 
متفکرانی  از  که  شوپنهاور،  معناست.  از  پرسش  طرح  اصلی  زمینه‌های  از  یکی  می‌کند  پیدا 
است که بر وجود این سرگشتگی یا، به تعبیر دیگر، »حیرت اصیل« تصریح می‌کند، گفته است 

جهان و هستی خودمان همچون معمایی به عقل فشار می‌آورند )گاردینر، 1393، ص. 28(.
پرسش  مطرح‌شدن  برای  و  دارند  تعلق  کانت  از  بعد  دورۀ  همان  به  تقریباً  که  دیگری  گروه 
معنای زندگی دلیلی عقلی قائل نیستند، برآن‌اند که پریشان‌حالی انسان در نتیجۀ مرگ خدا 
فرض وجود هرگونه معنای بنیادین در زندگی را از بین برده است و انسان را در نومیدی و تاریکی 
یاد می‌شود،  نیهیلیسم  با عنوان  آن  از  تاریک، که  این وضعیت  به حال خود رها کرده است. 
را بی‌ارزش  ما خود  ارزش‌های  والاترین  اینکه  از  ما  آگاه‌شدن  از  از روح است که پس  حالتی 
کرده‌اند پدیدار می‌شود. در این وضعیت، دیگر هیچ‌گونه معنای ذاتی وجود ندارد و ‌نوعی تلقی‌ 
سوبژکتیو از ارزش شکل گرفته است که این معنا را به ذهن متبادر می‌کند که ارزش‌ها اختیاری 
و اهداف پوچ‌اند. براساس این تلقی، درکی جدید از معنای زندگی شکل گرفت و پرسش‌هایی 
جدید از معنا پیش روی انسان قرار گرفت که می‌توان گفت مهم‌ترین‌شان این بود: چگونه باید 

خود را بدون خدا از نو بسازیم؟ )لیچ و تارتاگلیا، 1402، ص. 353(. 
اما در قرن هجدهم کم‌کم مفهوم ارزش بسط پیدا کرد، به‌نحوی‌که در مباحث فیلسوفان قرن 
و متفکران سعی کردند  و اهمیت زندگی گره خورد  ارزش، معنا  با مفاهیم  هجدهمی اخلاق 
فهم ما از معنا و ارزش را فراتر از مرزهای زبان روزمره ببرند. برخلاف دو گروه قبلی، که مسئلۀ 
این گروه  از زندگی می‌دانستند،  ما  از فهم سنتی  برآمده  را  آن  و  را شبه‌مسئله  معنای زندگی 
از فیلسوفان پرسش معنای زندگی را مهم‌ترین مسئلۀ انسان دانستند. کامو، درست برخلاف 
فیلسوفانی نظیر نیچه، از موضعی دفاع می‌کند که نام آن را »مواجهه با پوچی« می‌گذارد. این 
موضع حکایت از این دارد که انسان، به‌مثابۀ خالق ارزش‌های نو، باید فقط بر خودش تکیه 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

154



کند، زیرا بعد از کناررفتن توهم وجود جهان دیگر، این تنها چیزی است که انسان می‌تواند به 
آن متوسل شود و راه خود را از دل تاریکی پیدا کند. او در این مسیر هنر و ادبیات را ابزارهای 

دست انسان می‌داند. کامو می‌نویسد:

باشد  شادی  چیزی،  هر  است،  محتوم  تقدیر  تنها  که  مرگ  جز  »به 
آن  تنها خداوندگار  که  باقی می‌ماند  آزادی است. جهانی  یا سعادت، 

انسان است« )به نقل لیچ و تارتاگلیا، 1402، ص. 472(.  

همچون  را  زندگی  معنای  مسئلۀ  از  طبیعت‌گرایان  »شبه‌مسئله«ای  فهم  خداباورانه  نگرش 
بن‌بستی می‌داند که هیچ راه دررویی ندارد و انسان درون این مخمصه از پوچی و بی‌هدفی و 
بی‌معنایی رنج می‌برد تا بمیرد )تامسون، 1394، ص. 12(. از منظر منتقدان خداباور، رویکرد 

طبیعت‌گرایی این مخمصه به دو دلیل به وجود می‌آید: 
به فردگرایی،  را  به نحوی است که آن  از معنای زندگی  دلیل نخست: فهم طبیعت‌گرایان 
زندگی می‌سازد  معنای  برای  قلمروی  این محدوده  و  پوچ‌گرایی محدود می‌دانند  و  شکاکیت 
که هیچ دسترسی‌ای به کشف غایت حقیقی زندگی ندارد. در این قلمرو، فهم معنای زندگی 
صرفاً از پس احساسات ناخوشایند بشری و از منظری سوبژکتیو حاصل می‌شود و مانع داشتن 
هرگونه فهم معنادار از کلیت زندگی می‌شود، احساسات نامطلوبی که اگر در کار نبودند، دلیلی 
هم برای بروز چنین پرسشی نبود. این منظر نه‌تنها هیچ رنگ و شکل اخلاقی یا مابعدالطبیعی 

ندارد، بلکه با چنین رهیافت‌هایی نیز قابل جمع نمی‌تواند باشد. به گفتۀ فروید:

زیرا  ندارد،  پاسخی  چیست  انسان  زندگی  هدف  اینکه  از  »پرسش 
مبتنی بر این پیش‌فرض غلط است که برای زندگی انسانی غایتی وجود 
نمی‌آورد.  میان  به  پرسشی  حیوانی  زندگی  هدف  از  هیچ‌کس  دارد. 
ازاین‌رو، تنها گستاخی انسانی است که به این مفهوم رهنمون می‌شود 
که برای زندگی انسانی باید هدفی وجود داشته باشد« )به نقل یانگ، 

1399، ص. 144(.

دلیل دوم: در مسیر زندگی روزانه پرسش معنای زندگی معمولًا زمانی مطرح می‌شود که 
سراسر  زندگی  بی‌معنابودن  احساس  که  وضعیتی  در  دارد.  قرار  بحرانی  وضعیتی  در  انسان 
وجودش را گرفته است و وقتی می‌پرسد معنای زندگی چیست، درحقیقت، منظورش این است 

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

155



با آن مواجه  ازاین‌رو، معنای زندگی شبه‌مسئله‌ای است که در بحران  که زندگی بی‌معناست. 
می‌شویم و از سر اعتراض به رنجی است که می‌بریم.

در این مقاله، سعی‌ نگارنده بر این است که به ترسیم رویکرد جایگزینی بپردازد که از منظر 
کامو،  تعبیر  به  زندگی،  معنای  مسئلۀ  نخست،  آن  در  که  رویکردی  می‌شود.  طرح  خداباورانه 
به‌مثابۀ مسئله‌ای بسیار مهم مطرح است، به بیان دیگر، »داوری دربارۀ این مسئله که آیا زندگی 
ارزش زیستن دارد یا نه« )به نقل یانگ، 1399، ص.360(. دوم، مسائل متمایز و مختلفی که 
با »مسئلۀ« معنای زندگی پیوند دارند با نگاهی منسجم و یکپارچه‌ بررسی ‌شوند. در این تلقی، 
و  سوبژکتیو  اجتماعی،  و  فردی  ابعاد  وحدت‌بخش  و  یکپارچه‌ساز  عامل  به‌عنوان  خدا  وجود 
آبژکتیو، این‌جهانی و آن‌جهانی و نیز اهداف جزئی و غایت قصوی مطرح می‌شود )متز، 1382، 

ص. 149ـ172(.

معنای زندگی و کثرت‌گرایی خداباورانه
مسئلۀ  به  تاکنون  که  پاسخ‌هایی  از  دسته‌ای  بر  که  است  عنوانی  خداباورانه  کثرت‌گرایی2 
از کثرت‌گرایی آن چشم‌اندازی است که  معنای زندگی داده شده‌اند اطلاق می‌شود. منظور 
بر این باور است که زندگی یک معنا ندارد و برای زندگی می‌توان معانی متعدد و گاه متعارضی 
از پاسخ‌ها، برخی می‌گویند معنای زندگی می‌تواند چیزی غیر  این دسته  در نظر گرفت. در 
آموزه‌ای  چنین  حول  که  کثرت‌گرایانه،  خداباورانۀ  پاسخ‌های  قبیل  این  باشد.  الهی  غایت  از 
شکل گرفته‌اند، به‌دلیل شباهت زیادی که با تلقی‌های غیرخداباورانه دارند، به‌نوعی با رویکرد 
طبیعت‌گرایانه سازگار به نظر می‌رسند. اما نباید از نظر دور داشت که بین رویکرد خداباورانۀ 
با رویکرد غیرخداباورانۀ طبیعت‌گرایانه فرقی اساسی وجود دارد و آن این است  کثرت‌گرایانه 
اهمیت  حائز  را  انسان  زندگی  و  قائل‌اند  غایی  معنای  زندگی  برای  خداباور  کثرت‌گرایان  که 
می‌دانند، درست برخلاف تلقی طبیعت‌گرایانه که نه برای زندگی معنایی غایی قائل است و 

نه اصلًا آن را امری به طور خاص ارزشمند به شمار می‌آورد )بیات، 1390، ص. 126ـ130(.
در نگرش خداباورانه می‌توان دو رویکرد کلی را ردیابی کرد که به اولین آن عنوان کثرت‌گرا 
اطلاق  یگانه‌انگار3  عنوان  گروه  دومین  به  و  عقیده‌اند  این  بر  خداباوران  از  اقلیتی  و  داده‌اند 
می‌شود که اکثریت خداباوران به آن تعلق‌خاطر دارند. کثرت‌گرایی خداباورانه حول این باور 
و  معانی  عمیق‌ترین  آفرینندۀ  خدا  با  ارتباط‌داشتن  که  آنجا  از  که  است  گرفته  شکل  اصلی 
که  از مسائل  به مجموعه‌ای  رویکرد،  این  در  دارد.  معانی مختلفی  زندگی  ارزش‌هاست، پس 

2. pluralism
3. singularism

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

156



دربارۀ بحث معنا و ارزش زندگی مطرح می‌شود، عنوان کلی »معنای زندگی« اطلاق می‌شود. 
مسائلی نظیر: »چرا ما در این جهانیم«، »غایت زندگی چیست؟«، »اهمیت رخدادهای زندگی 
روزمره در چیست؟«، »چه چیزی زندگی مرا معنادار می‌کند؟«. درواقع، رویکرد کثرت‌گرایی 
خداباورانه به دنبال فهم رابطه‌ای است که بین این همه پرسش پیش روی انسان و نیز رابطۀ 
انسان با خدا قرار دارد. اولویت‌بندی‌کردن این پرسش‌ها و نیز کشف مسائل جدیدتر ازجمله 

کارهایی است که در کثرت‌گرایی خداباورانه می‌توان دید )هیک، 1386، ص. 86ـ124(.
تی. جی. ماوسن4، که موضعی خداباورانه و کثرت‌گرایانه دارد، نظریه‌ای مطرح کرده است: 
برای فهم اصطلاح معنا و زندگی روش‌های گوناگونی وجود دارد، زیرا پرسش »معنای زندگی 
دارند.  را  خود  خاص  پاسخ  هریک  که  است  شده  تشکیل  دیگر  پرسش  چندین  از  چیست؟« 
حتی می‌شود گفت که معانی زندگی زیادی وجود دارد که محصول ارتباطی هستند که بین 
 Oliva, 2019, :دو ایدۀ غایت الهی و خودآیینی خودآفرینانه5 می‌توان کشف کرد )به نقل از
طریق  از  که  اوست  و  دارد  وجود  خدا  خداباورانه،  تلقی  براساس  یک‌سو،  از   :)pp.493-495
هدفی که از خلقت ما داشته است به زندگی ما معنا می‌دهد و، از سوی دیگر، براساس تلقی 
خود‌آیینانۀ خودآفرینانه، زندگی ما معنادار خواهد بود اگر مستقل از هرگونه غایت الهی، خود 
امور معناداری را برای زندگی‌مان جعل کنیم. ممکن است تصور شود این دو معنا با هم تعارض 
را  انسانی  خودآفرینندۀ  خودآیینی  زندگی،  معنای  به‌عنوان  الهی  غایت  پذیرفتن  زیرا  دارند، 
محدود به حدودی خاص می‌کند. همان‌طور که کانت گفته است، ارادۀ انسان صرفاً تابع قانون 
قانون خود هم  باید واضع  به گونه‌ای است که درعین‌حال،  قانون  از  آن  تابعیت  بلکه  نیست، 

محسوب شود و تنها به این دلیل است که مشمول قانون می‌شود )آزاده، 1395، ص. 148(.
اما ماوسن، به‌عنوان یک کثرت‌گرا، معتقد است که این دو وجه از معناداری فقط اگر هم‌زمان 
تأکید  او  معنادار کنند.  را  ما  زندگی  نظر گرفته شوند، می‌توانند حقیقتاً  در  با هم  رابطه  در  و 
دارد بر اینکه هیچ‌یک از این دو معنا، حتی غایت الهی، به‌تنهایی نمی‌توانند معنای زندگی ما 
باشند. مایکل لوین، از مدافعان این دیدگاه، نیز معتقد است چون نیت انسان‌ها اجمالًا کمک 
به تحقق کارهای نیک است، پس ارادۀ خدا با ارادۀ انسان‌ها سازگار است و هر فرد با کمک به 
تحقق اهداف خداوند، ارادۀ خویش را هم تحقق می‌بخشد. بنابراین، کمک هر فرد به تحقق 
اهداف خداوند خدشه‌ای به استقلال وی وارد نمی‌سازد )بیات، 1390، ص. 142(. اسوالد 
در جست‌و جوی معنا بر این باور است که حتی اگر خداوند آمرانه از  هنفلینگ نیز در کتاب 
انسان‌ها می‌خواست که به تحقق هدف یا اهداف وی در این جهان کمک کنند، به آنان توهین 

4. T.J. Mawson
5. self-creative autonomy

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

157



نکرده بود، زیرا خدا برتر از ماست و اوامر یک موجود برتر به زیردستان خویش توهین به آنها 
قلمداد نمی‌شود )هنفلینگ، 1395، ص. 63ـ64(.

بود  باور  این  بر  از سارتر کمک می‌گیرد. می‌دانیم که سارتر  برای توضیح نظر خود  ماوسن 
زندگی  امر  این  ما هدفی طراحی کرده است،  زندگی  برای  و  دارد  بپذیریم خدا وجود  اگر  که 
ما را بی‌معنا خواهد کرد. سارتر از استعارۀ چاقوی پاکت‌بازکن استفاده می‌کند تا حق تعیین 
سرنوشت انسان به دست خود را نشان دهد. او می‌نویسد: »کیستی من عبارت است از طرح 
اساسی خودم که به‌عنوان انتخابم از خود در جهان تقرر می‌یابد« )به نقل یانگ، 1399، ص. 
خاص  هدفی  تحقق  برای  صنعتگری  دست  به  چاقو  که  همان‌طور  استعاره،  این  در   .)307
ساخته شده است، انسان نیز به دست خالقی که خدا باشد، برای تحقق هدف الهی آفریده 
شده است. انسان درست مثل چاقوی پاکت‌بازکن هیچ مسئولیتی در قبال خودش و کاری که 
انجام می‌دهد ندارد. سارتر دست روی مسئولیت انسان می‌گذارد و می‌گوید، اینکه انسان را در 
قبال اعمالی که انجام می‌دهد فاقد هرگونه مسئولیت بدانیم، خلاف عقل و شأن انسان است: 
»ارزش‌ها همواره در ارتباط با غایات مطرح‌اند و غایات نیز تنها زمانی وجود دارند که انتخاب 

شده باشند« )به نقل یانگ، 1399، ص. 309(. 
ماوسن در نقشی که خودآیینی در تعیین معنای زندگی دارد، با سارتر هم‌نظر است. اما از 
سوی دیگر، می‌گوید نگرش سارتر نمی‌تواند جایگاه و اهمیت موجود انسانی را در طرح کلی 
جهان مشخص کند و این تعیین جایگاه انسان در جهان دقیقاً فقط از عهدۀ نگرش خداباورانه 
برمی‌آید. در تلقی سارتر انسان اگرچه خودآیینی مطلقی دارد و می‌تواند برای زندگی معانی 
خاصی را جعل کند، نمی‌تواند جایگاه و اهمیت خود را در طرح کلان زندگی بیابد و زندگی 

انسان از این منظر همچنان بی‌معنا خواهد ماند:

لحظۀ  همان  از  چراکه  هستم،  بهانه‌ای  و  عذر  هرگونه  بدون  »من 
دست  ساختۀ  جهانِ  بار  به‌دوش‌کشیدن  در  هستی  در  سربرآوردنم 
خویش یکه و تنهایم بدون آنکه هیچ‌چیزی یا هیچ‌کسی قادر باشد آن را 

برای من سبک سازد« )به نقل یانگ، 1399، ص. 311(.

ماوسن در تبیین اینکه چگونه می‌شود این دو معنای غایی و خودآیینانه با هم جمع شوند 
درحالی‌که به‌ظاهر تعارض دارند به این اشاره می‌کند که هرگونه فهم تحویل‌گرایانه‌ای را باید کنار 
گذاشت. او بر آن است که پیش‌فرض تحویل‌گرایی در این تلقی از اینجا می‌آید که تصور کنیم 
این دو معنا به‌طور هم‌زمان در زندگی انسان جمع می‌شوند. چنانچه نسبت ارزش و معناداری 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

158



را در نظر بگیریم، متوجه می‌شویم که دو رتبه از معنا در زندگی معنادار یافت می‌شود: نخست، 
معنای زندگی برای ما که حاصل جمع خودآیینانه و خودآفرینانۀ معناست و دوم، معنای مطلق 
که محصول یکی‌شدن با خداست و غنی‌ترین و کامل‌ترین نوع معناست. این معنای دوم گاه 
به قیمت ازدست‌رفتن معنای اول به دست می‌آید )تامسون، 1394، ص. 114ـ115(. ماوسن 
آیه‌ای از عهد عتیق را می‌آورد و آن را الگوی خداباوری کثرت‌گرایانه معرفی می‌کند: »عریان 
از بطن مادر برون گشتم و عریان به آنجا باز خواهم گشت. یهوه داد و یهوه بازگرفت. نام یهوه 
متبرک باد« )کتاب ایوب، 1: 21(. در این آیه از عهد عتیق، که به برکت‌دادن اشاره دارد، زندگی 
پس از مرگ نقشی حیاتی دارد، زیرا باور به زندگی پس از مرگ به هر دو معنایی که ذکر آن رفت، 
معنابخش است: 1( معنای مطلق دارد: زیرا با فرض وجود زندگی پس از مرگ اعمال ما ارزش 
و اهمیت بی‌انتها می‌یابند. 2( معنا برای ما: زیرا تا وقتی که مرگ فرانرسیده و ما هنوز وجود 
داریم، اعمال ما ارزش و اهمیت دارند و به زندگی ما معنا می‌دهند. بنابراین، باور به زندگی پس 
از مرگ همان حاصل‌جمع هر دو نوع معناداری است و معناداری زندگی ما را هم از نظر »معنای 

غایی« و هم از نظر »معنا برای ما« تضمین می‌کند.

معنای زندگی و یگانه‌انگاری خداباورانه
عنوان یگانه‌انگار نشان‌دهندۀ دیدگاهی است که می‌گوید مسئلۀ معنای زندگی نه یک پرسش 
بلکه نوعی مطالبه و درخواست فردی و یگانه است که برای پاسخ به آن باید کوشید جنبه‌های 
معنادارانۀ زندگی را در یک طرح واحد کنار هم جمع کرد و از مجموع این ابعاد معنادار، طرحی 
جامع و یگانه به‌مثابۀ دستورالعملی برای زندگی بیرون کشید. برای یگانه‌انگاران، پرسش معنای 
زندگی پرسش بزرگ غول‌پیکری است که از هزاران آجر کوچک‌تر، که همان پرسش‌های بسیار 
جزئی‌تر باشند، به وجود آمده و به‌رغم این ساختار، صورت یگانه‌ای در غالب پرسش معنای 
زندگی به خود گرفته است. در پاسخ‌دادن به این پرسش نیز ما با وجود همۀ معانی جزئی‌‌ای که 
در زندگی‌مان با آنها مواجه‌ایم، به دنبال پاسخ کلی و جامع و یگانه‌ای هستیم که درعین‌حال 
این  خود  برای  می‌دهد،  پاسخ  زندگی  معنای  مسئلۀ  سازندۀ  جزئی  پرسش‌های  انبوه  به  که 
پرسش غول‌پیکر یگانه نیز جوابی دارد. عمدۀ پاسخ‌های یگانه‌انگار حول این آموزۀ اصلی شکل 
گرفته‌اند که ما و جهانی که در آن هستیم مخلوق خداییم و غایت خدا از خلقتش همۀ ابعاد 
زندگی ما را توصیف می‌کند. این امر هم پاسخی برای پرسش‌های جزئی‌تر و هم پاسخی برای 

پرسش غول‌پیکر اصلی ارائه می‌کند.
براساس راه‌های گوناگونی که در طرح‌های مختلف فیلسوفان خداباور برای معنادارزیستن 
پیشنهاد شده‌اند، می‌توان چهار دستورالعمل یگانه‌انگار را از هم متمایز کرد: 1( یگانه‌انگاری 

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

159



»واقعیت«  مفهوم  می‌شود  تلاش  آن  براساس  که  است  طرحی  که  مابعدالطبیعی  خداباورانۀ 
ازاین‌رو، کشف  از »واقعیت« خدای خالق همه چیز، از جمله معناست(.  آشکار شود )منظور 
معنای زندگی همان مقولۀ فهم »واقعیت« به حساب می‌آید. 2( یگانه‌انگاری خداباورانۀ روایی 
که طرحی است که براساس آن گفته می‌شود معنای زندگی از طریق یک یا چند داستان روایت 
می‌شود. در این شیوه، وجوه متناقض وجود انسان و ابعاد متعارض زندگی او امکان این را پیدا 
می‌کنند که به شکلی معنادار و یگانه فهمیده شوند. 3( یگانه‌انگاری خداباورانۀ تجربی طرح 
دیگری است که بر این نکته متمرکز است که کشف معنای زندگی فقط از طریق تجربه‌کردن 
خداوند  فعل  از  ما  که  است  ادراکی  و  فهم  شیوه  این  در  تجربه‌کردن  از  منظور  است.  ممکن 
در خلال زندگی‌مان داریم و این ادراک روی‌هم‌رفته تجربه‌ای به دست ما می‌دهد که معنای 
برپایۀ  این شیوه، که  یگانه‌انگاری خداباورانۀ ذهنی، که در  و 4(  را شکل می‌دهد  زندگی‌مان 
شهود فردی بشری است، معنای زندگی با شهود آغاز می‌شود، به این ترتیب که فرد در مسیر 
زندگی‌اش به شکل وجودی به دنبال معنای زندگی‌‌اش است و شهوداً ادراک می‌کند که معنای 
از  او  و غایت  زندگی‌اش همان سعادت کاملی است که خدای خالق جهان وعده داده است 
خلقت نیز دست‌یافتن بشر به همین بوده است )Oliva, 2019, pp.492-505(. حال به تشریح 

هریک از این چهار دستورالعمل می‌پردازیم.  

1( یگانه‌انگاری مابعدالطبیعی خداباورانه
این رهیافت معنای زندگی را به‌مثابۀ مقوله‌ای در نظر می‌گیرد که می‌تواند ابعاد پراکنده و 
گوناگون زندگی‌های هریک از ما انسان‌ها را در یک تصویر بزرگ‌تر از جهان جای دهد. بنابراین، 
فهم معنا در این تلقی فهم نسبت‌مندی6 است که همۀ ابعاد زندگی ما را براساس نسبتی که با 
امر غایی داریم در یک طرح یگانه و بنیادین با هم یکی می‌کند. رهیافت مابعدالطبیعی اساساً 
در تعارض با تلقی طبیعت‌گرایانه شکل گرفته است. درست برخلاف نگاه طبیعت‌گرایانه، که 
تلقی  باشد،  روشن  آن  در  انسان  جایگاه  که  است  جهان  برای  کلی  طرح  یک  ارائۀ  از  ناتوان 
مابعدالطبیعی می‌کوشد فهمی کلی از »واقعیت« ارائه کند و براساس آن جایگاه انسان را در 

این طرح جهانی روشن سازد. 
یگانه‌انگاری مابعدالطبیعی معنایی غایی را فرض می‌گیرد که در پس همۀ امور قرار دارد و 
به‌مثابۀ پس‌زمینه‌ای که مفهوم کلی »واقعیت« را شکل می‌دهد به همۀ کثرات موجود در این 

جهان معنایی واحد می‌بخشد:
یگانه می‌گردند که  تابع آن هدف عینی  »همۀ اهداف مثبت آدمی 

6. relational

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

160



همان نایل‌آمدن به هدف والای اتحاد باارزش متعالی یا برقراری ارتباط 
و  تغییرناپذیر  صورتی  به  به‌خودی‌خود  که  والایی  ارزش  است،  آن  با 

زوال‌ناپذیر وجود دارد« )وارد، 1385، ص. 62(.  

این معنا همچون یک مقوله زندگی‌های مفرد و یگانۀ هریک از ما انسان‌ها را در طرحی کلی 
و جامع از جهان جای می‌دهد، به‌نحوی‌که نقشی مهم در این طرح ایفا می‌کنند. از‌این‌رو، فهم 
معنا فهم نسبت‌مندی است و براساس نسبتی که با این طرح کلی داریم همۀ ابعاد زندگی‌مان 
تلقی‌های  که  نقطه‌ضعفی است  برطرف‌کنندۀ  و کلی  غایی  این طرح  یگانه می‌یابد.  وحدتی 
حقیقی  هدف  هیچ  طبیعت‌گرایانه،  غیردینی  دیدگاه‌های  منظر  از  داشته‌اند.  طبیعت‌گرایانه 

واحدی برای زندگی بشر وجود ندارد )وارد، 1385، ص. 62ـ70(. 
رابرت نوزیک )1938ـ2002( مفهوم خداباورانۀ معنای زندگی را براساس نسبت‌مندی تعریف 
می‌کند. منظور این است که نسبتی که ما با معنای کلی زندگی برقرار می‌کنیم همان پاسخی 
است که برای مطالبۀ فردی‌مان از زندگی‌مان دریافت می‌کنیم. معنا در نگاه نوزیک از وسعت 
محدودشدن  این  است  معتقد  او  است.  شده  محدود  یکپارچه‌سازی  با  که  برمی‌آید  واقعیتی 
وضعیتی است که برای ارزش هم رخ داده است، زیرا هر واقعیتی دو بعد مختلف دارد: معنا و 
ارزش و این دو بعد در یک امر یگانه با هم جمع شده‌اند و به‌صورت کلی یکپارچه درآمده‌اند. 
دراین‌میان، ارزش یکپارچگی ذاتی واقعیت را ایجاب می‌کند و معنا متضمن نوعی یکپارچگی 

نسبت‌مند است. 

منضم  آن  به  او  زندگی  حدود  چهارچوب  در  شخص  زندگی  »ارزش 
زمینۀ  مرکز  در  آن  قرارگرفتن  با  زندگی  معنای  درحالی‌که  می‌شود، 
 Nozick,( »ارزشی فراخ‌تری ورای حدود زندگی به آن منضم می‌شود

.)1981, p.611

به بیان دیگر، امری که ارزش فی‌نفسه با آن یکی شده باشد، امری است که ذاتاً ارزشمند است 
و در عین کثرتی که دارد، ارزش ذاتی به آن وحدت بخشیده است. مثلًا، ارزش زیبایی‌شناختی 
می‌تواند به یک نقاشی، با وجود آن همه عناصر کثیر و متنوعی که در آن است، نظیر رنگ، 

شکل، اندازه، پرسپکتیو و مانند اینها، وحدت ببخشد و آن را در امر واحدی یکی کند. 
ارزشمند، که درون مرزهای خودش محدود است، درمورد معناداری،  امر  برخلاف  درست 
نسبت‌مندی‌ای که امری با امور خارج از خودش دارد، تعیین‌کنندۀ معناداری است: »زندگی 

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

161



 Nozick, 1981,( »باید برای داشتن معنا با اموری دیگر یا با ارزش‌هایی ورای خودش مرتبط شود
p. 594(. به همین دلیل، ارزشمندی امری را باید به‌صورت تکی سنجید، درحالی‌که معناداری 
براین‌اساس،  فهمید.  امر  آن  خود  مرزهای  از  فراتررفتن  و  دیگر  امور  با  نسبت  در  باید  را  امور 
روی  پیش  نامتناهی  تسلسل  بروز  خطر  می‌گوییم،  سخن  معنا  از  وقتی  است  معتقد  نوزیک 
که  می‌شویم  مختلفی  مرزهای  درگیر  مناسبت  این  به  و   )33 ص.   ،1394 )تامسون،  ماست 
زندگی محدود به آنهاست، مثل مرزهای زمان و مکان، اطلاعات، مهارت‌های فردی، وضعیت 
فرهنگی و اجتماعی و از همه مهم‌تر، محدودیت مواجهه با »مرگ«. ما مجبوریم برای پرداختن 

به معنای زندگی با محدودیت مرگ مواجه شویم و چاره‌ای برای این تهدید ناگزیر بجوییم.
نوزیک با توصیف وضعیت رنج‌آوری که بشر در آن گیر افتاده است، به سمت ارائۀ راه‌حلی 
همۀ  از  فرارفتن  انسان  مفر  تنها  که  است  آن  بر  او  می‌رود.  مخمصه  این  از  برون‌رفت  برای 
حدود است. حدودی که او را درون خود محدود کرده‌اند و احساس ناخوشایند گیرافتادن در 
مخمصه‌ای بدون راه در رو را برای انسان ایجاد می‌کنند. نوزیک تأکید می‌کند فقط امر غایی 
است که فراتر از همۀ حدود قرار دارد )تامسون، 1394، ص. 23ـ36(. بنابراین، دست‌یافتن به 
امر غایی یا کوشیدن برای رسیدن به آن آزادی بی‌قید و شرط انسان از مرزها و تهدیدهایی است 
که او را محاصره کرده‌اند. نوزیک تصریح می‌کند خود این تلاش برای فراتررفتن از محدودیت‌ها 

معنابخش است؛ چه‌بسا انسان در طول حیاتش واقعاً نتواند به امر غایی دست یابد.
نوزیک به دلیل دیگری هم اشاره می‌کند و آن متوقف‌شدن زنجیرۀ تسلسل معنابخشی در 
امر غایی است )Nozick, 1981(. هر امری در نظر نوزیک با نسبت و ارتباطی که با امری خارج 
با  اینکه کل آن  تا  ادامه دارد  این زنجیره همین‌طور  و  برقرار می‌کند، معنا می‌یابد  از خودش 
امری غایی، که ورای مرزهای وجودی آن است، نسبتی برقرار کند و امر غایی به کل زنجیره 
معنا ببخشد. بنابراین، از منظر یگانه‌انگاری مابعدالطبیعی نوزیک، اگر نباشد فرض وجود امر 
مطلق در پس همۀ امور عالم، کل امور جهان بی‌معنا خواهند بود. پس، تنها مجال انسان برای 
فرارفتن از مرزها و تهدیداتی که با آنها مواجه است نسبت برقرار کردن با امری غایی است که 

مطلق معناست و هیچ معنایی بالاتر از آن نیست. 
به معنی  از عرفان یهودی،  از مفهوم »این سوف«7، برگرفته  امر غایی  نوزیک برای توصیف 
مفهومی  همان  دقیقاً  سوف  این  می‌کند.  استفاده  ندارد«  پایانی  »آنکه  یا  بی‌نام«  »هستی 
است که نوزیک در اشاره به امر غایی می‌خواهد بگوید. امر غایی، امری است که فراتر از همۀ 
جست‌وجوهاست، زیرا هیچ امری فراتر از این سوف نیست که این سوف بتواند با آن نسبتی 
برقرار کند و از آن معنا بگیرد: »خدا ذاتاً ناشناختنی، تصورناپذیر و نامتشخص است. ازاین‌رو، 

7. Ein Sof

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

162



این خدای پنهان را این سوف نامیده‌اند. ما هیچ چیز دربارۀ این سوف نمی‌دانیم... این سوف 
نمی‌تواند موضوع علم و آگاهی انسان قرار بگیرد... این سوف شخص نیست، بلکه درست‌تر 
این است که بگوییم [ما به ذات احدیت] با عنوان »آن« اشاره می‌کنیم... این سوف در حقیقت 
)آرمسترانگ،  انسان آشکار می‌سازد«  بر  را  پنهان خود  آن خدای  از طریق  فرایندی است که 
چیست؟«  غایی  »امر  پرسش  که  می‌کند  تصریح  نوزیک  ازاین‌رو،  376ـ377(.  ص.   ،1385
پرسشی پوچ است و معنایی ندارد. امر غایی فراتر از هرگونه تمایز است. بنابراین، معناداری یا 
بی‌معنایی درمورد آن کاربرد ندارد و خودش معنای خودش است. همچنین، امر غایی ارزش 
فی‌الذات دارد؛ یعنی ارزش با ذات آن متحد است. بنابراین، امر غایی مطلق است، هم خود 

معنای خود است و هم ارزشش فی‌الذات است:

»از آنجا که هر موجودی در ذات او وجود دارد، او شامل تمام هستی 
و وجود است، اما نه از حیث وجود منفردش در عالم زیرین، بلکه بیشتر 
نه  و  هستند  یکی  موجود  اشیای  و  او  چراکه  ذاتش،  وجود  حیث  از 
مجزایند و نه متنوع و نه به لحاظ خارجی مرئی و قابل مشاهده، بلکه 
به بیان دقیق‌تر، ذات او در سفیروت او موجود است و خود او همه چیز 

است و هیچ‌چیز خارج از او وجود ندارد« )شولم، 1392، ص. 446(.

ایدۀ »هدف  با  نوزیک  ایدۀ  که  این است  است  اهمیت  اینجا حائز  در  آن  که طرح  نکته‌ای 
الهی از خلقت« کاملًا متمایز است و چه‌بسا از این ایده قوی‌تر هم باشد. در ایدۀ هدف الهی 
گفته می‌شود که غایت خدا از خلقت انسان به زندگی انسان معنا می‌دهد، اما در ایدۀ نوزیک 
صحبت از هدف خلقت نیست، بلکه خود امر غایی است که فراتر از حدود زندگی من قرار دارد 

و زندگی من با آن نسبتی برقرار می‌کند و از این نسبت معنا می‌یابد.
 در ایدۀ هدف الهی همین که ما یک قطعه از پازل هدف خدا از آفرینش هستیم، به زندگی 
ما معنا می‌دهد و معنایافتن متضمن ایفای هیچ نقشی از سوی ما نیست. اما در ایدۀ نوزیک 
این نسبت برقرار کردن با امر غایی متضمن ایفای نقشی از سوی ماست. نوزیک معتقد است ما 
برای کسب معناداری لازم است نقشی مهم ایفا کنیم و صرفاً بخشی از طرح الهی‌بودن کافی 
نیست. معناداری بستگی دارد به اینکه آن طرح چه باشد. موضع فکری نوزیک این است که 
باشد.  معنادار  و  آن هدف مهم  باشد که  از خلقت فقط وقتی معنابخش می‌تواند  هدف خدا 
نوزیک تأکید می‌کند معنای زندگی ما واقعاً هدف خدا نیست، بلکه خود خداست. خداست که 
جامع و کامل و غایی است و می‌توانیم با نسبتی که با آن برقرار می‌کنیم معنا بیابیم و از حدود 

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

163



.)Nozick, 1981, p. 579( حصار وجودی‌مان استعلا یابیم
وارد  نوزیک  تلقی  به  جدی  نقدی  به‌صورت  و  دارد  وجود  اینجا  در  که  مهمی  بسیار  نکتۀ 
می‌شود، نقص واقع‌گرایانه‌ای است که در این تلقی به چشم می‌خورد. در این تلقی، وجود یا 
عدم وجودِ واقعی امر غایی مسئله‌ای است که مغفول مانده است. این تلقی فقط ادعا می‌کند 
که نسبت برقرار کردن با امر غایی معنابخش است، اما درمورد اینکه امر غایی واقعاً هست یا 
نیست، سکوت کرده است. پرسش این است امر غایی‌ای که واقعاً وجود نداشته باشد چگونه 
 Oliva, 2019, p.( معنادار سازد؟  را  زندگی‌ام  و  ببرد  فراتر  مرزهای وجودی‌ام  از  مرا  می‌تواند 
او معتقد  نیست.  ما ممکن  برای  این پرسش  پاسخ می‌دهد که دانستن جواب  496(. نوزیک 
است منِ انسان فقط می‌توانم زندگی‌‌ام را در ارتباط با امر غایی معنادار کنم و همین که بخواهم 

بفهمم این موجود غایی وجود دارد یا نه، به ورطۀ تحویل‌گرایی می‌افتم. 
معرفت‌شناختی  تهدید  این  با  را  دارد؟«  وجود  واقعاً  خدا  »آیا  پرسش  پاسخ  یافتن  نوزیک 
مواجه می‌داند که به ورطۀ نوعی تحویل‌گرایی گسترده در علم و فلسفه بیفتیم که محصولی 
جز فروکاهیدن امر ارزشمند به امر کم‌ارزش و امر معنادار به امر کم‌معنا یا حتی بی‌معنا نخواهد 
داشت. فرض کنید برای تبیین خلقت الهی مجبور شوید که عناصر این پدیده را از هم جدا 
کنید و دربارۀ هریک از آنها توضیحی دهید. این کار، اگرچه می‌تواند به فهم کلی ما از پدیدۀ 
آفرینش کمک کند، قطعاً مشمول فروکاهیده‌شدن ابعادی از این پدیده به روال‌هایی می‌شود 
که مورد تأیید تفکر علمی است. یا مثلًا، اگر بخواهید پدیدۀ عشق را توضیح دهید، ناچارید از 
فعل و انفعالات شیمیایی و زیستی برای توضیح کشش بین عاشق و معشوق استفاده کنید. 
این فروکاهیده‌شدن عشق به فعل و انفعالات شیمیایی و زیستی خواهد بود که هر جایی حتی 
در روابط غیرعاشقانۀ انسانی نیز قابل دیده‌شدن‌اند. کل وضعیت یکپارچه‌ای از اجزاست که 
چنانچه آن را به اجزای ریزتر آن تحلیل کنید، عنصری از دست خواهد رفت که اتفاقاً قوام آن 
کل به آن بوده است. نوزیک تأکید دارد هر رویکردی برای فهم معنای زندگی انسان باید ضرورتاً 
انسان را موجودی ارزشمند در نظر بگیرد، نه صرفاً کسی که می‌تواند منشأ کنش‌هایی باشد 
که بر امور اثر می‌گذارند. انسان موجودی ذاتاً ارزشمند است که صاحب اراده است و می‌تواند 

دست به انتخاب آزادانه بزند و به همین دلیل، قدرت تأثیرگذاری بر امور را نیز دارد. 
نوزیک بر آن است که برای اجتناب از تحویل‌گرایی لازم است به جای تحلیل امور به پازل‌های 
بسیار جزئی، که کلیت آن امر را به هزاران قطعۀ جزئی فرومی‌کاهند، بر طرح‌هایی کلی متمرکز 
کنیم.  تبیین  را  مختلفی  امور  تا  می‌کنند  کمک  ما  به  فهم  برای  الگوهایی  به‌مثابۀ  که  شویم 
مثلًا، همین طرحِ موجود آزاد و تصمیم‌گیرنده و اثرگذار برای فهم انسان نمونه‌ای از الگوهایی 
است که مانع تحویل‌شدن ابعاد ارزشمند و معنادار وجود انسانی به ابعاد کم‌ارزش و بی‌معنا 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

164



می‌شود. بنابراین، اساس تلقی نوزیک الگوبرداری و وحدت‌بخشی است که ضمن آنکه ما را از 
محدودیت‌های وجودی‌مان فراتر می‌برد، با نسبت برقرار کردن با طرح کلی‌تری که درون آن 
قرار داریم، به ما برای فهم معنادار از امور کمک می‌کند: »معنای زندگی با قرارگرفتن زندگی 
 Nozick, 1981,( می‌شود«  منضم  آن  به  زندگی  حدود  ورای  فراخ‌تری  ارزشی  زمینۀ  مرکز  در 
و  الگوهای کلی  اگر چنین  را می‌دهد که  نوید  این  اندیشه‌اش  به مخاطبان  نوزیک   .)p. 611
منسجمی را برای فهمشان از خود، زندگی، جهان و مهم‌تر از همه، خدا مبنا قرار دهند، قادر 
ازاین‌رو، هر لحظه امکان  یا دست‌کم نزدیک شوند.  یابند  به امر غایی وصول  خواهند بود که 

دسترسی به معنا و ارزشی نو را در زندگی خود داشته باشند.
تلقی‌های  در  که  تحویل‌گرایانه‌ای‌اند  نگاه  منتقد  که  هستند  نیز  دیگری  خداباوران 
طبیعت‌گرایانه قابل مشاهده است. برای مثال، جان کاتینگهام بحث خود را در معنای زندگی 
از توصیف وضعیت وخیمی که انسان درون آن گرفتار است آغاز می‌کند و اشاره می‌کند که در 
بحث از معنا از دو مسئلۀ مهم نباید غافل بود: نخست، وضعیت بغرنج بشری و دیگری، چالش 
علمی مدرن. او طبیعت‌گرایی را به‌دلیل اینکه به اندازۀ کافی مؤید نتایج علمی جدید نیست و نیز 
به رنج بی‌حدوحصر بشر بی‌اعتناست، مردود می‌داند. او معتقد است در رویکرد طبیعت‌گرایانه، 
جایگاه انسان در جهان تعلیق شده است و این تلقی به اندازۀ لازم مؤید مفهوم علمی مدرن از 
جهان نیز نیست. راه‌حلی هم که کاتینگهام برای مسئلۀ معنا ارائه می‌کند، درست نظیر پاسخ 
نوزیک، جنبه‌های عمل‌گرایانه دارد. او نیز بر این باور است که به جای استدلال‌کردن برای معنا 
باید معنا را نشان داد. او پاسخ خداباورانه‌اش را براساس جمع‌آوری شواهدی از سوژۀ انسانی 
ارائه می‌کند. معتقد است وضعیت انسان در طول حیاتش نشان می‌دهد که برای یافتن معنا 
سمت‌وسوی عقلانی‌داشتن کافی نیست و میزان ضعف و شکنندگی ما نشان از آن دارد که باید 
به وجود نظم اخلاقی در جهان »ایمان« داشته باشیم. کاتینگهام در پاسخ به منتقدانی که چنین 
ایمانی را نوعی توهم و غیرعقلانی می‌دانند، می‌گوید ایمان حاصل توهم نیست، بلکه حاصل 
این عظمت در خود احساس  به  با جهانی  ما در مواجهه  زیبایی‌شناختی‌ای است که  اعجاب 
کاتینگهام  دلیل،  به همین  است.  جهان  عینی  زیبایی  به  ما  معرفتی  واکنش  ایمان  می‌کنیم. 

بی‌معنایی را امری ساختگی می‌داند که محصول پریشان‌حالی و تلخکامی بشر است:
است  ایمان  بنابر  عمل‌کردن  نگرشی  چنین  پرتو  در  »عمل‌کردن 
ژنتیکی  اقبالی  و  بخت  موضعیِ  ابرازِ  از  بیش  معنایی  ما  تلاش‌های  و 
دارد که به شکلی امکانی درحال تطور است و اینکه به‌رغم قساوت و 
بدبختی موجود در جهان، تلاش‌ها برای خیر همواره از نوعی نیروی 

.)Cottingham, 2003, p. 72( »شناور بهره‌مند خواهند بود

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

165



و بی‌معنایی  از پوچی  امروز  و  ایمان روی ‌برگردانده  از  ارادی  به‌صورت  انسان است که  این 
طبیعت‌گرایانه  تلقی‌های  گردن  به  را  تقصیر  این  همۀ  کاتینگهام  می‌کند.  شکوه  زندگی‌اش 
می‌اندازد و بر این باور است که طبیعت‌گرایی تصویر و جایگاه ما را از جهانمان مخدوش کرده 
است و تصویر مبهمی که به ما داده است چیزی دربارۀ نقشی که وجود انسان در جهان ایفا 
به  ما  و  زیبایی جهان منظم دچار عادت شده  قبال  ما در  از‌این‌رو، حیرت  می‌کند نمی‌گوید. 
ورطۀ بی‌ایمانی افتاده‌ایم و از پوچی و بی‌معنایی زندگی‌مان در عذاب‌ایم. نکته‌ای که باید بر 
آن تأکید کنیم این است که از منظر کاتینگهام، علم تصور خداباورانه بر زندگی هدفمندی که 
تأیید می‌کند. به همین دلیل، او مسئلۀ  مخلوق خداست و درون جهانی منظم جریان دارد، 
معنا را مسئلۀ ارتباط برقرار کردن فهم علمی ما از جهان با موضوع ارزش و غایت می‌داند، زیرا 
علم نمی‌تواند دربارۀ ارزش یا معنای امور حرفی بزند. علم متضمن فهم است و به کارکرد درونی 
امور اختصاص دارد، اما معنا با کارکرد بیرونی امور و ارزش و غایت مرتبط است. به همین دلیل، 
ممکن است کسی چیزی را بفهمد اما معنای آن را درک نکند. بنابراین، وقتی ابعاد فهم و ارزش 
و غایت در طرحی جامع با هم ترکیب می‌شوند، ما به معنا دست می‌یابیم. کاتینگهام معتقد 
 Oliva,( است این دقیقاً همان کاری است که دین انجام می‌دهد و علم از انجام آن ناتوان است
p. 497 ,2019(. درنتیجه، او دست‌یافتن به معنا را حاصل روشن‌بینی‌ای می‌داند که شواهد 
عقلانی‌ هم مؤید آن هستند، نه حاصل استدلال‌ورزی قیاسی )بیات، 1390، ص. 160ـ162(.

2( یگانه‌انگاری روایی خداباورانه
در این رویکرد، معنای زندگی را به‌مثابۀ روایتی در نظر می‌گیرند که همۀ ابعاد زندگی ما را در 
درون یک داستان جامع و معنادار جای می‌دهد؛ داستانی که از ابتدای جهان آغاز می‌شود 
و تا منزل آخرینی که ما در آن به‌سر خواهیم برد ادامه دارد. روایتی که به همۀ اعمال، روابط 
و جزئی‌ترین اجزای زندگی ما می‌پردازد و تقریباً چیزی دربارۀ انسان و زندگی او نیست که در 
این داستان از آن حرفی زده نشود. در این نگاه به معنای زندگی، برخی معتقدند زندگی فقط 
که  داستان‌هاست  از  مجموعه‌ای  معتقدند  )طبیعت‌گرایان(  دیگر  برخی  و  است  داستان  یک 
می‌تواند ما را به سمت روایت معنادار از قصۀ زندگی‌مان ببرد. جاشوا دابلیو. سیچریس8، استاد 
دانشگاه نوتردام، که از طرفداران تلقی روایی از معنای زندگی است، معتقد است معنای زندگی 
فقط یک داستان است )Oliva, 2019, p. 500(. سیچریس بیشترین معضلات در فهم معنای 
زندگی را پیامد کاربرد غیرزبانی مفهوم معنا می‌داند. ازاین‌رو، تصریح می‌کند که توصیف روایی 
خداباورانه با پدیدۀ غیرزبانی زندگی بهترین تناسب ممکن را دارد. براین‌اساس، کسی که به 

8. Joshua Seachris

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

166



دنبال یافتن معنای زندگی‌اش است، درواقع، خواهان شنیدن داستانی است که اجزای زندگی 
را در کلی هماهنگ و معنادار برایش روایت کند. سیچریس شرایط انسان در جست‌وجوی معنا 
آنها  از  او  وقتی  می‌کنند.  دعوا  بازی  زمین  در  فرزندانش  می‌بیند  که  می‌داند  پدری  شبیه  را 
می‌پرسد این کار چه معنایی دارد، درواقع، به دنبال این است که از آنها داستانی را بشنود که 
علت درگیری آنهاست و معنای کارشان را منتقل می‌کند )ایگلتون، 1396، ص. 92ـ112(. 
باور  این  بر  و  می‌کند  اشاره  چیست؟«  کار  این  »معنای  عبارت  در   »the« کلمۀ  به  سیچریس 
داستان  می‌خواهد  می‌پرسد  را  کارشان  معنای  بچه‌ها  از  پدر  وقتی  که  همان‌طور  که  است 
دقیقی بشنود که علت این کار را توضیح می‌دهد، ما نیز وقتی از معنای زندگی‌مان می‌پرسیم، 
می‌خواهیم یک داستان مشخص بشنویم که ماهیت زندگی را به‌نحوی توضیح دهد، نه اینکه 

چندین داستان جایگزین بشنویم و سردرگم شویم که کدام‌یک از آنها معنای زندگی ماست.
در بین دیدگاه‌های مربوط به معنای زندگی دو نوع نگاه به زندگی را می‌شود از هم تشخیص 
دیدگاه  مدافع  نظریه‌های  بیشتر  جزء‌گرایانه.  تلقی  دیگری،  و  کل‌گرایانه  تلقی  نخست،  داد: 
کل‌گرایانه با تکیه بر برداشتی داستان‌وار از زندگی بر این نظرند که معنای زندگی مانند اجزای 
با  لذا  و  بگیرد  شکل  داستان  آن  معنای  تا  می‌دهند  هم  دست‌به‌دست  که  است  داستان  یک 
کنارنهادن هریک از اجزاء، کل داستان بی‌معنا می‌شود. در این حالت، معنای زندگی به معنای 
کل‌ جنبه‌های زندگی است. اما در دیدگاه جزء‌نگر، معنای زندگی تنها به معنای بخش‌هایی از 
زندگی است، مثلًا فقط تجربه‌ها یا کنش‌های هر فرد را می‌توان معنادار شمرد و انتساب معنا به 
کل زندگی در این تلقی با تسامح صورت می‌گیرد )بیات، 1390، ص. 161ـ162(. سیچریس، 
براین‌اساس، از منظر خداباوری روایی با رویکرد طبیعت‌گرایانه مخالفت می‌کند و معتقد است 
این  ماهیت  کوچک‌تر  پرسش  چندین  به  زندگی  معنای  پرسش  تجزیه‌کردن  با  طبیعت‌گرایی 
بر آن است که حاصل کار طبیعت‌گرایان این بوده است که به  او  مسئله را تغییر داده است. 
باشیم، روایت‌هایی متعدد و  از زندگی  یگانه و منحصر  به دنبال شنیدن داستانی  اینکه  جای 

  .)Oliva, 2019, pp. 500-502( جایگزین را به‌عنوان معنای زندگی بپذیریم
سیچریس، افزون‌براین، نقد دیگری نیز به طبیعت‌گرایان دارد. او معتقد است که طبیعت‌گرایی 
مسئلۀ معنا را به مسئلۀ ارزش فروکاسته و مسئلۀ غایت زندگی را نیز به غایت اعمال انسان تحویل 
زندگی  مقصد  و  مبدأ  دربارۀ  که  را  مهمی  جهان‌شناختی  پرسش‌های  همچنین،  است.  کرده 
مطرح است با پرسش از اعمال و رخدادهای جزئی‌تر و بی‌اهمیت‌تر در مقاطع مختلف زندگی 
ما  شکنندگی‌های  و  ضعف  شر،  مرگ،  روایی  رویکرد  در  اینها،  علاوه‌بر  است.  کرده  جایگزین 
انسان‌ها نیز در روایت زندگی جایی دارند. اینکه داستان زندگی در جایی بالاخره پایان می‌یابد 
توان تفسیری از رنج‌های انسان به آن می‌بخشد که درست برخلاف چشم‌انداز طبیعت‌گرایانه 

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

167



است که نسبت به همه گونه رنج انسان بی‌تفاوت است. همان‌طور که وقتی یک داستان پایان 
می‌پذیرد همۀ رخدادهای درون آن دلالت جدیدی می‌یابند، داستان زندگی نیز بعد از به آخر 

رسیدن معنای جدیدی پیدا می‌کند )تامسون، 1394، ص. 183ـ198(.
سیچریس در پاسخ به این پرسش که روایت داستان زندگی باید چه مختصاتی داشته باشد 
ابعاد وجودی  بتواند همۀ  تا  باشد  باید روایتی فراغایی  این اشاره می‌کند که روایت زندگی  به 
نیز به دست دهد.  به آن  را روایت کند و همچنین، دستورالعملی برای دست‌یافتن  زندگی ما 
به همین دلیل، باید هم‌زمان حائز معیار صوری و معرفتی باشد. به این منظور، باید بتواند به 
این پرسش‌ها پاسخ دهد: چرا ما و چرا هر چیز دیگری اصلًا وجود داریم؟ آیا زندگی غایت یا 
غایت‌هایی دارد و اگر دارد، آیا این غایت منشأ زندگی است؟ چرا درد و رنج و شر وجود دارد؟ 

پایان امور چیست؟ آیا مرگ پایان است؟ و مانند اینها. 
فهم روایی معنا را در هر دو رویکرد خداباورانه و طبیعت‌گرایانه می‌توان دید. مثلًا تفسیری 
که کامو از داستان سیزیف دارد، نمونه‌ای از فهم روایی معنا از منظر طبیعت‌گرایانه است. این 
تفسیر داستان زندگی را بی‌معنا و پوچ می‌داند. از منظر او، پوچی به این دلیل بروز می‌کند که 
زندگی نمی‌تواند خواست معناداری ما را برآورد. او معتقد است زندگی می‌توانست این خواست را 
برآورده سازد فقط اگر طور دیگری بود. ازاین‌رو، پوچی وضع ما نه ناشی از تضاد بین انتظارات ما 
و زندگی، بلکه ناشی از تضادی درون خود ماست )نیگل، 1382، ص. 100(. بااین‌حال، رویکرد 
خداباورانه از پس پاسخ‌دادن به سؤالاتی که پیش‌تر آمد، بسیار بهتر و کامل‌تر برمی‌آید و می‌تواند 
هر دو معیار صوری و معرفتی را محقق کند. در چشم‌انداز خداباوری روایی داستان زندگی ما 
حتی پس از مرگ نیز پایان نمی‌یابد و این افق بی‌پایان در کرانۀ زندگی مبنایی به آن می‌بخشد که 
هرگونه پوچی را در خود می‌بلعد و این درست همان مقصودی است که طبیعت‌گرایی در تحقق 
آن ناکام است. نکته‌ای که نباید از نظر دور داشت این است که فهم روایی از زندگی باید شرط 
صدق را برآورده کند، زیرا اگر داستان زندگی با آنچه بر ما گذشته است مطابقتی نداشته باشد، 
معنایی هم منتقل نخواهد کرد. از‌این‌رو، در تفسیر روایی زندگی این پیش‌فرض در نظر گرفته 

شده است که زندگی معنا دارد و روایت زندگی ما آن معنا را بیان خواهد کرد.
کتاب مقدس به‌عنوان نمونۀ قابل توجهی از معنای روایی زندگی یاد می‌کند  از  سیچریس 
در  را شامل می‌شود.  آن  فردی  و  ابعاد هنجاری  و هم  ما  زندگی  ابعاد جهان‌شناختی  که هم 
کتاب مقدس روایتی از انسان می‌بینیم که از نخستین آن‌ها )آدم و حوا( آغاز می‌شود و تا آیندۀ 
نامعلوم ادامه دارد، روایتی که در آن جهان‌شناسی، ارزش، درد و رنج، پوچی، مرگ، مصائب 
و نظایر اینها روایت شده‌اند و هیچ بعدی از ابعاد زندگی انسان نیست که مغفول مانده باشد. 
به‌خوبی محقق می‌شود: مثلًا، در سفر  کتاب مقدس معیار صوری  از داستان‌های  در برخی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

168



و  و خدا  انسان  بین  برخی داستان‌های دیگر، عهد  روایت می‌شود؛ در  زندگی  منشأ  پیدایش 
عشق به‌منزلۀ غایت انسانیت که ریشه در عشق نامحدود خدا دارد روایت می‌شود؛ در داستان 
ایوب در کتاب جامعه و نیز در داستان تبعید بنی‌اسرائیل از سرزمین موعود و نیز در داستان 
مصلوب‌شدن مسیح رنج و مصائب انسان روایت می‌شود و در داستان رستاخیز مسیح به مرگ 

انسان توجه و پایان زندگی روایت می‌شود.  

3( یگانه‌انگاری تجربی خداباورانه
این نگرش ادعا می‌کند که معنای زندگی می‌تواند از طریق تجربه فهمیده شود. انسان برای 
پیش‌برد زندگی‌اش محکوم به مهار جهان است. قائلان به این رویکرد هشدار می‌دهند که میل 
به مهار جهان ممکن است این مطالبۀ وجودی انسان برای فهم معنای زندگی‌ بشر را در خود 
خفه کند. گرهارد ساتر، استاد الهیات دانشگاه بُن، می‌گوید کسب امنیت و سلطه بر زندگی 
گاه فهم معنای زندگی به‌صورت کلیتی از معنا را که وجوه تجربی و وجودی دارد خراب و کسب 
و  برآمده  انسانی  روح  کمال‌طلب  وجوه  از  که  می‌کند  تبدیل  دست‌نیافتنی  آرمانی  به  را  معنا 
هیچ نسبتی با واقعیت ندارد )Oliva, 2019, pp. 502-503(. کسی که مطالبۀ معنا دارد و در 
جست‌وجوی یافتن پاسخ پرسش معنای زندگی است کسی است که از معنای آبژکتیو داده‌شده 
تلقی، معنا  این  برای آن است. در  یافتن معانی سوبژکتیو  به دنبال  و  برای زندگی عبور کرده 
امری فهمیده می‌شود که متعارض با بی‌معنایی است. این تلقی تجربی از معنا به این دلیل 
نوعی نگاه خداباورانه است که خدا نقش تضمین‌کنندۀ معناداری را ایفا می‌کند. در این تلقی، 
جست‌وجو برای معنای زندگی به‌منزلۀ رابطه‌ای دوطرفه است که فراتر از ارتباط الهی خاصی 

است که در ادیان به آن اشاره شده است. می‌توان از کرکگور یاد کرد که می‌گفت:

اخلاقی  مقتدر  ایدئال  به  زندگی‌هایمان  به  معنابخشیدن  برای  »ما   
به دستان  اینکه  ایدئالی نخواهیم رسید مگر  به چنین  و  نیازمندیم... 
"هر چیزی  او  با  که  باشیم  داشته  باور  ماوراء‌الطبیعی  یاری‌گر خدایی 

ممکن است"« )به نقل یانگ، 1393، ص. 107(. 
و نیز:

»اگر چیزی ورای انسان اخلاقی وجود داشته باشد، باید چیزی از 
در حالت  انسان  آن  ضمن  که  باشد  باید حالتی  این  باشد.  قبیل  این 
ارتباط مطلق با خدا به سر برد، جایی که لوازم اخلاق به‌صورت اموری 

بی‌اهمیت درمی‌آیند« )آزاده، 1395، ص. 245(.

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

169



گرهارد سارتر از معنای مقرری حرف می‌زند که در تجربۀ ایمان رخ می‌دهد. در این تجربه ما 
خود را به‌منزلۀ اثر خدا می‌فهمیم که در طلب معناست. در پاسخ به این طلب ما به ساختاری 
در  که  کسی  است  نیاز  و  شده  مقرر  آن  درون  در  معنایی  تمامیت  که  می‌یابیم  دست  عقلانی 
طلب آن است زندگی‌اش را به نحو تجربی بفهمد. از‌این‌رو، براساس تلقی تجربی خداباورانه، 
از سر می‌گذراند جمع  در حیاتش  که  تجاربی  از خلال  ذره‌ذره  را  زندگی‌اش  معنای  باید  فرد 
 Oliva, 2019, p.( از یک مفهوم نظری باشد برآمده  و  اینکه حاصل محاجۀ عقلانی  نه  کند، 
502(. ادراک رنج کسب چنین معنایی را تقویت می‌کند، زیرا رنج، اولًا، چهرۀ حقیقی زندگی 
زیسته را نمایان می‌کند و ثانیاً، آنچه از زیستن به ادراک وجودی ما درمی‌آید، همین رنج زیستن 
است )هنفلینگ، 1395، ص. 26ـ28(. رنج معنای وجودی‌ای است که از پذیرش زندگی در 
ما متبلور می‌شود. تسلیم‌شدن در برابر رنج‌های زندگی و پذیرفتن آنها تسلی‌‌ای است که معنای 
زندگی را به دست ما می‌دهد. ایمانی که در این رویکرد مورد نظر است در نامه‌های پولس یا در 
کتاب جامعه قابل مشاهده و سازندۀ بعد ادراکی معناست. وقتی ایوب از پرسیدن از خدا دست 
می‌کشد و تسلیم رنج‌هایش می‌شود و زندگی‌اش را می‌پذیرد، به دعوت خدا پاسخ می‌دهد و 

معنای زندگی‌اش را ادراک می‌کند. 

4( یگانه‌انگاری ذهنی خداباورانه
همان‌طور که پیش از این آمد، در بیشتر تلقی‌های خداباورانه زندگی معنادار پیامد جهان‌بینی 
عینی و جامعی است که حول محور وجود خدا شکل گرفته و در طرحی یکپارچه و هماهنگ 
همۀ اجزای زندگی و جهان ما را در خود جای می‌دهد و هیچ جزئی از آن بی‌معنا و بی‌هدف 
نیست. این جهان‌بینی خداباورانه از تلقی متافیزیک یا روایی )که شرح آن آمد( برنمی‌آید، بلکه 
حاصل تجربۀ زیستۀ ماست، تجربۀ زیسته‌ای که نتیجۀ برقرارکردن رابطۀ متقابل با خالق هستی 
است و در آن وجود خدا تضمین‌کنندۀ این است که زندگی بدون شک معنادار است. استوارت 
گوئتز9، فیلسوف معاصر امریکایی، نوعی تلقی انفسی از منظر خداباورانه به معنای زندگی دارد 
و بر این باور است که معنای زندگی از آگاهی شخصی انسان برمی‌آید. گوئتز به احیای موضع 
لذت است.  بر  مبتنی  زندگی  از معنای  او، فهمش  و همانند  پرداخته است  اپیکور  لذت‌محور 
چشم‌انداز خداباورانۀ او نشان‌دهندۀ آن است که زندگی‌ای کامل و خوشبختی‌ای پایان‌ناپذیر 
برای خودش بخواهد؛ درد  را  یافت که درد  را  باشد. نمی‌توان کسی  بر لذت  است که مبتنی 
همواره محض اینکه مقدمه‌ای برای رسیدن به آسایش و لذت است تحمل می‌شود. اما لذت 

9. Stewart Goetz

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

170



فی‌نفسه محض خاطر خودش خواسته می‌شود، چون لذت همان خیر ذاتی است. معیاری که 
تعیین‌کنندۀ امر لذت‌بخش محسوب می‌شود امیال ما نیستند، بلکه خود لذت به پشتوانۀ خیر 
ذاتی‌ای که در پس آن است امیال ما را حول محور خود شکل می‌دهد. امر لذت‌بخش ازاین‌رو 
خواسته می‌شود که فی‌نفسه خیر است، نه اینکه چون ما آن را خواسته‌ایم خیر باشد )آزاده، 
1395، ص. 73(. لذتی که تجربه می‌کنیم و خوشبختی ما را می‌سازد عملی نیست که ما انجام 
بدهیم، بلکه میلی است که ما به آن رضا می‌دهیم. رابطۀ بین عمل و لذت نباید قطع شود. 
اینکه گفته می‌شود اعمال غیراخلاقی لذت‌بخش‌اند سخنی خلاف شهود است، زیرا در اینجا 
منظور از لذت خوشی مداومی است که به پشتوانۀ امر ذاتاً خیر رخ می‌دهد و اگر عملی ذاتاً 
خیر نباشد، اصلًا لذت‌بخش نمی‌‌تواند باشد. به دنبال لذت‌بودن، به تعبیر ارسطو، باید ضرورتاً 
شرط انصاف را به جا بیاورد. ازاین‌رو، فقط افراد فضیلتمند سزاوار کسب تجربۀ لذت‌اند )لیچ و 

تارتاگلیا، 1402، ص. 123ـ137(.
گوئتز بحث را از سطح مباحث ارسطو درباب لذت فراتر می‌برد و چشم‌انداز خداباورانه را ذاتاً 
را وضعیتی می‌داند که  و شرط  بی‌قید  و  او خوشبختی کامل  با لذت معرفی می‌کند.  سازگار 
حدودش با لذت تعیین می‌شود. به تعبیر دیگر، خوشبختی وضعیت لذت مدام است. او از مرگ 
به‌عنوان مهم‌ترین مانع بر سر راه دست‌یافتن بشر به زندگی لذت‌بخش، خوشبخت و معنادار 
یاد می‌کند: اگر قرار باشد انسان در زندگی‌اش به لذت دست یابد اما زندگی او مدام با تهدید 
نابودی روبه‌رو باشد، این خطر کام او را تلخ می‌کند و لذت را به رنج ازدست‌دادن تبدیل می‌کند. 
به انسان اهدا می‌‌کند، دقیقاً همان  از مرگ، که خداباوری  ایدۀ زندگی پس  به همین دلیل، 
ارمغان می‌آورد.  به  او  برای  را  و لذت  و رنج درمی‌آورد  از تلخی  را  او  مؤلفه‌ای است که زندگی 
زندگی معنادار خواهد بود فقط اگر با مرگ پایان نپذیرد و پس از مرگ ادامه یابد، زیرا پس از 

مرگ دیگر تجربۀ هیچ رنج و دردی وجود ندارد.
گوئتز نگرش خداباورانۀ ذهنی را به‌کلی با چشم‌انداز طبیعت‌گرایانۀ ذهنی متفاوت می‌داند 
و موضع طبیعت‌گرایان را در تحقق هدف معناداری ناموفق ارزیابی می‌کند. او تصریح می‌کند 
که مهم‌ترین دلیل ناکامی طبیعت‌گرایی در معنادارکردن زندگی انکار زندگی پس از مرگ است. 
اینکه مرگ پایان زندگی باشد مطلوبیت دوام‌یافتن لذت را از بین می‌برد. به‌راستی آنچه زودگذر 
انسانی  موجود  می‌گویند  که  را  کسانی  انتقاد  گوئتز  باشد؟  داشته  می‌تواند  لذتی  چه  است 
نمی‌تواند چیزی دربارۀ زندگی پس از مرگ بداند و به همین دلیل فرض وجود آن را رد می‌کنند 
چنین پاسخ می‌دهد که برای داشتن چشم‌اندازی که لذت مدام برای انسان به ارمغان می‌آورد 
باور به اینکه مرگ پایان همه چیز نیست ضرورت دارد، حتی اگر بدانیم امکان دانستن هیچ‌چیز 
دربارۀ زندگی پس از مرگ را نداریم. او لذت‌بردن از زیبایی را مثال می‌زند و می‌گوید همان‌طور 

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

171



که می‌توانیم از زیبایی لذت ببریم بدون آنکه بدانیم زیبایی چیست، می‌توانیم از زندگی‌ای که 
فناناپذیر است لذت ببریم، بدون اینکه بدانیم فناناپذیری چیست.

غایت کل  یگانه‌بودن  را ذکر می‌کند: 1(  معنادار دو شرط  زندگی  برای  گوئتز  براین‌اساس، 
زندگی: هدفمندبودن زندگی ما با جهانی سازگار است که خود غایتمند است و به دست خدای 
قادر مطلق، عالم مطلق و خیرخواه محض آفریده شده است. تردیدی نیست که زندگی هدفمند 
معلولی،  و  علّی  کور  و  روابط ضروری  در  گرفتار  که  غیرغایتمندی  با جهان  نمی‌تواند  انسانی 
چنان‌که طبیعت‌گرایان می‌گویند، و رو به نابودی است سازگار باشد. 2( ادامه‌یافتن زندگی پس 
با پذیرفتن فرض وجود زندگی پس از مرگ، فرض وجود روح که جایگاه لذت است  از مرگ: 
پشتوانۀ خیر  به  که  مدام  لذت  روح محتمل‌تر می‌شود،  وقتی فرض وجود  و  ضرورت می‌یابد 
فی‌نفسه رخ می‌دهد و مکانش روح انسانی است نیز توجیه می‌شود )هنفلینگ، 1395، ص. 
81ـ117(. نکته‌ای که نباید از نظر دور داشت نقشی است که خوشبخی مداوم و زندگی پس از 
مرگ در به‌دست‌دادن پاسخی برای مسئلۀ شر ایفا می‌کند. خدا ما را با این هدف آفریده است 
که لذت مدام را در زندگی‌مان تجربه کنیم و هریک از ما انسان‌ها نیز براساس اعمال خیرمان 
مستحق آن هستیم. پس، خدا باید به هرکسی آزادی اراده اعطا کند؛ یعنی اجازه دهد مرتکب 
آزادانه انجام می‌دهند  افراد  انتخاب‌هایی که  شر شود. اگر قرار باشد خدا بدون درنظرگرفتن 
به هر کسی خوشبختی کامل اعطا کند، آنگاه شر وجود خیر را نقض خواهد کرد و دیگر هیچ 

دلیلی برای اخلاقی زیستن وجود ندارد.

نتیجه‌گیری
پاسخ‌های خداباورانه به مسئلۀ معنای زندگی در عمل مزیت‌هایی بسیار دارند. خداباوری، 
ضمن اینکه تصویر جامعی از وجود انسانی به ما ارائه می‌کند، به جایگاه و منزلت ما در جهان 
نیز می‌پردازد، درحالی‌که در چشم‌انداز طبیعت‌گرایی پرسش از جایگاه انسان در طرح کلی 
که  می‌د‌اند  خاص  مسئلۀ  نوعی  را  زندگی  معنای  خداباوری  است.  شده  گرفته  نادیده  عالم 
نمی‌توان بدون درنظرگرفتن رابطه‌ای که انسان با جهانش و با خدا دارد به آن پاسخی داد. این 
رابطه می‌تواند شکل عشق، موفقیت یا رضایت را داشته باشد. در یافتن این معنا البته چالش 
از محدودیت‌هایی  نیز فهم دقیق  و  انسان  و شکنندگی  مانند مرگ، شر، ضعف  فهم مسائلی 
که نوع انسان با آنها مواجه است پیش‌روی اوست، چالش‌هایی که نگرش خداباورانه در نظر 
و عمل باید با آنها مواجه شود. خداباوران برای مواجهه با این چالش‌ها و فهم معنای زندگی 
راه‌حل‌هایی را پیشنهاد می‌کنند که در این مقاله در دو دستۀ کلی کثرت‌گرایی خداباورانه و 
از  هریک  در  خداباورانه  چشم‌انداز  بررسی  از  پس  پرداختیم.  آنها  به  خداباورانه  یگانه‌انگاری 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

172



مقایسه  در  طبیعت‌گرایی  موضع  درمجموع،  که  دهیم  نشان  کردیم  سعی  موجود،  تلقی‌های 
با نگاه خداباورانه دچار چه نقاط ضعفی است. نتیجه‌ای که از این همه به دست می‌آید این 
از چشم‌انداز  انسان در عمل موفق‌تر  به زندگی  است که چشم‌انداز خداباورانه در دادن معنا 

طبیعت‌گرایانه به نظر می‌رسد.

  
  فهرست منابع

ایگلتون، ت. )1396(. معنای زندگی. )عباس مخبر، مترجم(. بان.
پژوهشگاه  مترجم(.  خرمشاهی،  )بهاء‌الدین  خداباوری.  تاریخ   .)1385( ک.  آرمسترانگ، 

علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
آزاده، م. )1395(. فلسفه و معنای زندگی. نگاه معاصر. 

بیات، م. )1390(. دین و معنای زندگی در فلسفۀ تحلیلی. دانشگاه ادیان و مذاهب.
تامسون، گ. )1394(. معنای زندگی. )غزاله حجتی و امیرحسین خداپرست، مترجمان(. 

نگاه معاصر.
مترجم(.  فهیم،  )علیرضا  یهود.  عرفان  اصلی  مکاتب  و  گرایش‌ها   .)1392( گ.  شولم، 

دانشگاه ادیان و مذاهب.
عهد عتیق )1398(. )پیروز سیار، مترجم(. ج3. نی و هرمس.

گاردینر، پ )1393(. شوپنهاور. )رضا ولی‌یاری، مترجم(. مرکز.
لیچ، ا. و جیمز، ت. )1402(. معنای زندگی از دیدگاه فلاسفۀ بزرگ. )صبا ثابتی، مترجم(. 

ققنوس.
متز، ت. )1382(. آیا هدف خداوند می‌تواند سرچشمۀ معنای زندگی باشد؟. در نقد و نظر، 

.179-149 ،)30-29( 8
نیگل، ت. )1382(. پوچی. در نقد و نظر، 8 )30-29(، 107-93.

مترجم(.  پویا،  )اعظم  زندگی.  معنای  در  زندگی.  معنای  و مسئلۀ  وارد، ک. )1385(. دین 
نشر ادیان.

حجتی،  غزاله  و  خداپرست  )امیرحسین  معنا.  جست‌وجوی  در   .)1395( ا.  هنفلینگ، 
مترجم(. کرگدن.

هیک، ج. )1386(. معنای دینی زندگی. در معنای زندگی. )اعظم پویا، مترجم(. نشر ادیان.
یانگ، ج. )1393(. شوپنهاور. )حسن امیری‌آرا، مترجم(. ققنوس.

یانگ، ج.  )1399(. فلسفۀ قاره‌ای و معنای زندگی. )بهنام خداپناه، مترجم(. حکمت.

خداباوری و معنای زندگی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

173



Cottingham, J. (2003). On the Meaning of Life. London.
Nizick, R. (1981). Philosophical Explanations. Harvard.
Nizick, R. (1989). The Examined Life. Touchstone Books.

 Oliva, M. (2019). Meaning: Theism. In J. W. Kotereski S. J. and G. Oppy
 (Ed.). Theism and Atheism: Opposing Arguments in Philosophy (pp.499-505),

Gale.
 Quinn, Ph. (2000). How Christianity Secures Life’s Meaning. In E. D. Klemke

(Ed.). The Meaning of Life, Oxford University Press.
 Wolf, S. (2007). The Meaning of Lives. In J. Perry, M. Bratman and J. Fischer
 (Eds.). Introduction to Philosophy: Classical and Contemporary Readings,
Oxford University Press.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

174




