
The civilizational outlook of Muslim thinkers has been 
deeply shaped by their theological perspectives and the 
societies they inhabit. Khwāja Rashīd al-Dīn Fadl Allāh 
Hamadānī, a pragmatic figure in Iranian and Islamic 
civilization, exemplifies this connection. His theological 
approach encompassed both the spiritual and material 

The Analysis of the Theological 
Approach of Rashīd al-Dīn Faḍl Allāh 

Hamadānī in Civilization

Vol. 1, Series. 1,
  No. 1 Spring & Summer

  110-126

■ Seyyed Jalal Mahmoudi
 Assistant Professor, Department of History of Islam, Faculty of Quran and

 Hadith Studies, International University of Islamic Denominations, Tehran,

Iran, Email: s.j.mahmoudi@mazaheb.ac.ir

https://orcid.org/0000-0002-4926-7211

Doi: 10.22034/pt.2024.454036.1024

Abstract

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

110



dimensions of civilization. This research analyzes the 
theological foundations and perspectives of Rashīd al-Dīn 
Fadl Allāh in the context of the Mongol (Ilkhanid) court, with 
a particular focus on how these influenced his civilizational 
vision. The study addresses both the material and spiritual 
aspects of civilization, which are central to this inquiry. The 
objective of the research is to examine Rashīd al-Dīn’s era, 
his scholarly works, and his practical contributions in light 
of his theological approach. This research demonstrates 
that Rashīd al-Dīn lived during one of the most challenging 
periods in the history of Iran and Islam. Through a 
pragmatic interpretation grounded in his theological stance, 
he sought to guide Iranians and Muslims back onto the path 
of civilization. He achieved this by employing a dynamic 
framework of conceptual development based on religious 
foundations, which allowed for a flexible and practical 
interpretation of theology.

Keywords: teological approach, civilization, Rashīd al-Dīn 
Fadl Allāh Hamadānī, Ilkhanid.

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

111



نگرش تمدنی اندیشه‌ورزان مسلمان متأثر از رویکرد الهیاتی آنها و جامعه‌ای بوده 
است که در آن می‌زیسته‌اند. خواجه رشید‌الدین فضل‌الله همدانی یکی از متفکران 
الهیاتی  رویکرد  خود  تمدنی  نگرش  در  كه  است  اسلام  و  ایران  تمدن  در  عملگرا 
داشته، به‌گونه‌ای‌كه هم به جنبۀ روحانی و هم به جنبۀ مادّی تمدن توجه کرده 
است. واکاوی بنیان‌های الهیاتی زمانه و نیز رویکرد الهیاتی او در دربار ایلخانان 
مغول دربارۀ هر دو بُعد تمدن، مسئلۀ این پژوهش است. نگارنده، مسئلۀ پژوهش 
خود را از خلال مطالعۀ زمانه، آثار و اقدامات علمی و عملی او بررسی کرده است.

از  یکی  در  فضل‌الله  رشیدالدین  که  است  شده  داده  نشان  پژوهش،  این  در 
در  عملگرایانه  تفسیری  ارائۀ  با  اسلام  و  ایران  تاریخ  سخت  بسیار  بزنگاه‌های 

■  سید جلال محمودی 
استادیار گروه تاریخ اسلام، دانشکدۀ قرآن و حدیث، دانشگاه بین‌المللی مذاهب اسلامی، تهران، ایران؛ رایانامه:

 s.j.mahmoudi@mazaheb.ac.ir
تاریخ دریافت: 1403/02/05    تاریخ پذیرش: 1403/06/30

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين 
فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403
110 - 126

چکیده

Doi: 10.22034/pt.2024.454036.1024

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

112



چهارچوب رویکرد الهیاتی خود، درصدد بوده ایرانیان و مسلمانان را از نو در مسیر 
مبانی  مفهومی  توسعۀ  سازوکار  کاربست  با  را  مهم  این  و  دهد  قرار  تمدن‌سازی 
دینی، که امکان عرضۀ تفسیری پویا و عملگرا را فراهم می‌سازد، انجام داده است.

كلیدواژه‌ها: رویکرد الهیاتی،‌ تمدّن،‌ رشید‌الدین فضل‌الله همدانی، ایلخانان.

مقدمه
داشتنِ تصور الهیاتی روشن از هستی و پیونددادن آن با تمدن، و برقراری توازن میان تصور 
برای  را  لازم  ظرفیت  و  می‌آید  شمار  به  ملت  یک  محرک  موتور  مادی،  جهان  و  دین  از  برآمده 
تمدن‌سازی آن ملت فراهم می‌کند. اگر تصور ما از این ارتباط، مغشوش یا نامتوازن و متمایل به 
یك جهت باشد،‌ این تعادل به هم خواهد خورد، به‌طوری‌که اگر این تصور تنها به سمت الهیات 
باشد، ممكن است بی‌توجهی به دنیا )هستی( از آن سر برآورد به‌گونه‌ای‌که انسان در تلاش 
خواهد بود به جهان مجرّدات پا بگذارد و این با فلسفۀ خلقت آدمی در تضاد است. از سوی 

دیگر، اگر سنگینی این توازن به سمت دنیا )عالم مادّه( باشد، معنویت كم‌رنگ خواهد شد.
تا 645 در همدان/  دراین‌میان، رشیدالدین فضل‌الله همدانی )ولادت بین سال‌های 638 
می‌کند  تلاش  ایران  به  مغول  حملۀ  از  پس  که  است  دانشمندانی  نخستین  از  718هـ(  مرگ 
جامعۀ اسلامی و ایرانی را چه در عرصۀ اندیشه و عمل و چه در صحنۀ سیاست به این تعادل 
بازگرداند، به‌طوری‌که تلاش‌های او در جهت احیای فرهنگ ایرانی و تحکیم مبانی تشکیلات 
ص.   ،1379 )بیانی،  است  جوینی  خاندان  با  مقایسه  درخور  دیوانی  و  اداری  سازمان‌های  و 
قصد  نه‌تنها  زیرا  دانست،  مغولی  اداری  دستگاه  »ایدئولوگ«  می‌توان  را  او  درواقع،   .)243
داشت مغولان را متمدن سازد، بلکه با ایجاد دستگاه‌های اداری، فرمانروایی متمرکزی را برای 
ایلخانان به وجود آورد )همان، ص. 246(. ایجاد منظم‌ترین سازمان حکومت در یکی از ادوار 
اسلامی،  و  ایرانی  طبیعت  با  بیگانه  عنصر  ناسازگارترین  سازگارساختن  ایران،  تاریخ  آشفتۀ 
بنای بزرگ‌ترین دارالعلم دنیای کهن، تخصیص شگفت‌انگیزترین رقم موقوفات و بودجۀ تاریخ 
برای انجام امور علمی و معنوی، اهدا و برقرارساختن باورنکردنی‌ترین ارقام صِلات و جوایز و 
مستمری در حق علما و مشایخ و سایر فعالیت‌های درخشان علمی، ازجمله اقدامات خواجه 
رشیدالدین فضل‌الله در این برهه از تاریخ بوده است )اسماعیلی، 1372، ص. 78(. مجتبی 
مینوی دربارۀ خواجه می‌نویسد: »... عشق و علاقه‌ای که بنشر علوم و معارف داشته است او 

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

113



را محرض آمد که دستگاه عظیمی بنام ربع رشیدی در جوار شهر تبریز تأسیس نماید که آنجا 
محصلین علوم و مدرسین اقامت کنند و وقت خود را بمباحثه و مذاکره و آموختن و فراگرفتن 
بگذرانند؛ تمام وسایل زندگانی در آنجا فراهم بود و احتیاجی بخارج نداشت« )مینوی و افشار، 

1356، ص. 34(.

پیشینۀ پژوهش
و  التاریخ  فی  دراسات  إیران:  و  العرب  با عنوان  ارزشمند خود  کتاب  در  کرافولسکی  دورتیا 
آلمانی  و  عربی  زبان  به  او  منتشرشدۀ  مجموعه‌مقالات  که  الأیدیولوجی،  المنظور  من  الأدب 
است و در بیروت )1413هـ/1993م( به چاپ رسیده است، چهار مقاله را به مطالعات ایران 
اختصاص داده که دو مقالۀ آن راجع‌به ایلخانان و خواجه رشیدالدین فضل‌الله است و در آنها به 
موضوعاتی چون اصلاح‌گری خواجه رشیدالدین فضل‌الله همدانی، رابطۀ ایدئولوژیک ایلخانان 
و مملوکان و مانند آن، پرداخته است. اگرچه او در این مقالات اشاره‌ای به بازخوانی و بازتفسیر 
نصوص دینی از سوی خواجه به‌منظور بازسازی تمدن نکرده است، هر دو مقاله مُلهم و منبع 
است حسن  گفتنی  بوده‌اند.  تمدن  به  الهیاتی خواجه  رویکرد  از  در چنین خوانشی  نگارنده 
ترجمۀ  و ضمن  داده  قرار  را دستمایه  مقاله  دو  پرینستون، هر  دانشگاه  استاد  قُمی،  انصاری 
آنها از عربی به فارسی، سه مقاله با شرح و تفسیر خود از آنها منتشر کرده که در این مقاله به 
آنها هم رجوع شده است. عنوان مقالات عبارت‌اند از: »چالش ایلخانان و ممالیک و سیاست 
صلح‌جویانۀ رشیدالدین فضل‌الله«، »مقولۀ جهاد و نزاع ایدئولوژیک در عصر ایلخانان مغول«، 
»قدرت و مشروعیت در دورۀ ایلخانان مغول« و »اصطلاح ملّی ʼایرانʻ و احیای دوبارۀ آن در 
عصر ایلخانان مغول«. هاشم رجب‌زاده هم در مقالۀ »اعتقاد دینی رشیدالدین فضل‌الله در آئینۀ 
رساله‌های او«، اعتقادات خواجه را به‌تفصیل مورد توجه قرار داده‌ که در این تحقیق پیشِ رو 
خواجه رشیدالدین فضل‌الله،  با عنوان  در کتابش  او  استفاده شده است.  علاوه‌براین،  آن  از 
بیست گفتار  منتشر کرده، سعی می‌کند طی  را در سال 1377ش  آن  نو  انتشارات طرح  که 
زندگی، زمانه و مسائل مهم دوران خواجه و دیدگاه‌ها و طرح‌های عمرانی و علمی او را بررسی 
کند. گفتنی است در این کتاب به رویکرد اصلاحی خواجه تنها اشاراتی شده و بیشتر دربارۀ 
اصلاحات مشهور دوران غازان‌خان است که در حوز‌ه‌های اقتصادی و عمرانی و حکمرانی انجام 
از نگرش خواجه  این مقاله  از خوانشی که در  بااین‌حال، رجب‌زاده در کتاب خود  بود.  شده 
هیئت  عضو  حسن‌زاده،  اسماعیل  است.  نیاورده  میان  به  سخنی  است،  شده  ارائه  تمدن  به 
علمی گروه تاریخ دانشگاه الزهراء، نیز در مقالۀ »مصلحت عمومی در اندیشۀ سیاسی خواجه 
توجه  ایرانشهری  اندیشۀ  با  آن  پیوند  و  بنیادی  اصلاحات  به  همدانی«،  فضل‌الله  رشیدالدین 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

114



و  معنا  او  حاکمان.  متوجه  هم  و  دانسته  مردم  متوجه  هم  را  خواجه  اصلاحات  جهت  و  کرده 
مفهوم مصلحت را محور بازخوانی اصلاحات خواجه دانسته است.

اندیشۀ اصلاح1 و میانه‌روی از دیدگاه خواجه رشیدالدین فضل‌الله
رشیدالدین،  اساسی  غرض  و  می‌نویسد: »مقصد   )218 ص.   ،1993( کرافولسکی  دورتیا 
ـ غایت مشترک همۀ اصلاحگران  ـ آن‌گونه که گمان من است ـ »توازن« و »میانه‌روی« است و این ـ
با وجود  و  بار  برای نخستین  او مدعی است که  بوده است«.  نوگرای بزرگ مسلمان  عقلگرای 
مخالفان بسیار، فرضیۀ »مُصلح« بودن رشیدالدین فضل‌الله را مطرح کرده است )همان، ص. 
بازخوانی  »مُجدد«  نظریۀ  چهارچوب  در  را  »مصلح«  واژۀ  کرافولسکی  اگر  البته  216ـ217(. 
می‌کرد، که گویا این‌گونه است، متوجه می‌شد که پیش از او، در زمانۀ خود خواجه، شرف‌الدین 
فضل‌الله شیرازی معروف به وصَاف الحضره )زادۀ 663هـ.ق و درگذشتۀ 728 هـ.ق(، نویسندۀ 
فضل‌الله  رشیدالدین  خواجه  از  وصاف  تاریخ  به  مشهور  تزجیةالاعصار  و  تجزیة‌الامصار  کتاب 
ص.   ،1346 )آیتی،  است  کرده  یاد  قمری«  هجری  هفتصد  سدۀ  »مُجدد  به‌عنوان  همدانی 
303(. کرافولسکی بر این باور است که اندیشۀ اصلاح، جزئی بنیادین در سازوکارهای منظومۀ 
اسلام سنّی است. این رویکرد به خود آن یا به مؤیدهایش همچون قولی از رسول بازمی‌گردد 
که: خداوند در رأس هر صد سال کسی را برمی‌انگیزاند تا دین امّت را اصلاح نماید، و با این 
ص.   ،4 ج.   ،2009 )سجستانی،  می‌پالاید  مبدعان  تأویل  و  غالیان  تحریف  از  را  اسلام  عمل 
این معنا که محمد  به  نبوت باشد،  به ختم  آنکه، اعتقاد اسلامی‌ای که قائل  109(. حقیقت 
آخرین رسول و خاتم پیامبران است، همان اعتقادی است که منجر به ظهور نظریۀ »مجدد« در 
میان اهل ‌سنّت شده که کسی در رأس هر قرن جدید خواهد آمد و اشاره دارد به تعدد مجددان 
سنّی که در برخی از آثار ویژگی‌های مشترکی برای ایشان قائل شده‌اند. این مجددان مردان 
اهل توازن، ارتباط و میانه‌روی هستند و در زمان بحران‌ها و تهدیدهای ایدئولوژیک خارجی 
تلاش می‌کنند میان جریان‌های فکری و سیاسی متنازع داخل اسلام، پیوند برقرار نمایند. آنها 
این پیوند را از طریق میانه‌روی در راستای تحول بدون ازهم‌گسیختگی جماعت یا پراکندگی 
انجام می‌دهند و افق‌های جدیدی را برای قضایا و مشکلات می‌گشایند )کرافولسکی، 1993، 
ص. 219ـ220(. تصور اسلامی از زندگی انسان در همۀ جوانب یک کل یکپارچه است و اینکه 
اسلام طریق این حیات بشری است بدون آنکه تفاوتی بین زمینه‌های دینی و دنیوی باشد. به 
همین دلیل، مصلحان مسلمان در طول عصور، پیوسته به قرآن به‌عنوان اساس و بنیاد تصور 

1. منظور نگارنده از اصلاح چیزی فراتر از اصلاحات غازانی اســت که خواجه باعث و بانی آن بوده اســت. 
اصلاح مدنظر در این مقاله، اصلاح معرفتی مبتنی بر بازتفسیر متون دینی است.

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

115



222؛  ص.   ،1993 )کرافولسکی،  می‌دهند  ارجاع  آن  بازتأویل  و  استفسار  به‌منظور  اسلامی 
انصاری، 1377، ص. 31ـ53(.

دیدگاه‌های  می‌کرد  تلاش  و  نبود  مستثنا  قاعده  این  از  هم  همدانی  فضل‌الله  رشیدالدین 
بنابراین، در همان  ارائه دهد.  آیات قرآن کریم  از  تأویل‌هایش  و  را در تفسیرها  اصلاحی خود 
چهارچوب مبانی فکری اسلامی طرح اصلاحی و فکری خود را پیش می‌برد و سعی می‌کرد از 
آن عدول نکند؛ هرچند ابن‌تیمیۀ حنبلی‌مذهب، که در اردوگاه ممالیک بود و به‌مانند خواجه 
»وزیر  و  کرد  متهم  کفار  با  همکاری  و  کفر  ارتداد،  به  را  او  نبود،  کافرکیش  پادشاهان  گرفتار 
به‌‌رغم  لعاب دینی می‌زند.  و  را رنگ  ایلخانان مغول  خبیثی« می‌دانست که کارهای مشرکانۀ 
موضع ملامت‌گرانۀ ابن‌تیمیه، ابن‌حجر عسقلانی در الدرر الکامنة فی أعیان المائة الثامنة و نیز 
ابن‌عماد حنبلی در شذرات‌الذهب فی أخبار من ذهب و ذهبی در العبر فی خبر من غبر، از او 
به نیکی یاد کرده‌اند )ابن‌حجر عسقلانی، 1972، ج. 4، ص. 271؛ ابن‌عماد حنبلی، 1986، 
ج. 8، ص. 81؛ ذهبی، بی‌تا.، ج. 4، ص. 46ـ47؛ انصاری، 1378ب، ص. 73ـ84(. به نظر 
نگارنده، ریشه‌های این اختلاف‌نظر را هم باید در وضعیت خصمانه‌ای جست‌و‌جو کرد که بین 
دو اردوگاه ایلخانی و مملوکی به وجود آمده بود و هم در رویکرد کلی نقادانۀ ابن‌تیمیه به اشاعره 
و معتزله که رشیدالدین فضل‌الله هم در چهارچوب آن می‌اندیشید )کرافولسکی، 1993، ص. 

.)227
و  سرسخت  دشمنان  با  فضل‌الله  رشیدالدین  ایلخانان،  اردوگاه  در  و  میدان  سوی  این  در 
مردم  چشم  در  وی  خوارکردن  برای  رشیدالدین  سیاسی  دشمنان  بود.  مواجه  قسم‌خورده‌ای 
ساوجی،  سعدالدین  اینان،  رأس  در  دهند.  جلوه  ریایی  و  ظاهری  را  او  اسلام  داشتند  سعی 
رقیب سیاسی او، و ابوالقاسم کاشانی مؤلف تاریخ اولجایتو و تاج‌الدین علیشاه جیلان، مدعی 
تألیف جامع‌التواریخ ، قرار داشتند. اگرچه در مخالفت سعدالدین با رشید‌الدین علاوه‌بر رقابت 
سیاسی، عامل مذهب نیز بی‌تأثیر نبود. سعدالدین مذهب تشیّع داشت و در آن تعصب می‌ورزید 
ایلخانان،  با قدرت‌گرفتن شیعیان در درگاه  بود.  پیرو تسنّن و شافعی  درحالی‌که رشیدالدین 
و  در شوال 711  قتل سعدالدین  از  اما پس  کنار کشید،  کارها  از  را  رشیدالدین چندی خود 
تاج‌الدین  )رجب‌زاده، 1387، ص. 86ـ95(.  بالا گرفت  کار رشیدالدین  رانده‌شدن شیعیان، 
علیشاه مردی عامی و عاری از فضل بود. به همین دلیل، در دورۀ وزارت شش ساله‌اش و پس از 
توطئۀ قتل رشیدالدین فضل‌الله، رشتۀ امور دیوانی و سیاست مملکت از هم گسیخت )اقبال، 
1379، ص. 329(. یکی دیگر از دشمنان رشیدالدین، قطب‌الدین شیرازی معروف به شارح 
علّمه است. قطب‌الدین از خوان احسان سعدالدین ساوجی متنعّم بود و کتاب التحفة ‌السعدیة 
رشیدالدین،  وزارت  دورۀ  در  نیز  قطب‌الدین  است.  کرده  او  نام  به  ابن‌سینا  قانون  شرح  در  را 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

116



وقتی  نمونه،  برای  می‌کرد.  اشاره  او  یهودی‌بودن  به  کنایه  و  طنز  با  می‌یافت  فرصت  هرجا 
خواجه تفسیری بر قرآن نوشت او هم گفت: »می‌خواهد تفسیری بر تورات بنویسد!« )زریاب 
رشیدالدین  به‌این‌ترتیب،  121ـ131(.  ص.   ،1377 رجب‌زاده،  193؛  ص.   ،1385 خویی، 
فضل‌الله همدانی هم از سوی ابن‌تیمیه و اردوگاه مملوکان سنی‌مذهب منفور بود و هم از سوی 
شخصیت‌های سیاسی و علمی شیعی در اردوگاه ایلخانان. بااین‌همه، از پای ننشست و طرح 
اگر اشاره  بود  از لطف نخواهد  بر سر آن گذاشت. خالی  و عاقبت جان هم  بُرد  را پیش  خود 
را  ایران، قول کسانی  در  تاریخ مغول  نویسندۀ  اشپولر )1380ش، ص251(،  برتولد  که  شود 
باوجوداین، علامه حلّی بر  بر یهودی‌ماندن رشیدالدین فضل‌الله اصرار دارند.  برمی‌گزیند که 
تقریرات خواجه رشیدالدین فضل‌الله تحریر نوشته و در آن به حضورش در مجلس درس و بحث 
خواجه برای بهره‌مندی از فضل و دانش آن وزیر دانشمند، در دربار باشکوه ایلخانی به هنگام 
اقامت در پایتخت سلطان، اشاره کرده و از او با القابی چون »ترجمان‌القرآن«، »ینبوع الحکمة 
العملیة«، »موضح اسرار العلوم الربانیة« و »رشید الملة و الحق و الدین« و مانند آن، یاد کرده 

است2 )عطاردی قوچانی، 1352(.
رشیدالدین طبیب و حکیم بود و در تفسیر قرآن از مذاق و مشرب فلسفی خود بهره می‌برد. 
دشمنان سیاسی او نیز از همین امر استفاده کردند و او را در نظر اکثریت مردم که به پیروی از 
فقها و اهل حدیث و سنّت، به علوم عقلی با شکّ و تردید و سوءظن می‌نگریستند، خوار کردند 
خویی،  )زریاب  است  ساخته  دگرگون  را  خدا  کلام  می‌گفتند  که  ندا  آن  معنی  است  همین  و 
1385، ص. 195(. قدر مسلم آن است که رشیدالدین در رسائل فلسفی خود می‌کوشید بین 
فلسفه و کلام و تصوف هماهنگی ایجاد کند، درحالی‌که در مواردی نیز بر فلاسفۀ استدلالی از 
دیدگاه شرع اسلامی خُرده گرفته است. او اصولًا طرفدار تفکر فلسفی و عقلی بوده و علاوه‌بر 
را  فیلسوفان  و  نظر متکلمان  موارد کوشیده است  تمام  در  از عقل،  در دفاع  نوشتن رساله‌ای 
یکی جلوه دهد و علوم عقلی و نقلی و عقل و ایمان را با هم تلفیق کند. نظرگاه وی نمونه‌ای از 
کوشش در تلفیق و تقریب مکتب‌های گوناگون فکری اسلامی است که از خصایص قرن هشتم 

به شمار می‌رود )اسماعیلی، 1372، ص. 123(.
و  اجتماعی  یا  سیاسی  ملاحظه‌کاری  که  جایی  در  رشیدالدین  آزاداندیشی  بااین‌همه، 

2. عطــاردی قوچانــی، عزیزالله )1352(. تقریرات خواجه رشــیدالدین فضل‌الّل به تحریــر علامۀ حلی. مجلۀ فرهنگ 
ایران‌زمین، 19، 106ـ117؛ رساله‌ای یازده‌صفحه‌ای در کتابخانۀ ناصریۀ لکهنو از شهرهای شمالی هندوستان؛ نسخۀ 
خطی این رساله در یازده صفحه به خط فصیح اصخانی )؟( است و تاریخ ندارد. چنین می‌نماید که در قرن نهم نوشته 
شده و به شمارۀ 716 در دفتر کتابخانه ثبت شده است و از کتب وقفی علامه ناصر حسین صاحب آن کتابخانه است. 
در کتابخانۀ محمود شــهابی خراســانی، استاد دانشگاه تهران، هم نســخه‌ای از این رساله ذیل مجموعه‌ای است که با 

نسخۀ هندوستان چندان اختلافی ندارد.

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

117



به‌خصوص احتیاط در برابر دشمنان و رقیبان و حاسدان بسیارش مانع نمی‌شده، بروز و ظهور 
داشته است، چنان‌که بارها به علمای اهل کتاب غیرمسلمان تاخته اما از عالمان دیگر مذاهب 
و عقاید بیشتر به مدارا یاد کرده و از این نمونه است سخن او در مفتاح‌التفاسیر دربارۀ شیوۀ 
تألیف و تصنیف خود )رجب‌زاده، 1387، ص. 86ـ95(. بااین‌وصف، رشیدالدین »مصلح« یا 
»مجدد« در زمانه و وضعیت بسیار بغرنج و سختی قرار داشت و با وجود همۀ موانع تلاش کرد 

طرح اصلاحی خود را بر مبنای نگرش الهیاتی، عملی کند. 

مراتب علوم نزد رشیدالدین فضل‌الله و نسبت آن با نگرش الهیاتی او
بر چهار قسم  را  علوم  اشیاء  و معرفت  علوم  مراتب  خواجه رشیدالدین فضل‌الله درخصوصِ 
بر  كه  انبیا  علوم  دوم،  است؛  تعالی  باری  مخصوص  كه  علمی  نخست،  می‌کند.  دسته‌بندی 
سبیل وحی و الهام بر ایشان ارزانی می‌شود؛ سوم، علوم اولیا و اصفیا؛ و چهارم، علوم علما. 
سپس می‌‌گوید: »علم، مطلقاً صفتی است از صفات باری تعالی و آن نامتناهی و قدیم است.« 
دانسته  ماضی  زمان  در  آنکه  نخست  است:  میسر  بر سه طریق  اشیا  به  معرفت  اما حصول  و 
باشند؛ دوم، در زمان حال معلوم باشد: علم مخلوقات و سوم یا در زمان مستقبل بدانند. او در 
ادامه می‌افزاید: »اما علمی که مخصوص است به ملایکه و انسان و سایر حیوانات که آن را حسّ 
می‌خوانند، مراتب آن علوم نامحصور است.« و اما علومی هستند که خداوند به آدمی اعطا کرده 
است که دو دسته‌اند: نخست عام: »شخصی را بود دون شخص دیگر« و دوم خاص؛ او دربارۀ 
آن می‌گوید: »علمی كه خدا به انسان داده است )علوم متنوّع( است« )رشیدالدین فضل‌الله 
همدانی، 1378، ج. 2، ص. 434ـ436(. خواجه در این تقسیم‌بندی از علوم و طبقه‌بندی آن 
هم به علوم الهی نظر دارد و هم به علوم انسانی؛ اهمیت این موضوع بعدها در توجه خواجه به 
ابعاد معنوی و مادی تمدن خود را نشان می‌دهد. ابعادی که خود وی دائم به آن توجه داشت و 

در تفسیرهایی که از آیات قرآن و احادیث می‌کرد،‌ توأمان به هر دو جنبه می‌پرداخت.

بازشناسی خود
خواجه رشیدالدین فضل‌الله در دورۀ پس از خرابی یك تمدن سرزنده و بانشاط ظاهر شد. او 
تلاش کرد مسیری كه با حملۀ مغولان برای مسلمانان و ایرانیان پیش آمده و از نظر او انحرافی 
بود، به مسیر اصلی بازگرداند. بنابراین، تلاش کرد رابطه‌ای درست از علم و عالم ترسیم کند. 
این رویكرد با حملۀ مغولان فرو ریخت. بنابراین، لازم بود دوباره تصویری روشن از خدا، هستی و 
انسان ترسیم شود. مدعای ما برای این تلاش، آثار اوست. در جامع‌التواریخ خواجه چنین آمده 
است: ما كه بودیم، كجای جهان هستیم، آلان كجا ایستاده‌ایم. او در این کتاب طرحی از یك 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

118



خودشناسی مبتنی بر واقعیات را عرضه، و توجه قابل ملاحظه‌ای به جغرافیا و جامعه‌شناسی 
دقیقی  اطلاعات  و  کرده  آنها  مانند  و  افرنج  مردم  چینی‌ها،  هندی‌ها،  ازجمله  مختلف  ملل 
به‌ویژه از مشخصات جغرافیایی ارائه کرده است. حتی ارائۀ تصویری از دوره‌بندی تاریخی بین 
چینی‌ها، هندوان و بنی‌اسرائیل )رشیدالدین فضل‌الله همدانی، 1391، ص. 1ـ2؛ دبیرسیاقی، 
1339، ص. 1ـ10(. حتی سخن از اساطیر آنان در راستای بازشناسی خود ایرانیان است و نه 

صرف اطلاعاتی تاریخی كه البته در جای خود ارزشمند است.
 حال این پرسش مطرح می‌شود که آیا هدف خواجه از شرح افرنج با جزئیات مثال‌زدنی‌اش 
تنها بیان مختصات جغرافیایی و اطلاعات تاریخی‌اش بوده یا به سطح علمی و تمدنی آن شهر 
و  جغرافیایی  مختصات  از  فراتر  چیزی  پی  در  خواجه  نگارنده،  نظر  به  است.  داشته  نظر  نیز 
اطلاعات تاریخی بوده است. درواقع، او درصدد بوده تلنگری به این جامعۀ مصیبت‌دیده بزند 

و سطح بالای علمی و تمدنی آن را تا پیش از حملۀ مغول گوشزد کند. 
او در طرح بازشناسی دوبارۀ خود، حتی به تمدن ایران باستان هم متوسل می‌شود. به همین 
دلیل، عده‌ای تصور كرده‌اند که خواجه مرید پادشاهان باستانی ایران بوده و درصدد احیای 
ایرانشهری به معنای باستانی آن بوده است. البته این‌گونه نیست. بلكه این، بخشی از طرح 
مصیبت‌بار  حملۀ  از  آنان  رهانیدنِ  و  مسلمان  ایرانیان  واداشتن  حرکت  به  برای  بوده  خواجه 

حاكمان مغول. خواجه در آثارش بر این باور بود كه با پذیرش واقعیت‌ها باید دوباره برخاست.

تفسیری متفاوت از مرگ
و  علما  این دأب سایر  البته  و  دینی موج می‌زند  نگرش  آثار رشیدالدین فضل‌الله  بیشتر  در 
برای تحقق  رویکردی است که  با دیگران در  تفاوت خواجه  بوده است.  نیز  حکمای مسلمان 
زندگی مسلمانان  بر  وارده  از مصیبت‌های  بعد  او  دارد.  قرآن  تفسیر  به‌ویژه  و  به دین  طرحش 
سعی می‌کند این فراغ‌ها را با تفسیر خود از آیات کلیدی که به تحقق طرحش می‌انجامد، پُر 
مفتاح‌التفاسیر، که مهم‌ترین بخش کتابش است، به موضوعاتی  کند. او در بخش دوم کتاب 
و  تناسخ  اختیار،  و  و طول عمر، جبر  و سیئه، اجل  اعمال حسنه  و شرّ، جزای  همچون خیر 
حشر اجساد، استعداد و سعادت، و نیز طالع نیک و اقبال و دولت می‌پردازد، زیرا از چالش‌های 
مهم ایرانیان در آن دوره بوده است )رشیدالدین فضل‌الله همدانی، 1391، ص. 229ـ249(. 
درواقع، اینها مسائلی بودند که جامعۀ روزگار خواجه با آنها دست و پنجه نرم می‌کرد و در جان 
و دل مردم جَوَلان می‌داد. مغولان بُت‌پرست بودند و به تناسخ اعتقاد داشتند. طالع نیک و بد 
برایشان مهم بود و چون حاکم بودند‌ و »الناس علی دین ملوکهم«، این مسائل به بخش‌های 
طرح  به  منجر  جامعه  ناامیدی  و  سرخوردگی  دوره،  آن  در  بود.  کرده  رسوخ  جامعه  دیگر 

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

119



اعتقاداتی به شکل افراطی شده بود. بااین‌حال، خواجه برای عبور از این بحران راه‌حل‌هایی 
ارائه می‌داد. برای نمونه، دیدگاه خواجه درمورد مرگ به‌گونه‌ای است که آن را جاندار و محرّک 
می‌داند )رشیدالدین فضل‌الله همدانی، 1378، ص. 104(. درواقع، خواجه در تفسیر غفلت از 
مرگ و حرص و طمع دنیا، از رأی حكما كه این غفلت باعث تسلیت و موجب انتظام و قوام دنیا 
شده است، گامی جلوتر می‌گذارد و آن را امری نیكو می‌پندارد كه موجب رشد‌ زندگانی مادی 

و آبادی دنیا می‌گردد )همان، ص. 106ـ107(.
و دنیا همان عقبی است: ‌»الدنیا  ندارد  و آخرت وجود  بین دنیا  تفاوتی  از دیدگاه خواجه، 
و  این دو لازم  و  از نمازخواندن، وضو لازم است  بنابراین، همان‌گونه كه پیش  مزرعة الآخرة«. 
ملزوم هم‌اند، به همان شیوه هم دنیا دروازۀ ورود به آخرت است و لازم و ملزوم یکدیگرند. اگر 
دنیای شما خوب باشد، آخرتتان نیز خوب می‌شود. بنابراین،‌ باید برای ساختن یك دنیای خوب 
تلاش كرد و انگیزه این تلاش و حركت هم در نگاه درست ما به خدا، هستی و انسان نهفته 
می‌گیرد.  دربر  هم  را  مغولان  حتی  كه  است  همه‌جانبه  و  گسترده  چنان  خواجه  طرح  است. 
بنابراین، پیوسته به حكمرانان مغول رابطۀ بین شاه و رعیت را یادآوری می‌کند و اساس دوام 
حاكم را در عدالت می‌بیند. او هم در پی حفظ رعیت است و هم در پی رامك‌ردنِ‌ مغولان حاكم 

)رشیدالدین فضل‌الله همدانی، 1391، ص. 2(.
 او در جایی دیگر، به حدیثی از پیامبر )ولدت فی زمن الملک العادل انوشروان( اشاره می‌کند 
و به مدح عادل‌بودن حاکم از جانب نبی و بیان فضل عدالت پرداخته است )رشیدالدین فضل‌الله 
همدانی، 1391، ص. 44(. خواجه درصدد بود دستگاه حاكمۀ مغول را نیز در این طرح وارد 
حاكمان  كه  فهمید  می‌توان  زمانی  از  را  رشیدالدین  خواجه  طرح  شکست  یا  موفقیت  نماید. 
معرفی‌  ایرانی  باستان  پادشاهان  راه  ادامه‌دهندگان  و  مسلمین  و  اسلام  مدافع  را  خود  مغول 
كردند. دراین‌میان، غازان‌خان ازجملۀ حاکمانی است که بیشترین خدمت را به تحقق طرح او 
کرده است و به همین دلیل، مورد تعریف و تمجید خواجه بوده است و اصلًا برای همین است 
با  ایران )رجب‌زاده، 1377، ص. 190( مشهور شده است.  به پادشاه اسلام و  كه غازان‌خان 
مسلمان‌شدن غازان‌خان فاصلۀ بین حاکم و مردم فروریخت. بنابراین، غازان‌خان فقط »خسرو 
ایران« و »احیاکنندۀ پادشاهی کیانیان« نبود، بلکه از نظر مسلمانان، »مجدد دین« و خاتمۀ 
قرن هم به شمار می‌آمد )کرافولسکی، 1993، ص. 188؛ انصاری، 1377، ص. 191ـ198(. 
ناگفته نماند که معمار و مغز متفکرِ اصلاحات غازان‌خان، خواجه رشیدالدین فضل‌الله همدانی 

است و آن نیز برآمده از نگرش مصلحت عمومی اوست)حسن‌زاده، 1388، ص. 30ـ70(.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

120



تفاوت بین علوم منقول و معقول
مهم‌ترین بخشی که می‌توان نگرش الهیاتی خواجه به تمدن را مشاهده کرد، آنجایی است 
که از علوم منقول و معقول سخن به میان آورده است. درواقع، نوع نگاه خواجه به این مقوله 

سرانجام منتهی به یک رویکرد عملی الهیاتی به تمدن شده است.
دعوای بین عقل و نقل در میان مسلمانان سابقه‌ای بلند دارد و به قبل از حملۀ مغولان باز 
می‌گردد. اما با همۀ اختلاف‌نظرهایی كه عالمان در این‌باره داشتند،‌ هیچگاه این مسئله منجر 
به توقف و ركود نشد. حملۀ مغولان و باورهای شَمَنی آنان، فروریختنِ مبنای هستی‌شناسانۀ 
ایرانیان و گسترش تصوف دنیاگریز،‌ تعادل پیش‌رونده میان عقل و نقل را بر هم زد؛ به‌گونه‌ایك‌ه 
حتی بعد از مغولان به عداوتی مخرّب بدل شد. اهل عقل، اهل نقل را می‌كوبیدند و اهل نقل 
هم اهل عقل را. خواجه در پی تصحیح این تصور نادرست بود. به همین دلیل، تفسیری جدید 
از علوم معقول و منقول عرضه نمود. درواقع، خواجه بر این باور بود:‌ »...كه هیچ نقلی كه از 
منقول باشذ از كتاب الهی و كلام نبوی و متابعان آن نبوذ كه آن معقول نباشذ،‌ بلكه آن منقول 
ابراز و خلاصه معقولات«. بنابراین،‌ منقولات همان معقولات هستند، اما ممکن است به جهت 
كم‌دانشی به كُنه منقول پی نبریم و آن‌ را حمل بر جزم كنیم. به عبارت دیگر، مفهوم مخالف آن 
این است كه اگر عقل توان فهم و درك آن دسته از مسائل جزمی را داشته باشد،‌ به معقولیت 
آن پی خواهد برد، آن‌گونه كه برخی از علما و مشایخ بزرگ پی برده و بر آن تفاسیر نوشته‌اند. 
اما چون توان فهم عقلانی آن برای همگان ممكن نیست، جز به برخی از »جماعت مستعدّان« 
هم  با  می‌توانند  علوم  اگرچه  که  می‌کند  اشاره  نیز  نکته  این  به  خواجه  نگفته‌اند.  معنی  این 
مرتبط باشند، ‌اما با هم درنمی‌آمیزند. او فلسفۀ این درنیامیختن و تفكیك علوم را در نداشتن 
و سطحی‌زدگی.  بهره‌مندی  نداشتن  نیز  و  در‌آمیخته می‌داند  به هم  ثقیلِ  علومِ  آن همه  فهم 
خواجه می‌گوید: »علم آسان‌تر را به متعلّم می‌آموزند‌ و مسئله، كه ماوراء آن علم است ]در مرتبۀ 
والاتری است و سنگین‌تر است[ به تسلیم و تسلّم، یعنی تقلید فرا می‌گیرند. البته این بدین 
معنی نیست كه غیر معقول است،‌ بلكه معقول است، لكن مشكل‌تر و اسرار و معانی آن قوی‌تر 
و عظیم‌تر از ما تحت ]علوم پایین‌تر[ است«. بنابراین، طالب علم ابتدا »ما تحت« را می‌آموزد،‌ 
كمك‌م كه بدان خو گرفت و از آن فارغ شد،‌ به علوم كتب »مافوق« نیز می‌پردازد و بدین ترتیب 
این رشتۀ بی‌انتهای طلب حصول علم ادامه دارد: إلی ما لانهایة؛ به هر مرتبه از علم كه رسید، 
آن مرتبه نسبت به مرتبۀ والاتر از خود معقول است و آن والاتر منقولی است كه هنوز معقول 

نشده است )رشیدالدین فضل‌الله همدانی، 1378، ج. 2، ص. 256(.
اگر شخصی  به قول خواجه،  ندارد.  انتهایی  و  نگاه خواجه، دانش سلسله‌مراتبی است  در 
صدهزار كتاب بخواند، باز دانش به حكم آیۀ مباركۀ »وَ فوَْقَ كُلِّ ذِی عِلْمٍ عَلیِمٌ« )یوسف، 76، 

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

121



1445ق.( مراتب دیگری دارد مافوق آن، و چه‌بسا آن دانشی كه داشته است،‌ در پیش دانش 
مافوق و جدید، »نقلی بود كه به تقلید فراگرفته بود«. بنابراین، مراتب دانش را انتهایی نیست. 
خواجه بر این باور است كه مراتب بالاتر از آن اولیا و انبیاست و احوال خضر و موسی، كه حق 
تعالی در قرآن مجید از آنها یاد کرده،‌ مصداق جمیع این بیان‌هاست. او معتقد است كسانی 
به‌خطا می‌پندارند معقولات همین دانشی است كه علما نشر و تقسیم كرده‌اند. درحالی‌که این 
همۀ معقولات نیست،‌ چراكه علوم نامتناهی‌اند. از آنجا که در نگاه خواجه رشیدالدین فضل‌الله 
بین علوم معقول و منقول تفاوتی نیست،‌ بنابراین انبیاء علیهم‌السلام در صدر علما و حكما قرار 
می‌گیرند. خواجه در جواب مخالفان این نظر می‌گوید، چگونه است كه نصّ بقراط را معقول 
را كه چون  آن  و  نباشند  معتقد  را  نبوی«  و  الهی  اما »نصوص  در صدر می‌نشانند  و  می‌دانند 
منقول است و چون »فهم ایشان بذان نرسذ« غیرمعقول دانسته و در ذیل می‌نشانند. بنابراین، 
دایرۀ فهم درآمده‌اند،  به  منقول‌ها كه  از  بعضی  نظر خواجه، هر منقولی معقول است؛  طبق 
معقول‌اند و آن دسته كه فهم‌ناپذیرند، معقول هستند، ولی چون در این دایره نیفتاده‌اند، فعلًا 
فقط منقول‌اند و تنها راه برخورد با آنها تسلیم محض است. از نظر او، میان سخنان منقول و 
معقول همین قیاس و فرق بایذ نهاذن، و بدین وجه تصور كردن. و ازین جهت است كه تا بنیاد 
عالم بوذه، اصحاب نقل در همۀ ادیان و ملك و طوائف قوی حال‌تر و معظم‌تر بوذه‌اند و بر همه 
هُمُ الغْالبِوُنَ« )مائده، 56، 1445ق.( جنین بوذه و  غالب آمذه‌اند. و بحكم آیۀ »فإَِنَّ حِزْبَ اللهِ 

جنین خواهذ بوذ )رشیدالدین فضل‌الله همدانی، 1378، ج. 2، ص. 256، 259(.
 لازم است رازِ این نوع نگاه را در هستی‌شناسی و معرفت‌شناسی وی جست‌وجو کرد تا شاید 
بتوان از طریق آنها قفل اندیشۀ دینامیك خواجه را گشود. آنجا كه خواجه دربارۀ علوم معقول و 
منقول سخن می‌راند، درواقع بر یكی‌بودن علوم منقول و معقول تأکید می‌کند. این نكته بسیار 
حایز اهمیت است. اینكه علوم منقول در صدر باشند و فقط از توجه به آنها سخن گفته شود و 
معقولات در مرتبۀ پایین‌تری قرار گیرند، نتیجه‌ای جز به‌حاشیه‌راندنِ ‌معقولات نخواهد داشت. 
بنابراین، به لحاظ‌ اینكه علوم انبیا و نصوص الهی معقول و در صدرند، باید علوم منقول و معقول 
سلسله‌مراتب  براساس  معقول  و  منقول  به  علوم  تفكیك  خواجه،  نگاه  در  شود.  دانسته  یكی 
به عبارت دقیق‌تر، خواجه همۀ  از منقولات است.  بر اساس فهم معقول  بلكه  ارزشی نیست، 
علوم را منقول می‌داند، و اینکه تنها اندكی از دریای علوم منقول در تیر‌رس فهم قرار گرفته‌اند 
شرعی  علوم  و  طب  میان  خواجه  می‌شود  باعث  تفكیك،  عدم  همین  معقولات‌اند.  همان  که 
حیاتی  و  دارد  اهمیت  علوم  مادی  وجه  معرفت، هم  به  نگاه  نوع  این  در  نگردد.  قائل  تفاوتی 
است و هم وجه دینی علوم. همین نگاه همسانی بین علوم ]همسانی نه در ارزش ذاتی، بلكه 
از جوانب علوم  از هیچ‌یك  باعث شد خواجه  برای جامعه[ است كه  فایده‌مندی  در  همسانی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

122



غافل نگردد. به همین دلیل، مجموعۀ ربع رشیدی که در دورۀ او در تبریز برای مشاغل گوناگون 
ساخته شد، نشان‌دهندۀ یکی‌بودن ارزش طبیب و فیلسوف و عالم دین بود. به عبارت دیگر، 
همه برای حیات جامعه لازم‌اند و ملزوم یکدیگر. این مجموعه ]علمی[، مرکز همۀ علوم و فنون 
این مجموعه ساکن  و علما در  پزشکان، منجمان  بود. مدرسان، روحانیان، شیوخ، صوفیان، 
شده‌ بودند و هریک در رشتۀ تخصصی خود به تحقیق و تتبع و تدریس می‌پرداختند. خواجه 
نیز موقوفاتی از اطراف و اکناف برای آن در نظر گرفته بود )بیانی، 1379، ص. 246(. به نظر 
می‌رسد مجموعه علمی ربع رشیدی به تأسی از نظامیه‌های خواجه نظام‌الملک طوسی ساخته 
شده باشد. در آن دوره، فراگیری پنج رشتۀ علمی آموزش عالی در این مجموعه در نظر گرفته 
تدریس  غیره؛ ج(  و  علوم عقلی، حساب  و حدیث(؛ ب(  )تفسیر  نقلی  علوم  الف(  بود:  شده 

مؤلفات رشیدالدین؛ د( تصوف؛ هـ( پزشکی )اسماعیلی، 1372، ص. 255(.
از نگاه خواجه علوم دنیا و عقبی یكی بود و هیچ صنفی بر صنف دیگر رُجحان نداشت. به 
او،  به عقیدۀ  بود.  او یکسان  همین دلیل، منزلت محدّث، فیلسوف،‌ مفسر، مهندس در نظر 
این فراگیری لازم و ضروری بود و كسی نباید حذف می‌شد. بنابراین، خواجه هیچ صنفی از 
علما را حذف نمیك‌رد و همۀ کسانی که در حوزۀ علوم منقول و معقول‌ فعالیت داشتند، در این 

مجموعه اسكان داده می‌شدند. 

الگوگیری از طبیعت
به  ویژه‌اش  نگاه  در  تمدن،  به  فضل‌الله  رشید‌الدین  خواجه  الهیاتی  نگرش  دیگرِ  نخ  سر 
»الگوگیری از طبیعت« نهفته است. در آن دوره، عده‌ای بر خواجه خرده می‌گرفتند که چرا با 
این سن و سال باز هم عمارت می‌سازد یا درمورد کشاورزی کتاب می‌نویسد و کارهایی نظیر 

اینها انجام می‌دهد)رشیدالدین فضل‌الله همدانی، 1378، ج. 2، ص. 110(. 
از نظر خواجه، همان‌گونه كه طبیعت در جریان است و هیچگاه از جریان و تحرك نمی‌ایستد، 
آدمی نیز تا پایان عمر خود بایستی از طبیعت پیروی كند‌ و هیچ‌گاه از حركت نماند. از تنبلی 
بپرهیزد و لحظه‌ای وقت خود را به بطالت نگذراند. انسان تركیبی از خیر و شرّ است‌ و ارجحیت 
و غلبه با خیر است. اگر بر طبیعت هزار مصیبت آید، باز مسیر خود را بی‌وقفه ادامه می دهد 
و هیچگاه متوقف نمی‌شود. درنتیجه، خواجه انتظار داشت که مسلمانان هم بعد از مصیبت 

خانمان‌سوز مغولان، مانند طبیعت عمل کنند و دوباره به عرصۀ جهان و تمدن بازگردند.

نتیجه‌گیری 
در  الهیاتی خواجه رشیدالدین فضل‌الله همدانی  رویکرد  پژوهش تلاش شده است  این  در 

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

123



تفسیر متون دینی در راستای امیدبخشی به زندگی و تمدن‌سازی و نه گوشه‌نشینی و بی‌توجهی 
به دنیا که نتیجه‌اش بی‌تمدنی خواهد بود، بررسی شود. زمانۀ او به این نگرش پویا از زندگی و 
آخرت نیاز داشت؛ دورانی که رشتۀ پیوسته زندگی مردم از هم گسیخته و سردرگمی و ناامیدی 
به اوج رسیده بود. بسیاری از مردم و علما کشته شده بودند. برخی به آناطولی و شام گریخته‌ 
بودند و ارتباط ایران با کشورهای دیگر قطع شده بود. در این‌میان، اقدامات خواجه رشیدالدین 
فضل‌الله از قبیل توجه به علما و دانشمندان و عهده‌دارشدن منصب وزارت، همه و همه مؤید 
طرحی فراگیر بود که هم جامعه را دربرمی‌گرفت و هم حاکمان جامعۀ آن دوره را. درواقع این 
طرح برای عبور از وضعیت بغرنج حاکم بر جامعه برای رسیدنِ به ثبات و امید دوباره در نظر 

گرفته شده بود. 
البته، او در این مسیر با مشکلات بسیاری دست و پنجه نرم کرد و عاقبت هم جان بر سر آن 
گذاشت. رقابت‌های دینی و مذهبی در این دورۀ موج می‌زد و هر کس تلاش می‌کرد حکمرانان 
مغول را به سمت آیین و مذهب خود بکشاند و این یکی از معضلات چالش‌برانگیز آن دوره بود. 
نبود. خاستگاه  به دور  این رقابت‌ها  از  به مذهب شافعی گرایش داشت،  خواجه هم که خود 
یهودیت او یکی دیگر از مشکلات پیش روی خواجه بود. از آنجا که بازار رقابت مذهبی داغ بود، 
دشمنان خواجه برای از میدان به در کردن او هرازچندگاهی بدان متوسل می‌شدند و سرانجام 
هم با این بهانه خواجه را از میان برداشتند. علاوه‌بر کشمکش‌های مذهبی، اهل حدیث هم 
ابن‌تیمیۀ  به‌طوری‌که  نمی‌دادند،  نشان  خواجه  فلسفی  و  ذوقی  تفسیرهای  به  خوبی  رویکرد 

حنبلی‌مذهب او را وزیر خبیث نامیده بود.
به نظر می‌رسد رشیدالدین فضل‌الله همدانی قصد داشته مغولان را در چهارچوب آیین اسلام 
پرورش دهد و سپس از نظر سیاسی با بازپس‌گیری خلافت از مملوکان مصر، آن را از طریق 
حکمرانان مغول بر کل جهان اسلام گسترش دهد. خلافتی که پایه‌های دیوانی و اداری آن از 
زمان عباسیان رنگ‌وبوی ایرانی داشت. بااین‌حال، شکست مغولان از مملوکان هم‌نژادشان در 
شام، قاعدۀ بازی را به‌طور کلی تغییر داد. مغولان بر متصرفات خود در ایران و عراق عجم اکتفا 
کردند و خواجه تلاش کرد برنامۀ احیا و بازسازی خود را به ایران و عراق عجم محدود نماید. 
آنچه در برنامۀ خواجه حائز اهمیت بود، بازگرداندن هویت دینی ایران پیش از مغولان بود. به 
همین دلیل، تلاش می‌کرد ضمن احیای آن ایران را در همان چهارچوب نگه دارد. خواجه برای 
حفظ انسجام جامعۀ ایرانی پس از مغولان و متصل نگه داشتنِ آن به »امت اسلامی و جماعت 
مسلمانان« از راهکارِ نظری »توسعۀ مفهومی باورهای دینی و بازتفسیر آنها بر بیناد واقعیات 
پی  در  عملی  ثمرات  که  اسلامی«  جامعۀ  انسجام  از  حفاظت  برای  ساز‌و‌کاری  به‌مثابۀ  جامعه 
داشت، استفاده کرد. همان کاری که خواجه در بازتفسیر مقولۀ مرگ‌اندیشی انجام داد و در 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

124



تفسیر آیات قرآن از همین ایده کمک گرفت.
میدان، تلاش  و  مرد عمل  و هم  بود  وزیر  آنکه چون رشیدالدین فضل‌الله هم  نتیجۀ سخن 
بازسازی ساختارهای  او هم در پی  پیاده سازد.  را در عمل  الهیاتی طرح خود  می‌کرد مبانی 
الهیاتی خواجه رشیدالدین  فکری جامعه بود و هم در پی احیای تمدنی آن. مطالعۀ رویکرد 
و  عزلت‌نشینی  و  سرگشتگی  از  مردمان  رهاساختن  برای  دینی  نصوص  بازتفسیر  در  فضل‌الله 
به‌شمار  پژوهش  این  نوآوری  تمدن‌سازی،  و  حرکت  پویایی،  سوی  و  سمت  به  آنها  توجه‌دادن 
می‌آید. به عبارت دیگر،‌ توجه به جنبه‌های عمل‌گرایانۀ نگرشِ الهیاتی خواجه تاکنون در یک 
پژوهش مستقل مورد توجه قرار نگرفته است و نگارنده مدعی است پژوهش پیش رو با اذعان به 

همۀ کاستی‌های آن، نخستین گام در بازنمایی این مسئله است.

  
  فهرست منابع

ابن‌حجر عسقلانی  )1972(. الدرر الكامنة فی أعیان المائة الثامنة. )محمد عبدالمعید 
ضان، محقق(. مجلس دائرةالمعارف العثمانیة.

تاریخنگاری  شیوۀ  و  سیاسی  زندگی  و  آثار  و  احوال  شرح   .)1372( ق.  اسماعیلی، 
رشیدالدین فضل‌الله همدانی )648-718هـ(. پایان‌نامۀ کارشناسی ارشد )گروه تاریخ و 

تمدن ملل اسلامی(. دانشگاه تهران.
انتشارات  مترجم(.  میرآفتاب،  )محمود  ایران.  در  مغول  تاریخ   .)1380( بی.  اشپولر، 

علمی و فرهنگی.
اقبال، ع. )1379(. تاریخ مغول. امیر کبیر.

انصاری، ح. )1377(. اصطلاح ملّی ایران و احیای دوبارۀ آن در عصر ایلخانان مغول. 
معارف، 15)2/1(، 198-190.

 ،)3( 16 معارف،  ایلخانان مغول.  و مشروعیت در دورۀ  انصاری، ح. )1378(. قدرت 
73ـ84.

انصاری، ح. )1378(. مقولۀ جهاد و نزاع ایدئولوژیک در عصر ایلخانان مغول. معارف، 
16)2(،49 ـ57.

بیانی، ش. )1379(. مغولان و حکومت ایلخانی در ایران. سمت.
حسن‌زاده، ا. )1388(. مصلحت عمومی در اندیشه‌های سیاسی خواجه رشیدالدین 

فضل‌الله همدانی. پژوهشنامۀ انجمن ایرانی تاریخ، 1)1(، 27ـ62.
حنبلی، ا. )1986(. شذرات الذهب فی أخبار من ذهب. )محمود الأرناؤوط، محقق(. 

تحلیل رویکرد الهیاتی رشيد‌الدين فضل‌الله همدانی به تمدّن‌

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

125



دار ابن‌كثیر. 
دبیرسیاقی، م. )1339(. تاریخ افرنگ از جامع‌التواریخ. فروغی.

ذهبی، ش. )بی‌تا.(. العبر فی خبر من غبر. )أبوهاجر محمد السعید بن بسیونی زغلول، 
محقق(. دار الكتب العلمیه.

رجب‌زاده، ه. )1377(. خواجه رشیدالدین فضل‌الله. طرح نو.
آینۀ  آئینۀ رساله‌های او.  رجب‌زاده، ه. )1387(. اعتقاد دینی رشیدالدین فضل‌الله در 

میراث، 41)2(، 86ـ95. 
مرکز  ویراستار(.  سجادی،  )سیدصادق  دیگر.  آوردی  بزم   .)1385( ع.  خویی،  زریاب 

دائرة‌المعارف بزرگ اسلامی.
قره‌بللی،  کامِل  محمد  و  الأرنؤوط  )شعیب  أبی‌داود.  سنن   .)2009( ا.  سجستانی، 

محققان(. دارالرسالة العالمیة.
وَصّاف.  تاریخ  به  معروف  تزجیة‌الأعصار  و  تجزیة‌الأمصار   .)1346( ش.  شیرازی، 

)عبدالمحمد آیتی، محرر(. انتشارات بنیاد فرهنگ ایران.
فضل‌الله.  رشیدالدین  خواجه  درس  تقریرات  تحریر   .)1352( ع.  قوچانی،  عطاردی 

مجلۀ فرهنگ ایران زمین، 19، 106ـ117.
فضل‌الله همدانی، ر. )1387(. جامع التواریخ. )محمد روشن، مصحح(. میراث مکتوب.

میراث  محقق(.  رجب‌زاده،  )هاشم  مفتاح‌التفاسیر.   .)1391( ر.  همدانی،  فضل‌الله 
مکتوب.

العرب و ایران: دراسات فی التاریخ و الأدب من المنظور  کرافولسکی، دی. )1993(. 
الأیدیولوجی. دارالمنتخب العربی.

مینوی، م. و افشار، ا. )1356(. وقفنامۀ ربع رشیدی. انجمن آثار ملی. 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

126




