
Practical theology, as an interdisciplinary field, seeks to investigate 
and analyze individual and social actions through a theological frame-
work. Richard Osmer identifies four key questions and tasks for prac-
tical theology: 1. What is going on? (the descriptive-empirical task), 2. 
Why is this going on? (the interpretative task), 3. What ought to be go-

Cognitive Science Toward
 Practical Theology

Vol. 1, Series. 1,
  No. 1 Spring & Summer

  85-109

■ Ahmad Ebadi
Associate professor of philosophy, University of Isfahan
Email:  a.ebadi@theo.ui.ac.ir
■  Mohammad Emdadi Masuleh
PhD. Candidate of Contemporary Philosophy, Department of Philosophy, 
Faculty of Literature and Humanities, Imam Khomeini International Univer-
sity (IKIU), Qazvin, Iran
 ORCID ID: 0000-0001-7907-910X

Doi: 10.22034/pt.2024.447327.1023

Abstract

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

85



ing on? (the normative task), and 4. How might we respond? (the prag-
matic task). In recent decades, the cognitive science of religion (CSR) 
has contributed significantly to fulfilling both the descriptive-empirical 
and interpretative tasks of practical theology. CSR, a research program 
within religious studies, aims to formulate hypotheses and theories 
based on observed patterns, correlations, and causal relationships. Ex-
perts in CSR draw on neuroscience, cognitive science, and evolution-
ary psychology to explore and explain religious thoughts, beliefs, and 
behaviors. Their experimental methods objectively examine and mea-
sure various aspects of behavior, rituals, and religious convictions. The 
central question remains: To what extent can practical theology rely 
on empirical research from CSR to understand and explain religious 
beliefs and behaviors?

Keywords: cognitive science of religion, naturalization of religion, 
tasks of practical theology, cognitive psychology, costly signaling theo-
ry, methodology of religious studies.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

86



علوم شناختی به‌سوی 
الهیات عملی

■  احمد عبادی
a.ebadi@theo.ui.ac.ir :دانشیار فلسفه دانشگاه اصفهان، ایمیل

■  محمد امدادی ماسوله 
دانشجوی دکتری فلسفۀ معاصر، گروه فلسفه، دانشکدۀ ادبیات و علوم انسانی، 

دانشگاه بین‌المللی امام خمینی)ره(، قزوین، ایران
تاریخ دریافت: 17-12-1402     تاریخ پذیرش: 1403-04-06

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403  
85 - 109 

کُن‌شهای  مطالعۀ  و  بررسی  به  که  است  میان‌رشته‌ای  دانشی  عملی  الهیات 
فردی و اجتماعیِ انسان می‌پردازد تا چگونگی بازنماییِ نظریه‌های الهیاتی در آن 
کُن‌شها را دریابد. به‌طور کلی، برای الهیات عملی چهار پرسش و وظیفۀ کلیدی 
وجود دارد: 1( چه چیزی در حال اتفاق‌افتادن است؟ )وظیفۀ توصیفی ـ تجربی(، 
چیزی  چه   )3 تفسیری(،  )وظیفۀ  است؟  اتفاق‌افتادن  حال  در  امر  آن  چرا   )2
باید چگونه واکنش نشان دهیم؟  بیفتد؟ )وظیفۀ هنجاری(، و 4( ما  اتفاق  باید 
دو  ایفای  بستر  و  زمینه  دین  شناختیِ  علم  اخیر،  دهه‌های  در  عملی(.  )وظیفۀ 
وظیفۀ توصیفی ـ تجربی و تفسیری را برای الهیات عملی فراهم کرده است. علم 
شناختیِ دین یک برنامۀ پژوهشی در دین‌پژوهی است که به ‌دنبال بیان فرضیه‌ها 

چکیده

Doi: 10.22034/PT.2024.447327.1023

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

87



دارند.  تکرارشونده  علّیِ  روابط  و  همبستگی‌ها  الگوها،  که  است  نظریه‌هایی  یا 
متخصصان این حوزه از نظریه‌های عصب‌شناسی، علوم شناختی و روان‌شناسیِ 
استفاده  دینی  رفتارهای  و  باورها  افکار،  طبیعیِ  تبیینِ  و  فهم  به‌منظور  تکاملی 
می‌شود  تلاش  دین  شناختی  علم  در  به‌کاررفته  تجربی  روش‌های  در  می‌کنند. 
جنبه‌های گوناگون رفتار، مناسک و باورهای مذهبی به‌نحو عینی بررسی، مشاهده 
پژوهشگران  که  است  آن  مقاله  این  در  شده  طرح  پرسش  شود.  اندازه‌گیری  و 
ـ  توصیفی  )وظیفۀ  فهم  میزان می‌توانند در  تا چه  الهیات عملی  و دین‌پژوهانِ 
تجربی( و تبیین )وظیفۀ تفسیریِ( باورها و رفتارهای دینی بر پژوه‌شهای تجربی 

برخاسته از علم شناختی دین تکیه کنند؟

عملی،  الهیات  وظایف  دین،  طبیعی‌سازیِ  دین،  شناختیِ  علم  کلیدواژه‌ها: 
روان‌شناسی شناختی، نظریۀ علامت‌دهیِ هزینه‌بر، روش‌شناسی دین‌پژوهی.

مقدمه
در سال‌های اخیر، رویکرد علمیِ جدیدی به دین به نام علم شناختی دین1 پدید آمده است 
که هدفش فهم و تبیین طبیعیِ باورها و رفتارهای دینی مبتنی بر یافته‌های عصب‌شناختی، 
اینهاست. به‌ دیگر  انسان‌شناختی، نظریه‌های تکاملی، روان‌شناسی رشدی و شناختی و جز 
سخن، در CSR باورها و رفتارهای دینی طبیعی‌سازی می‌شود. پرسش این پژوهش آن است 
که پژوهشگران و دین‌پژوهانِ الهیات عملی تا چه میزان می‌توانند در فهم و تبیین باورها و 
رفتارهای دینی )یعنی دو وظیفۀ توصیفی ـ تجربی و وظیفۀ تفسیری( بر پژوه‌شهای تجربیِ 

برخاسته از CSR تکیه کنند؟
در  و  آن  وظایف  و  عملی  الهیات  از  ابتدا  است:  شده  سازمان‌دهی  زیر  نحو  به  پژوهش  این 
بخش دوم، از علوم شناختی  و در بخش سوم، از علم شناختی دین بحث می‌شود. در بخش 
پایانی، تلاش‌های CSR در فهم و تبیین علمی ـ طبیعی از دین در سه حوزۀ عصب‌شناسی، 
شناخت دینی )دو نظریۀ سازوکارهای شناختی بی‌شفعال و مفاهیم ضدشهودیِ حداقلی( و 
زیست‌شناسی تکاملی )دو نظریۀ اطلاعات اجتماعیِ راهبردی و علامت‌دهیِ هزینه‌بر( بحث 

شده است تا ظرفیت‌ها و محدودیت‌های هر حوزه مشخص شود.

1. Cognitive Science Of Religion (CSR) 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

88



تجربیِ  پژوه‌شهای  از  حاصل  طبیعیِ  تبیین‌های  که  است  آن  حاضر  پژوهش  اصلیِ  انگارۀ 
CSR علی‌رغم پروراندنِ انگاره‌های تازه و گشودنِ چشم‌اندازهای نو برای الهیات عملی، هنوز 
با نقایص، خلأها و دشواری‌های جدی رودر‌رو هستند و نباید تبیین کامل یا نهایی از دین تلقی 
شوند. ازاین‌رو، هنوز تا رسیدن به تبیین‌های مطلوب در این حوزه نیازمند اصلاح و تکمیل‌اند. 
این امر نیازمند گفتگو و همکاری بیشتر بین متخصصان CSR و سایر دین‌پژوهان از جمله 

الهی‌دانان عملی به‌منظور دستیابی به فهم جامع‌تر و ظریف‌تر از دین است.
1. الهیات عملی

حوزه‌ای  به  عملی  الهیات  کلی،  به‌طور  است.  دشوار  امری  عملی2  الهیات  از  جامع  تعریف 
با  دینی  رفتارهای  و  باورها  سنت‌ها،  اندیشه‌ها،  آن  در  که  می‌شود  گفته  دینی  مطالعات  از 
 .)Pattison, 2007, p. 12( دغدغه‌ها، تجربه‌ها و رفتارهای انسان معاصر در ارتباط است
امروزه الهیات عملی شاخه‌ای از الهیات و  یک رشتۀ دانشگاهیِ مستقل شناخته می‌شود. این 
 Lee, 2011,( رشته را در اوایل دهۀ 1800 برای اولین بار فردریش شلایرماخر3 معرفی کرد
p. 296( که قلمرو آن محدود به نحوۀ فعالیت و مسئولیت کشیشان و رهبران کلیسا همچون 
وعظ، امور معنوی، آیین‌های عبادی، آموزش مسیحی، مدیریت و سرپرستی کلیسا و جز این‌ها 
بود. ازاین‌رو، الهیات عملی به الهیات شبانی4 تبدیل شد که وظیفۀ آن توجه صرف بر کارهای و 
رفتارهای حرفه‌ایِ کشیشان بود. از اواخر 1690، الهیات عملی وارد جهت‌گیری جدیدی شد. 
در آن ایام، به‌دلیل آنکه کلیسا نمی‌توانست به نیازهای روزمرۀ افراد پاسخ دهد بسیاری در 
آن تردید کردند. با شهری‌شدنِ جامعه، ورود فناوری‌های جدید و عرفی‌سازی5ِ )کنارگذاشتنِ 
دین از امور سیاسی، فرهنگی، اجتماعی و جز اینها( فرهنگ، فعالیت‌های فرهنگی و اجتماعیِ 
کلیسا محدود شد. این امر به‌تدریج کلیسا را به سمت انزوا راند تا بسیاری از افراد ایمان خود 
به کلیسا را از دست بدهند. الهیات عملی در واکنش به این جریان‌ها، بر پاسخگویی به نیازهای 
روزمرۀ زندگیِ مردم متمرکز شد. به‌دیگر سخن، الهیات عملی دیگر مسائل و موضوعات خود 
را از »خیایان«6 بر می‌گزید. در این دوره، آنچه الهی‌دانان مسیحی را نگران ساخته بود، ترس 
به  انتقادی  نگرشی  با  الهیات عملی  ازاین‌رو،  بود.  پدیدۀ عرفی‌سازی  احتمالی‌  آسیب‌های  از 
این پدیده در تلاش بود تا زندگی مبتنی بر ایمان را ممکن سازد و راه‌های عینی و عملیاتی 
در مواجهه‌ با مشکلات جامعۀ معاصر همچون مسائل مربوط به خانواده )ازدواج، طلاق و...(، 

2. practical theology 
3. Friedrich Schleiermacher 
4. pastoral theology 
5. secularization 
6. street 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

89



و جز  بحران هویت  مهاجران،  کار، حقوق  کودکان  زیست‌محیطی،  بحران‌های  بی‌خانمان‌ها، 
این‌ها را در برابر انسان‌ها قرار دهد. از ازاین‌رو، در دورۀ معاصر، دامنه‌ی فعالیت‌های الهیات 
عملی نامحدود است و هر موضوع مرتبط با دغدغه و وضعیت انسانِ معاصر در ساحت عمل را 

در بر می‌گیرد )نک: بابایی، 1390(.
 Rooms & )نک:  کرده‌اند  مشخص  گوناگونی  وظایف  عملی  الهیات  برای  دین‌پژوهان 
ریچارد  الگویِ  وظایف  این  نظام‌مندترینِ  از  Bennett, 2020; Heitink, 1999(. یکی 
اوسمر7 است. اوسمر وظایف الهیات عملی را به چهار دسته تقسیم می‌کند: توصیفی ـ تجربی8، 
تفسیری9، هنجاری10 و عملی11. در گام نخست، الهیات عملی داده‌ها و اطلاعات را جمع‌آوری 
می‌کند تا از این طریق بتواند با شناخت از رخداد، وضعیت یا زمینۀ موجود فرایند و چارچوب 
شکل‌گیری هر یک از آنها را به‌درستی فهم نماید. به دیگر سخن، وظیفۀ نخست در پی پاسخ 
به این پرسش است: چه چیزی در حال اتفاق‌افتادن است؟ در گام دوم، الهیات عملی به‌دنبال 
تبیین و تفسیر چراییِ شکل‌گیریِ آن رخداد است که با پاسخ به این پرسش ممکن می‌شود: 
با این پرسش آغاز می‌شود: وظیفۀ عملیِ  اتفاق‌افتادن است؟ گام سوم  چرا آن امر در حال 
الهی‌دان درخصوص این رخداد چیست؟ او به کمک منابع و مفاهیم الهیاتی باید پاسخی برای 
برای یک  بستری  برقراریِ  برای  راهکارهای عملیاتی  باید  آخر،  بیابد. در گام  رخدادِ مدنظر 
زندگیِ دینی، اخلاقی و عقلانی در جامعه فراهم و نیز برنامه‌ای برای رفع نواقص و آسیب‌های 
نهادهای دینی در ایجاد چنین زندگی‌ای تدوین شود. پاسخ به پرسشِ »چگونه ما باید واکنش 

.)Osmer, 2008, pp. 4-8( نشان دهیم؟« در حیطۀ وظیفۀ چهارم الهیات عملی است

2. علوم شناختی دین
زمانی‌که  می‌گردد،  باز  باستان  یونانیان  به  دست‌کم  آن  عملکرد  و  ذهن  فهم  برای  تلاش 
فلسفه‌دانانی چون افلاطون و ارسطو سعی در تبیین ماهیت دانش بشری داشتند. اما علوم 
امروزین خود‌ ــ به‌عنوان یک جنبش فکری در دهۀ 1950 آغاز  شناختی12  ــ ‌در معنای 
یاد می‌شود. علم شناختی، مطالعۀ علمی و  انقلاب شناختی  به‌  از آن  اغلب  به کار کرد که 
بین‌رشته‌ای از ذهن است. این حوزه، ماهیت، وظایف و کارکردهای شناخت در معنای وسیع را 
بررسی می‌کند. دانشمندان علوم شناختی، ذهن و رفتار را با تمرکز بر نحوۀ بازنمایی، پردازش 

7. Richard Osmer 
8. descriptive-empirical 
9. interpretive 
10. normative 
11. pragmatic
12. cognitive science

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

90



و تبدیل اطلاعات توسط نظام‌های ذهنی مطالعه می‌کنند. قوای ذهنیِ مورد توجه دانشمندان 
شناختی شامل زبان، ادراک، حافظه، توجه، استدلال و احساسات است. برای فهم این قوا، 
دانشمندان علوم شناختی از رشته‌هایی مانند زبان‌شناسی، روان‌شناسی، علوم رایانه )هوش 
حوزه،  این  دانشمندان  لذا،  می‌گیرند.  وام  انسان‌شناسی  و  عصب‌شناسی  فلسفه،  مصنوعی(، 
برای فهم ذهن و تعاملات آن با دنیای اطراف، مانند سایر علوم به‌نحو گروهی فعالیت می‌کنند 

.)Frydenberg & Silverman, 2016(
امروزه،  از علوم شناختی تأسیس شد.  به‌عنوان شاخه‌ای  علم شناختیِ دین در دهۀ 1990 
)دین‌پژوهی(،  دینی  مطالعات  مانند  مختلف  حوزه‌های  از  پژوهشگرانی  شامل   CSR
انسان‌شناسی شناختی، فرهنگی و تکاملی، روان‌شناسی تکاملی، رشدی، شناختی و اجتماعی، 
و  باستان‌شناسی  رفتاری،  بوم‌شناسی  زیست‌شناسی،  اعصاب،  علوم  فلسفه،  جامعه‌شناسی، 
از رشته‌های   با دریافت مفروضات و روش‌هایی  تاریخ است. دانشمندان علوم شناختی دین 
می‌شوند.  همراه  و  متحد  دینی  رفتار  و  تفکر  در  انسان  شناخت  نقش  بر  تمرکز  با  خود، 
به  انسان  واکنش  و  نحوۀ حضور  که  CSR می‌پذیرند  پژوهشگران  علم شناختی،  با  مطابق 
بازنمایی‌های دینی تصادفی نیست، بلکه تحت تأثیر و محدودیت فرایندهای شناختی است. 
در راستای روان‌شناسی تکاملی، پژوهشگران CSR اذعان دارند که این فرایندها به نوبۀ خود 
برای حل  بسیاری  و  نشان می‌دهند  را  ما  تکاملی  تاریخ  با ساختارهایی شکل می‌گیرند که 

مشکلات مکرر در محیط‌های اجدادی تکامل یافته‌اند.
دین  چرا  آمد؟  وجود  به  چگونه  دین  که  دست  این  از  پرس‌شهایی  به   CSR پژوهشگران 
در سراسر جهان رواج دارد؟ چه چیزی باعث گسترش موفقیت‌آمیز عقاید و اعَمال مذهبی 
می‌شود؟ و اعَمال مذهبی چه تأثیری بر افراد دارد؟ علاقه‌مندند و درصدد پاسخ به آنها هستند. 
به‌طور خاص، تمرکز دانشمندان شناختیِ دین معطوف به فهم این موارد است: چگونه ذهن 
به  انسان در اطلاعاتِ مورد توجه، دخل و تصرف می‌کند؟ بسترها و زمینه‌هایی که در آن 
اطلاعات توجه می‌شود چیست؟ چگونه ذخیره، پردازش و عمل به اطلاعات موجب پیدایش 
انگاره‌ها و اعَمال مذهبی می‌شود؟ عقاید و اعمال مذهبی چه تأثیری بر کسانی دارد که با آنها 
درگیر هستند؟ هدف نهاییِ دانشمندان علوم شناختیِ دین این است که با تلفیق دانش در 
زمینۀ تکامل، شناخت، مغز و رفتار توضیح دهند که چگونه ایده‌ها، باورها و رفتارهای دینی 

.)White, 2022( در جمعیت‌های انسانی پدید می‌آیند و تکرار می‌شوند

3. تبیین طبیعی از  دین
از  برمی‌گردد.  به پیشینه‌ای بسیار دور  از دین  تبیین‌های طبیعی ـ علمی  و  بسترهای فهم 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

91



را  فراطبیعی  موجودات  به  باور  طبیعی  ریشه‌های  تا  می‌کوشیدند  فیلسوفان  باستان،  دوران 
بیابند. برای مثال، گزنوفانس13 گمان می‌کرد که تخیل دینی به نحوۀ تصویرسازیِ ما از دیگر 
انسان‌ها محدود می‌شود: اگر گاوها و اسب‌ها و شیرها دست داشتند یا می‌توانستند با دستان 
خود نقاشی کنند و مانند انسان‌ها اثری هنری بسازند، اسب‌ها خدایان را شبیه اسب نقاشی 
یا مجسمه‌سازی می‌کردند و گاوها آنها را شبیه به گاو. بقراط14 برخلاف باور رایج عصرخود، 
صرع را تجلی الهی یا تسخیر ارواح یا شیطان نمی‌دانست، بلکه آن را نوعی بیماری می‌دانست 
)Brown, 2003, p. 611(. یوهِمِروس15 معتقد بود خدایان همان نیاکان و فرمانروایان 
از  تاریخی دارند که  یافته‌اند و اسطوره‌ها ریشه در رویدادهای  مشهوری‌اند که مقام خدایی 
 De Cruz, 2016, p.( طریق بازگویی، در توصیف‌شان به‌طور روزافزون مبالغه شده است
482(. در دورۀ جدید، هیوم معتقد بود که باورهای دینی ریشه در ویژگی‌های روان‌شناختیِ 
انسان دارند. داروین از این بحث می‌کند که چگونه دین را می‌توان یک ویژگی تکامل‌یافته در 
نظر گرفت )نک: Darwin, 1898(. همچنین، زیگموند فروید یکی از نخستین تبیین‌های 
 Freud, :روان‌شناختی را با این مضمون بیان کرد که چرا مردم اعتقادات مذهبی دارند )نک

.)1961
در دورۀ معاصر، جدیدترین تبیین‌های علمیِ دین از CSR به‌دست آمده است. CSR یک 
زمینۀ بسیار متنوع با طیف گسترده‌ای از روش‌ها و مرزهای نامشخص است. در این حوزه 
تلاش می‌شود برای پدیده‌های دینیِ مختلف، مانند تجربیات دینی یا تمایل به کسب باورهای 
دین  از  طبیعت‌گرایانه  تبیین  به   CSR علمیِ  نتایج  از  شود.  ذکر  جدید  تبیین‌های  دینی 
نیز تعبیر شده است )نک: Dennett, 2006; Bering, 2012(. پژوه‌شهای CSR سه 
حوزۀ اصلی دارد: علوم اعصاب، روان‌شناسی شناختی، و زیست‌شناسی تکاملی. عصب‌شناسیِ 
را زیر  تجربه‌های دینی  تعبیر می‌شود( عمدتاً  الهیات16 هم  ـ  به عصب  از آن  دین )که گاه 
ذره‌بین می‌گذارد. روان‌شناسی شناختی تمایل به داشتنِ باورهای دینی را مطالعه می‌کند و 
 ،CSR زیست‌شناسی تکاملی به بررسی باورهای دینی می‌پردازد. به‌دلیل آنکه هر شاخه از
حوزۀ متفاوتی از دین را مطالعه می‌کند، در ادامه هر یک به‌نحو مجزا معرفی و تحلیل می‌شود 

تا میزان کمک آنها در فهم و تبیین باورها و رفتارهای دینی به الهیات عملی مشخص شود. 
1-3. علوم اعصاب

تجربیات دینی اغلب به‌منزلۀ راه‌هایی در نظر گرفته می‌شوند که درون آنها، خداوند یا دیگر 

13. Xenophanes
14. Hippocrates 
15. Euhemerus 
16. neurotheology 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

92



امور فراطبیعی‌ای  به وجود  این تجربه  را آشکار می‌کنند.  موجودات فراطبیعی، حضور خود 
اشاره دارد که  علت یا هدف این نوع تجربه در نظر گرفته می‌شود. ازاین‌رو، برای طبیعی‌سازیِ 
چیز  هیچ  و  می‌شوند  ناشی  طبیعی‌  عوامل  از  صرفاً  آنها  که  داد  نشان  باید  دینی  تجربیات 
از  تجربیات دینی  برای طبیعی‌سازی  نمی‌دهند. مشهورترین تلاش  قرار  را هدف  فراطبیعی 
علوم اعصاب سرچشمه می‌گیرد. دانشمندان حوزۀ عصب‌شناسی برای تبیین‌های‌شان به مغز 
مراجعه می‌کنند؛ دقیق‌تر آنکه به جستجوی همبسته‌های عصبیِ تجربیات دینی می‌پردازند 
)در برخی نوشته‌ها از آن به ناحیۀ خدا17 یاد می‌شود(. در مواجهه با امور معنوی دانشمندان با 
مطالعات روی بیماران مبتلا به صرع لوب گیجگاهی نقش مهمی را به آن اختصاص دادند، زیرا 
 Landtblom, 2006,( این بیماران تجارب دینیِ پی‌درپی و واضح‌تری را گزارش کرده‌اند

.)pp. 186-188
شوک‌های  طریق  از  گیجگاهی  لوب  تحریک  با  دینی  تجربیات  مصنوعیِ  برانگیختنِ  برای 
الکتریکی تلاش‌هایی صورت گرفت )نک: Booth et al., 2005(، اما تکرار و همانندسازیِ 
این نوع آزمای‌شها با شکست مواجه شد )نک: Granqvist, 2005(. در سال‌های اخیر، 
در خصوص ایدۀ رواج بیشتر تجربیات دینی در میان بیماران مبتلا به صرع لوب گیجگاهی 
تردید شده است )Aaen Stockdale, 2012, pp. 520-523(. اسکن‌های MRI از مغز 
راهبه‌های کرملی18 در حین خواندن متون دینی، فعال‌سازیِ بسیاری از نواحیِ مغز به‌غیر از 
لوب گیجگاهی را نشان داد )Beauregard & Paquette, 2006, pp. 186-190(. در 
نتیجه، امروزه ایدۀ تقلیل احتمالیِ تجارب دینی به فعالیت لوب گیجگاهی عمدتاً کنار گذاشته 

شده است.
بااین‌حال، در جایی‌که جنبۀ دینی تجارب به فعال‌سازیِ در یک ناحیه از مغز یا به چندین 
ناحیه از مغز تقلیل نمی‌یابد، هنوز نوع دیگری از تبیین امکان‌پذیر است. این تبیین را برخی 
مختلف  انواع  تبیین،  این  طبق   .)Pigliucci, 2003 )نک:  کرده‌اند  مطرح  دانشمندان 
از مغز راهبان تبتی19 در  ارتباط دارند. اسکن  با همبسته‌های مختلف عصبی  تجارب دینی 
حین مدیتیشن درگیری نواحی بیشتری از مغز را نسبت به اسکن راهبان کرملی نشان داد 
باشد  همراه  متفاوتی  فعال‌سازی  با  می‌تواند  عرفانی حتی  تجارب  معتقدند  و عصب‌شناسان 

17. ناحیۀ خدا )God spot(: برخی دانشمندان معتقدند مغز انسان دارای یک ناحیه برای خداست، ناحیه‌ای مجزا 
از مغز که مسئول امور معنوی است. اکنون، این دانشمندان پژوه‌شهایی را تکمیل کرده‌اند که نشان می‌دهد معنویت 
یک پدیدۀ پیچیده است و نواحی متعددی از مغز مسئول بسیاری از جنبه‌های تجربیات معنوی هستند )برای تفصیل 

.)2020 ,Klemm :سخن نک
18. Carmelite nuns
19. Tibetan monks 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

93



فعال‌سازی  به  دینی  تجربیات  سادۀ  تقلیل  یک  جای  به‌   .)O’Nuallain, 2009, p. 4(
است.  نیاز  مغز  نواحی مختلف  در  متعدد  فعال‌سازی‌های  به  مغز،  از  ناحیه مشخص  در یک 
نه‌تنها  خصوص،  این  در  باشد.  دانشمندان  برای  بزرگ  بسیار  پروژه‌ای  این  می‌رسد  به ‌نظر 
محدودیت‌های روش‌شناختی وجود دارد )زیرا برخی از تجارب دینی، مثل رؤیت‌های ناگهانی 
نظر  به‌  متنوع  بسیار  دینی  تجارب  حوزۀ  بلکه  نمی‌دهند(،  را  اسکنرها  با  مطالعه  اجازۀ  که 

می‌رسد که بتوان تمام همبسته‌های عصبیِ آنها را تشخیص داد و شناسایی کرد.
اکثر( تجربیات دینی  )یا  برای همه  اگر دانشمندان در شناسایی همبسته‌های عصبی  حتی 
موفق شوند، باز هم این موضوع به‌منزله یک تبیین طبیعت‌گرایانه کافی نخواهد بود. همان‌طور 
یک  بین  ارتباط  فقط  عصبی  تصویربرداری  می‌دهد،  نشان  عصبی«  »همبستۀ  اصطلاح  که 
تجربۀ به‌خصوص و یک فعال‌سازی در مغز را ردیابی می‌کند. درحالی‌که، همبسته‌های عصبی 
به‌خودیِ خود علت نیستند. برای مثال، یک تجربۀ بصری از یک درخت صرفاً با فعال‌سازی 
در مغز و فعالیت‌هایی که درونِ معز اتفاق می‌افتد، همراه نخواهد بود؛ چون چشم‌ها نوری را 
که اشیاء منعکس می‌کنند می‌بینند، احتمالاً یکی از علت‌های مهم برای دیدن یک درخت، 
باشد. به‌همین ترتیب، صرف تشخیص همبسته‌های عصبی به‌عنوان تنها علت  خودِ درخت 
تجارب دینی، نادرست است )اگر یک همبسته اصلًا یک علت باشد(. شناساییِ همبسته‌های 
عصبی هنوز علت طبیعی و علت فراطبیعی را با هم در نظر می‌گیرد و هیچ یک از این دو، 

محتمل‌تر نیستند.
برخی پژوهشگران معتقدند راهی که می‌توان از عصب‌شناسی برای آگاه‌سازیِ ما در مورد یک 
علت استفاده کرد، اتصال همبسته‌های عصبیِ تجربیات دینی، آسیب مغزی و عملکرد نادرست 
یا توهم مغز است )نک: Oppy, 2006; Pigliucci, 2003(. مدافعان این دیدگاه، احتمالاً 
اما آزمای‌شهای روی راهبه‌های  مطالعات قدیمی‌تر روی بیماران صرعی را در نظر داشتند، 
افراد  این  مغزی  نادرست  عملکرد  یا  مغزی  آسیب  به  اشاره‌ای  هیچ  تبتی  راهبان  و  کرملی 
تفسیری  را  این  و  می‌شود  توهم  دچار  به‌راحتی  انسان  مغز  که  گفته‌اند  هم  برخی  نداشت. 
به‌سختی   .)Churchland, 2002; Dawkins, 2007( می‌دانند  دینی  تجربیات  برای 
می‌توان فهمید که چگونه می‌توان این ادعا را از طریق عصب‌شناسی تأیید کرد. همان‌گونه که 
دانشمندان نمی‌توانند از اسکن مغز بفهمند که چه چیزی باعث یک تجربه می‌شود، نمی‌توانند 

بفهمند که آیا مغز دچار توهم بوده است یا نه.
2-3. شناخت دینی

باورهای  یا کسب  داشتن  به  افراد  تمایل  بررسی  روان‌شناسی شناختی هدف  نظریه‌های  در 
دینی  است که به آن شناخت دینی نیز می‌گویند. برخی نظریه‌ها، شناخت دینی را به فعالیت 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

94



بیش از حد یک یا چند قوۀ شناختی و برخی دیگر به کل ساختار ذهنیِ ما نسبت می‌دهد. در 
ادامه، دو نظریۀ مشهور در حوزۀ روان‌شناسی شناختی خواهد آمد:

نخستین نظریه با سازوکارهای )مکانیسم‌های( شناختیِ بی‌شفعال20ِ انسان در ارتباط است. 
نظریۀ مشهور در این زمینه »ابزار تشخیص )ردیابی( عامل بی‌شفعال«21 از جاستین برَِت22 
بیش  تشخیص  مستعد  ندارد  وجود  عاملی  هیچ  که  جایی  در  انسان‌ها  می‌گوید  برَِت  است. 
نتیجه  این  به  به‌راحتی  یا مبهم  بر اساس شواهد بسیار محدود  افراد  از حد عوامل هستند. 
می‌رسند که برخی از عامل‌ها وجود دارد. صدای خ‌شخش برگ‌ها یا تکان خوردنِ شاخه‌ای 
که به‌طور مبهم شبیه حرکت مار است برای این نتیجه‌گیری کافی است که عاملی )معمولاً 
یک شخص یا حیوان( در اطراف وجود دارد. بی‌شفعالی در تشخیص عامل‌ها برای انسان‌ها 
سودمندیِ تکاملی داشت؛ زیرا حیوانات و سایر انسان‌ها تهدیدی جدی برای بقای انسان بودند 
و نیز شکارچیان یا دشمنان می‌توانستند به‌آسانی به انسان‌ها حمله کنند، بنابراین مراقبت در 
برابر این تهدیدات، ایمنی ایجاد می‌کرد. تشخیص بیش از حد وجود یک عامل ممکن است 
تنها سبب هدر رفت در وقت و انرژی شود، در حالی‌که تشخیص بسیار کم وجود یک عامل 
ممکن است به‌دلیل توجه نکردن به این عامل )حیوان یا دشمن( به مرگ حتمی منجر شود. 
مدافعان این نظریه استدلال می‌کنند که بی‌شفعالی در تشخیص عامل می‌تواند باورهای دینی 
ایجاد کند. معمولاً، مردم برای تأیید یا کنار گذاشتن حدس و گمان‌های‌شان مبنی بر حضور 
یک عامل به‌دنبال شواهد اضافی هستند. وقتی آنها نتوانند هیچ مدرکی پیدا کنند، این باور 
برای‌شان ایجاد‌ می‌شود که یک عامل نامرئی در اطراف وجود دارد. این به‌نوبه خود می‌تواند 

به اعتقاد به خدا یا ارواح منجر شود.
انتقاداتی بر این نظریه وارد شده است. از یک‌سو، برخی پژوه‌شها نشان داده‌اند که نظریۀ ابزار 
تشخیص عامل بی‌شفعال سوگیری دارد. برای نمونه، در یک پژوهش مشخص شد که مؤمنانِ 
به باورهای دینی و فراطبیعی در مقایسه با افراد غیرمعتقد، در تشخیص چهره‌های انسان‌مانند 
در مصنوعات یا مناظر »هشدارهای کاذب«23 بیشتری را گزارش کرده‌اند. لذا، مؤمنان دینی 
نسبت به غیرمؤمنان بیشتر مستعد تشخیص بیش از حد عامل هستند؛ درنتیجه، این نظریه 

.)Riekki et al., 2013(  عمومیت ندارد
به‌طورکلی،  نیستند.  واقعیت‌ها  نشان‌دهندۀ  تبیین‌های طبیعیِ صرف همواره  از سوی دیگر، 
نتیجۀ طبیعی‌سازیِ باور دینی و تبیینِ آن بر مبنای سازوکار شناختیِ بی‌شفعال این خواهد 

20. overactive cognitive mechanisms 
21. hyperactive agency detection device 
22. Justin Barrett 
23. false alarms 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

95



او  انسان و تکامل  اندیشۀ  با توسعه و پیشرفت شناخت و  بود که در تبیین تجربیات دینی 
با فناوری‌های قدرتمند و نهادهای اجتماعی در جوامع شهری،  عوامل انسانی کم‌کم جای 
عوامل فراطبیعی را خواهند گرفت. به دیگر سخن، در این نوع جوامع که افراد عوامل انسانی را 
مسئول رویدادهایی نظیر طوفان، بیماری‌های خاص، زلزله، سیل و جز این‌ها می‌دانند، اغلب 
باورهای  به تبیین‌های طبیعی رجوع می‌کنند. در چنین جوامعی  برای حل مسائل خویشً 
دینی باید کم‌کم نق‌ششان را از دست بدهند و در نظام شناختی، عوامل انسانی جای عوامل 

فراطبیعی را بگیرند و خدایان انسانی جایگزین خدا)یان( فراطبیعی شوند.
اما، در پژوه‌شهای آماریِ انجام‌شده نه‌تنها باورهای دینی کم‌رنگ نشده‌اند، بلکه حتی دیده 
شده است که در جوامع صنعتی خداباوری توسعه یافته و رشد نمایان داشته است. در سال 
2005 طبق آمار رسمی از مؤسسۀ هریس پل24 از هر ده امریکایی، شش نفر به شیطان و 
جهنم و از هر ده نفر، شش نفر به بهشت، فرشتگان و زندگی پس از مرگ اعتقاد داشتند 
)Henig, 2007(. طبق یک آمار دیگر، بیش از 80درصد از امریکایی‌ها به نیروی شفابخشیِ 
یک  از  که  افرادی  برای شفای  اوقات  گاهی  که خدا  دارند  اعتقاد  و 77درصد  معتقدند  دعا 
نوع  این   .)Numbers, 2011, p.75( می‌شود  عمل  وارد  می‌برند،  رنج  سخت  بیماری 
پژوه‌شهای آماری تبیین‌های CSR را چون مبتنی بر پژوهش صرفِ تجربی است، با چالش 
مواجه می‌کند. به همین دلیل است که پژوه‌شهای جدید در زمینۀ CSR به دنبال کاوش و 
معرفی نظام‌ها و ابزارهای شناختی متنوع و متعدد از منشأ، شیوع و تداومِ باورهای دینی است 

تا تبیین و تحلیل دقیق‌تری ارائه دهد.
از  یکی  باورها  از  بحث  در  آنکه،  توضیح  است.  حداقلی«25  شهودی  »مفاهیم  دوم،  نظریۀ 
مبنایی‌ترین تمایزها که غالب دانشمندان CSR از آن استفاده می‌کنند تمایز میان باورهای 
تأملی26 و باورهای شهودی )یا غیرتأملی(27 است )نک: Sperber, 1997(. باورهای تأملی 
باورهایی‌ هستند که از طریق اندیشه و تأمل و آگاهانه به‌دست می‌آیند. زمانی‌که پرسیده شود 
آیا به گزارۀ X باور دارید یا خیر، پاسخ ما همان چیزی است که باور تأملی نام دارد. برای مثال، 
باور ما به اینکه »زمین گرد است«، »آب از ترکیب دو هستۀ هیدروژن و یک هستۀ اکسیژن 

.)Barrett, 2009, pp.77-79( پدید می‌آید« و... جزو باورهای تأملی ما هستند
قسم دیگر، باور شهودی است. طبق نظر پژوهشگران CSR، ذهن انسان برای پردازش دستۀ 

24. Harris Poll 
25. minimally counterintuitive concepts 
26. reflective beliefs 
27. intuitive beliefs 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

96



خاصی از اطلاعات، ابزارهای ذهنی28 )( را در اختیار دارد. باورهای شهودی آن دسته از باورها 
ابزارهای ذهنیِ  و  اندیشه حاصل نمی‌شوند  و  تأمل  از طریق  و  آگاهانه  به شکل  هستند که 
باورها  از  این دست  باورهایی می‌زنند.  تولید چنین  به  )خودکار( دست  غیرتأملی  به‌طور  ما 
به‌نحو  و  شده  حک  ذهن  در  که  به‌نحوی  هستند،  انسان  برای  شناخت  مقولۀ  مبنایی‌ترین 
باورها  این   .)Sperber, 1997, p.93( می‌شود  استفاده  داده  به‌عنوان  آنها  از  غیرتأملی 
شهودی‌اند؛ زیرا به‌طور آگاهانه ارزیابی، تأیید و اثبات نمی‌شوند. حال، مفاهیمی که انتظارات 
شهودی دستگاه شناختیِ ما را بیشتر برآورده کنند راحت‌تر در یاد می‌مانند و منتقل می‌شوند 
 ،CSR باور برخی پژوهشگران )Barrett, 2011, p.48; Boyer, 2000, p.101(. به 
انسان‌ها از طریق آموزش‌های زبانی این نوع باورها را نمی‌آموزند، بلکه به‌دلیل ساختار خاصِ 
ذهن، این باورها را در همۀ زمان‌ها و همۀ فرهنگ‌ها، حتی به‌دور از آموزش به‌دست می‌آورند. 
برای مثال، طی یک پژوهش مشخص شد که کودکان پس از بازی با اسباب‌بازی‌ها متوجه 
 Barrett,( می‌شوند که اگر دو اسباب‌بازی از جنس سخت باشند از یکدیگر عبور نمی‌کنند
pp.78-79 ,2009(. به‌طور خلاصه، نحوۀ شکل‌گیریِ باورهای شهودی از طریق عملکرد 

ابزارهای ذهن انسان بر اطلاعات ورودی از محیط حاصل می‌شود.
دینی  انگاره‌های  و  مفاهیم  که  ادعاست  این  دین  شناختیِ  تبیین  در  محور  حال،  این  با 
ضدشهودی‌اند. در تعریف و درک دین، ضدشهودی‌بودن نقش مهمی دارد. این بدان معناست 
تا  باورهای ضدشهودی، دستِ‌کم  به  موسوم  آنها  مستلزمِ  استنباط‌های  و  دینی  مفاهیم  که 
حدی، انتظارات هستی‌شناختیِ شهودی )اصول شهودیِ فیزیک، زیست‌شناسی و روان‌شناسی( 
توقعات  و  انتظارات  از  مجموعه‌ای  شهودی29  هستی‌شناسیِ  از  منظور  می‌کنند.  نقض  را 
تکامل‌یافتۀ انسان است که از کودکی شکل می‌گیرد و استدلال‌های ما در خصوص پدیده‌های 
فیزیکی، روانی و زیستی را راهبری می‌کند؛ به‌نحوی که بسیاری از استدلال‌های استقراییِ 
ما با مناسبات هستی‌شناسیِ شهودی عجین شده است و استدلال نقشی در شکل‌گیری آنها 
ندارد. حتی بر نقش هستی‌شناسیِ شهودی در علوم طبیعی نیز تأکید شده است. با این حال، 

این ادعا را باید دقیق‌تر بیان کرد.
آن دسته از انگاره‌ها و مفاهیم که انتظارات خودکار و غیرتأملیِ ابزارهای ذهنی را کاملًا برآورده 
از دیواره‌های سخت و  نتواند  اینکه یک پرنده  انگاره‌های شهودی می‌نامند.  کنند مفاهیم و 
مقابل،  در  برآورده می‌کند.  را  ما  ذهنیِ  ابزار  غیرتأملی  انتظار  بیاید  بیرون  قفس  جامدِ یک 
انگاره‌ها و مفاهیمی نیز وجود دارند که انتظارات خودکار و غیرتأملیِ ابزارهای ذهنی را نقض 

28. mental tools 
29. intuitive ontology 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

97



می‌کنند که به‌اصطلاح مفاهیم ضدشهودی‌اند . برای مثال، این انگاره که »فرش می‌تواند پرواز 
کند« انگاره‌ای ضدشهودی است؛ زیرا پرواز برای فرش به‌دور از انتظار ابزار ذهنیِ ماست. طبق 
بدنی  از »جانوران مهره‌داری است که  پروازکردن خاص آن دسته  ما،  ابزار ذهنیِ  انتظارات 
پوشیده از پرَ دارند، دارای بال هستند، خونگرم‌اند، نوک یا منقار دارند، تخم می‌گذارند )البته 
به‌جز خفاش که جزو پستان‌داران است( و روی دو پا راه می‌روند«. فرش هیچ کدام از این 
 Ibid,( خصوصیات را ندارد و از‌این‌رو، پروازکردنِ فرش انتظار ابزار ذهنیِ ما را نقض می‌کند

.)p.771
دانشمندان علوم شناختی انگاره‌ها و مفاهیم ضدشهودی را به دو دستۀ مفاهیم ضدشهودی 
»حداکثری« و »حداقلی« تقسیم می‌کنند. برای روشن شدنِ این تقسیم‌بندی به سه گزارۀ 

زیر توجه کنید:
1. فرشی که درون قصر پهن است و افراد روی آن راه می‌روند.

2. فرشی که درون قصر پهن است و افراد روی آن راه می‌روند، ولی گاه پرواز هم می‌کند.
3. فرشی که درون قصر پهن است و افراد روی آن راه می‌روند، ولی گاه پرواز هم می‌کند، و 

می‌تواند غیب شود و ذهن انسان‌ها را بخواند.
فرش در معنایِ 1 کاملًا شهودی است، حال آنکه فرشِ 3 به‌طور حداکثری شهودی است؛ 
زیرا سه ویژگی دارد که انتظارات شهودیِ ساختار شناختی را نقض می‌کند: پروازکردن، غیب 
شدن و توانایی ذهن‌خوانی. اما فرش در معنای 2 به‌نحو حداقلی شهودی است؛ چون فقط یکی 
از انتظارات شهودیِ ساختار ذهنی را نقض می‌کند: پروازکردن. این نوع باورها که به شکل 
 Ibid,( محدود باورهای شهودی ما را نقض می‌کنند باورهای ضدشهودی حداقلی نام دارند

p.771(. حال به توضیح نحوۀ ارتباط مفاهیم ضدشهودی با باورهای دینی می‌پردازیم: 
از نظر برخی پژوهشگران CSR ذهن انسان یک لوح سفید و نانوشته نیست، بلکه نسبت به 
نوع خاصی از مفاهیم دینی )مثلًا خدایان یا ارواح( زمینه‌مندی دارد. پاسکال بویر30 متوجه 
این  در  آنها  عوض  در  بلکه  بپذیرند،  را  دینی‌ای  مفهوم  هر  نیستند  حاضر  انسان‌ها  که  شد 
زمینه‌ها سخت‌گیر و مشکل‌پسند31 هستند. طبق نظر بویر، انسان‌ها الگوهای مقولات ذاتیِ 
شبیه »شخص« یا »حیوان« را در اختیار دارند. این الگوها ظرفیت استنباطی‌دارند. برای مثال، 
اختصاص الگوی »شخص« پی‌شبینی می‌کند که این موجود احساسات، عواطف و انگاره‌هایی 
خواهد داشت. اما مفاهيم دينی خاص هستند؛ زيرا برخی مفروضات طبقه‌بندی‌شده را نقض 
میك‌نند. برای مثال، یک روح بیشتر خصوصیات یک »شخص« را دارد اما این خصوصیت را 

30. Pascal Boyer 
31. choosy 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

98



نقض می‌کند که اشخاص معمولاً نمی‌توانند از لای دیوارها حرکت کنند. مفاهیم دینی برخی 
از استنباط‌های مربوط به یک مقوله را نقض می‌کنند و می‌توانند امکان انتقال انتظارات مرتبط 
با مقولۀ دیگر را فراهم کنند. در نتیجه، مفاهیم دینی، ضدشهودی‌اند. با این حال، برای اینکه 
مفاهیم دینی بتوانند دوام داشته باشند، نمی‌توانند بیش از حد ضدشهودی باشند، اما ممکن 
است تنها مقدار کمی از انتظارات طبقه‌بندی‌شده را نقض کنند، در حالی‌که استنباط‌هایی که 
صریحاً منع نشده‌اند هم حفظ می‌شوند. کل فرایند معمولاً به‌صورت ناخودآگاه باقی می‌ماند. 
مفاهیم ضدشهودیِ حداقلی این مزیت را دارند که راحت‌تر به خاطر سپرده و منتقل می‌شوند 
 Boyer, 2002; Boyer &( تا مفاهیم بیش از حد ضدشهودی یا مفاهیم شهودیِ صرف

.)Ramble, 2001, p. 540; Boyer, 2003, pp. 120-125
حال پرسش مهم آن است که اگر ضدشهودی‌بودن شرط لازم برای تمایز بین باورهای دینی 
و غیردینی است، آیا مبنایی برای تمایز بین مفاهیم ضدشهودیِ دینی و مفاهیم ضدشهودیِ 
غیردینی داریم؟ طرفداران CSR چنین می‌اندیشند که انگارۀ فرابازنمایی32 )( به این پرسش 
برای  انسان  ذهن  توانایی  به  که  دارد  وجود  بازنمایی  با  مرتبط  مفهوم  یک  می‌دهد:  پاسخ 
Atran, 2002, pp. 107-( بازنمایی یک پدیده یا رویداد در زمینه‌های مختلف اشاره دارد

بیداری  در حالت  بیندازیم. معمولاً  فرابازنمایی  انگارۀ  به  اجازه دهید نگاهی دقیق‌تر   .)113
برای نمونه امیال، باورها، و خواسته‌های متفاوتی در ذهن انسان وجود دارد. به‌طور خلاصه، 
و  محتوای حالات، جهان  از طریق  است.  گوناگون  مضامین  با  قصدمند  دارای حالات  ذهن 
می‌توانند  و  نیستند  جهان  از  جدای  بازنمایی‌ها  می‌شوند.  داده  نشان  مختلف  امور  وضعیت 
 .)Boyer, 2002, pp. 146-154( همان وضعیت امور را به روشی متفاوت نشان دهند
حال، فرابازنمایی، یعنی بازنماییِ بازنمایی‌ها در ذهن نیز وجود دارد. برای مثال، شخص اغلب 

تمایلات و باورهایی در باب باورهایش دارد.
بازنمایی  فرامتن33،  از  نوع خاصی  در  دینی  باورهای ضدشهودیِ  که  دارد  آن دلالت  بر  این 
می‌شوند. یک مسیحی نه‌تنها به گزارۀ )الف( »عیسی پسر خدا است« باور دارد، بلکه همچنین 
اعتقاد دارد که گزارۀ )ب( »عیسی پسر خدا است« درست است؛ زیرا در کتاب مقدس چنین 
آمده است. در گزارۀ )ب(، فرامتن بعد از گزارۀ )الف( می‌آید. پس، شخص معتقد می‌شود که 
بازنمایی‌های  بارز  ویژگی  پیسیاینِن34،  به عقیدۀ  به مقام خدایی عیسی صادق است.  اعتقاد 
دینی این است که ادعاهای صدق فرامتنیِ آنها وضعیتی مطلق می‌یابند. برخی حجیت‌ها )مثلًا 
کتاب مقدس( این وضعیت صدق مطلق را تضمین می‌کند. در فرامتنِ مرجعيت دينی، عقايد 
32. meta-representation 
33. meta-context 
34. Ilkka Eljas Pyysiäinen 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

99



ضدشهودی، حقايق انكارناپذير تلقی می‌شوند، برخلاف اينكه در ساير زمينه‌ها، همين باورها 
صادق نيستند. برای مثال، یک حیوان می‌تواند به‌طور مرموزی گونۀ خود را در طی یک مراسم 
مذهبی تغییر دهد، گرچه اعتقاد بر این است که این امر خارج از حوزۀ دین امری امکان‌ناپذیر 
»این  می‌نویسد:  پیسیاینِن  است.  دینی  باور  واقعی  هدف  آمرانه  فرابازنماییِ  واقع،  در  است. 
 Pyysiäinen,( »فرابازنمایی است که هدف اصلی باور است، نه باورهای نهادینه‌شدۀ فردی

.)2001, p. 72
آیا فرامتن با وضعیت صدق مطلق برای تمایز باورهای ضدشهودیِ دینی از سایر بازنمایی‌های 
ضدشهودی، کافی است؟ واضح است که گزاره‌های علمی یا انگاره‌های زیبایی‌شناختی به‌عنوان 
حقایق مطلق درک نمی‌شوند. در این زمینه واقعاً به ‌نظر می‌رسد که بین باورهای دینی و سایر 

باورهای ضدشهودی تفاوت وجود دارد )گرچه همۀ باورهای دینی نیز کاملًا صادق نیستند(.
اگر این تفاوت وجود داشته باشد مشکلی پیش خواهد آمد. دانشمندان CSR تأکید دارند 
سنتیِ  تفسیرهای  از  که  است  علّی  نظریۀ  یک  می‌کنند،  ارائه  آنها  که  دینی‌ای  نظریۀ  که 
که  می‌گوید  شناختی  رویکرد  است.  متمایز  دین  فرهنگیِ  و  پدیدارشناختی  هرمنوتیکی- 
ساختارهای شناختیِ مبتنی بر تکامل )ناخودآگاه( در ذهن انسان وجود دارد که به ‌نحو علّی 
انواع مختلف باورها و رفتار را تبیین می‌کند. این تفسیر شناختی در مورد بازنمایی‌های دینی 
نیز صدق می‌کند. طبق CSR ویژگی اصلی باورهای دینی ماهیت فرابازنماییِ آنهاست. با این 
حال، فرابازنمایی‌ها نیز نوعی بازنمایی‌اند. نتیجه اینکه دانشمندان شناختیِ دین باید بتوانند 
تبیینی علّی از فرابازنمایی‌ها نیز بدهند. اما، در اینجا تفسیر شناختی به چندین مشکل بر 

می‌خورد:
نخست، در نظر گرفتنِ فرابازنمایی ‌یا فرامتن‌های دینی به‌منزلۀ هدف واقعیِ باور مشکل‌ساز 
باور اصلی را به وضعیت صدق مطلق تبدیل  انگارۀ حجیت است که  است. فرامتن متضمن 
می‌کند. حال، فرامتن به‌خودیِ خود لزوماً شامل هیچ ادعای ضدشهودی نمی‌شود که به‌عنوان 
ویژگی اساسی باورهای دینی تلقی شود. برای مثال، گزارۀ »تمام عبارات کتاب مقدس درست 
است« به‌صراحت یک ادعای ضدشهودی نیست. شاید گفته شود که این گزاره به‌طور ضمنی 
به یک عامل ضدشهودی، یعنی به خدا ضمانت می‌شود که در نهایت حقیقت کتاب مقدس را 
تضمین می‌کند. اما اکنون ما در یک دور قرار می‌گیریم: در اینجا به مفاهیم ضدشهودی برای 

حمایت از وضعیت فرابازنمایی‌ها نیاز است، در حالی‌که در اصل رابطه باید عکس این باشد.
دوم، مرتبط با بحث پیشین، فرامتن نه‌تنها شامل فرابازنمایی مربوط است )باور به اینکه باور 
مرتبۀ اول درست است(، بلکه به‌طور خودکار توجیه )توسط یک مرجع( برای باور اصلی )یعنی 
بازنمایی( را نیز در بر می‌گیرد. بنابراین، فرابازنمایی، مانند هر بازنماییِ دیگری، باید متمایل 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

100



ایفا می‌کند. حال، پرسشی  نیز نقش توجیهی  باور دینیِ اصلی  اما در  باشد،  علّی  تبیین  به 
 .)Nareaho, 2008, p. 89 :دربارۀ رابطۀ فرابازنمایی و باور اصلی مطرح می‌شود: )نک
اگر به پیروی از پیسیاینِن، فرابازنمایی هدف اصلی باور دینی است، پس باید به نحوی در 
باور مرتبۀ اول )باور اصلی( جای گیرد. به دلیل اینکه ما در اینجا از باورهای آگاهانۀ یک فرد 
صحبت می‌کنیم، این رابطه را می‌توان بدین‌گونه مطرح کرد که اگر شخصی به p )باور اصلی( 
اعتقاد داشته باشد، به q )فراباور یا فرابازنمایی( نیز اعتقاد دارد. با این حال، این دلالت بدون 
شک به یک رابطۀ مفهومی، یعنی به یک رابطۀ استلزام اشاره دارد و ازاین‌رو، به ‌نظر می‌رسد 
که به‌خوبی با نقش توجیهی فرابازنمایی مطابقت دارد. اگر این امر پذیرفته شود، دست‌کم 
نمی‌توان گفت که بین فرابازنمایی و باور اصلی )یا برعکس( یک رابطۀ علّی وجود دارد. پس، 
چگونه باید منشأ علّیِ فرابازنمایی را توضیح داد؟ چرا فراباورها نمی‌توانند تبیین علّیِ مستقلی 

داشته باشند؟
نمی‌تواند  که  است  مبهم  آن‌قدر  فوق‌ـ  شکل  در  ‌ـدست‌کم  فرابازنمایی  انگارۀ  اینکه،  نتیجه 
به‌مثابه یک ابزار مفهومی عمل کند که بین بازنمایی‌های ضدشهودیِ دینی و سایر باورهای 
ضدشهودی تمایز قائل شود. اگر هنوز بخواهيم استدلال كنيم كه ويژگی بارز انديشه‌های دينی، 
وضعيت معرفتیِ مطلقی است كه به آنها داده شده است، اين ادعا بايد به گونه‌ای دیگر و به‌جز 
ارجاع به ساختارهای شناختیِ علّیِ كارآمدِ ذهن باشد. اگر این مورد پذیرفته شود، انتخاب 
طبیعی این است که بر اهمیت باورهای دینی در روان‌شناسی فرد یا نقش وحدت‌بخشی که 
دین در زندگی جمعی دارد تأکید کنیم. با این حال، اکنون به ‌نظر می‌رسد که تبیین دین 
با استفاده از انگارۀ ضدشهودی به نظریه‌های سنتی‌ترِ روان‌شناختی یا جامعه‌شناختی تقلیل 
یافته است، در حالی‌که در CSR فرض بر این بود که رویکرد شناختی جانشین این نظریه‌ها 
شود. منظور این نیست که انگارۀ ضدشهودی نقشی در تبیین دین ندارد، بلکهآن اهمیتی را 

ندارد که دانشمندان CSR قائل هستند.
3-.3 زیست‌شناسی تکاملی

تعدادی از زیست‌شناسان با بیان نظریه‌های تکاملی وقوع دین را کاملًا طبیعی می‌دانند. این 
ارزشِ سازگاری است که اغلب به‌عنوان سهم یک گونۀ خاص در بانک ژنی نسل بعدی تعریف 
عمدتاً  )که  را  دین  وقوع  دیدگاه،  این  در   .)Wallace, 1952, pp. 335-341( می‌شود 
شامل رفتار و مناسک است( می‌توان به‌قدر کفایت با ارزش سازگاری یا انطباقی35ِ آن توضیح 
داد. دین بقای افراد، گروه‌ها یا جمعیت‌ها را افزایش می‌دهد. اگر نشان داده شود که دینداری 
پاسخ  می‌توان  هستند،  مذهبی  مردم  چرا  که  پرسش  این  به  است،  انطباقی  خصیصۀ  یک 

35. adaptive 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

101



مشابهی با توجه به این پرسش داد که چرا افراد انگشتان منعطف دارند؟ این صفت به ‌مرور 
زمان و به‌طور تصادفی ایجاد و موجب زنده ماندن بیشتر موجودات شده است؛ زیرا موجودات 
زنده )یا گروه‌ها یا جمعیت‌ها( دارای ویژگیِ منعطف بودنِ انگشتان، با محیط خود بهتر سازگار 

می‌شدند. در نتیجه، نیازی به استناد به خدا یا موجودات فراطبیعی برای تبیین دین نیست.
راهبردی36  اجتماعیِ  اطلاعات  به  را   تکاملی، می‌توان دین  تبیین‌های  از  بسیاری  اساس  بر 
 .)Boyer, 2002; Atran, 2002; Gervais & Norenzayan, 2012( متصل کرد
و  مشارکت  به  دیگری  حیوان  هر  از  بیشتر  مراتب  به  انسان‌ها  تبیین‌ها،  نوع  این  مبنای  بر 
باید  انسان  و  است  انسان ضروری  بقای  برای  اجتماعی  رفتار  نتیجه،  در  متکی‌اند.  همکاری 
با این حال، در هر گروه احتمال بودنِ سودجویان وجود دارد.  بتواند به دیگران تکیه کند. 
برخی افراد قصد دارند دیگران را در همکاری‌کردن فریب دهند. برای اینکه بدانیم آیا دیگران 
بویر اطلاعات  پاسکال  نیاز داریم.  راهبردی  به اطلاعات  به دسترسی  یا خیر،  وفادار هستند 
نظام‌های ذهنی  اطلاعاتی که  تمام  از  تعریف می‌کند: »زیرمجموعه‌ای  این‌گونه  را  راهبردی 
تنظیم‌کنندۀ تعامل اجتماعی را فعال می‌کند« )Boyer, 2002, p. 173(. به دیگر سخن، 
انسان‌ها بر اساس آن راهبردهایِ خود را برای تعامل اجتماعی بر مبنای آنها  اطلاعاتی که 
)نیات، انگیزه‌ها و ...( قرار می‌دهند. متأسفانه، افراد به ذهن دیگران دسترسی ندارند. داشتن 
این تصور که موجودی فراطبیعی با اشِراف کامل در حال تماشای شماست، انگیزۀ پیروی از 
هنجارهای اجتماعیِ را افزایش می‌دهد و در نتیجه این احتمال را که یک فرد وفادار بماند 
افزایش می‌دهد. همچنین، اعتقاد بر این است که موجودی که همه چیز را می‌بیند می‌خواهد 
مردم رفتار اخلاقیِ خاصی داشته باشند و درنتیجه مطابق با رفتار اخلاقی، انسان‌ها را مستحق 

پاداش یا مجازات می‌داند.
مدافعان نظریۀ اطلاعات اجتماعیِ راهبردی به آزمای‌شهایی اشاره می‌کنند که نشان می‌دهد 
نظارت  مانند  که  دارد  افراد  رفتار  بر  مشابهی  تأثیرات  بودن خدا  ناظر  به  باور  اولیه  مفاهیم 
اجتماعی است؛ زیرا در هر دو مورد افراد به دلیل وجود یک ناظر برای پیروی از اجتماع تمایل 
آزمایش  )Gervais & Norenzayan, 2012, pp. 300-302(. در  بیشتری داشتند 
دیگری نشان داده شد که نمایش چشم‌ها در نزدیکی جعبۀ صداقت37 که برای جمع‌آوری 
دارد که درون جعبه  پولی  افزایش میزان  برابری در  تأثیرگذاری سه  استفاده می‌شود،  پول 
انداخته می‌شود )Bateson et al., 2006, pp. 412-414(. همچنین، افراد در یک بازی 

36. strategic social information 
37 . پرداخت بهای یک خدمات مثل اجاره بهای پارکینگ یا خرید یک محصول مثل مواد غذایی توســط 
متقاضی یا خریدار با توجه به مبلغ اعلان‌شــده در محل نصب جعبه. در این روش، عرضه و فروش معمولاً 

بدون مراقب و بر پایۀ صداقت افراد شکل می‌گیرد.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

102



اقتصادی هنگامی‌که از یک رایانه برای نمایش چشم‌نماها استفاده می‌شد، سخاوتمندتر به ‌نظر 
می‌رسیدند )Shariff & Norenzayan, 2007, pp. 803-804(. در برینگ و همکاران 
آزمایش مشابهی برای واداشتن فرزندان به انجام دادن وظایفی مطابق با قوانین صورت گرفت. 
به برخی از کودکان گفته شد که یک مأمور نامرئی به نام شاهدخت آلیس38  در اتاق است. 
 .)Bering et al., 2011, pp. 311-313( این کودکان بسیار کمتر مستعد تقلب بودند
همۀ این آزمای‌شها این نتیجه را می‌رساند که احساس تماشاشدن تأثیرات بسیاری بر رفتار 
)اخلاقی( افراد دارد و در نتیجه از این ایده حمایت می‌کند که اعتقاد به یک موجود فراطبیعی 

به‌عنوان ناظر نهایی دارای ارزش سازگاری در تکامل است. 
یک  می‌کند.  پیدا  اهمیت  در سطح جمعی  هم  و  فردی  در سطح  هم  دین  دیدگاه  این  در 
فرد با باور به یک ناظر نهایی بقای خود را افزایش می‌دهد؛ زیرا دیگران برای این امر ارزش 
قائل‌اند. گروه‌ها نیز از این اعتقاد بهره خواهند برُد، زیرا اعضا، زمانی به یکدیگر کمک می‌کنند 
که معتقد باشند خدا ناظر بر رفتار آنهاست و گروه‌های با انسجام قوی‌تر اقبال بقای خود را 

افزایش می‌دهند.
اصلًا مشخص  است: نخست،  وارد شده  ایراد  راهبردی چندین  اجتماعیِ  اطلاعات  نظریۀ  بر 
نیست که آیا واقعاً مجازات یا تهدید به مجازات، بقای یک گروه را افزایش می‌دهد یا این‌گونه 
رفتارکردن نتیجۀ عکس خواهد داشت. دوم، زمانی که مردم متوجه شوند خدایان بی‌درنگ 
متقلبان را مجازات نمی‌کنند، دین ارزش انطباقی‌اش را از دست خواهد داد. با این ادعا که 
مجازات برای زندگیِ پس از مرگ محفوظ است، می‌توان بر این مشکل غلبه کرد، اما حتی 
در این صورت هم تهدید بسیار دور از دسترس است تا تأثیر قابل توجهی داشته باشد. سوم، 
تکامل ابزار مؤثرتری برای پیروی مردم از هنجارهای اجتماعی ارائه می‌دهد. بسیار محتمل‌تر 
به‌نفع شخصیِ خود  از هنجارهای اجتماعی تبعیت می‌کنند،  ارگانیسم‌ها زمانی‌که  است که 
عمل کنند، یعنی با در نظر گرفتن اینکه زندگی بر اساس قوانین در درازمدت نتیجه می‌دهد 

.)Schloss & Murray, 2011 :نک(
نظریۀ تکاملی دیگر، که بیشتر با انتخاب گروهی همسو است تا انتخاب فردی، ایدۀ اعَمال 
ایدۀ  یک  هزینه‌بر  علامت‌دهی  نظریۀ  است.  هزینه‌بر39  علامت‌دهیِ  نظریۀ  به‌عنوان  مذهبی 
قدیمی از زیست‌شناسی تکاملی است. ایده این است که برخی از رفتارها یا اعَمالی که بقا را 
در کوتاه‌مدت کاهش می‌دهند، می‌توانند در بلندمدت آن را افزایش دهند. یک نمونۀ معروف 
دم طاووس است که طاووس نرَ را بیشتر در معرض دید شکارچیان قرار می‌دهد، اما با جذب 

38. princess Alice 
39. the costly signaling theory 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

103



غزال جهنده  اکولوژیکی  رفتار  دیگر  نمونۀ  و   افزایش می‌دهد  را  او  بقای  ماده  طاووس‌های 
است که برای بقای او بسیار مهم است در حالی‌که در نگاه اول به نظر می‌رسد که در این نوع 
انرژی زیادی هدر می‌رود. مدافعان مدعی‌اند نسبت به مناسک مذهبی نیز می‌توان  حرکت 
چنین چیزی را گفت. مردم با انجام دادن مناسک، تعهد خود را به هنجارهای اجتماعی یک 
 Atran, 2002; Sosis( گروه نشان می‌دهند و از این طریق وفاداریِ خود را ثابت می‌کنند

.)& Alcorta, 2003, pp. 264-270
انتقاداتی شده است. این نظریه یک  بر دیدگاه اعَمال مذهبی به‌عنوان علامت‌دهی هزینه‌بر 
راهبرد پایدار تکاملی در شرایط محدود خواهد بود و بنابراین قابل تعمیم به دین نیست. طبق 
این نظریه، سیگنال‌دهی بر اثر انتخاب ظاهر می‌شود. اگر سیگنال‌دهی مزایایی به‌همراه داشته 
مواردی  در  به‌زودی  سیگنال‌ها  و  بود  خواهد  سودمند  نباشد،  چه  و  باشد  صادق  چه  باشد، 
نادرست کسب می‌کنند، کاذب خواهند شد.  از سیگنال‌های  انتخابی  ارگانیسم‌ها مزیت  که 
بنابراین، به ‌نظر می‌رسد منطق سیگنال‌دهی  خود-تضعیف‌کننده باشد. محیطی که در آن 
علامت‌دهی هزینه‌بر به ارگانیسم‌ها اجازه می‌دهد بین سیگنال‌دهندۀ صادق و متقلب تمایز 
قائل شوند، از نظر تکاملی ناپایدار است؛ زیرا فریبکاران در نهایت راهی برای تقلید از سیگنال 
برای لذت‌برُدن از مزایای همکاری بدون پرداخت هزینه‌ها پیدا می‌کنند. یک راه‌حل احتمالی 
بعید  به‌طوری که متقلبان  به ‌اندازۀ کافی هزینه‌بر هستند  نهفته است که  در سیگنال‌هایی 
است بهای آن را بپردازند. ازاین‌رو، اگر در دینداری مبنا را نظریۀ سیگنال‌دهی هزینه‌بر قرار 
دهیم با دو نوع هزینه مواجه می‌شویم: هزینه‌های معرفتی، آنجا که باورمندان دینی ملزم به 
درونی‌کردن باورهای غیرشهودی می‌شوند، خلاف واقع و گاه حتی نامعقول تصمیم می‌گیرند 
و هزینه‌های عملی تا جایی‌که آنان اعَمالی انجام می‌دهند که هزینه‌های زیادی همچون تجرد 
ایثار و جز این‌ها برای‌شان دارد. این هزینه‌ها برای هر شخصی بسیار زیاد  )در مسیحیت(، 

.)Murray & Moore, 2009( خواهد بود

نتیجه‌گیری
باورها  تبیین  و  فهم  در جهت  عملی  الهیات  برای  دین،  شناختیِ  علم  در  که  نیست  شکی 
علوم  از  تجربیِ حاصل  پژوه‌شهای  بیان می‌شود.  ارزشمندی  بین‌شهای  دینی  رفتارهای  و 
شناختی قادرند: 1( پدیده‌های دینی را به‌صورت عینی مطالعه کنند و با جمع‌آوری داده‌های 
تبیین کنند.  از جانب‌داری فهم و  به‌دور  را  باورها  و  آیین‌ها، رفتارها  مشاهده‌پذیر می‌توانند 
2( الگوها و روندهای رفتار مذهبی را شناسایی کنند. این‌ها ممکن است شامل میزان حضور 
جز‌این‌ها  و  مختلف  فرقه‌های  در  تغییرات  یا  مراسم خاص  به  پایبندی  دینی،  آیین‌های  در 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

104



باشد. 3( تطبیق و مقایسه را در زمینه‌های مختلف مذهبی امکان‌پذیر می‌کنند. پژوهشگران 
گوناگون  فرهنگی  محیط‌های  یا  فرقه‌ها  مذهبی،  سنت‌های  در  را  دستورالعمل‌ها  می‌توانند 
بررسی کنند. 4( تأثیر و جهت‌گیریِ رفتار مذهبی را ارزیابی می‌کنند. برای مثال، در این نوع 
پژوهش می‌توانیم تأثیرات مشاورۀ مذهبی، خدمات اجتماعی یا برنامه‌های آموزش دینی را 
بررسی کنیم. 5( امکان اقدامات آگاهانه مبتنی بر شواهد را ممکن می‌سازند. برای مثال، اگر 
داده‌های تجربی کاهش حضور در یک پدیدۀ دینیِ خاص را نشان دهد، می‌توان برای افزایش 
مشارکت اجتماعی اقداماتی انجام داد. 6( گفتگوی بین ادیان را تقویت می‌کنند. با مطالعۀ 
انواع سنت‌های دینی، بین‌شهایی دربارۀ ارزش‌های مشترک، تفاوت‌ها و زمینه‌های همگرایی 
به ‌دست می‌آوریم. به‌طور خلاصه، علم شناختی دین دریچه‌ای علمی را به سوی الهیات عملی 
می‌گشاید تا بتواند دربارۀ راه‌کارهای عینی و عملیاتی در مواجهه با مشکلات جامعۀ معاصر 

بیندیشد.
بااین‌حال، علم شناختیِ دین از محدودیت‌هایی نیز برخوردار است که تکیه صرف روی آنها 

ممکن است فهم و تبیین باورهای دینی را برای الهیات عملی با تردید مواجه کند: 
1( طبیعی‌سازی پدیده‌های دینی امری دشوار است. برخی از تلاش‌ها در این زمینه را باید 
تلاش‌هایی ناموفق دانست. طبیعی‌سازیِ عصبیِ تجربیات دینی برای فعال‌سازی مغز، بسیار 
دشوارتر از آن چیزی است که بسیاری از دانشمندان عصب‌شناسی امیدوار بودند و در اینکه 

آیا می‌توان تلاش‌های بهتری را انتظار داشت یا خیر، همچنان تردید وجود دارد.
2. با اینکه حوزۀ روان‌شناسیِ شناختی محدودیت‌های روش‌شناختیِ خاص عصب‌شناسی را 
ندارد، اما نظریه‌های ابزار ردیابی عامل بی‌شفعال و مفاهیم ضدشهودیِ حداقلیِ برخاسته از 

این حوزه اشِکالاتی دارد که پذیرش تبیینِ آنها از باورها و رفتارهای دینی را سخت می‌کند.
با  نیز  این تبیین‌ها   3. تبیین‌های تکاملی قدیمی‌ترین تلاش‌ها برای طبیعی‌سازی هستند. 
مشکلاتی مواجه است و اینکه آیا در بیان یک تبیین طبیعت‌گرایانه از باور دینی موفق می‌شود 
یا نه، جای بحث و تأمل دارد. دست‌کم دو نظریۀ اطلاعات اجتماعیِ راهبردی و علامت‌دهیِ 
هزینه‌بر گرفتار تناقضات درونی بسیاری هستند که نمی‌توان آنها را یک تبیین طبیعت‌گرایانۀ 

خوب در نظر گرفت.
تکاملی  تبیین‌های شناختی ـ روان‌شناختی و  از  4. ممکن است پیشنهاد شود که ترکیبی 
می‌تواند برای طبیعی‌سازی باور دینی مناسب‌تر باشد. برخی این دو را با هم ترکیب کرده‌اند 
)نک: Boyer, 2002(، اما معمولاً این دو حوزۀ پژوهشی، متمایز باقی می‌مانند. برای این 
منظور، هم تبیین‌های شناختی-روان‌شناختی و هم تبیین‌های تکاملی ابتدا باید خودشان از 
نظر درونی سازگار باشند و سپس نشان داده شود که آیا در صورت تعامل با هم سازگار هستند 

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

105



یا نه. به ‌نظر نمی‌رسد این کار غیرممکن باشد، اما به‌ نظر می‌رسد انجام دادن آن پروژه‌ای 
دشوار است.

بنابراین، تبیین‌های طبیعی ناشی از پژوه‌شهای تجربی در علوم شناختی دین، با وجود ارائۀ 
ایده‌های بدیع و دیدگاه‌های تازه برای الهیات عملی، هنوز محدودیت‌ها، شکاف‌ها و چال‌شهای 
بسیاری دارند. در نتیجه، این تبیین‌ها را نمی‌توان  فهم و تحلیل جامع یا نهایی از دین در 
نظر گرفت. در عوض، تا زمانی‌که علم شناختی دین به تبیین‌های قوی و رضایت‌بخش دست 
نیابد، به اصلاح و بهبود مستمر نیاز دارد. دستیابی به این هدف، مستلزم افزایش تعامل و 
همزیستی بین متخصصان CSR و دین‌پژوهان سایر حوزه‌ها از جمله الهیات عملی است که 

فهم و تبیین جامع‌تر از پدیده‌های دینی را تقویت می‌کند.

  فهرست منابع

بابایی، ح. )1390(. درآمدی بر الهیات عملی در اندیشۀ دینی مدرن. نقد و نظر، 16)61(، 
.135-109

 Aaen Stockdale, C. (2012). Neuroscience for the soul. The Psychologist, 25,
 520-523.

 Atran, S. (2002). In Gods We Trust: The Evolutionary Landscpe of Religion.
Oxford University Press.

 Barrett, J. L. (2011). Cognitive Science, Religion and Theology. Templeton
Press.

 Barrett, J. L. (2009). Cognitive science, religion, and theology. In J. Schloss
 & M. Murray (Eds.), The believing primate (pp. 76-99). Oxford University

Press.
 Barrett, J. L. (2007). Cognitive Science of Religion: What Is It and Why Is It?.

Religion Compass, 1(6), 768-786.
 Bateson, M., Nettle, D., & Robert, G. (2006). Cues of Being Watched Enhance

Cooperation in a Real-World Setting. Biology Letters (Vol.2, pp.412-414).
 Beauregard, M., & Paquette, V. (2006). Neural correlates of a mystical

experience in Carmelite nuns. Neuroscience Letters, 405, 186-190.
 Bering, J. (2012). The Belief Instinct: The Psychology of Souls, Destiny, and

the Meaning of Life. WW Norton & Company.
 Bering, J., Piazza, J., & Ingram, G. (2011). Princess Alice is watching

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

106



 you: Children’s belief in an invisible person inhibits cheating. Journal of
Experimental Child Psychology, 109, 311-320.

 Booth, J. N., Koren, S., & Persinger, M. A. (2005). Increased Feelings of
 the Sensed Presence and Increased Geomagnetic Activity at the Time of the
 Experience During Exposures to Transcerebral Weak Complex Magnetic

Fields. International Journal for Neuroscience, us, 1053-1079.
 Boyer, P. (2002). Religion Explained: The Human Instincts That Fashion

Gods, Spirits and Ancestors. London: Vintage.
 Boyer, P. (2003). Religious Thought and Behaviour as By-Products of Brain

Function. Trends in Cognitive Sciences, 7(3), 119-125.
 Boyer, P., & Ramble, Ch. (2001). Cognitive Templates for Religious Concepts:
 Cross-Cultural Evidence for Recall of Counter-Intuitive Representations.

Cognitive Science (Vol.25, pp.535-564).
 Brown, W. (2003). Encyclopedia of Science and Religion. In J. Wentzel

Huyssteen (Ed.). Macmillan Reference USA.
 Churchland, P. S. (2002). Brain-wise: Studies in Neuro-philosophy. MIT

press.
 Klemm, W. R. (2020). God Spots in the Brain: Nine Categories of Unasked,

Unanswered Questions. Religions 11 (No. 9, pp.1-14).
 Darwin, Ch. (1898). The Descent of Man and Selection in Relation to Sex.

John Murray.
Dawkins, R. (2007). The God delusion. Black Swan.

 De Cruz, H. (2016). The naturalness of religious belief: Epistemological
 implications. In K. J. Clark (Ed.), The Blackwell companion to naturalism

(pp. 481-493). Wiley Blackwell.
 Dennett, D. C. (2006). Breaking the Spell: Religion as a Natural Phenomenon,

Penguin.
 Freud, S. (1961). The future of an illusion; Civilization and its discontents and

other works. Hogarth Press.
 Frydenberg, J., & Silverman, G. W. (2016). Cognitive Sciences: An Introduction

to the Study of the Mind. SAGE Publications.
 Gervais, W. M., & Norenzayan, A. (2012). Like a Camera in the Sky? Think
 ing About God Increases Public Self-Awareness and Socially Desirable
Responding. Journal of Experimental Social Psychology (No.48, pp.298-

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

107



302).
 Granqvist, P., Fredrikson, M., Unge, P., Hagenfeldt, S., Valind, S., Larhammar,
 D., & Larsson, M. (2005). Sensed Presence and Mystical Experiences Are
 Predicted by Suggestibility, Not by the Application of Transcranial Weak

Complex Magnetic Fields. Neuroscience Letters (No.379, pp.1-6).
 Heitink, G. (1999). Practical theology: History, theory, action domains:

Manual for practical theology. Wm. B. Eerdmans Publishing.
Henig, R. M. (4 March 2007). Darwin’s God. New York Times.

 Landtblom, A. (2006). The “sensed presence”: An Epileptic Aura with
Religious Overtones. Epilepsy & Behavior (No.9, pp.186-188).

 Lee, C. K. (2011). Practical theology as a theological discipline: Origins,
 developments, and the future. Korean Journal of Christian Studies (No.75,

pp.293-318).
 Murray, M. J., & Moore, L. (2009). Costly Signaling and the Origin of

Religion. Journal of Cognition and Culture (No.9, pp.225-245).
 Nareaho, L. (2008). The cognitive science of religion: philosophical

observations. Religious Studies (No.44, pp.83-98).
 Numbers, R. L. (2011). Science without God: Natural Laws and Christian
 Beliefs. In Bruce L. Gordon and William a Dembski (eds.), The Nature of

Nature (No.16, pp.62-81), USA: ISI Books.
Plantinga, A. (2011). Where the Conflict Real.

 O’Nuallain, S. (2009), Zero Power and Selflessness: What Meditation and
Conscious Perception Have in Common. Cognitive Sciences (p. 4).

 Oppy, G. (2006). Arguing About Gods, Cambridge: Cambridge University
Press.

 Osmer, R. R. (2008). Practical theology: An introduction. Wm. B. Eerdmans
Publishing.

 Pattison, S. (2007). The challenge of practical theology: Selected essays.
Jessica Kingsley Publishers.

 Pigliucci, M. (2003). Neuro-Theology, A Rather Skeptical Perspective. in
 Neuro-Theology: Brain, Science, Spirituality, Religious Experience, ed. R.

Joseph, San Jose: Cniversity Press California.
 Pyysiäinen, I. (2001). How Religion Works: Towards a New Cognitive Science
 of Religion. Cognition and Culture Book Series, Leiden, Boston MA, & Brill:

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

108



Cologne.
 Riekki, T., Lindeman, M., Aleneff, M., Halme, A., & Nuortimo, A. (2013).
 Paranormal and religious believers are more prone to illusory face perception
than skeptics and non-believers. Applied Cognitive Psychology, 27(2), 150-

155.
 Rooms, N., & Bennett, Z. (Eds.). (2020). Practical Theology in Progress:

Showcasing an emerging discipline. Routledge.
 Schloss, J. P., & Murray, M. J. (2011). Evolutionary Accounts of Belief in
 Supernatural Punishment: A Critical Review. Religion, Brain & Behavior

(Vol.1, pp.46-99).
 Shariff, A. F., & Norenzayan, A. (2007). God Is Watching You: Priming God
 Concepts Increases Prosocial Behavior in an Anonymous Economic Game,

Psychological Science (No.18, pp.803-809).
 Sosis, R., & Alcorta, C. (2003), Signaling, Solidarity, and the Sacred: The
 Evolution of Religious Behavior, Evolutionary anthropology: issues, news,

and reviews (No.12, pp.264-274).
 Sperber, D. (1997). Intuitive and reflective belief. Mind and Language (No.12,

pp.67-83).
 White, C. (2022). An Introduction to the Cognitive Science of Religion:

Connecting Evolution, Brain, Cognition and Culture. Routledge.
 Wallace, B. (1952). The Estimation of Adaptive Values of Experimental

Populations. Evolution (pp.333-341).

علوم شناختی به‌سوی الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

109




