
In this article, we aim to present a theory of consciousness 
based on the philosophical ideas of Mullā Sadrā that can serve 
as a foundation for practical life. From among his diverse 
discussions, we focus on elements of his philosophy that can 
be used to construct a theory of consciousness and the self 
as the basis for practical living. The issue is that Mullā Sa-
drā  interprets the a priori structure of the “self” or “ego” in 
terms of immediate knowledge (al-ʿilm al-ḥuḍūrī). From his 

Mullā Ṣadrā’s Concept of the Self and Con-
 sciousness as Grounds for Practical Life: A
Comparison with the Views of Certain Con-

temporary Western Philosophers

Vol. 1, Series. 1,
  No. 1 Spring & Summer

 34-56

■ Seyed Mohammad Taghi Shakeri
Assistant Professor, Department of Islamic Philosophy and Mysticism,
 Faculty of Religions and Islamic teachings, International University of Is-
lamic Denominations, Tehran, Iran
 Email: mtshakeri@Mazaheb.ac.ir- mtshakeri@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0001-9773-9300

Doi: 10.22034/pt.2024.477358.1034

Abstract

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

34



perspective, in the hierarchy of existence, the “self” does not 
carry a subjectivist meaning; rather, it represents an intuitive, 
existential experience of presence. This paper also discusses 
the views of several Western philosophers on the “I” or “ego” 
and its role in acquiring knowledge, as well as its mode of 
existence. A comparison is made between Mullā Sadrā theory 
and that of the contemporary Western philosopher Sartre, par-
ticularly regarding consciousness and the ego, to highlight the 
innovations in Mullā Sadrā’s thought. Mullā Sadrā presents 
his profound ideas through logical, ontological, and episte-
mological arguments, mystical metaphors, and novel abstract 
concepts. While it is impossible to address all aspects of his 
theory on the “self” here, we will focus on his description of 
the reality of the “self” to provide the groundwork for a the-
ory of consciousness and its connection to practical human 
life. The key finding of this study is that, for Mullā Sadrā, the 
“self,” immersed in existence, possesses a conscious presence 
with existence, and this very consciousness serves as the foun-
dation for real actions in human practical and social life. This 
presence, akin to Heidegger’s concept of being-in-the-world, 
entails that the ego exists as an active and genuine reality in 
the world. According to Sartre, the “ego” becomes an entity 
whose reality is necessary for its completeness and actively 
exists in the world. Thus, the “self” or “ego” is transformed 
into an entity existing in the world, whose existence is entirely 
a conscious presence in the world. The interaction between 
this consciousness and the world provides the foundation for 
human practical and social life.

Keywords: self, ego, transcendental ego, Dasein, 
Mullā Sadrā, Sartre.

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

35



■ سید محمدتقی شاکری
استادیار گروه فلسفه و عرفان اسلامی، دانشکدۀ ادیان و معارف اسلامی، 

دانشگاه بین‌المللی مذاهب اسلامی، تهران، ایران، 
mtshakeri@Mazaheb.ac.ir- mtshakeri@yahoo.com :رایانامه

فلسفی  نظریات  اساس  بر  آگاهی  نظریۀ  از  طرحی  داریم  قصد  مقاله  این  در 
مباحث  میان  از  کنیم.  پیشنهاد  شود،  واقع  عملی  زندگی  مبنای  که  را  ملاصدرا 
باب  بتوان نظریه‌ای در  آن  با  او می‌پردازیم که  از فلسفۀ  به عناصری  متنوع وی، 
آگاهی و خود به مثابۀ مبنای زندگی عملی برساخت. مسئله این است که ملاصدرا 
ساختار پیشینی »خود یا اگو« را در قالب علم حضوری تفسیر می‌کند. از دیدگاه 
هست  آنچه  ندارد،  سوبژکتیویستی  معنای  »خود«  وجود،  مراتب  سلسله  در  وی، 
یک تجربۀ حضور شهودی وجودی است. همچنین، در این نوشتار از آراء برخی 
فلاسفۀ غربی دربارۀ »من یا اگو« و نقش آن در کسب معرفت و نحوۀ وجودش یاد 
خواهد شد و سپس به مقایسۀ نظریۀ ملاصدرا خصوصاً با نظریات فیلسوف غربی 
معاصر یعنی سارتر در خصوص آگاهی و اگو می‌پردازیم تا نوآوری نظریۀ ملاصدرا 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای 
زندگی عملی و مقایسۀ آن با آراء برخی از 

فیلسوفان غربی معاصر 

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403  
34 - 56    

چکیده

تاریخ دریافت:  1403/04/30     تاریخ پذیرش: 1403/06/28

Doi: 10.22034/pt.2024.477358.1034

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

36



نیز معلوم شود. ملاصدرا مباحث عمیق خود را در تعابیر منطقی، وجودشناختی، 
معرفت‌شناختی، استعارات عارفانه و ایده‌های انتزاعی بدیعی مطرح می‌کند. در 
اینجا، نمی‌توان به تمام جوانب نظریۀ او در مورد »خود« پرداخت؛ بلکه به بررسی 
توصیف وی از واقعیت »خود« می‌پردازیم تا امکان نظریه‌ای در باب آگاهی فراهم 
و ارتباط آن با زندگی عملی انسان معلوم شود. یافتۀ مهم این نوشتار آن است که 
در ملاصدرا »خود« با استغراق در وجود، حضور آگاهانه نزد وجود دارد و همین 
آگاهی مبنای کنش‌های واقعی در زندگی عملی و اجتماعی انسان خواهد بود. 
این حضور که همان در ـ جهان ـ بودنِ هایدگر است، مستلزم آن است که اگو در 
جهانْ واقعیتی حقیقی و فعال باشد و مطابق نظر سارتر، »اگو« موجودی می‌شود 
که واقعیت داشتنش لازمۀ کمال آن و فعالانه در جهان بودن است. بدینسان »اگو، 
حضور  یکسر  وجودش  که  می‌شود  مبدل  جهان  در  موجود  به هستنده‌ای  خود« 
و  عملی  زندگی  زمینه‌ساز  جهان،  و  آگاهی  این  تعامل  و  است  جهان  در  آگاهانه 

اجتماعی انسان را فراهم می‌کند. 

کلید واژه‌ها:خود، اگو، من استعلایی، دازاین، ملاصدرا، سارتر

مقدمه 
در فلسفۀ جدید، دکارت آغازگر است. او سنگ بنای فلسفه را کشف »اگو« یا »خود« می‌داند 
روش  با  تأملات  در  دکارت  می‌دانست.  شناخت  نوع  هر  برای  شناخت‌شناسانه  بنیاد  را  آن  و 
یقین  با  را  خود  وجود  که  کرد  اعلام  هستم«  پس  می‌اندیشم،  »من  شعار  با  و  دستوری  شک 
درمی‌یابد )دکارت، 1369(. شک‌کردن که خود گونه‌ای اندیشیدن است واقعیت اندیشیدن را 
گواهی می‌دهد، درنتیجه »من می‌اندیشم« همان بنیانی را دارد که »من وجود دارم«. دکارت 
واقف است که چگونه هریک از تجربه‌هایش به وجود »خود« در مقام موجودی متفکر گواهی 

می‌دهند؛ وجود »من« یا »خود« در هر لحظه از آگاهیِ شخص تأیید می‌شود.
تمام فیلسوفان پس از دکارت همان یقین را نسبت به کشف »خود« در مقام موجود اندیشنده 
که در دل همۀ تجربه‌ها و اندیشه‌ها جای دارد ابراز نکردند. هیوم  )1400( از جملۀ کسانی 
است که با اطمینان اعلام می‌کند که چیزی به صورت »خود یا من« در وجود ما یافت نمی‌شود. 
او می‌گوید هرگاه به درونِ آن چیزی که »خود یا من« می‌خوانند گام می‌نهم همواره به تعدادی 
ادراک‌های جزئی برمی‌خورم، ادراک گرما و سرما، نور و سایه، مهر و کین، و درد و لذت. هرگز 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

37



نمی‌توانم »خود«م را به چنگ آورم و هرگز نمی‌توانم چیزی مشاهده کنم جز همان ادراک‌ها را. 
طبق نظر هیوم اگر کسی به‌طور جدّی، با تأملی بدون پیش‌داوری به این اندیشه رسیده باشد 
که تصور دیگری از »خود«ش دارد باید اعتراف کرد که نمی‌شود با او به بحث نشست. شاید او 
چیزی بسیط و پیوسته را درک کند و آن را »خود، من« بنامد؛ ولی هیوم یقین دارد که چنین 

اصلی در درونش وجود ندارد.
کانت )1362( با قبول من استعلایی، آن را مبنای هر نوع تجربه و اندیشیدن دانست چراکه 
این مقوله در بُن مقولات قرار دارد و شرط امکان هر نوع معرفت است )یاسپرس، 1372، ص. 
3( و از طرفی موضوع و متعلق اندیشه عقلانی نیست زیرا صاحب وجودی نیست که با نگرش 
زمانی لحاظ شود؛ بدینسان بی‌زمان و دور از دسترس ماست )همان، ص. 92(. بدین صورت، 

این »خود یا اگو« شرط لازم هر اندیشه، حکم، تصور و خودآگاهی است. 
هر  بنیاد  که  است  حضوری  از  سخن  ملاصدرا،  نظر  در  که  داد  خواهیم  توضیح  به‎زودی 
)ملاصدرا،  است  و حضور  وجود  علمی مساوق  هر  در وجودشناسی ملاصدرا،  است.  حصول 
1984/1363، ص. 5؛ همو، 1990، ج.  6، ص.  135(. پس تابع احکام وجود است و چون 
ماهیت تابع وجود موجود است، علم حصولی هم از علم حضوری به دست می‌آید. ازاین‌رو، 
حضورْ بنیاد هر حصولی است. تفاوت نظر ملاصدرا با کانت این است که از نظر کانت، »اگو 
شناخت  مستلزم  نه  کانت،  استعلایی  اگوی  یعنی  نیست،  حضوری  شناخت  موضوع  من«  یا 
از »خود«ی است که فنومن1 است زیرا لازمه‌اش شهود حسی است؛ و نه مستلزم شناخت از 
اما در ملاصدرا، حقیقت  اگویی است که نومن2 است چرا که لازمه‌اش شهود عقلانی است. 
به‌طوری‌که بین وجود عالم و وجود معلوم، وحدت  نزد عالِم است،  علم، حضور هویت معلوم 
برقرار است. بنابراین علم، در واقع وجودی است که نزد اگوی مدرِک حاضر است و این وجود 
علم  بدین‌ترتیب،  می‌گیرد.  قرار  انسان  زندگی  مبنای  عمل  حوزۀ  در  هم  و  نظر  حوزۀ  در  هم 
حضوری بر اساس تلقی وجودی و اتحاد عالم و معلوم تحقق می‌پذیرد، زیرا حضورْ در حقیقت 

همان اتحاد وجودی سوژۀ )عالِم( با ابژه )معلوم( است.
منطقی  پژوهش‌های  در  هوسرل  پدیدارشناسی،  حوزۀ  خصوصاً  معاصر  غربی  فلسفۀ  در 
هیوم  مانند  و  دارند  هیومی  رنگ‌وبوی  که  می‌کند  مطرح  یا»خود«  اگو  دربارۀ  دیدگاه‌هایی 
دارد  عقیده  او  بیابد.  تجربه‌هایش  کانون  در  همیشه حاضر  اگوی  یک  نمی‌تواند  که  می‌گوید 
تنها چیزی که می‌توان بدان توجه داشت و آن را ادراک کرد، اگوی تجربی و روابط تجربی آن با 
تجربه‌های خودش یا با آن اشیای بیرونی است که هم‌اکنون توجه متمرکز مرا به خود گرفته‌اند؛ 
بسیاری چیزهای دیگر خواه درونِ اگو خواه بیرونِ آن باقی می‌مانند که چنین رابطه‌ای با آن 

1. phenomen 
2. noumen 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

38



ندارند )Husserl, 1982, pp. 549-550(. هوسرل در پایان این قسمت یک پانویس در 
ویراست دوم  پژوهش‌های منطقی افزود که نکتۀ بسیار مهمی است، زیرا بیانگر واژگونی کامل 
موضع اوست. او در این پانویس کشف چیزی را اعلام می‌کند که تا قبل از آن از چنگش گریخته 
بود. در این پانویس اظهار می‌دارد: »از آن هنگام در تکاپوی یافتنِ آن برآمده‌ام، یعنی آموخته‌ام 
از فرایافتِ محض امر داده‌شده دور  بنیاد مرا  ـ  که نگذارم صورت‌های پوسیدۀ متافیزیک اگو 

.)Ibid, 1982, p. 549( »کنند
هوسرل در ایده‌ها تجربۀ زیسته را همواره به اگویی متعلق می‌داند. از نگاه وی، اگو یکی از 
عناصر حیث التفاتی نیست؛ اگو تمامیت التفات‌هایی است که زمان مشخص را پُر می‌کنند 
واقع،  در  آگاهی است.  زندگی  تقلیل‌ناپذیر  اگو عنصر  یکدیگرند. همچنین،  متقابلًا مکمل  و 
می‌زید  کنش‌هایی  در  که  می‌گیرند  سرچشمه  اگویی  از  عملی  زندگی  در  آدمی  کنش‌های 
نه  زیست می‌کند،  که »وضع می‌کنند«  در کنش‌هایی  اگو   .)Husserl, 1983, p. 190(
اینکه منفعلانه در آن‎ها حاضر باشد، بلکه همچون کانون تابش، همچون سرچشمۀ ازلی تولید 
آگاهی  بالقوۀ  حوزۀ  با  کنش‌گر  اگوی  این  اما  ص94(.   ،1400 )لویناس،  است  حاضر  آن‎ها 
قطع رابطه نکرده است. در حقیقت گسترۀ آگاهی به اگو تعلق دارد. پس‌زمینۀ آگاهی به منزلۀ 
چیزی از آنِ اگو به اگو تعلق دارد؛ یعنی این پس‌زمینه گسترۀ آزادی اگوست. ازاین‌رو، هوسرل 
این جملۀ کانت را تکرار می‌کند که »می‌اندیشم باید بتواند با تمامی بازنمایی‌های من همراه 

.)Husserl, 1983, pp. 132, 190( »باشد
نیست،  اندیشه  مقوّم  اگو بخش  اگوست.  و  التفاتی  رابطۀ حیث  اینجا  در  توجه  نکتۀ جالب 
چنان‎که مثلًا حسیات بخش واقعی اندیشه‌اند؛ اگو خود را به نحوی متمایز در اندیشه‌ها آشکار 
می‌کند و این آشکارسازی حضور اگو را در آگاهیْ قسمی تعالی در بطن درون‌ماندگاری آگاهی 
می‌نماید. اگوی محض نه تجربۀ زیسته‌ای مانند سایر تجربه‌هاست، نه بخش مقوم هر تجربۀ 
زیسته است )Husserl, 1983, p. 132(. اینکه اگو با کنش‌هایش در ارتباط است، به این 
سنخ  از  ارتباطی  یا  است  امور  و  اشیاء  جهان  درون  ارتباطی  آن  از  مراد  گویی  که  نیست  معنا 
ارتباط آگاهی با ابژه‌هایش است )Ibid, 1983, p.191(. این تعالی در بطن درون‌ماندگاری، 
ساختاری است ویژه و تقلیل‌ناپذیر. خلاصه اینکه، انگارۀ اگو، که نحوۀ تعلقش به سوبژکتیویته 
کاملًا با تعلق داشتن داده‌های هیولایی تفاوت دارد، نه فقط با انگارۀ حیث التفاتی، که ساختار 
بنیادین آگاهی است، ضدیت ندارد، بلکه آن را پیش‌فرض می‌گیرد )لویناس، 1400، ص. 96(. 
موضع  از  اگو  جایگاه  دربارۀ  دیدگاهش  پدیدارشناسی،  در  هوسرل  فکری  تحول  سیر  در 
هیومی واپس رفت و بیشتر به موضع دکارتی نزدیک شد. »به چنگ آوردن محض امر داده‌شده« 
که با تحویل پدیدارشناختی صورت می‎گیرد شامل به چنگ آوردنِ اگوی محض یا استعلایی به 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

39



مثابۀ عنصر ذاتی امر داده‌شده است. فقراتی از کتاب تأملات دکارتی شاهد بر این مطلب‌اند:
ـ »اگر آنچه را که از طریق اپوخۀ آزادانۀ وجود جهان تجربه، به میدان دید منِ تأمل‌کننده 
وارد می‌شود محض نگه دارم پس واقعیت مهم این خواهد بود که من و حیاتم از لحاظ اعتبار 
وجودی دست‌نخورده می‌مانیم، اینک وجود یا عدم جهان هر چه باشد فرقی نمی‌کند، تصمیم 
من در این باره هر چه باشد فرقی نمی‌کند. این اگو )خود( که به لطف چنین اپوخه‌ای ضرورتاً 
برایم باقی خواهد ماند، یک تکه از جهان نیست و اگر بگوید ”من هستم، من می‌اندیشم“ دیگر 

به این معنا نخواهد بود که من، یعنی این انسان، وجود دارد« )هوسرل، 1384(.
است،  می‌اندیشم“  ”من  دکارتی  گزارۀ  می‌آید،  نخست  جایگاه  در  به‌راستی  که  »گزاره‌ای  ـ 
برای مثال: من ادراک می‌کنم، این خانه را من به یاد می‌آورم، یک تجمع خیابانی را، و غیره« 

)هوسرل،1384 (.
به  از طریق بداهت تجربی، در مقام ”خودِ من“  ـ »من برای خویشتن خود هستم و هماره 
خودم داده می‌شوم. این امر برایاگوی استعلایی و نیز برای هر معنایی از اگو صدق می‌کند« 

)هوسرل، 1384(.
در تمام این فقرات، هوسرل بر حضور یا داده‌شدگی اگو پافشاری می‌کند؛ اگو پس از اجرای 
تحویل پدیدارشناختی در مقام عنصرِ ذاتی آگاهی باقی می‌ماند. این من استعلاییْ پسِ پشتِ 
در  که  پدیده‌ای  هر  روی  پرتوهایش  که  است  آگاهی  این  و ساختار ضروریِ  است  آگاهی  هر 

میدان توجه حضور یابد می‌افتد. این منْ وحدت‌آفرین و فردیت‌بخش است.
از میان فیلسوفان معاصر، هدف سارتر در کتاب تعالی اگو نقد این مدعاست که یک »من« 
همیشه در تجربه حضور دارد. او قصد دارد نشان دهد که اگو نه به نحو صوری و نه به صورت 
و در جهان است. موجودی است  آگاهی  از  بیرون  بلکه  ندارد؛  آگاهی حضور  مادی »درون« 
از جهان، مانند اگوی دیگری. ادعای سارتر اگر درست باشد نقد ویرانگری بر پدیدارشناسی 
ـ حتی اگر چهارچوب کلی تحویل پدیدارشناسی را هم  هوسرلی خواهد بود زیرا قدرت نقادانۀ آن ـ
بپذیریم ــ بسیار زیاد است. اگو »چون موجودی از جهان«، نمی‌تواند از تحویل پدیدارشناختی 
جان به در برد و عنصر برسازندۀ آگاهی محض باشد؛ پس هنگام اپوخه به همراه میز و فنجان 

قهوه که به‌منزلۀ چیزهای موجود در جهان فهمیده می‌شوند زدوده خواهد شد.
فردیت‌بخش  و  وحدت‌آفرین  »منِ«  این  به  توسل  به  نیازی  پدیدارشناسی  سارتر،  عقیدۀ  به 
ندارد، بلکه آگاهی بر اساس حیث التفاتی تعریف می‌شود. آگاهی با حیث التفاتی از خودش 
فراتر می‌رود و با گریز از خود وحدت پیدا می‌یابد. ابژه نسبت به آگاهی‌هایی که درکش می‌کنند 
متعال است، و وحدت این آگاهی‌ها در همین ابژه است )سارتر، 1402، ص. 54(. در واقع، 
خودِ آگاهی است که خود را وحدت می‌بخشد و به طور انضمامی با حیث التفاتی‌های استعلایی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

40



از  گذشته.  آگاهی‌های  واقعیِ  و  انضمامی  یادآوری‌های  از  عبارت‌اند  که  می‌کند  را  کار  این 
خودش  با  فقط  آگاهی  می‌گیرد.  نشئت  آگاهی  سرشت  از  نیز  آگاهی  فردیت  دیگر،  سوی 
محدود می‌شود. بنابراین، آگاهی تمامیتی ترکیبی و منفرد است و »من« چیزی جز بیان این 
انتقاد سارتر این است که مفهوم  درونیّت آگاهی‌ها نیست )همان، 1402، ص. 55(. نتیجۀ 
پدیدارشناسانۀ آگاهی نقش وحدت‌آفرین و فردیت‌بخشِ »من« را بی‌نتیجه می‌کند. درست بر 
عکس، آگاهی است که وحدت و تشخص »منِ« مرا ممکن می‌سازد. پس، منِ استعلایی دلیلی 

برای وجود داشتن ندارد.
می‌داشت،  وجود  استعلایی  من  اگر  که  است  این  استعلایی  منِ  وجود  بر  سارتر  دیگر  نقد 
آگاهی می‌خزید. »من  تیغه‌ای درون هر  مانند  و  تقسیم می‌کرد،  و  از خودش جدا  را  آگاهی 
استعلایی مرگِ آگاهی است« )سارتر، 1402، ص. 56(. در نظر سارتر، وجود آگاهی از آن رو 
امری مطلق است که آگاهی از خودش آگاه است؛ یعنی سنخِ وجود آگاهی همان آگاه بودن 
از خود است، و آگاهی از آن حیث که آگاهی از یک ابژۀ متعال است، از خودْ آگاه می‌شود. 
آگاهی چیزی نیست جز آگاهی از آگاه بودن از این ابژه. نکتۀ مهم این است که این آگاهیِ 
از آگاهی وضعی نیست، یعنی آگاهی از ابژۀ خودش نیست. ابژه‌اش بنا بر سرشتش، بیرون 
آگاهی است و از این‌روست که آگاهی با کنشی واحد آن را مقابل خود قرار می‌دهد و فراچنگ 
چنین  سارتر  می‌شناسد.  مطلق3  درونیّتی  منزلۀ  به  فقط  و  فقط  را  خودش  آگاهی  می‌آورد. 
آگاهی را آگاهی درجۀ اول یا فارغ از تأمل نامگذاری می‌کند )همان، 1402، ص. 56(. تأکید 
سارتر بر این مطلب است که حالت وجودی آگاهی آگاه بودن، آگاهی از خود است. آگاهی تا 
آنجا از خودْ آگاه است که آگاهی از امر استعلایی باشد. یعنی آگاهی آگاهیِ آگاه است و در 
چنین آگاهی‌ای جایی برای »خود یا من« وجود ندارد. اصلًا خود به مثابۀ یک متعلق آگاهی 

وضع نشده است )کاپلستون، 1384، ج. 9، ص. 411(. 
به نظر می‌رسد نظریۀ سارتر در زمینۀ »خود یا من« نسبت به آراء فلاسفۀ پیشین انسجام و 
دقت بیشتری دارد و مسئلۀ ما در ادامۀ این نوشتار در این راستاست که آراء حکیم ملاصدرا 
دربارۀ نحوۀ وجود »خود« را با نظریات وی مقایسه کنیم و ببینیم چگونه نظر ملاصدرا مبنای 

زندگی عملی ما انسان‎ها در تفهیم و تفاهم و محاورات زندگی اجتماعی قرار می‌گیرد.
به  به‎اختصار  که  دارد  وجود  »خود«  زمینۀ  در  مقالاتی  معدود  بحث  این  پیشینۀ  دربارۀ  اما 

محتوا و تفاوت آنها با این نوشتار اشاره می‌شود: 
»ارائۀ تحلیل زبانی گیلبرت رایل از مبحث خود و مقایسۀ آن با دیدگاه ملاصدرا«، دوفصلنامۀ 
علمی ـ پژوهشی تأملات فلسفی )اسعدی و همکاران، 1398(. نویسندگان پس از ارائۀ نظریۀ 

3. absolute interiority

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

41



رایل از مبحث »خود«، به مقایسۀ آن با علم‌النفس ملاصدرا پرداخته‌اند. رایل براساس تحلیل 
زبانی نتیجه گرفته است که در کاربردهایی که »من، خود« قابل جانشینی با »بدن من« نیست، 
باید بر »غیربدن« دلالت کند اما در ملاصدرا »من« دلالت بر وجودی دارد که دارای جلوه‌های 
این  باشد. ساختار  معقول  یا  متخیل  یا  بساطت می‌تواند محسوس  در عین  و  است  گوناگون 
مقاله بر تحلیل زبانی و لوازم جانبی تحلیل زبان استوار است که از اساس با نوشتۀ ما ـ که بر 

اساس مباحث آگاهی و معرفت‌شناختی است ـ متفاوت است. 
»خودآگاهی به مثابۀ خداآگاهی در اندیشۀ ملاصدرا«، دوفصلنامۀ علمی ـ پژوهشی تأملات 
فلسفی )علمی سولا و لعل صاحبی، 1395(. ادعای نویسندگان این مقاله آن است که ملاصدرا 
دیدگاهی نو از خودآگاهی عرضه می‌کند که در آن »غیر« نقشی مهم در تکوّن »من« دارد تا آنجا 
که بالاترین مرتبه از معرفت »نفس« یا »خود«، معرفت به بالاترین مراتب از »غیرخود« یعنی ربّ 
او، محسوب می‌شود. تفاوت این مقاله با مقاله حاضر در این است که اولًا به امتداد این بحث 
در زندگی عملی و مسائل اجتماعی آدمی اشاره‌ای ندارد، و ثانیاً با دیدگاه‌های فیلسوفان غربی 

مقایسه‌ای صورت نگرفته است.
و  نجم‌آبادی   ( دینی  اندیشۀ  فصلنامۀ  ملاصدرا«،  و  کانت  منظر  از  خودآگاهی  و  »آگاهی 
دهباشی، 1398(. نویسندگان پس از بیان نظریۀ ملاصدرا در علم حضوری انسان به خود، آن 
را از نظر کانت علم حضوری نمی‌دانند بلکه گونه‌ای از علم تجربی می‎دانند که با واسطۀ صورت 
ذهنی که کانت به آن پدیدار می‌گوید، حاصل می‌شود. هدف این نویسندگان نشان دادن آن 
است که علم به خود، بر خلاف تلقی کانت، ج. ز با نگرش وجودی تبیین‌پذیر نیست. مهم‌ترین 
تفاوت این مقاله با نوشتار ما این است که فاقد تطبیق با جنبه‌های زندگی اجتماعی است و 

البته فقط مقایسه با نظریات یک فیلسوف غربی یعنی کانت را شامل می‌شود.
»سنخ‌شناسی خودآگاهی در فلسفۀ صدرایی«، فصلنامۀ فلسفه و کلام اسلامی آینۀ معرفت 
)رضازاده و امامی، 1396(. هدف مقاله بررسی نظریۀ ملاصدرا در باب خودآگاهی و اقسام آن 
با تکیه بر سنخ‌شناسی آگاهی در سنت فلسفۀ اسلامی بیان شده است. نویسندگان در این 
مبحث خودآگاهی را در فلسفۀ ملاصدرا به سه نوع حسی، خیالی و عقلی تقسیم می‌کنند و به 
نتایج و پیامدهای سنخ‌شناسی آن می‌پردازند. این مقاله نیز فاقد مباحث کاربردی فلسفه در 

زندگی عملی و نیز فاقد مقایسه با نظریات فلاسفۀ غربی است.

واقعیت »خود« از نظر ملاصدرا
به نظر ملاصدرا واقعیت »خود یا من« در نحوۀ خاص وجودش نهفته است )ملاصدرا، 1990، 
ج. 8، ص. 343(. به گفتۀ وی، انسان در میان موجودات تنها نسخۀ کامل الهی است، یعنی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

42



اکبر مطابقت  با عالم  از طریق عقلانیت  این عالم اصغر  اکبر که  عالم اصغر است درون عالم 
کل  میان  در  که  است  معتقد  هایدگر،  مانند  او   .)20 ص.   ،1 ج.   ،1990 )همان،  می‌کند 
موجودات فقط انسان این نحوۀ وجود خاص را دارد، اما بر خلاف هایدگر که این خصوصیت 
خودش  به  را  انسان  خدا  اینکه  بر  ملاصدرا  می‌دهد،  قرار  دازاین  ماهیتِ  بودن  زمانمند  در  را 
اختصاص داده تأکید می‌کند و معتقد است این همان چیزی است که وجود انسان را خاص 
می‌کند )ملاصدرا، 1383، ج. 4، ص. 90(. از نظر ملاصدرا ماهیت »خود« وجود خاص آن 
است و وجود نمی‌تواند با تفکر ماهوی درک شود زیرا وجود مقوله نیست تا به صورت ماهوی 
و مفهومی در آید و به واسطۀ تفکر ماهوی فهم شود. برای درک ماهیت »خود« باید به ذیل نور 
همین  به  می‌ماند.  باقی  ما  فاهمۀ  ورای  و  رازآلود  ماهیت »خود« همواره  وگرنه،  درآییم  وجود 
دلیل، ملاصدرا در توصیف وجود از ساختار وجود مطلق آغاز می‌کند، نه مانند هایدگر از تحلیل 
وجود »خود« در افق زمانمندی. از منظر ملاصدرا وجود مطلق خودش را به صورت موجودات 
به نحو تشکیکی متجلی می‌نماید به طوری که آن‎ها همواره عین ربط به او هستند و هر گاه 

آن‎ها را از نور خود محروم کند همگی معدوم خواهند شد.
با استفاده از این نظر دربارۀ ماهیت »خود، من«، خودْ هم طفیلی وجود است و هم نزد وجود 
حاضر است. همین ماهیت دوگانۀ »خود«، آن را در میان موجوداتْ خاص می‌کند و این استغراق 
»خود« در وجود است؛ زیرا مستغرق‌شدن، حضوری آگاه و همدلانه نزد وجود است و به تعبیر 
هایدگر، این کنش واقعی در زندگی روزمره است. این نوع حضورْ چیزی است که »خود« را از 
بقیۀ موجودات متمایز می‌کند. در نظر ملاصدرا همین آگاهی است که مبنای زندگی عملی ما 
انسان‎ها و منشأ جنبۀ انضمامی، اخلاقی و اجتماعی ماست. این ایده را پیش از این عارفانی 
بیان کرده بودند اما برای نخستین بار ملاصدرا آن را در قالب نظریه‌ای فلسفی تشریح کرد به 
طوری که در زندگی عادی تجربی ما به کار رود. ماهیت »خود« همین علم حضوری است که کل 

حیات »خود« را پوشش می‌دهد زیرا این آگاهی نحوۀ خاص وجود او است.
به دلیل ماهیت اشراقی واقعیت »خود«، وابستگی محض ابدی به وجود دارد و همین به ما 
این امکان را می‌دهد که »خود« را حضوری واقعی و مستغرق در وجود بدانیم، نه اینکه آن را 
صرفاً یک سوژۀ استعلایی لحاظ کنیم که ورای آگاهی ما وجود دارد، چنانکه در نظریۀ هوسرل 
مانند  اگزیستانسیالیست  فیلسوفان  برخی  و  هایدگر  همچون  ملاصدرا  روش  می‌شود.  دیده 
سارتر است. آن‎ها دازاین را »در ـ جهان ـ بودن« می‌دانند، به طوری که نمی‌توان آن را از »در ـ 
جهان ـ بودنش« جدا کرد. ازاین‌رو، بی معناست که فرض شود خود را بهتر از جهان می‌شناسیم 
می‌شناسیم،  را  جهان  آنچه  از  متفاوت  روشی  به  خودمان  دربارۀ  بگوییم  که  معناست  بی  و 
شناخت داریم. ما جهان و خودمان را به نحو یکسان می‌شناسیم، چرا که ما )به منزلۀ دازاین( و 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

43



جهانْ یک پدیدار واحد را تشکیل می‌دهیم. عبارت پیچیدۀ »در ـ جهان ـ بودن« همان شیوه‌ای 
.)Heidegger, 1996, p. 78( را نشان می‌دهد که به معنای پدیدار واحد است

بودن( در نظر می‌گیرد که  ـ  ـ جهان  )در  به صورت دازاین  را  همان‌گونه که هایدگر »خود« 
ساختاری وجودشناختی در افق زمانمندی دارد، ملاصدرا »خود« را به منزلۀ موجودی مجذوب 
ـ در ـ وجود یعنی نزد ـ وجود ـ حاضر ـ بودن لحاظ می‌کند که ساختاری پیش وجودی دارد. 
باشد،  فعال  و  ضروری  زنده،  حقیقی،  واقعیتی  جهانْ  در  »خود«  که  است  آن  امر  این  لازمۀ 
در  که  شناخت‌شناسانه  یا  هوسرلی(  کانتی،  معنای  )به  استعلایی  انتزاعی،  فرضی  پیش  نه 
پدیدارشناسان  نزد ملاصدرا همچون  فلسفۀ ذهن‎باورانه )سوبژکتیویستی( مشاهده می‌شود. 
این  و  است  کمالش  لازمۀ  داشتنش  واقعیت  که  است  موجودی  »خود«  اگزیستانسیالیست، 
مستلزم آن است که »خود« پیش از آنکه در مراتب مفهوم داخل شود، در مراتب وجود شرکت 
از سنخ هستی  از هستیِ انضمامی دارد که  داشته باشد. »من« یک هستنده است؛ سنخی 
اما به همان اندازه واقعی است.  ـ زمانی متفاوت  یا موجودات مکانی  حقایق ریاضی، معناها 
این »من« خودش را به منزلۀ امری متعال می‌دهد )سارتر، 1402، ص. 65(. این حالت نزد 
برای  حضور  بر  دلالت  که  وجود  نزد  حضور  است؛  بودن  حاضر  معنای  به  هایدگر  و  ملاصدرا 

خودش دارد. ملاصدرا این دلالت را علم حضوری می‌نامد.

تحلیل ملاصدرا
استفاده  استغراق  و  مجذوبیت  از  وجود،  نزد  »خود«  حضور  زمینۀ  در  تحلیل  با  ملاصدرا 
وابستگی محض  واقعیت »خود« همچون موجودی اشراقی صرفاً همین  تمام  می‌کند. وقتی 
به  داشتن  »تقرر  و  وجود  به«  داشتن  »تعلق  که  وابستگی  این  است،  وجود مطلق  به  وجودی 
واسطۀ« آن را نشان می‌دهد، متضمن آن است که »خود« مجذوب و مستغرق در وجود باشد. 
او معتقد است که کل صبغۀ وجودی »خود« به منزلۀ موجودی اشراقی محض همین »مستغرق 

بودن در« وجود است. این همان وجود او است که مبنای زندگی عملی را فراهم می‌کند.
از منظر سوبژکتیویسم، ما همواره بدون فکرکردن به هیچ چیزی به خودمان می‌اندیشیم؛ این 
تحلیل ملاصدرا از »خود« به منزلۀ موجود اشراقی مستغرق در وجود نظر سوبژکتیویسم را نفی 
می‌کند. سوبژکتیویست ممکن است دلیل آن را چنین تبیین کند که اگر »خود« به سبب وابستگی 
کامل به دیگری، نمی‌توانست مستقل درک یا اندیشیده شود، ممکن نبود که بتوانیم انطباعی 
از خودمان به تنهایی داشته باشیم. اما این واقعیت که ما ایده‌ای از خودمان به تنهایی داریم 

می‌تواند دلیل کافی بر این باور باشد که »خود«، در معنای مجذوبیت، وابستۀ به دیگری نیست.
از منظر ملاصدرا این انطباع از »خود«، درون‌نگری‌ای است که از خلال خویشتن‌نگری در 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

44



همان  »خود«،  اشراقی  واقعیت  می‌آید.  ذهن  به  »خود«  واقعی  و  شهودی  حقیقت  خصوص 
شهودی است که تکلم می‌کند، احساس می‌کند، تفکر می‌کند، آرزو می‌کند، تصمیم می‌گیرد 
از طریق  و  دارد. »خود« شهودی همواره در حال کنش است، درک می‌کند  تعقل  و  و تخیل 
مفهوم‌سازی متأثر می‌شود. هر کس با درون‌نگری می‌تواند واقعیت خویش و دیگران را متصور 
کند. البته، نباید تصور شود که انطباع ما از »خود« همان واقعیت »خود« یا بازنمودی حقیقی 
از آن است. به عبارتی، درون‌نگری »خود« بازنمودی توهمی از آن است و نمی‌تواند بازنمود 
حقیقی آن تصور شود. در فلسفۀ اشراقی اینکه »خود« بتواند با بازنمود خود شناخته شود نفی 
می‌شود. ازاین‌رو، انطباع مستقلی که ما از »خود« داریم هیچگاه ارزش حقیقی واقعیت »خود« 
را از آن حیث که در دیگری وجود دارد متعین نمی‌کند، بلکه این واقعیت را فقط از طریق علم 

حضوری می‌توان ادراک کرد )ملاصدرا، 1990، ج. 6، ص. 163(.
مطلق،  وجود  نزد  وجودی  حضور  یعنی  است  خاص  وجود  یک  »خود«  واقعیت  که  آنجا  از 
لذا »خود« متعلق به وجودی است که کمال مطلق ازلی است. یعنی »خود« نمی‌تواند دقیقاً 
متمایز از وجود مطلق که مبدأ وجود او است اندیشیده شود. از این لحاظ، این واقعیت وجودی 
وابستگی محض به وجود مطلق دارد که به نوعی مجذوبیت وجودی منجر می‌شود. این یعنی 
واقعیت »خود« به منزلۀ موجودی اشراقی باید امری کاملًا مجذوب در وجود شناخته شود. و 
این معنا از حقیقتِ فیضان اخذ شده است که به معنای وابستگی به صادر شدن از و مانند آن 
بقیۀ  بین  نزد وجود در  به دلیل حضورش  بااین‌حال، ملاصدرا معتقد است که »خود«  است. 
موجودات »برجسته« است یعنی »خود« مجذوب در وجود می‌تواند وجود اشراقی‌اش را تجربه 
با ادراکی عارفانه و علم حضوری به واقعیت  کند به طوری که بتواند در خلال زندگی روزمره 

دست یابد )همان، ج. 3، ص. 447(.
بنابراین، طبق مبانی ملاصدرا، مجذوبیت در وجود یعنی حضور در ساحت وجود، تجربه‌ای 
خلال  در  عادی  تجارب  عادی  رتبۀ  در  که  است  پیش‌وجودی  و  غیرمتأملانه  شهودی،  زنده، 
زندگی روزمره و در مرتبۀ عالی ادراکات عارفانه را شکل می‌دهد. این تجربۀ حاضر وجود، علم 
حضوری، با جذب در وجود، و به تعبیر هایدگری، در ـ جهان ـ بودن، صاحب وجود می‌شود و 
واقعیت »خود« را به منزلۀ وجود طالب کمال می‌سازد و از خلال سیر به سوی کمال، »خود« 
وحدت می‌یابد و این وحدت واقعی و عین آگاهی است )ملاصدرا، 1360، ص. 200(. به این 
ترتیب، »خود« در ملاصدرا همچون »دازاین« هایدگر و »وجود لنفسه« سارتر پیوسته در فرایند 
تشخیص قوای وجودی‌اش است. عمل و معرفت برای ملاصدرا ریشۀ تمام آن چیزهایی است 
که داریم )همان، ص. 157ـ158، 172( و این تجربۀ علم حضوری با وجود »خود« یکی است. 
و چون واقعیت اشراقی »خود« فقط با این علم حضوری می‌تواند دریافته شود، در نتیجه علم 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

45



حضوری همان وجود »خود« است و این آگاهی نه سلب است و نه نسبت، بلکه وجود است ولی 
نه هر وجودی. این یک وجود بالفعل خاص است که محض یعنی غیرماهوی است )ملاصدرا، 
1390، ج. 3، ص. 282، 297(. البته،  این آگاهی را نمی‌توان به نحو منطقی تعریف کرد، 
همان‌طور که نمی‌توانیم وجود خاص‎مان را تعریف کنیم )همان، ص. 278(. فقط می‌توانیم آن 
را در تجربۀ زندۀ وجود دریابیم زیرا هیچ بازنمودی از این آگاهی در دست نیست )همان، ص. 
280(. اگرچه این مانع از آن نمی‌شود که ذاتی مفهومی برای آن وضع کنیم و بدان بیندیشیم. 
هر چند این اندیشیدن واقعیت آن را به ما نشان نمی‌دهد چرا که خود چنین اندیشه‌ای بر آن 

آگاهی وجودی مبتنی است )همان، ص. 466، یادداشت حاج ملاهادی سبزواری(.
از منظر ملاصدرا هیچ تمایزی در مراتب وجود میان »خود« و علم حضوری نیست و هر کس 
که از خودش آگاه است ضرورتاً همان آگاهی از خویش است و این آگاهی به صورت بالفعل و 
همواره همان »خود« است )ملاصدرا، 1990، ج. 3، ص. 465(. درنتیجه، واقعیت »خود« همان 
وجودش است و آگاهی‌اش نسبت به وجود شخصی‌اش فقط با حضور این وجود تشخیص داده 
می‌شود )همان، ص. 466(. »خود« و علم حضوری مجازاً از یکدیگر جدا می‌شوند، مانند وقتی 
که »خود« را جانب دیگر این آگاهی معرفی می‌کنیم )ملاصدرا، 1981/1360، ص. 242؛ 
همو، 1990، ج. 3، ص. 312(. علم حضوری که تجربۀ واقعی وجود و حضور پیش‌وجودی نزد 
وجود است، وجود خود را شکل می‌دهد؛ به عبارت دیگر، همان »خود« است فقط به این دلیل 
که در واقع تجربۀ عدم »خود« )خود به معنای سوبژکتیویستی( و به تعبیر عرفانی »فنا« است 

)ملاصدرا، 1990، ج. 2، ص.  343-339(. 
مفهوم  طرد  در  اگزیستانسیالیست  پدیدارشناسان  پیشگام  ملاصدرا  درحقیقت، 
سوبژکتیویستی آگاهی و »خود« استعلایی است. همان‌طور که گفته شد نزد ملاصدرا، مانند 
هایدگر و سارتر، هر دو مفهومِ »آگاهی« و »خود« ملازم با طرد سوژۀ استعلایی است، چنان‎که 
نزد کانت، هگل و هوسرل تصدیق »می‌اندیشم« در عین حال هم تصدیق وجود آگاهی است 

و هم وجود »خود«.

امتداد عملی و اجتماعی نظریۀ ملاصدرا
برای  فلسفه‌ای  بلکه  نیست،  واقعیت  تبیین  و  تفسیر  برای  فلسفه‌ای  صرفاً  ملاصدرا  فلسفۀ 
و  نفس  معرفت  بحث  فرهنگی.  و  اجتماعی  اخلاقی،  فردی،  زندگی  در  تغییر  است؛  تغییر 
خودآگاهی و علم حضوری به‌طور جدّی در این فلسفه مطرح است. معرفت نفس در انسان‌ها 
بر خود  آدمی  و  پیدا کند  تا خودآگاهی توسعه  سطوح مختلف دارد. فیلسوف کمک می‌کند 
مسلط شود، فرایند خودکنترلی معلول فرایند خودآگاهی است. بحث سعادت در زندگی عملی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

46



همین جا مطرح می‌شود. در این نگاه انسان در آنِ واحد سه زندگی برای خود می‌سازد: 1( 
دنیوی؛ همین زندگی دنیوی دارای باطنی است که 2( زندگی برزخی را شکل می‌دهد و هم 

3( زندگی اخروی‌اش را. 
 توصیۀ فیلسوف متعالیه، زندگی عملی توأم با خودآگاهی و تفکر است. این شناخت خود 
و اندیشیدن باعث می‌شود عقل در برابر احساسات تقویت شود؛ اما تفکر را از میانۀ راه نباید 
آغاز کرد، برای رسیدن به زندگی باید پیش از آن به فلسفۀ زندگی رسیده باشیم و برای رسیدن 
به فلسفۀ زندگی بایستی مبانی انسان‌شناسی )چیستی خود و شناخت آگاهی از خود( معلوم 
شده باشد و پیش از آن نیز به هستی‌شناسی نیاز است. ازاین‌رو، در حکمت متعالیه از خلال 
هستی‌شناسی به مبانی انسان‌شناسی می‌رسیم و از آنجا به فلسفۀ زندگی و زندگی عملی انسان 
یعنی  اندیشه  از محل طلوع  باید  به یک هستی‌شناسی مطمئن  برای وصول  اما  اجتماع.  در 
اولیه  بدیهیات  اندیشیدن محال است،  بدیهیات نخستین  آغاز کرد. بدون  بدیهیات نخستین 
محصول اندیشه نیستند، بلکه بستر و مبنای اندیشه‌اند، و البته دور از دسترس زندگی و عمل 
این بدیهیات مبانی متصل به عمل استخراج می‌شود. اصول »اجتماع  از درون  هم نیستند. 
و ارتفاع نقیضین محال است« اگر در ما انسان‎ها تقویت شود و از حالت ناخودآگاه به حالت 
خودآگاه درآید، در عمل اثرگذار است. چه بسا انسان به دو ارزش متناقض قائل می‌شود و غافل 
از ناسازگاری آن دو خودآگاه  اولیه  به بدیهیات  با تقویت توجه  از ناسازگاری آن دو است ولی 
مثلًا  نظایر آن جملگی اصول وجودشناختی هستند.  و  واقعیت  می‌گردد. اصل علیّت، اصل 
اصل علیّت اصلی وجودشناختی است که بر معرفت‌شناسی حاکمیت دارد و ناظر به این است 
که انسان بر اساس آن اصل یک بازنگری روی اندوخته‌های معرفتی خود داشته باشد و مبانی 
فکری و معرفتی خود را نقد کند که آیا آنها را متأثر از عقل در اختیار دارد یا متأثر از خانواده 
انسان در خلال  بازنگری مسیری که  به‌خوبی در  به‌طورکلی؛ اصل علیّت  یا محیط  یا مدرسه 
سال‎ها طی کرده، کمک‌کار است. دستاورد بزرگ ملاصدرا توانایی بازنگری در شناخت »خود« 
به کمک همین اصول و بدیهیات است. این بازنگری در خود، در حقیقت همان »خودانتقادی« 
از خلال نقد گرایش‎ها، ارزش‎ها، و نقد کل زندگی خودم است که نتیجه‌ای جز شناخت بهتر 
میان  این  از  تنگاتر  ارتباطی  داشت.  نخواهد  اجتماعی‌ام  و  عملی  زندگی  در  بالندگی  و  خود 
فلسفه و زندگی نمی‌توان تصور کرد. فلسفه متن زندگی عملی انسان می‌شود و دیگر چیزی در 

دوردست‎ها نخواهد بود.
 این فرایند »تعقل تا عمل« در ملاصدرا، به‌کارگیری عقل شهودی است در عالَم انفسی و 
آیات انفسی را به رؤیت خود رساندن، که در مرحلۀ نخست باید تکلیف »خود« مشخص شود، 
نسبت »خود«مان به حقیقت. این بحث مهم را ملاصدرا در مشهد سوم، اشراق ثامنِ الشواهد 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

47



و نشان می‌دهد که  الربوبیة )ملاصدرا، 1360، ص. 240ـ244( به‌خوبی بررسی کرده است 
چگونه آیات انفسی به انکشاف »خود« منتهی می‌شود و از طریق آن وصول به چهرۀ هستی 
و  اصل  به  روی  که  می‌دهد  رخ  فتوحاتی  اثنا  این  در  می‌افتد.  اتفاق  انسان  حقیقت  چهرۀ  و 
انسانی  و کرامت‌های  ارزش‎های عملی  به  این هستی‌شناسی  از خلال  و  حقیقت وجود دارد 
و  شور  و  بهجت  زندگی،  نوی  چهرۀ  این  در  و  می‌شود  متحول  انسان  زندگی  می‌یابیم،  دست 

شادی حاصل می‌شود.
در حال »شدن«  انسان  که  است  این  اثر پیش‌گفته  در مشهد سوم  تحلیل ملاصدرا  نتیجۀ 
این همان  انسان است، رقم زنندۀ هویت آدمی خود اوست.  انسانیت خود  است، راسم خط 
تعبیر  سارتری  اگزیستانسیالیسم  به  آن  از  که  است  ماهیت  بر  وجود  تقدم  در  سارتر  دیدگاه 
رفتار  چگونه  نمی‌کند  تعیین  ماهیتش  نیست،  بسته  چهارچوبی  در  انسان  ماهیت  می‌شود. 
کند؛ این انسان است که با شناخت خود و آگاهی و با تکیه بر اصول بدیهی هستی‌شناسی، 
مرتبۀ وجودی خود را رقم می‌زند و تصمیم می‌گیرد چگونه عمل کند و در اجتماع چگونه زندگی 
عملی داشته باشد. حکمت متعالیه در همین چهارچوب حرکت می‌کند و اصولًا عنوان اسفـار 
را ترسیم می‌کند، زندگی سفر  به همین جهت است که مسیر زندگی  اثر ملاصدرا،  مهم‌ترین 
است و این سفر در فرایند از تعقل تا تدبر در زندگی عملی به شیوه‌ای که بیان شد، سیر می‌کند.
بر اساس استکمال  را  نیز توجه‌برانگیز است که آن  از فلسفه  این راستا تحلیل ملاصدرا  در 
نفس آدمی تبیین می‌کند. پویایی و شدن در این استکمال سه مبنا دارد: 1( واقع‌گرایی: »علی 
حقیقت  در  باری«.  به  »تشبه  تعالی:   )3 بالبراهین«،  »والحکم  عقلانیت:   )2 علیها«،  هی  ما 
مبنای فلسفه که قرار است در زندگی عملی انسان به کار آید همین سه مقوله است. ملاصدرا 
پس از تبیین اینکه انسان معجونی است از دو امر مادی و معنوی، و این دوْ حکمت را به آبادانی 
نشئۀ دنیا و آخرت و اصلاح دو قوۀ نظری و عملی یعنی عقل نظری و عقل عملی می‌کشاند، 
به تشریح مفصل هر کدام و غایات آنها می‌پردازد. مهم برای ما این است که در ساختار حکمت 
متعالیه سیر از وجودشناسی به معرفت‌شناسی و انسان‌شناسی و از آنجا به حکمت عملی است 
و پشتوانۀ همه این‌ها تلقی از »خود« است، چرا که هیچ شأنی از شئون زندگی نیست مگر اینکه 
تصویری از »خود« را به همراه دارد. از این جهت است که فلسفه مبدل می‌شود به مبانی نظری 
و مبانی عملی شدن انسان؛ و تعبیر از »اسفار« ناظر به مسافر بودن انسان است، این سیر و 
سفر نفسانی است بر وفق سفر عقلانی. عقل تصویری از کل اسفار چهارگانه به دست می‌دهد 
و به مبانی نظری و عملی‌اش می‌رسد و سپس سلوک نفسانی شروع می‌شود. ملاصدرا در ادامه 
اخلاق انسانی را تعریف می‌کند که کلیۀ افعال اختیاری انسان را در برمی‌گیرد و فعل اخلاقی 
انسان: یا فرهنگی است یا سیاسی یا اجتماعی یا اقتصادی یا هنری. بدینسان زیربنای فلسفی 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

48



شناخت نفس و آگاهی از خود در بنیاد زندگی عملی انسان قرار می‌گیرد )ملاصدرا، 1981، 
ج. 1، ص. 20ـ22(. 

علم حضوری ملاصدرا و وجود لنفسه سارتر
مقایسۀ بین ملاصدرا و سارتر مطلب را روشن‌تر می‌کند. سارتر وجود آگاهی را آغاز کار »خود« 
لحاظ می‌کند. طرد »خود« استعلایی به مثابه طرد آگاهی یا »خود« وجودی نیست. به نظر 
می‌رسد این آگاهی برای سارتر و ملاصدرا امر وجودی و تجربه‌ای عملی و شهودی است. به زعم 
هر دوی ایشان، افعال آگاهی نقطۀ آغاز وصف‌پذیری را برای ما فراهم می‌آورد: هیچ گونه فعل 
مربوط به »خود« استعلایی یا زیرین وجود ندارد. آگاهی همچون آگاهی معرفتی، یا آگاهی 
تأملی بررسی نمی‌شود، بلکه به منزلۀ آگاهی فعال زنده تحلیل می‌شود. در حالی که این نظریۀ 
ملاصدرا نظریات دکارت، کانت و هوسرل را که اندیشه و معرفت را افعال آگاهانۀ ذاتی می‌دانند 
رد می‌کند، به نوعی با موضع سارتر مبنی بر اینکه آگاهی در درجۀ نخست یک آگاهی ادراکی، 
حساس و پویا است سازگار می‌نماید. آگاهی در درجۀ نخست یک آگاهی عملی و غیرتأملی 
آگاهی  )ابژه‌اش(  شناسایی‌اش  موضوع  که  است  آگاهی  آن  تأملی،  آگاهی  از  منظور  است. 
و  زنده  واقعی  تجربۀ  یک  حضوری  علم  ملاصدرا،  تعبیر  در   .)58 ص.   ،1402 )سارتر،  است‌ 
مبنای زندگی عملی است و همین مضمون تقریباً در هایدگر و سارتر دیده می‌شود. نزد هایدگر 
و سارتر، افعال وجودیْ اصیل‌تر از افعال شناخت وجودی هستند. در ملاصدرا تأکید بر تجربۀ 
شهودی یعنی علم حضوری، به نحو مستمر تحقق می‌پذیرد؛ در تحلیل وی دوگانگی سنتی 
ذهن و بدن به نفع مفهوم »نزد ـ وجود ـ حاضر ـ بودن« کنار گذاشته می‌شود، این مفهوم تقریباً 

مانند مفهوم هایدگری »در ـ جهان ـ بودن« است.
بر این اساس، معلوم می‌شود که »التفات« که هستۀ مرکزی آگاهی ماهوی در هوسرل است، 
ج. ایی در علم حضوری ملاصدرا ندارد، چرا که علم حضوری متعلق به مراتب وجودی است که 
علم حضوری و تجربۀ وجود به نحو تکوینی و وجودی در آن عمل می‌کند، نه به نحو التفاتی که 
صبغۀ سوبژکتیویستی داشته باشد. مفهوم التفات در هوسرل، باید در موافقت با سارتر، عاری 
از معانی شناخت‌شناسانۀ هوسرلی باشد و معادل مفهوم پویایی تلقی شود. در ملاصدرا »خود« 
آگاه است، نه از وجودش، بلکه از طریق وجودش. ازاین‌رو، علم حضوری ساختاری است که 
به لحاظ وجودی از وجود »خود« ساخته شده است؛ و این صیرورتی پیوسته و دائم به سوی 
کمال است. پس در موافقت با سارتر، الگوی فعل التفاتی »می‌اندیشم« یا »می‌دانم« نیست، 

بلکه »می‌توانم« است.
به هر صورت، ملاصدرا نظیر سارتر که معتقد است آگاهی وجودی ماهیتاً تعلقی است، بیان 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

49



از منشأ آن یعنی وجود، مطلقاً هیچ چیز نیست و همواره وابسته،  می‌کند که آگاهی جدای 
نامتحقق و ناقص باقی می‌ماند. نتیجه اینکه ملاصدرا همراه با هایدگر و سارتر بر این باور است 
باشد،  داشته  وجود  از  دای  ج.  مستقلی،  وجود  و  محتوا  هیچ  نمی‌تواند  وجودی  آگاهی  که 
مضافاً به اینکه نظریۀ ایدئالیسمی که متکی بر این وابستگی باشد نمی‌تواند محملی داشته 
باشد. با این تحلیل، مفهوم سنتی سوژه به معنای دکارتی ـ هوسرلی، از بُن تغییر می‌کند. هیچ 
سوژه یا »خود«ی در آگاهی یا پشت آن وجود ندارد؛ بلکه »خود« همان علم حضوری است. 
نیست؛  تجربه  با  رویکردهای سوبژکتیویستی دیده می‌شود، در نسبت  آن‌گونه که در  »خود« 
بلکه »خود« همین تجربه است. آگاهی تمامیتی ترکیبی و منفرد است که در مقام یک موناد 
کلًا از سایر تمامیت‌های هم‌سنخش مجزّاست و »اگو یا خود« چیزی جز بیان همین درونیّت 
سوژه  دیگر  است،  وجودی  تجربه‌ای  که  آگاهی   .)55 ص.   ،1402 )سارتر،  نیست  آگاهی‌ها 
به معنای کانتی آن نیست، بلکه »اگو یا خود« سوبژکتیویته یا به تعبیر سارتری درون‌بودگی4 

»خود« در »خود« است.
»تجربه«  ملاصدرا  برای  کرد.  تأکید  وجودی  تجربه‌ای  همچون  می‌توان  حضوری  علم  بر 
نشان‌دهنده نسبتی خلاق با وجود است که »خود« را مجذوب می‌کند. ازاین‌رو، تجربۀ علمی به 
معنای پوزیتویستی سطحی نیست بلکه یک تجربۀ کاملًا وجودی است که همان وجود »خود« 
است و ما با مرتبۀ خاصی از این تجربه زندگی می‌کنیم. این تجربه بنیاد تمام احوال و افعال 
به  او  امثال  و  بگیریم، که سارتر  آن  اگزیستانسیال  معنای  در  را  ادراک  واژۀ  اگر  ما است. حال 
کار برده‌اند، شباهت بیشتری در اینجا می‌یابیم. در سارتر و تجربۀ وجودی ملاصدرا به نحوی 
گسترده چونان نسبت‌های عام آگاهی و وجود یا نسبت اصیل آگاهی به موجود به این ادراک 
را طبیعت  ادراک وجودی‌ای  و  تجربه  و سارتر چنان  دلیل، ملاصدرا  به همین  توجه می‌شود. 
تجربۀ  ادراک  منزلۀ  به  باید  تجربه‌ای  و  ادراک  چنین  آنان،  دوی  هر  برای  می‌دانند.  آگاهی 
اصیل وجودی تحلیل شوند. بنابراین، هر دو از این آموزه آغاز می‌کنند که آگاهی نیز در بستر 
وجود شناخته می‌شود. همراهی ملاصدرا و سارتر در این است که شناخت »خود« )در معنای 
یا  غیرمتأملانه  آگاهی  زیرا  نیست،  وجودی  آگاهی  تحدیدکنندۀ  خصوصیت  سوبژکتیویستی( 
التفات پیش از آگاهی را نادیده می‌گیرد. از این نگاه می‌توان گفت که »می‌اندیشم« دکارتی 
فقط در سطح تأمل و وضوح از این ادراک یا تجربۀ وجودی صادق است. ازاین‌رو، تعریف آگاهی 
بر وجود تجربه‌ای درون‌وجودی متمرکز می‌شود. به نظر این اندیشمندان آگاهی ظاهراً همین 
تجربۀ واقعی وجودی است؛ »خودْ« ابژه یا ابژه‌ای برای »خود« نیست )سارتر، 1402، ص. 91(. 
و  »ارتباط  را  آن  نیز مطرح است که می‌توان  اشراقی«  نظریۀ ملاصدرا اصطلاح »اضافۀ  در 
واقعیت  با  وجود  تجربۀ  روند  در  اشراقی  منِ«  یا  »خود  یعنی  نامید،  پیش‌وجودی«  نسبت 

4. immanence 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

50



موجودات هم‌خانه است و از این طریق می‌تواند به حقایق وجودی آنها دست یابد. بدینسان از 
منظر ملاصدرا تجربۀ وجودی علم حضوری دو کارکرد دارد: تجربۀ وجود خودش و در عین حال 
تجربۀ بقیۀ موجودات. با وجود اینکه علم حضوری به سبب ماهیت اشراقی‌اش همانند »خود« 
است و وجود لغیره دارد )غیر یعنی وجود مطلق که فی نفسه است(، و وجودی مستقل و جدا از 
وجود خاص »خود« ندارد، با این حال علم حضوری »وجود لنفسه« است )ملاصدرا، 1981، ج. 
1، ص. 78-82(؛ یعنی نزد وجود حاضر است و هم وجود »خود« و هم وجود بقیۀ موجوداتی 
را که با او در یک تماس پیش‌وجودی هستند تجربه می‌کند. در این صورت مشابهتی را با سارتر 
می‌توان دید. سارتر به تمایزی میان دو نوع متفاوت وجود می‌رسد: وجود ابژه‌ها برای آگاهی 
)وجودهای فی نفسه( و وجود خودآگاهی )وجود لنفسه(. نزد سارتر، آگاهی به متعلقات‌اش 
وابسته است، همان‌طور که در نظر ملاصدرا آگاهی در وجودش به وجود مطلق وابسته است. 
برای اینکه آگاهی ابژه‌ای متفاوت از متعلقات‌اش فرض نشود، سارتر قاعده‌ای وضع می‌کند 
مبنی بر اینکه در »آگاهی از«، »از« را در پرانتز قرار دهد. این شبیه توصیف ملاصدرا از »نزد 
وجود حاضر بودن« )به تعبیر هایدگر، در ـ جهان ـ بودن( است. در هر دو مورد، تعابیر مانع از 
آن است که اجزاء مختلف این عبارت را از هم جدا کنیم و بخواهیم آگاهی را به لحاظ منطقی 

از متعلقات‌اش تفکیک کنیم.
حضور  که  همان‌گونه  است،  سارتر  برای  اولیه  اصلی  همچون  ابژه‌ها«  از  »آگاهی  بنابراین، 
فلسفی  نکتۀ  تعبیر  دو  این  اولیه است.  اصلی  برای ملاصدرا  یعنی علم حضوری،  نزد وجود، 
مهمی را دربردارند زیرا نفی بنیادی تفکیک‌های هوسرل میان اندیشنده و اندیشیدن )نوئتیک 
و نوئما(، یا سوژه و ابژه هستند. در نظر این متفکران، آگاهی وجودی که وجود لنفسه است، 
شناختِ »خود« است. آگاهی وجودی ضرورتاً از خودش و همچنین بقیۀ موجوداتی که با آنها 
نظر  به   .)312 ص.   ،3 ج.   ،1990 )ملاصدرا،  است  آگاه  است،  پیش‌وجودی  ارتباط  یک  در 
ملاصدرا و سارتر، این حتی یک حیث پیش‌وجودی ضروری برای آگاهی است و ازاین‌رو، نباید 
با تأملات موجود در کوجیتوی دکارتی اشتباه شود. هیچ »خود«ی به معنای سوبژکتیویستی 
در این آگاهی وجودی نیست و کل این‌ها همچنان غیرتأملی است. کوجیتو متکی به آزمون 
فکری تأملی است. به این ترتیب، آگاهی می‌تواند به مثابۀ »وجود ـ برای ـ خود« )وجود لنفسه 
در ملاصدرا( مشخص شود، زیرا وجود آن عبارت است از 1( وابستگی‌اش به ابژه )به وجود در 
ابژه، و 3( امکان شناخت مجدد  به  از این وابستگی‌اش  ملاصدرا(، 2( شناخت غیرتأملی آن 

خودش در می‌اندیشم دکارتی.
البته، با وجود مشابهت‌های پیش‌گفته بین ملاصدرا و سارتر، نباید هدف و ماهیت مباحث 
آن دو یکسان فرض شود. در حالی که ملاصدرا به دنبال طرح نظریه‌ای است که کل معرفت 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

51



ذهنی ما را، از عرف عام روزمره گرفته تا ادراک عارفانۀ متعالی، و از شهود حسی خام گرفته تا 
جوهر نامحسوس، پوشش دهد، سارتر از هر گونه ورود به فضای نامحسوس و ادراک عارفانه 
خودداری می‌کند. افزون بر آن، وقتی ملاصدرا در طرح علم حضوری به منزلۀ تجربۀ حاضر 
وجودی، از هر تعبیر سوبژکتیویستی خودداری می‌کند، سارتر که در تحلیلش از آگاهی سعی 
می‌کند از هوسرل پیروی کند، همواره به زبان سوژه ـ ابژۀ سنتی بازمی‌گردد. وی با وجود اینکه 
قصد دارد در طرد دکارت‌گرایی از هایدگر حمایت کند، هیچ‌گاه دوگانگی بین آگاهی و بدن را 

رد نمی‌کند، هر چند که تأکید می‌کند بدنِ فرد »ابژۀ دیگر«ی نیست. 
ظاهراً نظریۀ ملاصدرا، در ارائۀ »خود« به صورت علم حضوری که طبیعت‌اش اشراقی است، 
در پاسخ به برخی مسائل مهم تفکر جدید غربی مؤثرتر است. در اینجا به دو مسئلۀ اصلی اشاره 
می‌شود: وجود سوژه و نسبت سوژه ـ ابژه. دربارۀ مسئلۀ نخست باید گفت که فلسفۀ ملاصدرا 
سوژه را موجودی اشراقی لحاظ کرده که مستغرق و مجذوب در وجود است. در این مرحله، 
هیچ سوژه و هیچ ذهنی )به معنای دکارتی ـ هوسرلی( وجود ندارد. سوژه صرفاً »خود«ی است 
که به منزلۀ علم حضوری ملاحظه می‌شود. بر همین مبنا مسئلۀ دوم طرح می‌شود. مسلماً 
همه ما احساس می‌کنیم که »خود« به نوعی منشأ فکر، مقاصد، و اراده و حدّی است که به 
سبب طبیعت‌اش، ارزش‌های مهم و اهداف را تعریف می‌کند )ملاصدرا، 1990، ج. 3، ص. 
312(. این نظریه با یکی دانستن »خود« و علم حضوری می‌کوشد نشان دهد که چگونه علم 
حضوری، فارغ از ساختار و فعالیت می‌تواند با شناخت تأملی که ساختارش التفاتی و انطباق 

سوژه و ابژه است نسبت داشته باشد.
اشراقی  موجودی  چون  سو،  یک  از  دارد:  دوگانه  کارکردی  حضوری  علم  مقام  در  »خود« 
است یک تماس پیش‌وجودی با موجودات یعنی همان ابژه‌های ـ در ـ »خود« برای تفکر تأملی 
دارد؛ وجود آنها بی‌واسطه برای »خود« حاضر است. سپس، »خود« از طریق ارتباط ماهوی 
با اضافۀ اشراقی و در  از سوی دیگر، »خود«  به واقعیت موجودات دسترسی دارد )همانجا(. 
ساحت خیال وجودی، تفکر تأملی را می‌آفریند. این مطلب بدین معنا است که »خود« به منزلۀ 
علم حضوری مطابقت ابژه‌های ذهنی )مفاهیم و تمثلات ذهنی( با ابژه‌های بیرونی )مصادیق 

خارجی آن مفاهیم و تمثلات( را مسلم می‌گیرد.
شکاکیت،  می‌کند:  رد  را  جدید  سوبژکتیویسم  سه‌گانۀ  نتایج  ملاصدرا  فلسفۀ  بدین‌سان 
ایدئالیسم و خودتنهاانگاری5. شکاکیت از شکاف میان مفهوم و متعلق بیرونی آن برمی‌خیزد 
که بر اساس سوبژکتیویسم، سوژه هیچ دسترسی به آن ندارد. در این حال، مسئله این است که 
چگونه می‌توانیم دربارۀ شناخت از جهان بیرون مطمئن باشیم. همین شکاف باعث ایدئالیسم 

5. solipsism 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

52



نیز می‌شود؛ زیرا اگر سوژه هیچ دسترسی به جهان بیرونی نداشته باشد، همۀ آنچه سوژه با 
آن سر و کار دارد صرفاً مفاهیم و تمثلات حاضر نزد سوژه خواهد بود. در این حالت ما جهان 
بیرونی را فقط به مثابۀ یک نقطۀ ارجاع فرضی برای مفاهیم و تمثلات‌مان پیش‌فرض گرفته‌ایم. 
این ایدئالیسم به خودتنهاانگاری منتهی می‌شود: سوژه آن است که کل جهان بدان وابسته 
است؛ هر سوژه‌ای نهایتاً یک موناد است. در نظریۀ ملاصدرا »من یا خودْ« واقعیت موجودات 
باقی  شکاکیت  برای  جایی  دیگر  می‌کند،  ادراک  پیش‌وجودی  ارتباط  خلال  از  را  نفسه  فی 
ابژۀ در خود(،  تأملی ما غایب فرض می‌شود )یعنی  آنچه در تفکر  این دلیل که  به  نمی‌ماند؛ 
برای »خود« به واسطۀ وجودش حاضر است )خاتمی، 1386، ص. 198(. برای مثال، من به 
نحو پیش‌وجودی با این قلمی که با آن می‌نویسم در ارتباط هستم، نه به شیوۀ التفاتی شناخت 
تأملی و بازنمودی، بلکه از طریق پیوند وجود من با وجود قلم؛ به این معنا که وجود آن برای 
به  تا  نیست  از من غایب  قلم  واقعیت  برای وجود من، حاضر است.  یعنی  علم حضوری من، 
شکاکیت بینجامد؛ قلم به واسطۀ وجودش برای وجودِ من حاضر است. ازاین‌رو، من واقعیت 
قلم را چنان‌که فی نفسه هست در می‌یابم. این نحو طرد شکاکیت با نظریۀ دیگری از ملاصدرا 
و  است  محض  وجود  زیرا  است؛  خطا  از  عاری  حضوری  علم  اینکه  بر  مبنی  می‌شود  تقویت 
واقعیت بی‌واسطه برای »خود« حاضر است. اما در سطح بازنمود و تفکر حصولی و به هنگام 

مفهوم‌سازی از آن واقعیتْ امکان وقوع خطا هست. 
آن،  اساس  بر  اولًا  زیرا،  نیز می‌شود.  ایدئالیسم  نظریۀ ملاصدرا موجب طرد  این  به علاوه، 
می‌کند؛  تجلی  »خود«  صورت  به  روزمره،  واقعیت  در  که  است  زنده‌ای  تجربۀ  حضوری  علم 
اشراقی،  اضافۀ  و  پیش‌وجودی  نظریۀ  با  ثانیاً،  است.  وجود  با  و  در  وجود  زندۀ  تجربۀ  یعنی 
ایدئالیسم نفی می‌شود. از آنجا که می‌توانیم واقعیات موجودات )اشیاء فی نفسه(، را از خلال 
که  ایدئالیسم  آوریم،  دست  به  اشراقی  نسبت  و  پیش‌وجودی  ارتباط  واسطۀ  به‌  حضوری  علم 
مسئله‌اش از دست دادن واقعیت خارجی اشیاء فی نفسه است، خود به خود نفی می‌شود. من 

نه صرفاً با تمثلاتم بلکه پیش از آن با واقعیت بالفعل آنها زیست می‌کنم.
به  را  ما »خود«مان  زیرا در خودتنهاانگاری  نیز کنار می‌گذارد  را  نظریه، خودتنهاانگاری  این 
سوژه‌ای محدود می‌کنیم که فقط دارای تمثلات و مفاهیم است و  شناخت را از وجود تفکیک 
دو  ملاصدرا  نظریۀ  آن،  مقابل  در  می‌گیرد.  نادیده  را  وجود سوژه  واقعی  ماهیت  یعنی  می‌کند 
نکته را تأکید می‌کند: یکم، با تحویل سوژه به منشأ آن و تفسیر شناخت به منزلۀ نوعی وجود، 
از وجود آغاز می‌کند، نه از شناخت. دوم، سوژه را همچون موجودی اشراقی در نظر می‌گیرد که 
طبیعت‌اش علم حضوری پیش‌وجودی است و با بقیۀ موجودات نیز در ارتباط است. بنابراین، 
من واقعیت موجودات جهان از جمله »خود«م را در وجودشان ادراک می‌کنم. از آنجا که در این 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

53



ارتباط جایی برای خطا نیست، من به واقعیت هر موجودی که با آن در ارتباط‌ام دست می‌یابم. 
چون ساختار پیش‌وجودی انسان‌ها یکسان است )نه استعدادهای‌شان(، طبیعت این ارتباط نیز 
برای همه یکسان است؛ ازاین‌رو، هر »خود«ی به همان واقعیتی دست می‌یابد که بقیۀ نفوس 
دست می‌یابند. بدین‌سان از نظریۀ ملاصدرا می‌توان نتیجه گرفت که خودتنهاانگاری باطل است. 
آنچه در ابتدا می‌آید وجود است و »خود« به دنبال آن می‌آید. طریق پیش‌وجودی من برای کسب 
واقعیت همانند دیگران است. ما در ساحت مشترکی برای کسب واقعیت هستیم. آنچه ما را در 
تفسیر بازنمودی و تفکر حصولی آن واقعیت متفاوت می‌کند، تفاوت ما در درجات قوّت و ضعف 

قوای ما است که ما با آنها واقعیت را به نحو بازنمودی و تفکر حصولی برمی‌گردانیم.
سارتر  و  هایدگر  تحلیل‌های  کنار  در  من،  یا  خود  از  ملاصدرا  تحلیل  این  با  ترتیب،  بدین 
می‌توان مشاهده کرد که دوباره انسان غرق جهان شده، از سیلاب ایده‌ها نجات یافته، و به 
اضطراب‌ها و رنج‌های او تمام سنگینی‌شان را بازگردانده‌اند و جریان رئالیسم در فلسفه بیش از 
پیش تثبیت شده است. البته، تا وقتی که »من یا خود« ساختار آگاهی باقی بماند می‌توان بر 
پدیدارشناسان ایراد گرفت که یک »آموزه ـ پناهگاه« است و قطعه‌ای از انسان را از جهان بیرون 
می‌کشد و با این کار توجه را از مسائل حقیقی منحرف می‌کند. اما، با توجه به تلقی فیلسوف 
بزرگ اسلامی ملاصدرا و نیز تحلیل‌های هایدگر و سارتر، ایراد پیش‌گفته ناموجه خواهد شد چرا 
که »من، اگو« به هستنده‌ای دقیقاً معاصرِ جهان تبدیل می‌شود که وجودش همان ویژگی‌های 
ذاتیِ جهان را دارد. دیگر به فرضیه‌های فلسفه‌های پیشین نیازی نیست، دیگر ضرورتی ندارد 
جهان  خود  در  حضور  باشد،  جهان  معاصر  اگو  که  است  کافی  باشد.  مقدم  سوژه  بر  ابژه  که 
داشته باشد، و دوگانگی سوژه ـ ابژه، که دوگانگی‌ای صرفاً منطقی است، برای همیشه از میان 
مباحث فلسفی ناپدید شود. جهانْ اگو را، و اگوْ جهان را نیافریده است، بلکه هر دو ابژه‌هایی 
برای آگاهی مطلق و غیرشخصی‌اند، و با این آگاهی است که اگو و جهان با یکدیگر در پیوند 
قرار می‌گیرند و زمینه‌ساز زندگی عملی آدمی را فراهم می‌سازند. برای بنیان نهادن یک اخلاق 
و سیاستِ مطلقاً ایجابی به نحو فلسفی و ساماندهی زمینه‌های زندگی انسان، به چیزی بیش 

از این نیاز نیست. 

نتیجه‌گیری
به وجود  با شعار معروفش  و  قرار داد  را »اگو«  بنای فلسفه  در فلسفۀ جدید، دکارت سنگ 
»اگو« یا همان خود در مقام موجودی متفکر گواهی داد. پس از او فیلسوفان همین مسیر را 
طی نکردند؛ برای مثال، هیوم از آنانی است که منکر وجود چیزی به نام »من یا خود« است. 
اما کانت من استعلایی را شرط لازم هر فکر و تصور دانست. در دورۀ معاصر، هوسرل در ابتدا 
نظرش مانند هیوم بود ولی کمی جلوتر با نقد هیوم، تجربۀ زیسته را متعلق به اگویی می‌داند 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

54



با  ارتباط عمیق  اگو در  این  از آن سرچشمه می‌گیرند.  زندگی عملی  آدمی در  که کنش‌های 
تأکید می‌ورزد که همچون  اگو  یا داده‌گی  بر حضور  آثار متأخرش،  آگاهی است. هوسرل در 
عنصر ذاتی آگاهی باقی می‌ماند و ساختار ضروری آگاهی را برمی‌سازد، به‌طوری که از نظر 
او، این اگو وحدت‌آفرین و فردیت‌بخش است. سارتر، با تأثیر از آثار هوسرل و هایدگر، به نقادی 
مدعیات هوسرل می‌پردازد و قائل به این است که آگاهی آگاهیِ آگاه است و در این آگاهی، 

ج. ایی برای »خود یا اگو« وجود ندارد. ازاین‌رو، من استعلایی را مرگِ آگاهی اعلام می‌کند.
نحوۀ خاص  در  را  یا من«  واقعیت »خود  تحلیل‌های ژرف،  با  در دیگر سو، حکیم ملاصدرا 
وجودش دانسته، همچون هایدگر که فقط انسان را از نحوۀ وجود خاص برخوردار می‌داند که 
زمان‌مند بودن آن است؛ اما ملاصدرا تأکید بر این دارد که خدا انسان را به خودش اختصاص 
داد و همینْ وجود »خود« را خاص می‌سازد. این خود یا اگو با استغراق در وجود، حضور آگاهانه 
نزد وجود داشته و همین آگاهی مبنای کنش‌های واقعی در زندگی عملی آدمی و سرچشمۀ 
جنبۀ انضمامی، اخلاقی و اجتماعی او خواهد بود. لازمۀ این حضور و لازمۀ در ـ جهان ـ بودن 
هایدگر، آن است که خود یا من در جهانْ واقعیتی حقیقی، فعال و زنده باشد، و بر اساس نظر 
بودن  جهان  در  فعالانه  و  کمالش  لازمۀ  آن  داشتن  واقعیت  که  است  موجودی  »خود«  سارتر 
است. به کمک این تحلیل‌ها، مفهوم سنتی سوژه تغییر می‌کند و دیگر هیچ سوژه یا خود در 
آگاهی وجود نخواهد داشت، بلکه »خود« همان علم حضوری است. مطابق تبیین ملاصدرا، 
نتایج سه‌گانۀ سوبژکتیویسم یعنی شکاکیت، ایدئالیسم و خودتنهاانگاری نیز طرد خواهد شد. 
یکسر  که وجودش  می‌شود  تبدیل  در جهان  موجود  به هستنده‌ای  یا خود  من  ترتیب،  بدین 
حضور آگاهانه در جهان است، و با این آگاهی، اگو و جهان با یکدیگر تعامل داشته و زمینه‌ساز 

زندگی عملی، اخلاقی و اجتماعی انسان می‌شوند.

  فهرست منابع
اسعدی، ح.؛ حسینی شاهرودی، م. و حقی، ع. )1398(. ارائۀ تحلیل زبانی گیلبرت رایل از 
مبحث »خود« و مقایسۀ آن با دیدگاه ملاصدرا. دوفصلنامۀ علمی ـ پژوهشی تأملات فلسفی، 

9)22(، 43ـ64.
doi: http//dio.org/phm.2019.36296/10.30470.

خاتمی، م. )1386(. جستارهای صدرایی. نشر علم.
دکارت، ر. )1369(. تأملات در فلسفۀ اولی. )احمد احمدی، مترجم(. مرکز نشر دانشگاهی.

فصلنامۀ  صدرایی.  فلسفه‌ی  در  خودآگاهی  سنخ‌شناسی   .)1396( ط.  امامی،  و  ر.  رضازاده، 
فلسفه و کلام اسلامی آینۀ معرفت، 17)1(، 1ـ16.

سارتر، ژ. پ. )1402(. تعالی اگو. )عادل مشایخی، مترجم(. انتشارات ناهید.
علمی سولا، م. و لعل صاحبی، ط. )1395(. خودآگاهی به‌مثابۀ خداآگاهی در اندیشۀ ملاصدرا. 

تلقی ملاصدرا از خود و آگاهی چونان مبنای زندگی عملی و ...

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

55



دوفصلنامۀ علمی ـ پژوهشی تأملات فلسفی، 6)17(، 61ـ76.
doi: http//dio.org/phm20.1001.1.22285253. 
یوسف‌ثانی،  محمود  سید  و  آذرنگ  )عبدالحسین  فلسفه.  تاریخ   .)1384( ف.  کاپلستون، 

مترجمان(. شرکت انتشارات علمی و فرهنگی؛ سروش )انتشارات صدا و سیما(.
انتشارات  مترجم(.  سلطانی،  ادیب  )میرشمس‌الدین  ناب.  خرد  سنجش   .)1362( ا.  کانت، 

امیرکبیر.
ویناس، ا. )1400(. نظریۀ شهود در پدیدارشناسی هوسرل. )فرزاد جابرالانصار، مترجم(. نشر 

نی.
)سیدجلال‌الدین  السلوکیة.  المناهج  فی  الربوبیة  الشواهد   .)1360( م.  شیرازی،  صدرالدین 

آشتیانی، مصحح(. مرکز نشر دانشگاهی.
صدرالدین شیرازی، م. )1363(. المشاعر. )هانری کربن، ویراستار(. کتابخانۀ طهوری.

مؤسسۀ  مصحح(.  خواجوی،  )محمد  الکافی.  اصول  شرح   .)1383( م.  شیرازی،  صدرالدین 
مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

صدرالدین شیرازی، م.  )1981(. الحکمة المتعالیة فی الاسفار العقلیة الاربعة. ج1. دار احیاء 
التراث العربی.

صدرالدین شیرازی، م. )1990(. الحکمة المتعالیة فی الاسفار العقلیة الاربعة. ج2. دار احیاء 
التراث العربی.

صدرالدین شیرازی، م. )1990(. الحکمة المتعالیة فی الاسفار العقلیة الاربعة. ج3. دار احیاء 
التراث العربی.

صدرالدین شیرازی، م.  )1990(. الحکمة المتعالیة فی الاسفار العقلیة الاربعة. ج8. دار احیاء 
التراث العربی.

نجم‌آبادی، ع. و دهباشی، م. )1398(. آگاهی و خودآگاهی از منظر کانت و ملاصدرا. فصلنامۀ 
اندیشۀ دینی، 19)17(، 135ـ150.

doi: http//doi.org/10.22.99/JRT.2019.32823.2065.
هوسرل، ا. )1384(. تأملات دکارتی. )عبدالکریم رشیدیان، مترجم(. نشر نی.

هیوم، د. )1400(. کاوشی درخصوص فهم بشری. )کاوه لاجوردی، مترجم(. نشر مرکز.
یاسپرس، ک. )1372(. کانت. )میرعبدالحسین نقیب‌زاده، مترجم(. کتابخانۀ طهوری.

 Heidegger, M. (1996). Being and Time. Joan Stambaugh (Trans.). State
University of New York Press.
 Husserl, E.  (1982). Logical Investigations. J. A. Findly (Trans.), Routledge
& Kegan Paul. London and Henly Humanities Press Inc,.
 Husserl, E. (1983). Ideas pertaining to a pure Phenomenology and to a
 Phenomenological Philosophy. first book, Fred Kersten (Trans.). Kluwer
Academic Publishers, Group.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

56


