
Both Hindu and Islam religions, emphasize on meditation, 
although their interpretations of meditation are naturally 
different, but the meaning and intention are the same. As 
Arab poet says: Our expressions are different, but the beau-
ty is same, and the whole words point out that beauty. Med-
itation has a central status in Hindu and Muslim tradition 
and it is known as the best way of attainment to the final 
goal of deliverance.
Both of Hindu and Muslim tradition emphasize on both 
physical and spiritual purification, then both insist on 
body cleansing, especially by water, before entrance the 

 A Research on Concept of Meditation in

 Hinduism and Islam

Vol. 1, Series. 1,

 No. 1 Spring & Summer
 7-33

■ Fayyaz Gharaei
   Associate Professor of Ferdowsi University of Mashhad, Mashhad, Iran.
Email: f.gharaei@um.ac.ir
https://orcid.org/0000-0003-1153-2398

doi:10.22034/pt.2024.471759.1032

Abstract

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان 1403

7



سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

main religious meditation. Hindu strictly recommends to 
cleanliness as śauca (शौच), (meaning washing) and Islam 
generally insists on tahārat )طهارت( or purity. One of the pu-
rifying practices in Hinduism is called jala neti (जल नेति), 
literally means nasal cleansing with water; and wudū )وضو( 
is the Islamic procedure for washing parts of the body for 
namāz and a Muslim before making wudū takes water up 
the nose and blows it out.  The final goal of both Hindu 
and Muslim is peace of mind and soul through medita-
tion. Hindu speaks of the meditation as dhāranā (धारणा) 
and dhyana (ध्यान), and meditation is recommended as 
murāqibah )مراقبه( and hudūr galb )حضور قلب( in Islam. 
The most obvious examples of meditation, in Hinduism and 
Islam are: Namaz prayer and yoga. Yoga, the oldest Hin-
du tradition, is a way of self-purification and refinement in 
which the yogī attains moksha or liberation and salvation, 
just as Namaz prayer is the most important act of worship 
and the best deed (khair ul-amal/خیرالعمل) of a Muslim, and 
it is the pillar of Islam (al-salah amood al-din) in which 
a Muslim achieves prosperity and salvation. Both of these 
rituals are symbolic practical ways of self-purification and 
cultivation. Between yoga and prayer, there are important 
similarities at the highest levels, which will be discussed 
below. The main goal of meditation in the both religions is 
to get rid of self and attachments and desires, which leads 
to peace and confidence of the heart. 

Keywords: Prayer, yoga, meditation, presence of the heart, 
Islam and Hinduism.

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

8



جستاری در مفهوم مراقبه 
در دین هندو و اسلام

■ فیاض قرائی
f.gharaei@um.ac.ir :دانشیار دانشگاه فردوسی مشهد، مشهد، ایران، رایانامه

1. تاریخ دریافت: 16-05-1403     تاریخ پذیرش: 1403-06-30

دوفصلنامه الهیات عملی
سال1/ شماره1/ شماره پیاپی1 

بهار و تابستان1403
7 - 33 

در هر دو دین هندو و اسلام تأکید بسیاری بر مراقبه شده است، هرچند تعابیر آن 
دو طبیعتاً متفاوت، ولی مفهوم و مقصود یکی است.

عباراتنا شتی و حسنک واحـــــد     کل یشیر الی ذاک الجمـــــــال
اما از بارزترین مصادیق مراقبه در دین هندو می‌شود به یوگا و در اسلام به نماز 
تهذیب است که  و  یوگا، کهن‌‌ترین سنت هندویی، طریق خودپالایی  اشاره کرد. 
جوکی/ یوگی در آن به موکشه1 یا رهایی و رستگاری، نایل می‌‌آید، همچنان که نماز، 
مهم‌‌ترین عبادت و بهترین عمل )خیرالعمل( یک مسلمان و ستون اسلام )الصلاة 
عمودالدین( است که فرد مسلمان در آن به فلاح و رستگاری دست می‌‌یابد. هر دوی 
آنها طریق عملی نمادین خودپالایی و تزکیه‌اند. بین یوگا و نماز، شباهت‌‌های مهمی 

در بالاترین سطوح وجود دارد که در ذیل بدان‌‌ها پرداخته خواهد شد.

کلیدواژه‌ها: نماز، یوگا، مراقبه، حضور قلب، اسلام و هندوئیزم.

1. yogī

چکیده

doi:10.22034/PT.2024.471759.1032

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

9



 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

مقدمه
پیشینۀ پژوهشی حتی در حد مقاله یا کتاب در این‌باره نیافتم، فقط گاهی جسته و گریخته 

مطالب پراکنده‌ای ممکن است به چشم بخورد. بنابرین موضوع بدیع و بکری است.
نشان  مراقبه،  و  عرفان  نام  به  عامه‌پسند  و  تجاری  ترفندهای  انواع  ترویج  آشفته‌بازار  این  در 
از خزف، یک ضرورت است  ناسره و ذهب  از  بازنمودن سره  و  برای طالبان  از سرچشمه‌دادن 
تا جویندگان، راه به سرچشمه برند و آبی گوارا بنوشند و طرفه آنکه این آب نوشین در سبوی 
دو سنت کهن حکمی هندویی و اسلامی از دیرباز برای تشنگان در دسترس بوده است و فقط 
باید غبارروبی کرد و عرضه نمود و نباید این آب شیرین را از گمشدگان بازار خرافه و شبه‌علم با 

نام‌های تجاری مدرن طلب کرد )آب در کوزه و ما تشنه‌لبان می‌گردیم(.

1( پیشینۀ این سنت
سنت یوگای هندو که قدمت آن به بیش از 2500 سال پیش می‌‌رسد، در بیش از 2000 سال 
پیش، توسط حکیمی به نام پتنجلی1 این سنت را در رساله‌ای مشهور به یوگا سوتره2 گردآوری 
و تلخیص و ارائه کرد و امروزه به مشهورترین رسم و آیین هندی و هندو در جهان بدل شده و 
شهرۀ آفاق است. نماز در بیش از 1400 سال پیش، از سوی پیامبر اسلام حضرت محمد )ص( 
به‌عنوان مهم‌‌ترین سنت عملی دین )سنت( اسلام، اعلان شد که به‌جاآوردن آن در هر شرایطی 

بر هر مسلمانی، واجب )فریضه( است.

2( معنا و مفهوم
واژۀ »یوگا«3 از ریشۀ سنسـكریت »یوج«4 به معنای »پیوستن«، »مهاركردن« و »جفتك‌ردن« 
لاتین  در   ،"yoke" انگلیسی  در  »یوغ«،  فارسی  در  كلـمه  این  معـادل  است.  شده  مشتق 
"iugam" و در فرانسه "joug" است. یوگا در اصطلاح به معنای »مهار نفس از طریق ریاضت« 
است. مكتب یوگا برای نیل به حقیقت و رستگاری، تأكید خاصی بر ریاضت و مراقبۀ نفس دارد.

طریق  به‌عنوان  ودایی  عصر  از  و  بوده  برخوردار  هندوستان  در  دیرینی  سابقۀ  از  یوگا  سنت 
به  ودایی  رگ  سرودهای  قدیم‌ترین  در  »یوگا«  واژۀ  است.  می‌آمده  شمار  به  انسان  رستگاری 
معنای »پیونددادن« است و بعـدها )حدود هفت‌صد سال قبل از میلاد( به معنای »بستن اسب« 
به كار رفته و سپس )حدود پانصد سال قبل از میلاد( به معنای »مراقبۀ حواس« آمده است كه 

1. moşka 
2. Patañjali
3. Yoga Sutar
4. yoga

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

10



.)Dasgupta, 1924, p.199( در آن، حواس به اسب‌های سركش تشبیه شده‌اند
به معنای  به معنای »طریق« )1385، ص.68( و گاهی  گیتا، واژۀ »یوگا« گاهی  بهَگَوَد  در 
بـه  را  یوگا  دانش  آغاز،  در  خدا  گیتا،  بگود  طبق  بـر  است.  آمده  ص.83(  )همان،  »عمل« 
آن  استادان  سپس،  و  آموخت  »ایكشْواكو«7  به  منو  و  »منو«6،  به  نیز  او  آموخت،  »ویوَسْوَت«5 
را سینه‌به‌سینه و نسل‌به‌نسل انتقال دادند تا آلودۀ این جهان شد و به ارجونه و دیگر جهانیان 

رسید )همان، ص.90(.
لحاظ  به  که  »نماز«  واژۀ  به  را  آن  ایرانیان  و  است  آرامش  »صلاة«،  واژۀ  اصلی  معنای 
  (नमस्)»ریشه‌‌شناختی مأخوذ از ریشۀ فعلی زبان کهن ایرانی »نَم« و زبان کهن هندی »نمََس
و  واژۀ سنسکریت  با  مرتبط  و  )تبریزی، 1342، ج.4، ص. 2167(  »تعظیم‌کردن«  معنای  به 
برابر  در  شدن  خم  اندکی  با  همراه  تعظیم  و  کرنش  معنای  به  که   (नमस्ते) »نمََسته«  هندی 
و  نماز  مقصود  و  مضمون  دیگر،  عبارت  به  کردند.  ترجمه  است،  الهه‌‌ها  و  خدایان  یا  دیگران 

نمََسته بسیار به یکدیگر نزدیک است.
باید این نکته را یادآوری نمود که کاربرد واژۀ فارسی نماز به جای واژۀ عربی صلاة در شبه‌‌قارۀ 

هند، مالزی، اندونزی و... بسیار رایج است.

3( طهارت
هم یوگای هندو و هم نماز اسلامی بر تطهیر جسمانی و روحانی تأکید می‌‌کنند. همچنین هر 
دوی آنها بر تطهیر و تنظیف بدن پیش از پرداختن به اصل یوگا و نماز، به‌ویژه با آب، پافشاری 

می‌‌کنند.
یوگا اکیداً به نظافت با عنوان شاوچه8 (शौच) توصیه می‌‌کند )به معنای شستن و چه بسا 
هم‌‌ریشه و دارای ریشۀ مشترک و مترادف با »شستشو«ی ایرانی( و اینکه یوگی باید سعی کند 
 (जल نتی«9  »جلهَ  تطهیر  اعمال  از  یکی  گرداند.  پاکیزه  را  ذهنش  و  روح  همچنین  بدنش، 
(नेति خوانده می‌‌شود که معنای تحت‌اللفظی آن به سنسکریت، پالودن بینی با آب است که 
در طی آن، آب در یک سوراخ بینی ریخته می‌‌شود تا جایی که در سینوس‌‌ها جاری و از سوراخ 
است.  پیشانی  دهلیزهای  هوای  تصفیۀ  عمدتاً  عمل،  این  از  منظور  شود.  خارج  بینی  دیگر 
پتنجلی بیان می‌‌دارد: »طهارت تن و روان باعث می‌‌شود که انسان تمایلی به تماس و برخورد 

5. yoj
6. Vivasvat
7. Manu
8. Ikşvāku 
9. śauca

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

11



 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

12

با دیگران برای ارضای نفس نداشته باشد« )Yoga Sūtra, p.40(. او ادامه می‌‌دهد: »وقتی 
بدن پاکیزه گردد، ذهن پالوده می‌‌شود و حواس مهار می‌‌گردد، آگاهی شادمانه‌‌ای نیز که برای 

.)Ibid, p. 41( »درک خود باطنی لازم است، رو می‌‌آورد
تأکید  بیرونی  و  درونی  پاکیزگی  یا  طهارت  بر  خصوصاً،  نماز  ادای  برای  و  عموماً  اسلام 
می‌‌کند. مسلمان باید هنگام لمس و قرائت قرآن، باید پاک باشند. در قرآن کریم چنین آمده: 
رُونَ« )تنها کسانی که پاک‌‌اند، می‌‌توانند آن ]قرآن[ را لمس کنند( )واقعه،  هُ إلَِّ المُْطَهَّ »لَ يمََسُّ
رِينَ « )همانا خدا کسانی را  ابيِنَ وَ يحُِبُّ المُْتَطَهِّ َ يحُِبُّ التَّوَّ 79، 1445ق.(. همچنین »إنَِّ اللَّ
که دائماً به سوی او بازمی‌‌گردند و کسانی که خود را پاکیزه نگاه می‌‌دارند، دوست می‌‌دارد( 
)بقره، 222، 1445ق.(. پاکیزگی بدن و لباس‌‌ها، طهارت خوانده می‌‌شود. پیامبر اسلام فرمود: 
وضو،  2010، ش432(.  )بخاری،  است(  ایمان  از  نیمی  )پاکیزگی  الایمان«  »النظافة نصف 
دستورالعملی اسلامی برای شستن قسمت‌‌هایی از بدن با استفاده از آب به‌عنوان مقدمه‌‌ای 
برای عبادت رسمی )نماز( است. مسلمانان پیش از وضوگرفتن، آب را به بینی می‌‌کشند و 

بیرون می‌‌دهند تا پالوده شود، این کار استنشاق نامیده می‌‌شود.
وضوگرفتن به شیوۀ مسلمان سنی چنین است: دست راست تا مچ )و بین انگشت‌‌ها( شسته 
می‌‌شود و سپس دست چپ به همین صورت شسته می‌‌شود. دهان، سه مرتبه با آب شسته 
می‌‌شود و آن آب به بیرون ریخته می‌‌شود. آب با دست در جلوی بینی گرفته و به‌آرامی به 
درون سوراخ‌‌های بینی کشیده می‌‌شود، بالای بینی با دست چپ گرفته می‌‌شود تا آب خارج 
شود. این کار، سه مرتبه انجام می‌‌شود. صورت )از رستنگاه مو در بالای پیشانی تا جایی که 
موی صورت می‌‌روید و از گوش تا گوش( شسته می‌‌شود. این کار باید سه مرتبه انجام شود. 
تمام بازوی راست شامل دست تا آرنج و خود آرنج سه مرتبه شسته می‌‌شود؛ سپس بازوی 
چپ سه مرتبه شسته می‌‌شود. انگشت‌‌های یک دست بین انگشت‌‌های دست دیگر کشیده 
می‌‌شود. درصورت داشتن حلقه در دست آن حلقه باید آزادانه در انگشت حرکت کند تا آب 
بتواند از زیر آن عبور کند. سپس مسح کشیده می‌‌شود. دستان تر باید روی سر کشیده شوند. 

شکل 1 - دو نمونه از ظرف‌های ویژه جله نتی

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

12



سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

13

سپس اولین انگشت شست راست و چپ به ترتیب در گوش راست و چپ فرو برده می‌‌شوند و 
در همان حال انگشتان شست دور گوش‌‌ها چرخانده می‌‌شوند. سپس پشت دست‌‌ها به قسمت 
پشتی گردن کشیده می‌‌شوند. پس از آن، ابتدا پای راست و سپس پای چپ از انگشتان تا 
قوزک پا و خود قوزک پا، سه مرتبه شسته می‌‌شوند. انگشت کوچک دست چپ، با شروع از 
انگشت کوچک پای راست و خاتمه به انگشت کوچک پای چپ، بین انگشتان هر دو پا کشیده 

می‌‌شود.
وضوگرفتن )که البته شیوۀ وضوگرفتن مسلمانان شیعی اندکی متفاوت از شیوۀ سنی آن 
است( چنین است: دست راست شکل یک پیاله گرفته و درون آن آب ریخته می‌‌شود. سپس 
آب بر روی پیشانی ریخته می‌‌شود و با دست راست پخش می‌‌شود. دست چپ مثل یک پیاله 
گرفته شده و درون آن آب ریخته می‌‌شود. سپس این آب روی ساعد دست راست ریخته 
انجام می‌‌شود. سپس مسح کشیده  نیز برعکس  با دست راست  این روند  و شسته می‌‌شود. 
می‌‌شود. دست با همان آب از وسط سر تا پیشانی، روی موها کشیده می‌‌شود. با همان آب با 
دست راست روی پای راست، با دست چپ روی پای چپ کشیده می‌‌شود )حلبی، 1403ق.، 

ج.1، ص.132(. 

4( حالات بدنی
 (हत योग)) )10یکی از مشهودترین شباهت‌‌های بین نماز )صلاة( و یوگا )به‌ویژه هته یوگا

شباهت حالت‌‌های نماز با فعالیت‌‌های جسمانی یوگا یعنی آسَنه11 (आसन) است.
انواع بسیار متفاوتی دارند که  آسَنه شناخته می‌‌شوند،  با عنوان  پتنجلی که  یوگای  حالات 
از  اصلی  نوع  پنج  به  می‌‌توان  را  یوگا  متنوع  و  متعدد  حالات  آنهاست.  مشهورترین  یوگا،  هَتَه 
جمله حالت ایستاده، حالت کش‌‌و‌‌قوس ستون فقرات، حالت معکوس، حالت نشسته و حالت 
پیچ‌‌و‌‌تاب ستون فقرات طبقه‌‌بندی نمود. من در اینجا، برای نمونه، به یوگای سوریه نمسکاره12 
(सूर्य नमस्कार) یا یوگای سلام خورشید اشاره می‌‌کنم که چکیدۀ حداقلی یوگاست. سوریه 
نمسکاره مجموعۀ کاملی از دوازده حالت است. این حالات می‌‌توانند در آغاز تمرین روزانۀ یوگا، 
به گونۀ جداگانه و با روندی روان و دلپذیر، بسیار سریع‌‌تر از بقیۀ آسَنه‌‌ها که این حالات در آنها 
به‌صورت مجموعه‌‌ای درهم‌‌تنیده عمل می‌‌کنند، اجرا شوند. آنها همچنین می‌‌توانند در حالی 
که به‌سادگی به‌عنوان تمرین روزانۀ یوگا انجام می‌شوند، با انواع متفاوت هر حرکت که در آن 

10. Hatha Yoga
11. Āsana
12. sūrya namaskāra 

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

13



با متوقف‌ساختن زمان در هر موردی بنابر قابلیت‌‌های جسمانی فرد، سرعت کندتر می‌‌شود، 
به  انجام می‌‌دهد و  این را هنگام طلوع خورشید  بنابر سنت، یوگی  ترکیب و تکمیل شوند. 
همین دلیل سوریه نمسکاره یا سلام خورشید نامیده می‌‌شود. حالات آن به شرح ذیل است:

حالت 1. پرَناماسَنَه13 )حالت نیایش( با برآوردن دم: با تدَاسَنه14 )حالت کوه( حالت ایستاده 
آورده  سینه  قفسۀ  مقابل  برهم‌نهاده  دست‌‌های  کف  می‌‌شود.  آغاز  نهاده  هم  کنار  پاهای  با 

می‌‌شوند.
حالت 2. هَسته اوتناسَنه15 )حالت دست‌‌های بالاآمده( با فروبردن دم: دست‌‌ها تا روی سر 

بالا آورده می‌‌شود. کف دست‌‌ها برهم نهاده می‌‌شوند، نیم‌‌تنه به آرامی به عقب خم می‌‌شود.
حالت 3. هَسته پاداسَنه16 )حالت ایستادۀ خم‌‌شده به جلو( با برآوردن دم: بدن و همچنین 
درصورت لزوم زانوها، به جلو خم می‌‌شوند و دست‌‌ها کنار پاها آورده می‌‌شوند تا استراحت 

کنند.
حالت 4. آئکپادپرَسَرناسَنه17 )حالت سوارکاری( با فروبردن دم: با پای راست، گامی به عقب 
برداشته می‌‌شود. پا به‌صورت خم‌شده و دست‌‌ها به‌طور ثابت روی زمین نهاده می‌‌شوند. بدن 

به عقب خم می‌‌شود و چانه، بالا نگه داشته می‌‌شود.
حالت 5. دَنداسَنه18 )حالت چهارپایه( با برآوردن دم: با پای چپ، گامی به فضای خالی عقب 
برداشته می‌‌شود. درحالی‌که دست‌‌ها به فاصلۀ عرض شانه‌ها عمود بر زمین‌اند، انگشت‌‌های 

دست و پا باز می‌‌شوند و شانه‌‌ها کاملًا بالای م‌‌چها قرار می‌‌گیرند.
حالت 6. اشَتَنگه نمسکاره19 )حالت تعظیم با هشت عضو( با معلق‌ماندن: در این مرحله نفس 
نگه داشته می‌‌شود، زانوها زمین را لمس می‌‌کنند، کفل و شکم بالا می‌‌مانند، قفسۀ سینه و 
سپس پیشانی روی زمین گذاشته شده، انگشت‌‌های پا به گونه‌‌ای تا می‌‌شوند. این، تعظیم با 
هشت عضو بدن در حین لمس زمین )پیشانی، قفسۀ سینه، کف دست‌‌ها، زانوها و پاها( است. 
حالت 7. بوجَنگاسَنه20 )حالت مار کبری( با فروبردن دم: با صاف‌کردن دست‌‌ها، برافراشتن 
انجام می‌‌گیرد.  ــ  نشانگاه  به  نگریستن  ــ در حال  به عقب  قفسۀ سینه و سر، و خم‌شدن 

دست‌‌ها صاف نگه داشته می‌‌شوند. پاها و زانوها روی زمین قرار می‌‌گیرند.

13. Prarāmāsana
14. Tadāsana 
15. Hasta Uttānāsana
16. Hasta Pādāsana
17. Aekpādprasarnāsana
18. Daņdāsana
19. Aşţaņga Namaskāra
20. Bhujaņgāsana

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

14



حالت 1

حالت 3

حالت 2

شکل2

حالت 7

حالت 6 حالت 5

حالت 8

حالت 4

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

15



حالت 8. ادَو موکه شواناسَنه 21)حالت سگ رو به پایین( با برآوردن دم: دست‌‌ها و پاها صاف 
نگه داشته می‌‌شوند و کفل تا جایی که بشود، بالا برده می‌‌شود. دست‌‌ها و پاها به اندازۀ عرض 
شانه از هم باز می‌‌شوند. سر رو به پایین افتاده و چشم‌‌ها به فاصلۀ میان پاها می‌‌نگرند. بازو‌‌ها 

در یک خط صاف به عقب برده می‌‌شوند. بدن به صورت یک مثلث در می‌‌آید.
حالت 9. اشَوه سَنچَلنَاسَنه22 )حالت سوارکاری( با فروبردن دم: با پای راست، گامی به جلو 
داشته  نگه  بالا  قفسۀ سینه  زمین گذاشته می‌‌شود.  پای چپ روی  زانوی  برداشته می‌‌شود. 
می‌‌شود. در اینجا همانند وقتی که یوگی حالت چهار را با عقب‌بردن پای راست شروع نموده، 
با جلوآوردن پای راست بین دو دست‌‌، آن را به پایان می‌‌رساند، زیرا یوگی ابتدا با سمت راست 
بدن کار می‌‌کند و سپس به‌طور مشابه همان دوازده حالت را با سمت چپ بدن تکرار می‌‌کند.
جلو خم  به  بدن  دم:  برآوردن  با  جلو(  به  ایستادۀ خم‌‌شده  )حالت  اوتنَاسَنه23   .10 حالت 
می‌‌شود تا جایی که دست‌‌ها در کنار پاها به زمین برسند. پیشانی همانند حالت سه، تا جایی 

21. Adho Mukha Śvānāsana
22. Aśva Sanchalanāsana
23. Uttanāsana

حالت 10حالت 9

حالت 12حالت11

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

16



که امکان دارد، به زانوها نزدیک می‌‌شود.
اوتاناسَنه )حالت دست‌‌های بالاآمده( با فروبردن دم: دست‌‌ها بالا آورده  حالت 11. هَسته 
می‌‌شوند، در حالی که فرد انرژی می‌‌گیرد سر بالا آورده می‌‌شود. همانند حالت دو به آرامی از 

کمر به پشت، خم می‌‌شود.
آرام، دست‌‌ها در دو  برآوردن دم: در یک حرکت  با  نیایش(  پرَناماسَنه )حالت  حالت 12. 
سمت بدن پایین آورده می‌‌شوند و دست‌‌ها به حالت نیایش بالا آورده می‌‌شوند. این مرحله با 

گام‌برداشتن با پای چپ تکرار می‌‌شود.
طبق آنچه در وبسایت Yogamag (n. d.) آمده است، نماز متشکل از چند رکعت است 

و هر رکعت مجموعه‌‌ای از هفت حالت به ترتیب ذیل است:
حالت 1. قیام )ایستادن(: از آنجا که وزن بدن به‌طور مساوی روی پاها قرار می‌‌گیرد، تن و 
جان/ ذهن، آرام و قرار می‌‌گیرند. ستون فقرات صاف است و تنفس به‌طور طبیعی و فرح‌‌بخش 
محل سجده،  به  نگاه  پیوستۀ  ثابت‌ماندن  به‌دلیل  ذهن  تمرکز  و  افکار  مهار  می‌‌گیرد.  انجام 

آسان‌‌تر می‌‌شود.
حالت 2. رکوع )خم‌کردن زانوها(: خون به نیمۀ بالایی بدن پمپاژ می‌‌شود. این حالتی مؤثر 
برای رفع نفخ شکم و چربی اضافی است. ستون فقرات انعطاف‌‌پذیر می‌‌شود و عصب‌‌های آن 
تقویت می‌‌شوند. کمردرد و دیگر دردها تسکین می‌‌یابد. رکوع همچنین تأثیر چشمگیری در 
رفع یبوست دارد. رکوع، ماهیچه‌‌های ساق پا و ران، ستون فقرات، شکم، کلیه‌‌ها و سایر اعضا 

را تقویت می‌‌کند.
حالت 3. قیام )ایستادن(: قبلًا بدان پرداخته شد.

حالت 4. سجود )سجدۀ 1( )به‌خاک‌افتادن(: این حالت به پمپاژ خون به مغز و نیمۀ بالای 
برای  مؤثر  درمانی  می‌‌کند. همچنین  و ش‌‌شها کمک  بینی  ازجمله چشم‌‌ها، گوش‌‌ها،  بدن 
امراض قلبی و نارسایی گردش خون است. سجده تأثیر سودمندی بر سیستم‌‌های تنفسی، 

گردش خون و اعصاب دارد.
حالت 5. قعود )نشستن(: خون تازه‌‌ای که به نیمۀ پایینی بدن پمپاژ شده بود، اکنون به 
جمله  از  ماهیچه‌‌ها،  سست‌شدن  برای  حالت  بهترین  این  بازمی‌‌گردد.  خود  طبیعی  گردش 
و  عصبی  رشتۀ  در  را  خون  گردش  حالت،  این  است.  فقرات  ستون  با  مرتبط  ماهیچه‌‌های 
و  می‌‌کند  برطرف  را  یبوست  و  قعود، سوء‌هاضمه  می‌‌کند.  تشدید  بدن  اعضای  ماهیچه‌‌های 
برای زخم معده یا دیگر بیماری‌‌های معده سودمند است. قعود ذهن را متمرکز در فعالیت 

معنوی‌‌اش می‌‌کند.
حالت 6. سجود )سجدۀ 2( )به‌خاک‌افتادن(: در سطور پیشین بدان پرداخته شد.

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

17



شکل3

حالت 1

حالت 3

حالت 5

حالت 2

حالت 4

حالت 7حالت 6

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

18



حالت 7. قعود )نشستن(: قبلًا بدان پرداخته شد.
این پنج نوبت به شرح  نماز، در طول روز، حداقل در پنج نوبت معین به جا آورده می‌‌شود. 

ذیل‌‌اند:
فجر؛ دو رکعت: حدوداً یک‌ونیم ساعت پیش از طلوع خورشید وقت آغازین است و این وقت 

تا طلوع خورشید ادامه می‌‌یابد.
ظهر؛ چهار رکعت: پس از آنکه خورشید از نقطۀ میانی آسمان گذشته و قوس نزولی‌‌اش را 

شروع می‌‌کند، آغاز می‌‌گردد.
ایجاد  خود  که  منصّفی  قوس  از  خورشید  که  می‌گردد  آغاز  هنگامی  رکعت:  چهار  عصر؛ 
می‌‌کند، یعنی از نقطۀ میانی ظهر و خط افق بگذرد، یا هنگامی که سایۀ بدن دو برابر طول 

قامت می‌‌شود.
مغرب؛ سه رکعت: دقیقاً از زمانی آغاز می‌شود که خورشید واقعاً زیر خط افق قرار می‌‌گیرد 

و هیچ نوری از ابرها منعکس نمی‌‌شود )یعنی دیگر قرمزی شفق وجود ندارد(.
عشاء؛ چهار رکعت: حدوداً یک ساعت و بیست دقیقه پس از مغرب یا غروب خورشید آغاز 

می‌شود؛ هنگامی که شب کاملًا خیمه زده است.
بنابراین بر یک مسلمان واجب است که در هر نوبت، دو رکعت )یعنی 14 حالت بدنی را 
تمرین کند( و هر روز حداقل 17 رکعت را به جا آورد. این بدان معناست که هر مسلمان باید 
هر روز مجموعاً حداقل 119 حالت بدنی را تمرین کند. این امر بسته به نمارگزار، هر روز بین 
25 تا 50 دقیقه طول می‌‌کشد؛ یعنی هر مسلمان مکلف )حدوداً پانزده‌ساله( است که هر ماه 
حداقل 570،3 حرکت و هر سال حداقل 435،43 حرکت را انجام دهد. تصور می‌‌شود یک 
نماز می‌‌خواند، طی پنجاه سال، حداقل 750،171،2  مسلمان 65 ساله که برحسب تکلیف 

حرکت بدنی را انجام می‌‌دهد.
در نتیجه حالات مشترک آسَنه‌‌های یوگا و حرکات بدنی نماز را به‌طور کلی می‌شود در پنج 

:)Yoga for Beginners Now, n. d.( مورد خلاصه کرد
Iـ حالت ایستاده: حالت کوه )تدَاسَنه( بنیان همۀ آسَنه‌‌های ایستاده است. شخص همیشه 
از این حالت آغاز می‌‌کند و هنگام اتمام زنجیرۀ حرکات به این حالت برمی‌‌گردد. این حالت 
بسیار شبیه به حالت ایستادۀ قیام در نماز است. ایستادن به حالت کوه یا قیام، یک تمرین آرام 
است، زیرا همۀ اعضای بدن، یعنی پاها، ساق‌‌ها و ستون فقرات باهم کار می‌‌کنند. این حالت 
که پاهای فرد به‌صورت چهارگوش روی زمین قرار می‌‌گیرند و روی فرد به سوی آسمان است، 
بهترین حالت متافیزیکی برای نشان‌دادن قداست جایگاه انسانی است، زیرا حالت عمودی نماد 

اساس دین است.

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

19



فقرات  ستون  به  بسته  فرد  جوانی  یوگی‌‌ها،  گفتۀ  به  فقرات:  ستون  کشیدگی  حالت   -II
اوست. هته یوگا توجه زیادی به ک‌‌شوقوس‌‌های کامل ستون فقرات با جلو آوردن سر تا نزدیک 
زانوها دارد. از آنجا که اسلام طریقی برای همگان با هر توانی است، ک‌‌شوقوس ستون فقرات 
در نماز، بی‌‌هیچ تکلفی در توان هر کسی است: حالت تعظیمی که رکوع نامیده می‌‌شود، تنها 
بااین‌حال،  ایجاب می‌‌کند.  قرار گیرند،  زانوها  تا حدی که دست‌‌ها روی  را  به جلو  خم‌شدن 

همین ک‌‌شوقوس حداقلی هم به حفظ ستون فقرات در وضعیت مطلوب کمک می‌‌کند.
III- حالت وارونگی: این حالت که در آن خون تازه، به‌ویژه از طریق شاهرگ سرخرگ، 
به مغز می‌‌رسد و از پاها به قلب بازگردانده می‌‌شود، همیشه برخلاف کشش جاذبه است. به 
همین دلیل است که دو تا از مهم‌‌ترین و مؤثرترین آسَنه‌‌ها، برافراشتن شانه )سَرْوَنگاسنه(24 
و برافراشتن سر )شیرشاسنه(25 است. نیایش اسلامی، این حالت معکوس را به اساسی‌‌ترین 
و  می‌‌شود  آورده  پایین  سر  می‌‌شود،  نامیده  که سجده  حالت  این  در  دارد.  خود  در  وجهی 
پایین‌‌تر از قلب قرار می‌‌گیرد که انجام آن برای همه راحت است و به شستشوی مغز در خون 

اکسیژن‌‌دار تازه، برای سالم و آماده‌ماندن آن کمک می‌‌کند.
IV- حالت نشسته: واژۀ آسَنه به معنای »نشستن« است و بهترین حالات برای مراقبه، 
الماس )وَجراسنه(26 عملًا به حالت نشستۀ  نیلوفر است. حالت  به‌ویژه حالت  حالت نشسته، 
می‌‌نویسد:   Nizami (1997) است.  شبیه  کاملًا  می‌‌شود،  نامیده  )قعود(  جلوس  که  نماز 
این حالت، حالت ثبات و شبیه وَجراسَنه است. Swami Śivananda (2004) در کتاب 
آن  در  که  است  نماز  از  حالاتی  شبیه  کم‌وبیش  آسنه‌‌ها  این  که  می‌‌نویسد  یوگا  آسنه‌‌های 

مسلمانان برای عبادت می‌‌نشینند.
با  پایانی،  نرمش  از  پیش  معمولاً  یوگا  تمرین  جلسۀ  فقرات:  ستون  پیچشی  حالت   -V
پی‌چوتاب‌دادن کامل ستون فقرات )ارَدَه مَتسیِندراسَنَه(27 به سمت راست و چپ پایان می‌‌یابد. 
این حالت به متعادل‌ساختن ستون فقرات، پس از دیگر حرکاتی که انجام داده شده است، 
کمک می‌‌کند و همه چیز را به حالت تعادل برمی‌‌گرداند. به شیوه‌‌ای بسیار مشابه، نمار هم با 
سلام‌‌های پایانی که در حال برگرداندن سر به چپ و راست گفته می‌‌شود، پایان می‌‌یابد. این 
عمل بر مهره‌‌های گردن تأثیر می‌‌گذارد و برای منعطف‌نگه‌داشتن گردن سودمند است و با 

آسنه‌‌های ساده‌‌شدۀ یوگا همسان است.

24. sarvangāsana 
25. śīrśāsana
26. vajrāsana
27. ardha matsyendrāsana

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

20



5( تمرکز و مراقبه
اساساً هدف نهایی و غرض اصلی یوگا و نماز، آرامش روح و روان از طریق تمرکز و مراقبه و 
حضور قلب است. یوگا از تمرکز و مراقبه با عنوان دارَنا28 (धारणा) و دیانه29 (ध्यान) سخن 
ـ  تأمل ظاهری  بر  بدان توصیه می‌‌کند. هردو  با عنوان حضور قلب  نماز  و اسلام در  می‌‌گوید 
تأکید می‌‌کنند. هرچند هدف  بر دومی است،  اولی مقدمه‌‌ای  روانی که  ـ  باطنی  و  جسمانی 
اصلی آن دو، آرامش باطنی است، اما حاصل، آرامش جان و تن است؛ چون که صد آمد نود 

هم پیش ماست.
در یوگا در مرحلۀ دارَنا، تأمل با تمرکز بر نقطه‌‌ای بر روی دیوار یا با تمرکز بر ناف یا بینی آغاز 
می‌‌شود. این نوع از تأمل بیرونی به‌عنوان مقدمه‌‌ای برای ورود به تأمل اصلی و درونی است. 
 (त्रतक) 30این شگرد یوگایی برای توجه عمیق و نیل به یک‌‌تویی و یک‌لایی )اخلاص(، تراتکَه
نامیده می‌‌شود. این شگرد مستلزم دوختن نگاه به یک نقطه است. پس از آن، حالت ژرف‌‌تر 
را  آتش  مثلًا  باطنی  و  بر یک مفهوم ذهنی  تمرکز  یوگی  و  دیانه روی می‌‌دهد  در مرحلۀ  تأمل 
آغاز می‌‌کند تا جایی که گرمای آتش ذهنی را احساس کند. در نهایت طریق، یوگی صرفاً بر 
حقیقت، واقعیت محضی که برهمن است، تمرکز می‌‌کند و سرانجام خودش را فراموش می‌‌کند 
و با حقیقت یکی می‌‌گردد. این اتحاد که سمادی31 (समाधि) نامیده می‌‌شود، هدف نهایی 
یوگی است که در آن به آرامش کامل دست می‌‌یازد، به موکشه32 (मोक्ष) )رهایی( نایل می‌‌آید 

و از رنج رهایی می‌‌یابد.
در نماز نیز بر تمرکز و تأمل اکیداً توصیه می‌‌شود، به گونه‌‌ای که نقل شده است که نماز 
بدون توجه و تمرکز، مقبول خدا واقع نمی‌‌شود و این نوع از نماز نمی‌‌تواند انسان عابد را عروج 
به  ایستاده  باید در حالت  ابتدایی نماز، نمازگزار  تعالی ببخشد. در تمرکز  دهد و روحش را 
موضعی روی زمین که پیشانی هنگام سجده بر آن قرار می‌‌گیرد )سجده‌گاه(، چشم بدوزد. 
نمازگزار در طول رکوع باید نگاهش به نقطه‌‌ای بین انگشتان بزرگ دو پا دوخته شود. هدف 
از این کار، معطوف‌شدن توجه به نیایش و منصرف‌نشدن از حال نیایش است. نمازگزار باید 
این حالت  انجام گیرد؛  آرامی و متفکرانه  به  قرائات  نماز همۀ حالات و  سعی کند در طول 
متداوم، طمأنینه نامیده می‌‌شود. سپس او باید بر مفهوم واژه‌‌هایی که در نماز قرائت می‌‌کند، 
به‌ویژه نام الله توجه تام نماید و سعی کند این مراقبه و توجه را تا انتهای نماز حفظ کند. بدین 

28. dhāraņā
29. dhyāna
30. trātaka
31. samādhī
32. mokşa

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

21



سان، تداوم آن منجر به غرقه‌شدن در تأمل می‌‌شود. در مرحلۀ بعد، نمازگزار باید تلاش کند 
تا حضور خدا را هنگامی که در طول نماز با وی سخن می‌‌گوید، احساس کند و از او پر شود 
و خود را فراموش کند. این نوع از توجه، حضور قلب یا احساس حضور خدا نامیده می‌‌شود. 
سرانجام در پایان، او می‌‌تواند والاترین سطح تأمل، حالت فناء فی الله را با تلاش و مجاهده 
بسیار و مراقبه شدید تجربه کند. این گونه، او می‌تواند به آرامش معنوی و طمأنینه روحی و 
روانی دست یابد. باید این نکته را متذکر شد که سجده، بهترین حالت در نماز برای تأمل ژرف 

و آرامش معنوی و تهی‌شدن از هر چیزی غیر از خداست.

6( وجود متعالی
یوگی و نمازگزار هر دو به یک حقیقت متعالی که حامی آنهاست و به آنها یاری می‌‌رساند تا به 

هدف معنوی نهایی دست یابند، اطمینان دارند.
در طریق یوگا این حامی، ایشوره33 (इश्वर) نامیده می‌‌شود که در سنسکریت صرفاً به معنای 
»خدا و وجود متعالی« است و نام خدای شخصی هیچ دین و فرقه خاصی نیست. این رویکرد 
تمرینات  تا جایی که  فارغ می‌‌سازد  با هر عقیده دینی  و چالش  از کشمکش  را  یوگا  کلی، 
یوگایی می‌‌تواند توسط هر کسی با هر اعتقاد دینی‌ای انجام گیرد. بنابراین، یوگا عقاید دینی 
بسیار متنوع و متعددی را زیر چتر خود می‌‌گیرد و بدین سان برای پیروان دیگر ادیان، از 
سانکیه  از  را  درشنه34  یوگا  که  خصیصه‌‌ای  واقع،  در  می‌‌شود.  توجه  قابل  نیز  اسلام  جمله 
تأکید می‌‌کنند( متمایز  بر ریاضت  برای رهایی،  درشنه35 )دو مکتب حکت عملی هندو که 
می‌‌سازد، حضور و وجود خدا در یوگاست. پتنجلی که به خدا با عنوان ایشوره اشاره می‌‌کند، 

.)Yoga Sūtra, p. 23( حصول درک معنوی متعالی را در گرو دلبستگی به خدا می‌‌داند
در نماز نیز الله حامی نمازگزار است که مفهومی محوری و رازآلودترین اسم در نماز و اسلام 
است. نمازگزار در طول عبادت خود نباید هیچگاه حتی لحظه‌‌ای خدا را از یاد ببرد. نام الله، 

جامع همۀ اوصاف الوهی است و همۀ نام‌‌های خدا را در خود دارد.

7( ذکرها
ذکرها، بخش مهمی از یوگا و اسلام هستند، با وجود این، در اسلام نقش مهم‌‌تری نسبت به 
یوگا دارند و متضمن مفاهیم ژرفی هستند که نمازگزار به تمرکز بر آنها ترغیب می‌‌شود. مهم‌‌ترین 

33. Īśvara
34. Yoga Darśana
35. Sāmkhya Darśana

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

22



شباهت بین این دو، تأکید بر پربسامدترین نام رازآلود حقیقت مطلق و متعالی با عنوان ام36ُ 
(ॐ) در یوگا و الله در نماز است.

در یوگا ذکرهای متعددی وجود دارد که یوگی باید متذکر شود، اما درمورد سوریه نمسکاره، 
منتره )ذکر( (मंत्र) ذیل در آغاز انجام سوریه نمسکاره خوانده می‌‌شود.

امُ دییَِه سَدا سَویترَه مَندَله مَدیاوَرتی ناراینَه سَرَسَجی سَنَسَنی ویسـته
کیورَوانه مَکرَکوندَلوَانه کیریتی هاری هیرَنمَیه وَروپه درِتشََنکه چَکرَه

 (om dhyeyah sadā savitra mandala madhyavartī nārāyaṇa sarasijā
sanasanni vistah)
 (keyūravāna makarakundalavāna kirītī hārī hiranmaya vapura
dh[taśa8kha cakrah)
ॐ ध्येयः सदा सवित्र मण्डल मध्यवर्ती नारायण सरसिजा सनसन्नि विष्टः
केयूरवान मकरकुण्डलवान किरीटी हारी हिरण्मय वपुर धृतशंख चक्रः

درود: دیایه! ناراینه همیشه در وسط مندله سویتره، در نزدیکی سرَسیجه قرار دارد.
او گردن‌بند، گوشوارۀ تمساح، تاج، سینه‌ریز، بدنِ طلا و حلزون و چرخه به سر داشت.

در انجام سوریه نمسکاره، بر هم‌‌زمانی و هماهنگی حالات بدنی، تنفس، منتره‌‌ها و توجه به 
برخی چکره‌‌ها، توصیه می‌‌شود. هر حالت، یک منتره مخصوص دارد. منتره‌‌های ذیل در هر 

حالتی خوانده می‌‌شوند:
امُ میترایه نمََح37 (ॐ मित्राय नमः) )درود بر  منترۀ 1: بذر: امُ هرام (ॐ ह्रां)؛ درود: 

میتره، اعطاکنندۀ دوستی(؛ چکره: انَاهَته38 )قلب(، آسنه: پرناماسنه )حالت نیایش(.
ॐ ह्रीं( درود: امُ رَوَیه نمح40 (ॐ रवये नमः) )درود بر رَوَیه،  منترۀ 2: بذر: امُ هریم39 (

اعطاکنندۀ تابندگی(؛ چکره: ویشوده41 )گلو(: آسنه: هسته اوتاناسنه )حالت دستان بالاآمده(
منترۀ 3: بذر: امُ هروم42 (ॐ ह्रूं) درود: اسم سوریایه نمح43 (ॐ सूर्याय नमः) درود بر 
سوریه، مرتفع‌‌کننده ظلمت(؛ چکره: سوادیشتانه44 )زیر شکم(؛ آسنه: هستَپْداسنه45 )حالت 

36. Om
37. om hrām
38. om Mitrāya namah
39. Anāhata
40. om hrīm
41. om Ravaye namah
42. Viśuddha
43. om Hrūm 
44. om Sūryāya namah 
45. Svādhişţhāna 

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

23



ایستادۀ خم‌‌شده به جلو(
منترۀ 4: بذر: امُ هرایم46 (ॐ ह्रैं)؛ درود: امُ بانوَه نمح47 (ॐ भानवे नमः) )درود بر بانو48، 

اصل درخشان(؛ چکره: آجَنا49 )پیشانی(، آسنه: ائَکِپادپرَسَرناسَنه50 )حالت سوارکاری(
منترۀ 5: بذر: امُ هَراوم51 (ॐ ह्रौं)؛ درود: امُ کگایه نمح52 (ॐ खगाय नमः) )درود بر 

کگه53، همه‌‌جا حاضر(؛ چکره: ویشوده )گلو(؛ آسنه: دنداسنه54  )حالت چارپایه(
بر  )درود   (ॐ पूष्णे नमः) نمح56  پوشنه  امُ  درود:   (ॐ ह्रः) هرَح55  امُ  بذر:   :6 منترۀ 
پوشَن57، آتش مرموز(؛ چکره: مَنیپوره58 )شبکۀ خورشیدی(؛ آسنه: اشَتنگه نمسکاره59 )حالت 

تعظیم با هشت عضو(
بر  امُ هیرَنیَگَربایه نمح60 (ॐ हिरण्यगर्भाय नमः) )درود  امُ هرام؛ درود:  منترۀ 7: بذر: 
هیرنیَگربایۀ شفابخش(؛ چکره: سوادیشتانه61 )زیر شکم(؛ آسنه: بوجَنگاسنه62 )حالت مار کبری(

منترۀ 8: بذر: امُ هریم؛ درود: امُ مَریچَیه نمح63 (ॐ मरीचये नमः) )درود بر مَریچی64، 
نور(؛ چکره: ویشوده )گلو(؛ آسنه: ادَو موکه شواناسنه )حالت سگ رو به پایین(

منترۀ 9: بذر: امُ هروم؛ درود: امُ آدیتیایه نمح65 (ॐ आदित्याय नमः) )درود بر آدیتیه66، 
مظهری از ویشنو(؛ چکره: آجنا67 )پیشانی(؛ آسنه: اشَوه سَنچَلنَاسَنه68 )حالت سوارکاری(

46. Hastapdāsana 
47. om hraim 
48. om Bhānave namah 
49. Bhānu 
50. Ājanā 
51. Aekpādprasarnāsana 
52. om hraum 
53. om Khagāya namah 
54. Khaga 
55. Daņdāsana 
56. om hrah
57. om Puşņe namah
58. Puşaņ 
59. Maņipūra
60. Aştaņga Namaskāra
61. om Hiraņyagarbhāya namah
62. Svādhişţhāna
63. Bhujaņgāsana
64. om marīcaya namah
65. Marici
66. Adho Mukha Śvānāsana 
67. om Ādityāya namah
68. Āditya

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

24



(ॐ सवित्रे नमः) )درود بر سویته70،  امُ سَویتره نمح69  امُ هرایم؛ درد:  منترۀ 10: بذر: 
پی‌‌شبرنده(؛ چکره: سوادیشتانه )زیر شکم(؛ آسنه: اوتاناسنه )حالت ایستادۀ خم‌‌شده به جلو(

ارَکه72،  بر  )درود   (ॐ अर्काय नमः) نمح71  ارَکایه  امُ  درود:  هراوم؛  امُ  بذر:  منترۀ 11: 
برطرف‌کنندۀ رنج‌‌ها(؛ چکره: ویشوده )گلو(؛ آسنه: هسته اوتاناسنه )حالت دست‌‌های بالاآمده( 
 (ॐ भास्कराय नमः) 74امُ باسکرایه نمح امُ هراح73 (ॐ ह्रः)؛ درود:  منترۀ 12: بذر: 

)درود بر باسکره، تلألؤ کیهانی(؛ چکره: انَاهته )قلب(؛ آسنه: پرَناماسَنه )حالت نیایش(
(ॐ श्रीसवित्रसूर्यनारायणाय नमः)؛  نمح75  شریسَویترَسورینَاراینَایه  امُ   :13 منترۀ 

چکره: انَاهَته )قلب(؛ آسنه: پرَناماسَنه )حالت نیایش(
 منترۀ 14: امُ ماته- پیتریوبیام نمو نمح76

در پایان سوریه نمسکاره، منترۀ ذیل خوانده می‌‌شود:
آدیتیَسیَه نمسکارَن یـِه کوروَنتی دینِـه دینـه 

آیوح پرَجنیا بلَمَ ویریمَ تجِاستِشان که جایتَِه
 (ādityasya namaskāran ye kurvanti dine dine)
(āyu1 prajñā balam vīryam tejasteśān ca jāyate)
आदित्यस्य नमस्कारन् ये कुर्वन्ति दिने दिने
आयुः प्रज्ञा बलम् वीर्यम् तेजस्तेशान् च जायते

آنــان که روزانــه بر خورشــید کرنــش می‌کنــند
عمر، خرد، نیرو، نشاط، شکوه و قدرت زاده می‌شود

در نماز، ذکر یا قرائت، مهم‌‌ترین بخش است. حداقل ذکرهای واجب )پس از گفتن اذان و 
اقامه( این اذکارند:

ذکر 1: پس از قصد یا نیت، ابتدا تکبیرةالحرام با بالاآوردن دست‌‌ها به موازات گوش‌‌ها: الله 
اکبر )خدا بزرگ‌‌ترین است(.

حِيمِ )به نام خداوند  حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ ذکر 2: سورۀ حمد، سورۀ آغازین قرآن، در حالت قیام: بسِْمِ اللَّ
از آن خدای جهانیان است(؛  العَْالمَِينَ )حمد و سپاس تنها  لِِ رَبِّ  بخشندۀ مهربان(؛ الحَْمْدُ 

69. Ājñā
70. Aśva Sanchalanāsana
71. om Savitre namah
72. Savita
73. om arkāya namah
74. arka
75. om hrah
76. om Bhāskarāya namah

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

25



روز جزاست(؛  )مالک  ينِ  الدِّ يَوْمِ  مَالكِِ  است(؛  مهربان‌‌ترین  و  )بخشنده‌‌ترین  حِيمِ  الرَّ حْمَنِ  الرَّ
رَاطَ  إِيَّاكَ نعَْبُدُ )تنها تو را می‌‌پرستیم(؛ وَإِيَّاكَ نسَْتَعِينُ )و تنها از تو یاری می‌‌جوییم(؛ اهْدِناَ الصِّ
المُْسْتَقِيمَ )ما را به راه راست هدایت فرما(؛ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ )راه کسانی که به آنها 
الِّينَ )نه راه کسانی که بر آنها خشم گرفتی  نعمت ارزانی داشتی(؛ غَيْرِ المَْغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَ الضَّ

و نه راه کسانی که گمراه شدند(.
حِيمِ )به نام خداوند  حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ ذکر 3: پس از سورۀ حمد، سورۀ توحید در حالت قیام: بسِْمِ اللَّ
مَدُ )خداوند بی‌‌نیاز است(؛ لمَْ  ُ الصَّ ُ أَحَدٌ )بگو! خداوند یکتاست(؛ اللَّ بخشندۀ مهربان(؛ قُلْ هُوَ اللَّ
يَلِدْ وَلمَْ يُولدَْ )نزاییده و زاده نشده است(؛ وَلمَْ يَكُنْ لهَُ كُفُوًا أَحَدٌ )خدا هیچ مثل و مانندی ندارد(.
ذکر 4: در حالت رکوع: سُبْحَانَ رَبِّیَ العَْظِیمِ وَ بِحَمْدِهِ )پروردگار بلندمرتبه‌‌ام را ثنا می‌‌گویم و 

او را می‌‌ستایم( )در هر رکعت، یک مرتبه(.
را که  )سپاس می‌‌گویم پروردگارم  بِحَمْدِهِ  وَ  الَاعْلی  رَبِّیَ  سُبْحَانَ  ذکر 5: در حالت سجود: 

بلندمرتبه‌‌ترین است و او را می‌‌ستایم(.
نْیَا حَسَنَهً وَ فِی الْخِرَهِ حَسَنَهً  ذکر 6: قنوت، بالاآوردن دست‌‌ها تا مقابل صورت: رَبنََّا آتِنَا فِی الدُّ
وَ قِنَا عَذَابَ النَّارِ )پروردگارا! در این جهان و جهان دیگر به ما پاداش ده و ما را از عذاب آتش 

)دوزخ( دور بدار!( )فقط یک مرتبه در رکعت دوم بعد از سورۀ توحید(.
ذکر 7: تشهد در حالت قعود در پایان رکعت‌های دوم و چهارم همۀ نمازها خوانده می‌‌شود، 
به جز نماز مغرب که سه رکعت دارد و تشهد در آن در پایان رکعت‌های دوم و سوم خوانده 
لهَُ  لَا شَرکَی  وَحْدَهُ  اللهُ  اِلاَّ  اِلهَ  لَا  انَْ  اشَهَدُ  از آن خداست(؛  تنها  )ستایش   ِ الَحَْمْدُ للِّ می‌‌شود. 
)شهادت می‌‌دهم که خدایی جز خدای یگانه وجود ندارد، او یکتاست و هیچ شریکی ندارد(؛ 
داً عَبْدُهُ وَ رَسُولهُُ )و شهادت می‌‌دهم که محمد، بنده و فرستادۀ اوست(؛ الَلهُمَّ  وَ اشَْهَدُ انََّ مُحَمَّ

دٍ )پروردگارا، بر محمد و آل محمد درود فرست(.  دٍ وَ آلِ مُحَمَّ صَلِّ عَلی مُحَمَّ
ذکر 8: تسبیحات اربعه در حالت قیام در رکعت‌های سوم و چهارم به جای حمد و توحید: 
ُ اکَْبَرُ )خداوند بلندمرتبه است و ستایش مخصوص  ِ و لا اِلهَ اِلا اللَّ و الَلَّ سُبحانَ اللَّ و الَحَْمْدُ للِّ
اوست و خدایی جز او وجود ندارد و خدا بزرگ‌‌ترین است( )سه مرتبه در قیام در رکعت‌های 

سوم و چهارم نماز(.
ذکر 9: سلام )سلام‌‌های سه‌‌گانه( در پایان نماز در حالت قعود: 

لَامُ عَلَیْکَ ایَُّهَا النَّبِیُّ وَ رَحْمَةُ الِله وَ برََکاتُهُ )ای پیامبر! درود و رحمت و برکات خدا بر  الَسَّ
تو باد(؛ 

الحِِینَ )درود بر ما و بندگان پاک خدا(؛  لَامُ عَلَیْنَا وَ عَلی عِبَادِ الِله الصَّ الَسَّ
لامُ عَلَکُیم وَ رَحمَةُ اللَّ وَ برََکاتُه )درود و رحمت و برکات خدا بر شما باد(. الَسَّ

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

26



ُ اکَبَر )خدا بزرگ‌‌ترین است(. ذکر 10: تکبیر، سه مرتبه در پایان هر نماز: اللَّ
اسرارآمیز  مقدس  نام  ذکر  تعداد  که  است  بایسته  مطلب  این  دانستن  بخش،  این  پایان  در 
امُ (ॐ) در یوگا و الله در نماز در یوگای مختصر مثل سوریه نمسکار و نماز مختصر )دو رکعت 

واجب(، بسیار به هم نزدیک است: امُ 25 مرتبه، الله 27 مرتبه.

8( تنفس
در زبان‌های سنسکریت و عربی واژه‌‌هایی که برای »تنفس« و »روح« به کار می‌‌روند، از نظر 
 (आत्म) 77ریشه معنایی بسیار شبیه به هم هستند. واژۀ سنسکریت مترادف با روح یا آتمه
است که مشتق از ریشۀ هندی ـ اروپایی آتمن78 (अत्में) به معنای »نفََس« است. واژۀ عربی 
برای »روح«، »نفَس« است که مشتق از ریشۀ »نفََس« به معنای »نفََس‌کشیدن« است. این 
بدان معناست که نفََس، منشأ روح و زندگی است. خلاصه در هر دو مورد لب کلام این است: 

این نفََس است که باعث وجود و بقای نفَس است.
در یوگا، دانش تنفس، بسیار مهم است. آرامش و تلاش همۀ اعضای بدن، سکون و تمرکز 
ذهن، نیروبخشی به کل هستی و دستیابی به ساحت معنوی، همه و همه در گرو تنفس است. 
 (प्राणायाम) 79مهم‌‌ترین مرحلۀ یوگا، مربوط به تکنیک‌‌های تنفس است که با عنوان پرانایامه
شناخته می‌‌شود. مهم‌‌ترین و رایج‌‌ترین ذکر یوگی، »امُ« (ॐ) است که برای فروبردن مقدار 
زیادی هوا و ایجاد یک نفس عمیق، ترجیحاً باید به صورت کشیده ادا شود. همچنین تلفظ 

»ه« (ह)، پربسامدترین حرف در منتره‌‌های یوگایی است.
نقش تنفس در نماز، با توجه به تأکید دینی بر نحوۀ ادای حروف و کلمات به حروف دمی، 
انکارناپذیر است. در اذکار نماز، چند ویژگی الفبایی حلقی وجود دارند که تلفظ آنها به میزان 
زیادی از هوا و نفس عمیق نیاز دارد، از جمله »م«، »ن«، »ح«، »ه« و مصوت‌‌های کشیده 
حِيمِ. من معتقدم به‌سبب همین ویژگی‌‌های  حْمَنِ الرَّ نظیر »آ«، »ای«، »او« برای مثال در: الرَّ
اذکار نماز است که مؤکداً توصیه می‌‌شود که کلمات در نماز به‌صورت دقیقی تلفظ شوند و 
به زبان عربی هم باشند، چون در غیراین‌صورت تأثیرات آوایی تنفسی حساب‌‌شده از میان 
خواهد رفت. عنایت‌خان دربارۀ طهارت اسلامی می‌‌نویسد: »سلامت و بصیرت آدمی، هر دو 
تمام مجاری  و  بینی  پاکیزگی، سوراخ‌‌های  این  برای حفظ  و  است  تنفس  پاکیزگی  در گرو 
تنفسی باید پاکیزه نگه داشته شوند. آنها را می‌‌توان با تنفس مناسب و شستشوی مناسب، 
پاکیزه نگه داشت. اگر کسی سوراخ‌‌های بینی خود را دو بار یا بیشتر تمیز کند، خیلی زیاد 

77. om śrīsavitrasūryanārāyaņāya namah
78. om maata-pitryubhyaam namo namah
79. atmen

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

27



نماز  از هر  بار، پیش  پنج  را  این شستشو  آموخته می‌‌شود که  به یک مسلمان  زیرا  نیست، 
]تحت عنوان استنشاق[ انجام دهد.« ).Yoga for Beginners Now, n. d(. در شفای 
صوفی، »زندگی، از آغـاز تا پایـان، زنجیرۀ لاینقطعی از نفس‌کشـیدن است. قـرآن علاوه‌بر 
هر چــیز دیـگری که می‌‌تـواند باشد، ]قرائت آن[ مجموعه‌‌ای از ممارست‌‌های تنفسی است« 

 .)Chishti, 1985, p.124(
جالب است که بدانیم در اذکار نماز، تعداد حروفی که تلفظشان به هوای زیاد و نفس عمیق 

نیاز دارد، بسیار بیشتر از حروف دیگر است.

تعداد حروف در نماز دو 
رکعتی

تعداد حروف در نماز سه 
رکعتی

تعداد حروف در نماز چهار 
رکعتی

نادمشیدمشینادمشیدمشینادمشیدمشی

1خ54الله1خ41الله1خ27الله
4غ116آ4غ95آ4غ76آ

4ف50ای4ف45ای4ف40ای
5ق6او5ق6او5ق6او
33س69ح27س57ح20س40ح
43ک110ه36ک88ه28ک56ه
86م79م65م
58ن52ن44ن

جدول بسامد حروف دمشی و نادمشی در نماز

9( تجربیات افراد
اکنون موقعیت مناسبی است که به‌عنوان نتیجۀ عملی بحث، برای نمونه به تجربیات برخی 

از افرادی که هم نماز و هم یوگا را تجربه داده‌‌اند، بپردازیم.
از دیدگاه Nizami (1997)، یوگا، دین نیست؛ بلکه مجموعه‌‌ای از تکنیک‌‌ها و مهارت‌‌هایی 
مقصود  که  است  معتقد   Nizami می‌‌کند.  تسهیل  را  دین  تکالیف شرعی  به  که عمل  است 
معنوی یوگا و نماز، مشابه است و چندین جزء نماز، شبیه به آسنه‌‌های یوگا هستند: سجده، 

شبیه نیم شیرش‌آسنه80؛ قیام، شبیه وجراسنه و رکوع، شبیه پسَچیمُتّن‌آسَنه81 است.

80. half śīrśāsana
81. paschimottanāsana 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

28



او بیان می‌‌دارد: »جالب است که بدانید وقتی من به‌عنوان یک مکلف به‌جاآوردن نماز را 
آغاز کردم، در کنار آن به تمرین یوگا نیز می‌‌پرداختم. من نماز را می‌‌گزاردم، زیرا نماز تکلیفی 
دینی بود و یوگا را صرفاً به‌دلیل علاقه‌‌ای که بدان داشتم، تمرین می‌‌کردم. با توجه به وسواس 
بسیاری که نسبت به تبعیت از حالات صحیح نماز و یوگا داشتم، دریافتم که اگر نماز دقیقاً 
مطابق اصول اسلام به جا آورده شود، نه تنها سبب می‌‌شود نمازگزار، تعالی معنوی را تجربه 
کند، بلکه سلامت جسمانی و آرامش ذهنی خود را نیز حفظ کند... در اینجا ذهن من در 
راستای همخوانی نماز و یوگا، یک گام فراتر گذاشت؛ یعنی این دریافت و ادراک را می‌‌توان 
در تسهیل اتحاد ملی به کار گرفت. در برخی مناطق هند، نزاع‌‌های اجتماعی بین هندوها و 
مسلمان‌‌ها به دفعات گزارش می‌‌شود. اگر ما بتوانیم این دو اجتماع را متوجه اصول مبنایی 
یوگا در آیین هندو و همچنین اساس نماز در اسلام بکنیم، درآن‌صورت، آنها نگریستن به 
برادرانه رفتار خواهند کرد«  با همدیگر  چشم دشمن به یکدیگر را کنار خواهند گذاشت و 

.)Yogasite, n. d.(
.Suha S می‌‌نویسد: »سال‌‌ها پیش در جوانی، انجام هته یوگا را آغاز کردم. گرچه چند 
در  همیشه  بودم،  آموخته  آن  از  که  کاملی  یوگایی  تنفس  یوگا گذشت،  تمرین  بدون  سال 
زندگی من انجام می‌‌شد. زندگی اسلامی من نیز از جمله به‌جاآوردن نمازهای روزانۀ پنج‌‌گانه 
جریان داشت. چند سال پیش در‌حالی‌که همچنان عمل به آیین اسلامی نماز را ادامه می‌‌دادم، 
ارتباط دارد؟ آن دو  این دو، چقدر به هم  به یوگا رجوع کردم. ]اینکه[ پیشرفت در  دوباره 
چه تأثیر متقابلی بر هم دارند؟ وقتی دوباره به تمرین یوگا پرداختم، دریافتم که به آسانی با 
زندگی اسلامی همخوانی دارد؛ درحقیقت هر دو به یکدیگر کمک می‌‌کنند. نه تنها تنازع و 
تقابلی بین آنها وجود ندارد، بلکه اسلام و یوگا باهم، یک هم‌‌کوشی سودمند متقابل را شکل 
می‌‌دهند. هر دوی آنها موافق‌‌اند که هرچند بدن به‌عنوان وسیله‌‌ای در راستای درک معنوی و 
رهایی مهم است، اما آن را اصل وجود انسان نمی‌‌دانند، بلکه روح سرمدی را اصل وجود انسان 

.)Yoga for Beginners Now, n. d.( می‌‌دانند
Star بیان می‌‌دارد: »نماز جدا از اینکه یک عمل عبادی است، از نظر بسیاری )هرچند نماز 
عملًا بیشتر جزئی الزامی از زندگی شماست... همانند خوردن، خوابیدن و بلعیدن اکسیژن(، 
نماز برای روح شماست... اسلام فقط یک دین نیست، طریق زندگی است. و قطعاً نماز شبیه 
یوگاست. درحقیقت نماز هم گونه‌‌ای از مراقبه است. زیرا شما باید بر یک چیز و انجام آن به 
شیوه‌‌ای خاص... همچون صاف‌ایستادن، خم‌شدن، تعظیم، سپس چرخاندن سر به سمت راست 
و سپس به سمت چپ، تمرکز کنید. این نه تنها برای بدن شما سودمند است، بلکه برای ذهن، 
قلب و روح شما نیز سودمند است... من  به انجام یوگا علاقه‌‌مندم... اما نماز تنها برای زندگی 

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

29



.)answers, n. d.( کنونی نیست، بلکه برای زندگی اخروی... که مهم و زیباست، نیز هست
بیان می‌‌دارد: »من مایلم به همه بگویم، من به لحاظ دینی مسلمانی‌ام که همۀ  دیگری 
عقاید اسلامی را با برداشت و مبنای درستی پی ‌‌می‌‌گیرم و چیزی با عنوان »حرام« )غیرمجاز(
بودن یوگا در اسلام وجود ندارد. من خود شخصاً دریافته‌‌ام که یوگای اسلامی یک واقعیت 
به  بودن،  بهتر  مسلمان  یک  و  خدا  بهتر  پرستش  برای  را  یوگا  مهارت‌‌های  می‌‌شود  است. 
کار بست. فتوای برخی علمای مالزیایی و اندونزیایی که یوگا را ضداسلامی اعلام می‌‌کنند، 
صرفاً سوءبرداشت و سوءتعبیر از این واقعیت است که یوگا و نماز تقریباً یکی‌‌اند. این علما و 
روشنفکران بی‌‌سواد، مطمئناً مسئول درماندگی اسلام و مسلمانان‌اند. با تمرین یوگا طی دوران 
مدرسه‌‌ام، دریافتم که یوگا به‌آسانی با زندگی اسلامی سازگاری دارد و در واقع این دو یکدیگر 
را یاری می‌‌کنند. اسلام و یوگا باهم یک هم‌‌کوشی کل‌‌نگرانۀ سودمند دوجانبه را رقم می‌‌زنند... 
در اسلام که به یک مسلمان تعلیم می‌‌دهد، بدنش هدیه‌‌ای از جانب خداست، حفظ بدن سالم 
و قبراق، یک تکلیف است. اتفاقاً یوگا می‌‌تواند عرصۀ مشترکی بین هندوها و مسلمانان باشد« 

.)Yoga: Apart of holistic Islam, n. d.(

نتیجه‌گیری
از جهات گوناگون، شباهت‌‌های بسیاری بین یوگا و نماز وجود دارد:

می‌‌کنند.  تأکید  روحانی  و  جسمانی  طهارت  بر  اسلامی  نماز  هم  و  هندویی  یوگای  هم 
همچنین هر دو به شستشو، به‌ویژه شستشوی با آب پیش از ورود به یوگا و نماز، اصرار دارند. 
یوگا مؤکداً به پاکیزگی با عنوان شَاوچَه توصیه می‌‌کند و اسلام به‌طور کلی، به‌ویژه برای نماز، 
بر طهارت و پاکیزگی تأکید می‌‌کند.‌‌ یکی از آیین‌‌های تطهیر در یوگا، جله نتی نامیده می‌‌شود 
که معنای تحت‌اللفظی آن شستن درون بینی با آب است؛ و وضو آیینی اسلام، برای شستن 
بخ‌‌شهایی از بدن جهت نماز است و یک مسلمان پیش از وضوگرفتن، آب را به بینی می‌‌کشد 

و آن را بیرون می‌‌دهد؛ این عمل استنشاق نامیده می‌‌شود.
یکی از مهم‌‌ترین شباهت‌‌های بین نماز و یوگا، شباهت‌‌های حالات و وضعیت‌‌های بدنی نماز 
با حالات بدنی تمرین‌‌های فیزیکی یوگا با عنوان آسنه، در حالات ایستاده، ک‌‌شوقوس‌‌های 

ستون فقرات، حالت وارونگی، نشسته و پی‌‌چوتاب‌‌های ستون فقرات، در یوگا و نماز است.
هدف نهایی یوگا و نماز، آرامش ذهن و روان از طریق تأمل و تمرکز است. یوگا از مراقبه با 
عنوان دارنا و دیانه سخن می‌‌گوید و در اسلام با عنوان مراقبه و حضور قلب، بدان توصیه می‌‌شود.

هدف  به  نیل  در  را  آنها  که  می‌‌کنند  تکیه  متعالی‌‌ای  واقعیت  بر  نمازی  هم  و  یوگی  هم 
معنوی نهایی، حمایت و یاری می‌‌کند. این حامی در یوگا، ایشوره نامیده می‌‌شود که در زبان 

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

30



سنسکریت به معنای »خدا«ست و نام خاص خدای هیچ یک از ادیان و فرق هندو نیست. در 
نماز، حامی پرستشگر، الله است که محوری‌‌ترین و رازآلودترین مفهوم در نماز و اسلام است.

تنفس و اثربخشی آن، هم در یوگا و هم در نماز بسیار مهم است. بسیار مهم و شگفت‌‌آور 
است که بدانیم تعداد تکرار نام رازآلود امُ در یوگا و الله در نماز )که هر دو نامی مقدس و 
واژه‌‌هایی دمی و هوابر هستند و تلفظ آنها به میزان زیادی هوا و نفس عمیق نیاز دارد( در 
یک چرخۀ یوگای مختصر با عنوان سوریا نمسکاره و در یک نماز مختصر دو رکعتی، بسیار 

به یکدیگر نزدیک است.
توجه آگاهانه و آکادمیک به این سنت عملی دیرپا در دو دین کهن هندو و اسلام می‌تواند 
چراغی باشد بر سر راه جویندگان آرامش و اطمینان در این آشفته‌بازار پرهیاهو و سودجویانه 
انواع کالاهای پرزرق‌وبرق در دنیای مدرن با مددگیری از انواع خرافه و شبه‌علم با نام‌های فریبا 
و جذاب تحت عنوان عرفان و معنویت پسامدرن )که اهل فن از آن با نام عصر واگشت یاد 
می‌کنند( و معمولاً هم راه به جایی نمی‌برد و هدف بیشتر سود است و سودا در بازار معنویت 

تجملی.

  فهرست منابع
و سلم. )حسین  النبی صلی‌الله علیه  الصلاة علی  و احمدبن عمرو. )2010(.  ابن‌ابی‌عاصم 

محمد علی شکری، ویراستار(، دارالکتب العلمیة.
حلبی، ا. )1403ق.(. الکافی فی الفقه. )رضا استادی، محقق(. ج1. مکتبة امیرالمؤمنین.

البانی، م. ن.)1405ق.(. صلاة التراویح. المکتب الاسلامی.
گیتا )بهگود گیتا( سرودۀ خدایان. )1385(. )محمدعلی موحد، مترجم(. خوارزمی.

تبریزی، م. )1342(. برهان قاطع. )محمد معین، ویراستار(. ابن‌سینا.
خمینی، ر. )1403ق.(. سرالصلاة: معراج‌السالکین و صلاة‌العارفین. مؤسسۀ تنظیم و نشر 

تراث الامام الخمینی.
آدابه.  کیفیتها،  سنتها،  فروضها،  احادیثها،  آیاتها،  الاربعة،  المذاهب  علی  الصلاة  و  الدین 

)1387ق. الف(. مکتبة عبدالله فدا و اولاده.
مترجم(.  کوهسرخی،  بختیاری  )محمدحسین  اسرارالصلاة.   .)1347( ز.  ثانی،  شهید 

پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.
قرآن کریم. )1445ق.(. واقعه: 79 و بقره: 222. مجمع الملک فهد.

دارالتعارف  مصحح(.  شمس‌‌الدین،  )محمدجعفر  الکافی.  اصول  )1411ق.(.  م.  کلینی، 
للمطبوعات.

مسلم بن حجاج .)1419ق.(. الجامع الصحیح )صحیح مسلم(. دارالمعرفة.

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

31



ملکی تبریزی، ج. )1377(. اسرارالصلاة. )علی احمدی، مترجم(. اشکذر.
مولوی، ج. )1376(. مثنوی معنوی. )نیکلسون، مصحح(. انتشارات ققنوس.

یثربی، ی. )1372(. عرفان نظری. بوستان کتاب.
Answers.yahoo.com. (n. d.). http://answers.yahoo.com.

 Bhagavad Gītā. (2008). Bhagavad Gītā with the Commentary of Śrī
Śankarāchārya. (A. M. Sastri, Trans.). G. T. A. Printing Works.
 Chishti, G. M. (1985). The Book of Sufi Healing. Inner Traditions
Internationa.
 Dasgupta, S. (1924). Yoga as Philosophy and Religion. Kegan Paul,
Trench, Trubner & Co.
 Dasgupta, S. (1991). A history of Indian philosophy (Vols. 1-5).
Motilal Banarsidass. (Original work published 1922-1955)
 Frawley, D. (1997). Tantric Yoga and the Wisdom Goddesses. Motilal
Banarsidas.
 Gherwal, R. S. (1979). Commentary on Patañjali’s Raja Yoga. New
Delhi.
Gottlieb, B. (1995). New Choices in Natural Healing. Rodale Press.
Hiriyanna, M. (1994). Outlines of Indian Philosophy. Delhi.
 Iyengar, B. K. S. (1998). Light on the Yoga Sūtras of Patañjali. Harper
Collins.
 Nizami, A. F. (1997). Namaz the Yoga of Islam. Bombay: D. B.
Taraporevala.
 Patañjali. (2011). Yoga Sutra of Patanjali. (Swami Vivekananda,
Trans.). Watkins Media.
 Quran. (2007). (A. Yusuf Ali Trans.). India Islamic Cultural Centre.
 Radha, S. (1996). Hatha Yoga, The Hidden Laguage. Jaico Publishing
House.
 Radhakrishnan, S. (1998). Indian Philosophy. Oxford India
Paperbacks.

  Ed.). Routledge  Sacred Books of the East. (2004). (F. M. Müler,

 الهیات عملی

سال اول/ شماره 1
 بهار و تابستان 1403

32



Curzon.
Sivananda, S. (2004). Yoga Asanas. A Divine Life Society Publication.
 Williamas, M. M. (1999). English Sanskrit Dictionary. Motilal
Banarsidas.
 Williamas, M. M. (1997). Sanskrit English Dictionary. Motilal
Banarsidas.
Yoga for Beginners Now. (n. d.). Islam and yoga. http://
yogaforbeginnersnow.com/islam-and-yog.
Yogamag.net. (n. d.). http://yogamag.net.
Yogasite.com. (n. d.). http://yogasite.com.

جستاری در مفهوم مراقبه در دین هندو و اسلام

سال اول/ شماره 1
بهار و تابستان  1403

33


