
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach (JEE)
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach. 2025. Autumn 22(47): 117-137;    	     DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

Analyzing the Islamic Components of a Monetary Pluralism Model Based 
on Allameh Tabatabaei’s Theory of Creditive Notions (Īʿtībāriyyāt)

Mohammad Saeed Panahi Boroujerdi1         ,       Ahmad Ali Rezaei2

1. Assistant Professor, Faculty of Economics, Allameh Tabataba’i University, Tehran, Iran.

ms_panahi@atu.ac.ir

2. Ph.D. Student in Islamic Economics, Faculty of Islamic Humanities, Al-Mustafa International University, Qom, Iran (Corresponding author).

rezai.ahmadali66@gmail.com

Received: 2025/07/17; Accepted 2025/09/11

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: Money, as one of the most important elements in any economic system, plays a crucial 

role in shaping social, economic, and even cultural relations. In the contemporary world, the functions of money have 

become highly diversified, ranging from official and state-backed currencies to digital and decentralized instruments such 

as cryptocurrencies. These developments have not only created opportunities for innovation in financial systems but also 

introduced challenges such as instability, speculation, unequal wealth accumulation, and threats to social justice. In Islam-

ic economics, the importance of this issue is heightened, as money is not merely a technical or economic instrument but an 

institution that must be designed and managed in accordance with religious principles, ethical values, and public welfare.

Allameh Tabatabaei’s Theory of Creditive Notions (Iʿtibāriyyāt) provides a philosophical and epistemological framework 

that offers new perspectives for analyzing money and the possibility of monetary pluralism. According to this theory, 

money is formed as a contractual and creditive institution within the domain of practical reason (ʿaql-e ʿamali) and pos-

sesses a dynamic, goal-oriented, and socially adaptable nature. The main objective of this study is to extract and analyze 

the Islamic components of a monetary pluralism model based on Allameh Tabatabaei’s creditive theory and to examine its 

capacity for implementing the principles of resistance economy in Iran. The resistance economy emphasizes justice-ori-

entation, self-reliance, people-centeredness, outward-looking policies, and flexibility, requiring theoretical and practical 

frameworks to enhance economic resilience and financial independence. This paper focuses on linking the philosophy of 

creditive notions with concrete monetary issues, aiming to propose an indigenous and Islamic model to address contem-

porary financial system challenges.

Methodology: This research adopts a qualitative and analytical approach based on library studies and content analysis 

of philosophical, economic, and jurisprudential texts. Initially, sources related to Allameh Tabatabaei’s Theory of Credi-

http://ms_panahi@atu.ac.ir
http://rezai.ahmadali66@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0549-9464
https://orcid.org/0009-0004-3053-924X


Journal of Economic Essays; an Islamic Approach (JEE)
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach. 2025. Autumn 22(47): 117-137;    	     DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

tive Notions and other Islamic scholars were examined to extract a conceptual framework regarding the nature of money in 

Islamic thought. Subsequently, contemporary economic literature, including studies on monetary pluralism, complementary 

and local currencies, and resistance economy issues, was reviewed to allow comparison and integration of perspectives. 

Selected sources included authoritative philosophical and jurisprudential works in Islamic thought, peer-reviewed domestic 

and international research articles, and empirical reports from countries such as Switzerland, Japan, and the United Kingdom 

regarding local currency applications. Data were analyzed using interpretive analysis, aligning foundational concepts of 

creditive theory—such as enactment (wa’az‘), credibility (īʿtibār), right-based orientation (haqmadārī), and practical reason 

(ʿaql-e ʿamalī)—with concrete monetary system issues. Through conceptual inference, the necessary components for de-

signing an Islamic monetary pluralism model were extracted. These components were then classified into four dimensions: 

epistemological, functional, institutional, and governance, ensuring theoretical coherence. Comparative analysis was em-

ployed to validate findings, juxtaposing experiences of local and complementary currencies in developed countries with the 

proposed Islamic model. Finally, results were redesigned into a coherent framework linking philosophical foundations with 

macro-level resistance economy policies. The methodology thus combines theoretical analysis, philosophical interpretation, 

and applied comparison, enabling the development of an indigenous, practical model.

Results: Findings indicate that in an Islamic system, money is not merely an intrinsic commodity or physical object; rath-

er, it constitutes a social and goal-oriented creditive institution created by practical reason to organize social and economic 

relations in accordance with religious and ethical values. Legitimacy of money is contingent upon its service to public 

welfare, social justice, and human dignity. Key components identified for an Islamic monetary pluralism model include: 

creditive dynamism, right-based orientation (haqmadari), social positing (wa’az‘-e ījtimāʿī), legitimization mechanisms, 

justice-orientation, and multifunctionality of money. Creditive dynamism implies that money and other social creditive 

instruments must be adaptable to changing societal conditions, yet this principle alone does not confer legitimacy and 

must align with religious and ethical norms. Right-based orientation emphasizes that no monetary instrument should 

result in the deprivation of rights or domination and oppression. Social positing indicates that public acceptance is a nec-

essary condition for monetary credibility, although it is insufficient for religious legitimacy. Comparative analysis shows 

that local and complementary currencies in developed countries, such as Switzerland (WIR), Japan, and the UK (Bristol 

Pound), while enhancing local economies, social cooperation, and reducing dependence on financial capitalism, have 

impacts proportional to their share in national economies. Hence, evaluating the economic consequences of Islamic mon-

etary pluralism requires careful examination of these currencies’ share in liquidity and potential influence on inflation.

Discussion and Conclusion: The analysis demonstrates that Allameh Tabatabaei’s Theory of Creditive Notions offers a 

robust framework for explaining the nature and functions of money within an Islamic context and can serve as a theoret-

ical basis for designing a monetary pluralism model. This model, by emphasizing the contractual and creditive nature of 

money, enables acceptance of monetary diversity while providing clear criteria based on justice, right-based orientation, 

and public welfare to assess the desirability of monetary pluralism. Within the resistance economy framework, the model 

can promote people-centered economic policies, strengthen micro-monetary institutions, enhance financial resilience, and 

reduce dependency on international monetary systems. Nevertheless, this framework provides the necessary theoretical 

and philosophical foundation only; empirical and quantitative studies at the macroeconomic level are essential for final 

evaluation. Lessons from local currencies in other countries indicate that their effects on liquidity and inflation depend on 

their scale and integration within the broader economy. Therefore, designing thematic or local currencies in Iran requires 



Journal of Economic Essays; an Islamic Approach (JEE)
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach. 2025. Autumn 22(47): 117-137;    	     DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

careful assessment of their impact on variables such as inflation, liquidity, and social justice. Future research should focus 

on empirical validation of the proposed model and development of operational frameworks within policy-making con-

texts, thereby leveraging the theoretical capacities of creditive philosophy to address practical issues in Islamic economics 

and provide a sustainable, just, and indigenous model for contemporary monetary systems.

Keywords: Monetary Pluralism, Theory of Creditive Notions (Iʿtibāriyyāt), Allameh Tabatabaei, Islamic Philosophy, 

Islamic Economics.

JEL Classification Codes: B31, P51, E50, O12.

Acknowledgment: The authors express their gratitude to the editorial board and reviewers of the Journal of Islamic 

Economic Studies for their insightful comments and guidance, which contributed significantly to enhancing the quality 

of this paper.

Conflict of Interest: The authors declare that there are no financial, academic, or organizational conflicts of interest 

associated with the preparation and publication of this article.

Cite this article: Panahi Boroujerdi, M. S., & Rezaei, A. A. (2025). Analyzing the Islamic Components of a 

 Monetary Pluralism Model Based on Allameh Tabatabaei’s Theory of Creditive Notions. Journal of Islamic Economics 

and Psychology, 22(47): 117-137.



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                     جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی، پاییز 1404، دوره 22، شماره 47، صص 117-137 ؛                            

جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

 تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات 
 علامه طباطبایی

محمدسعید پناهی بروجردی1                       ،              احمدعلی رضایی2

1. استادیار دانشکده اقتصاد، دانشگاه علامه طباطبائی ، تهران، ایران .
ms_panahi@atu.ac.ir

2. دانشجوی مقطع دکتری اقتصاد اسلامی، مؤسسه آموزش عالی علوم انسانی اسلامی، دانشگاه بین‌المللی المصطفی، قم، ایران )نویسنده مسئول(.
 rezai.ahmadali66@gmail.com

تاریخ دریافت: 1404/04/26؛ تاریخ پذیرش: 1404/06/20

چکیده گسترده

مقدمه و اهداف: پول به‌عنوان یکی از مهم‌ترین عناصر در هر نظام اقتصادی، نقشی اساسی در شکل‌دهی به روابط اجتماعی، اقتصادی 
و حتی فرهنگی ایفا می‌کند. در جهان معاصر، کارکردهای پول به‌شدت متنوع شده و از پول‌های رسمی و دولتی تا ابزارهای دیجیتال 
این تحولات نه‌تنها فرصت‌هایی برای نوآوری در نظام مالی ایجاد کرده‌اند، بلکه  و غیرمتمرکز مانند رمزارزها را شامل می‌شود. 
چالش‌های عمیقی همچون بی‌ثباتی، سوداگری، انباشت نابرابر ثروت و تهدید عدالت اجتماعی را نیز به همراه داشته‌اند. در اقتصاد 
اسلامی، اهمیت این موضوع دوچندان است؛ زیرا پول صرفاً یک ابزار فنی و اقتصادی نیست؛ بلکه نهادی است که باید در انطباق با 
اصول دینی، ارزش‌های اخلاقی و مصالح عمومی طراحی و اداره شود. نظریه اعتباریات علامه طباطبایی یکی از چهارچوب‌های 
فلسفی و معرفت‌شناختی است که می‌تواند افق تازه‌ای برای تحلیل پدیده پول و امکان تکثر پولی فراهم آورد. براساس این نظریه، 
با  تطبیق  قابل‌  و  غایت‌محور  متغیر،  ماهیتی  و  می‌گیرد  شکل  انسان  عملی  عقل  حوزه  در  قراردادی  و  اعتباری  نهادی  به‌مثابه  پول 
نیازهای اجتماعی دارد. هدف اصلی این پژوهش، استخراج و تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات 
علامه طباطبایی و بررسی ظرفیت‌های آن برای تحقق سیاست‌های اقتصاد مقاومتی است. اقتصاد مقاومتی در جمهوری اسلامی ایران، 
بر اصولی چون عدالت‌محوری، درون‌زایی، مردم‌محوری، برون‌گرایی و انعطاف‌پذیری تأکید دارد و نیازمند چهارچوب‌هایی نظری 
و عملی است که بتوانند تاب‌آوری اقتصادی و استقلال مالی کشور را ارتقا دهند. این مقاله با تمرکز بر پیوند میان فلسفه اعتباری 

و مسائل عینی اقتصاد پولی، در پی ارائه مدلی بومی و اسلامی برای مواجهه با چالش‌های امروزین نظام مالی است.

http://ms_panahi@atu.ac.ir
http://rezai.ahmadali66@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0549-9464
https://orcid.org/0009-0004-3053-924X


DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                     جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی، پاییز 1404، دوره 22، شماره 47، صص 117-137 ؛                            

جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

فقهی  و  اقتصادی  فلسفی،  متون  محتوای  تحلیل  و  کتابخانه‌ای  مطالعه  بر  مبتنی  و  است  تحلیلی  و  کیفی  تحقیق  این  روش  روش: 
تا  شد  بررسی  اسلامی  اندیشمندان  دیگر  و  طباطبایی  علامه  اعتباریات  نظریه  با  مرتبط  منابع  نخست،  مرحله  در  می‌باشد. 
مطالعات  شامل  معاصر،  اقتصادی  متون  سپس  شود.  استخراج  اسلامی  اندیشه  در  پول  ماهیت  درباره  اولیه  مفهومی  چهارچوب 
مربوط به تکثر پولی، پول‌های محلی و مکمل، و نیز مباحث اقتصاد مقاومتی مرور شد تا امکان مقایسه و تلفیق میان دیدگاه‌ها 
و  داخلی  علمی-پژوهشی  مقالات  اسلامی،  اندیشه  حوزه  در  معتبر  فقهی  و  فلسفی  کتب  شامل  انتخاب‌شده  منابع  آید.  فراهم 
با  داده‌ها  بود.  محلی  پول‌های  کاربرد  زمینه  در  بریتانیا  و  ژاپن  سوئیس،  مانند  کشورهایی  از  تجربی  گزارش‌های  و  خارجی، 
حق‌مداری  اعتبار،  وضع،  )مانند  اعتباریات  نظریه  بنیادین  مفاهیم  که  معنا  بدین  شدند؛  بررسی  تفسیری  تحلیل  روش  از  استفاده 
الگوی  طراحی  برای  لازم  مؤلفه‌های  مفهومی،  استنتاج  طریق  از  و  شد  داده  تطبیق  پولی  نظام  عینی  مسائل  با  عملی(  عقل  و 
حکمرانی  و  نهادی  کارکردی،  معرفت‌شناختی،  محور  چهار  در  مؤلفه‌ها  این  بعد،  مرحله  در  شد.  استخراج  پولی  تکثر  اسلامی 
بهره گرفته شد  نیز  تطبیقی  مقایسه  از روش  تحلیل،  اتقان  از  اطمینان  برای  شود.  تضمین  الگو  نظری  انسجام  تا  دسته‌بندی شدند 
و تجربه پول‌های محلی و مکمل در کشورهای توسعه‌یافته با الگوی پیشنهادی اسلامی مقایسه شد. در نهایت، یافته‌ها در قالب 
اقتصاد مقاومتی  با سیاست‌های کلان  پیوند آنها  اتکا به مبانی فلسفی،  افزون‌بر  بازطراحی شدند و تلاش شد  چهارچوبی منسجم 
ارائه  امکان  که  است  کاربردی  مقایسه  و  فلسفی  تفسیر  نظری،  تحلیل  از  ترکیبی  تحقیق  این  روش  بدین‌ترتیب،  شود.  تبیین  نیز 

الگویی بومی و کاربردی را فراهم می‌کند.
اعتباری  بلکه  نیست؛  مادی  شیء  یا  ذاتی  کالای  یک  صرفاً  پول  اسلامی،  نظام  در  که  می‌دهد  نشان  پژوهش  یافته‌های  نتایج: 
اجتماعی و غایت‌محور است که ازسوی عقل عملی برای سامان‌دهی روابط اجتماعی و اقتصادی در چهارچوب ارزش‌های دینی و 
اخلاقی جعل می‌شود. براساس‌این، مشروعیت پول وابسته به آن است که در خدمت مصالح عمومی، عدالت اجتماعی و کرامت 
انسانی قرار گیرد. مؤلفه‌های کلیدی استخراج‌شده برای الگوی تکثر پولی اسلامی عبارت‌اند از: پویایی اعتباری، حق‌مداری، وضع 
اجتماعی، سازوکار مشروع‌سازی، وابستگی به عدالت و چندمنظوره بودن پول. پویایی اعتباری به این معناست که پول و دیگر 
انطباق با شرایط متغیر جامعه را داشته باشند؛ اما این اصل به‌خودی‌خود مشروعیت‌بخش نیست  قابلیت  باید  اعتبارات اجتماعی 
نباید موجب سلب  پولی  اعتبار  دارد که هیچ  تأکید  آن  بر ضرورت  اخلاقی هماهنگ شود. حق‌مداری  و  دینی  اصول  با  باید  و 
حقوق یا سلطه و استضعاف شود. وضع اجتماعی نیز نشان می‌دهد که پذیرش عمومی شرط لازم اعتبار پول است؛ اما شرط کافی 
پول‌های محلی و مکمل در کشورهای  داد که تجربه  نشان  تطبیقی  تحلیل  افزون‌براین،  نمی‌شود.  دینی محسوب  برای مشروعیت 
افزایش  محلی،  اقتصاد  تقویت  کارکردهایی چون  بریستول( گرچه  )پوند  بریتانیا  و  ژاپن   ،)WIR )ارز  سوئیس  مانند  توسعه‌یافته 
همکاری اجتماعی و کاهش وابستگی به سرمایه‌داری مالی داشته‌اند، اما میزان اثرگذاری واقعی آنها به سهمشان در اقتصاد ملی 
اقتصادی تکثر پولی اسلامی، بررسی دقیق سهم این پول‌ها در نقدینگی و تأثیر  بستگی دارد. براساس‌این، برای ارزیابی پیامدهای 

احتمالی بر تورم ضروری است.
و  ماهیت  تبیین  برای  بالایی  طباطبایی ظرفیت  اعتباریات علامه  نظریه  که  می‌دهد  نشان  انجام‌شده  تحلیل  نتیجه‌گیری:  و  بحث 
کارکرد پول در چهارچوب اسلامی دارد و می‌تواند مبنای نظری مناسبی برای طراحی الگوی تکثر پولی باشد. این الگو ازیک‌سو 
با تأکید بر اعتبار و قراردادی بودن پول، زمینه پذیرش چندگانگی پولی را فراهم می‌کند، و ازسوی‌دیگر، با ملاک‌هایی مانند 
ارائه  پولی  تکثر  مطلوبیت  عدم  یا  مطلوبیت  درباره  قضاوت  برای  روشن  معیارهایی  اجتماعی،  مصالح  و  حق‌مداری  عدالت، 



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                     جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی، پاییز 1404، دوره 22، شماره 47، صص 117-137 ؛                            

جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

می‌دهد. در چهارچوب اقتصاد مقاومتی، این الگو می‌تواند به مردمی‌سازی اقتصاد، تقویت نهادهای پولی خرد، افزایش تاب‌آوری 
و  نظری  زمینه  تنها  الگو  این  که  داشت  توجه  باید  باوجوداین،  رساند.  یاری  بین‌المللی  پولی  نظام  به  وابستگی  کاهش  و  مالی 
در  کمّی  و  تجربی  مطالعات  نیازمند  نهایی،  قضاوت  به  رسیدن  برای  و  می‌آورد  فراهم  پولی  تکثر  پذیرش  برای  را  لازم  فلسفی 
به میزان  نقدینگی و تورم  بر  آنها  تأثیر  اقتصاد کلان است. بررسی سهم پول‌های محلی در کشورهای دیگر نشان می‌دهد  سطح 
آثار  است  لازم  ایران،  در  محلی  یا  موضوعی  پول‌های  طراحی  در  ازاین‌رو،  دارد.  بستگی  اقتصاد  در  آنها  جایگاه  و  گستردگی 
مطالعات  که  است  آن  پژوهش  این  پیشنهاد  شود.  ارزیابی  به‌دقت  اجتماعی  عدالت  و  نقدینگی  تورم،  مانند  متغیرهایی  بر  آنها 
کنند.  حرکت  سیاست‌گذاری  چهارچوب  در  عملیاتی  مدل‌های  توسعه  و  پیشنهادی  الگوی  تجربی  اعتبارسنجی  به‌سمت  آینده 
پایدار،  الگویی  و  گرفت  بهره  اسلامی  اقتصاد  عینی  مسائل  حل  برای  اعتباری  فلسفه  نظری  ظرفیت‌های  از  می‌توان  بدین‌ترتیب، 

عادلانه و بومی برای نظام پولی معاصر ارائه کرد.
اسلامی. اقتصاد  اسلامی،  فلسفه  طباطبایی،  اعتباریات، علامه  نظریه  پولی،  تکثر  واژگان کلیدی: 

.B31, P51, E50, O12  :ی :JEL طبقه‌بندی
با  اقتصادی  جستارهای  نشریه  محترم  داوران  و  هیئت‌تحریریه  از  را  خود  سپاس  مراتب  مقاله  نگارندگان  تشکر:  و  تقدیر 

رویکرد اسلامی که با دقت‌نظر و ارشادات علمی خویش زمینه ارتقای کیفیت این مقاله را فراهم کردند، ابراز می‌دارند.
یا  مالی  علمی،  منافع  تعارض  هیچ‌گونه  مقاله  این  انتشار  و  تدوین  با  ارتباط  در  که  می‌کنند  اعلام  نگارندگان  منافع:  تعارض 

ندارد. سازمانی وجود 

نظریه  بر  مبتنی  پولی  تکثر   الگوی  اسلامی  مؤلفه‌های  تحلیل   .)1404( احمدعلی  رضایی،  و  محمدسعید،  بروجردی،  پناهی  استناد: 
اعتباریات علامه طباطبایی، مجله جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی 22)47(: 137-117. 



....................................................................................... 123تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

1. مقدمه
پول به‌عنوان یکی از بنیادی‌ترین نهادهای اقتصادی، همواره نقشی کلیدی در شکل‌دهی به مناسبات اقتصادی، اجتماعی و سیاسی ایفا کرده 

است. در اقتصاد اسلامی، پول تنها یک ابزار خنثی برای مبادله و ذخیره ارزش نیست؛ بلکه پدیده‌ای چندوجهی است که باید در چهارچوب 

اقتصادهای  باوجوداین، یکی از چالش‌های اصلی در  عدالت، مصلحت عمومی و مشروعیت دینی تحلیل شود )صدر، ۱۴۰۸، ص۴۳(. 

اسلامی معاصر، اتکای بیش از حد به الگوی تک‌پایه‌ای و انحصاری از پول است که با اصول پویایی، مردمی‌سازی و عدالت‌محوری که در 

آرمان‌های اقتصاد اسلامی و مقاومتی مطرح شده‌اند، فاصله دارد )میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۵۹(. ساختارهای متمرکز پولی، آسیب‌پذیری در برابر 

تحریم‌ها، ناکارآمدی در تنظیم نقدینگی و وابستگی به نهادهای فراملی از جمله مسائل مزمنی هستند که بسیاری از اقتصادهای اسلامی با آن 

مواجه‌اند )هِلاینر،1 ۲۰۱۷، ص۹۷(. این وضعیت، ضرورت بازاندیشی در مفهوم پول و الگوهای موجود آن را بیش از پیش آشکار کرده است.

از پول در یک ساختار هماهنگ اقتصادی، رویکردی  کید بر امکان هم‌زیستی اشکال متنوعی  با تأ در دهه‌های اخیر، نظریه تکثر پولی 

۲۰۱۵، ص۲۲(. این نظریه بر آن است  جایگزین و تحول‌آفرین در برابر الگوی انحصاری خلق و مدیریت پول ارائه کرده است )مارتین،2 

که پول نه یک واحد یگانه و ایستا، بلکه یک اکوسیستم پویا و چندلایه است که می‌تواند به‌گونه‌ای متکثر، پاسخ‌گوی نیازهای متنوع جوامع 

و گروه‌های مختلف باشد )اینگهام،3 ۲۰۰۴، ص۱۱۲(. در بستر اقتصاد اسلامی نیز، توجه به تکثر پولی می‌تواند پاسخی نظری و عملی به 

الزامات اقتصاد مقاومتی، تاب‌آوری مالی، کاهش وابستگی به ارزهای بیگانه و افزایش مشارکت مردم در سازوکارهای پولی باشد )کاظمی، 

۱۳۹۵، ص۶۴(. باوجوداین، برای سازگار کردن این نظریه با دستگاه فکری اسلام، نیازمند چهارچوبی مفهومی هستیم که مبنای فلسفی این 

تنوع را با اصول شریعت، عقلانیت عملی و عدالت اجتماعی تلفیق کند.

نظریه اعتباریات در فلسفه اسلامی، به‌ویژه در دستگاه فکری علامه طباطبایی، ظرفیتی منحصر‌به‌فرد برای این بازاندیشی فراهم می‌کند. در 

این نظریه، مفاهیم اجتماعی مانند ملکیت، حکومت، قانون و پول، اعتباراتی هستند که از جانب عقل عملی و به ‌منظور دستیابی به مصالح 

اجتماعی جعل می‌شوند )طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۳۲(. از این منظر، پول امری سیال، هدف‌محور و قابل‌‌تغییر است که می‌تواند با توجه به 

نیازها و مقتضیات جامعه شکل‌های متنوع و حتی هم‌زمان به خود بگیرد. این نگاه، بستر مناسبی برای نظریه‌پردازی درباره تکثر پولی در اقتصاد 

کید  اسلامی فراهم می‌آورد؛ زیرا به‌جای تمرکز بر ذات‌گرایی یا ساختارگرایی صِرف، بر غایت‌محوری، کارکردگرایی ارزشی و پویایی نهادی تأ

دارد )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۴؛ طباطبایی، ۱۴۰۳، ص۲۵۱(. تحلیل پول به‌مثابه یک اعتبار تابع شرایط اخلاقی، حقوقی و اقتصادی جامعه، 

امکان آن را فراهم می‌آورد که از دل فلسفه اسلامی، الگویی بومی، مشروع و منعطف از تکثر پولی استخراج شود.

پژوهش حاضر با هدف طراحی و تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر پولی، مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی، به‌دنبال پاسخ 

به این پرسش اصلی است که: کدام مؤلفه‌ها از دل نظریه اعتباریات می‌تواند بنیاد یک الگوی متکثر و اسلامی از پول را شکل دهد و این الگو 

چه تمایزهایی با رویکردهای رایج دارد؟ در این مسیر، مقاله می‌کوشد با روشی تحلیلی و استنتاجی، از مفاهیم فلسفی بنیادین استفاده کند 

و با بازخوانی نقش اعتبار در ساخت اجتماعی پول، به طراحی نظری الگویی بپردازد که هم در چهارچوب اقتصاد اسلامی معتبر باشد و هم 

بتواند پاسخگوی نیازهای متنوع نظام پولی در شرایط پیچیده اقتصادی و مقاومتی امروز باشد. در ادامه، ابتدا به تبیین مبانی نظری پژوهش 

پرداخته می‌شود، و سپس مؤلفه‌های الگوی پیشنهادی استخراج و تحلیل می‌شود، و در پایان، نتایج و دلالت‌های نظری و کاربردی پژوهش 

ارائه می‌شود.

1. Helleiner
2. Martin
3. Ingham



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  124

2. مبانی نظری و پیشینه پژوهش

2-1. نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

نظریه اعتباریات در منظومه فکری علامه طباطبایی، یکی از مهم‌ترین بنیان‌های فلسفی برای تبیین مفاهیم اجتماعی و انسانی از منظر عقل 

عملی به شمار می‌آید. این نظریه، که در بطن مباحث نهایة‌الحکمة، اصول فلسفه و روش رئالیسم و همچنین جلد چهارم تفسیر المیزان مطرح 

شده، بر آن است که بسیاری از مفاهیم متداول در زندگی اجتماعی، از جمله پول، ملکیت، قانون، حکومت و حتی نهادهای دینی، در شمار 

اعتباریات قرار می‌گیرند؛ یعنی مفاهیمی هستند که منشأ جعل آنها عقل عملی انسان است، نه کشف از واقع )طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۵۵؛ 

طباطبایی، ۱۳۸۶، ج۵، ص۲۹۱(.

اعتبارات،  که  می‌دهد  نشان  عقلی  اعتبارات  و  حقیقی  ادراکات  حوزه  میان  دقیق  تفکیک  با  الاعتباریات«  »رساله  در  طباطبایی  علامه 

برآمده از کنش‌های انسانی در مقام عقل عملی‌اند و برای انتظام‌بخشی به روابط اجتماعی و هدایت رفتار جمعی جعل می‌شوند؛ ازاین‌رو نه 

موهومات‌اند و نه صرف قراردادهای بی‌غایت، بلکه ابزارهای غایت‌مند سامان اجتماعی‌اند )طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۲۱-۲۵(. بر پایه همین 

تحلیل کنش‌شناختی، مفاهیمی مانند حق، تکلیف، مالکیت و پول، ذیل »اعتبارات وضعی« فهم می‌شوند که نسبت آنها با موضوع و غایت، 

تابع مصالح متغیر جامعه است و به همین دلیل از پویایی و قابلیت تکثر برخوردارند )همان، ص۳۲-۳۴؛ نیز بنگرید: طباطبایی، ۱۳۸۶، ج۵، 

ص۲۹۱؛ طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۶۲(. بدین‌ترتیب، پول به‌منزله اعتباری اجتماعی، واجد امکان تنوع‌یابی شکلی و کارکردی است، بی‌آنکه از 

چهارچوب ارزشی و هنجاری منظومه اسلامی خارج شود؛ امری که مبنای نظریِ تصور »اکوسیستم پولی« و پذیرش تکثر پولی را فراهم می‌کند 

)طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۴۱-۴۳ و  ۱۴۰۳، ج۴، ص۲۴۴(.

 خیالی و موهوم، بلکه ابزارهایی عقلانی‌اند 
ً
در این دستگاه نظری، اعتبارات در برابر امور حقیقی قرار دارند؛ با این تفاوت که نه اموری صرفا

برای جهت‌دهی به رفتار اجتماعی در مسیر تحقق غایات انسانی، به‌ویژه عدالت، نظم و سعادت جمعی )مطهری، ۱۳۷۵، ص۷۹(. علامه 

طباطبایی اعتبار را »ایجاد چیزی در موطن وهم« تعریف می‌کند که هدف آن، تنظیم رفتار انسانی بر مبنای یک غایت عقلانی است )۱۳۸۹، 

ص۶۲(. به‌دیگرسخن، »اعتبار« در این معنا، همان جعل است؛ اما جعلی که برای تحقق روابط اجتماعی و اداره نظام معاش ازسوی عقل 

صورت می‌گیرد )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۳(.

مفاهیمی مانند »وضع«، »تعیّن«، »ملکیت« و »نظام ارزش‌ها« نیز در همین چهارچوب اعتباری فهمیده می‌شوند. »وضع«، در معنای 

جعل لفظی یا مفهومی، نوعی تعیین ذهنی برای فهم مشترک است؛ »تعیّن« در اینجا به معنای انطباق اعتبار بر موضع خاصی در رفتار انسانی 

است؛ و »ملکیت«، اعتباری است که عقل اجتماعی برای تخصیص منافع و حدود تصرف افراد در اشیاء وضع می‌کند )طباطبایی، ۱۴۰۳، 

کید قرار گرفته است؛ جایی که  ج۴، ص۲۴۴ و ۱۳۸۶، ج۵، ص۳۰۰(. همین نگاه، به‌ویژه در تفسیر آیات مرتبط با انفاق و زکات، مورد تأ

علامه تصریح می‌کند نسبت ملکیت با فرد، یک نسبت اعتباری است که شارع برای تنظیم روابط انسانی آن را جعل کرده است )طباطبایی، 

۱۴۰۳ق، ج۴، ص۲۴۷(.

در پرتو این مبانی، پول نیز نه‌تنها به‌عنوان کالایی ذاتی یا شیئی حقیقی، بلکه به‌مثابه یک اعتبار اجتماعی شناخته می‌شود. ازآنجاکه هدف 

از اعتبارسازی پول، تسهیل مبادله و انتقال ارزش در نظام اجتماعی است، این اعتبار می‌تواند صور و اشکال گوناگون به خود بگیرد )میرزاپور، 

۱۳۸۶، ص۶۲(. همین ماهیت اعتباری موجب می‌شود که پول از ثبات ذاتی برخوردار نباشد و در بستر تحولات فرهنگی، فقهی و اقتصادی، 

قابلیت تحول ساختاری داشته باشد )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۰(.



....................................................................................... 125تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

و مکان، ساختارهای  زمان  تناسب شرایط  به‌  انسان می‌تواند  اجتماعی است، عقل عملی  متغیر  تابع مصالح  اعتبار  ازسوی‌دیگر، چون 

متکثری از پول را جعل و تنظیم کند؛ به شرط آنکه این جعل در چهارچوب ارزش‌های دینی، اخلاقی و غایی مورد نظر شریعت انجام گیرد 

آن،  در  که  الگویی  می‌آورد؛  فراهم  پولی  تکثر  الگوی  تحلیل  و  پذیرش  برای  مناسبی  نظری  بستر  نگرش،  این  ص۸۸(.   ،۱۳۷۵ )مطهری، 

شکل‌های گوناگونی از پول )پول کالایی، رمزارز، پول‌های محلی، سکه‌های مشارکتی، پول‌های خرد اجتماعی و…( می‌توانند هم‌زمان و در 

تعامل با یکدیگر، نظامی مقاوم، مردمی و اخلاق‌محور از تبادل اقتصادی را شکل دهند، بدون آنکه با اصول بنیادین عدالت یا نظم عمومی در 

تعارض باشند )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۸(.

بودن  غایت‌محور  و  اجتماعی  مفاهیم  جعل  در  عملی  عقل  اصالت  بر  کید  تأ با  طباطبایی،  علامه  اعتباریات  نظریه  به‌طورخلاصه، 

ساخت‌های اعتباری، چهارچوبی بومی، منسجم و دینی برای بازتعریف مفهوم پول فراهم می‌آورد. باوجوداین، صرف اعتباری بودن پول یا 

تکثر آن به‌خودی‌خود، تضمین‌کننده مشروعیت یا کارآمدی نیست. اعتبار پول تنها زمانی ظرفیت مثبت دارد که در خدمت غایات مطلوب 

نظام اسلامی باشد؛ مانند عدالت توزیعی، ارتقای تاب‌آوری اقتصادی و تقویت نقش مردم در نظام مالی. بنابراین، تکثر پولی نه تهدیدی برای 

وحدت نظام اقتصادی است و نه به‌صورت پیش‌فرض مطلوب یا نامطلوب؛ بلکه می‌تواند ظرفیت بالقوه‌ای برای تحقق اهداف عالیه اقتصاد 

اسلامی فراهم کند، به شرط آنکه جعل و پذیرش آن در چهارچوب ارزش‌ها و مصالح دینی و اجتماعی صورت گیرد )طباطبایی، ۱۳۸۹، 

ص۶۲؛ میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۶۲؛ کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۸(. 

2-2. الگوی تکثر پولی

یکی از مباحث نوین و مهم در ادبیات پولی معاصر، »تکثر پولی« است؛ مفهومی که در واکنش به ساختار متمرکز و انحصاری پول رسمی در 

نظام‌های مالی شکل گرفته و تلاش دارد امکان وجود هم‌زمان اشکال مختلف پول را در یک اکوسیستم مالی بررسی نماید. ریشه‌های نظری 

این بحث را می‌توان در نقدهای متفکرانی مانند »فرانسیس دلاپالسیا« و »فردریش هایک« نسبت به انحصار دولتی پول پیگیری کرد؛ اما در 

دهه‌های اخیر، این دیدگاه با شکل‌گیری پول‌های محلی، رمزارزها و ارزهای مکمل، توسعه مفهومی و تجربی چشم‌گیری یافته است )بلانک،1 

۲۰۱۱، ص۱۴۲؛ مارتین،2 ۲۰۱۵، ص۲۳(.

در ادبیات جدید، الگوی تکثر پولی به‌مثابه یک »اکوسیستم پولی پویا« معرفی می‌شود که در آن، نهادهای مختلف، اعم از دولت، جامعه 

مدنی، بنگاه‌های خصوصی و حتی گروه‌های محلی، در خلق و گردش اشکال گوناگون پول نقش دارند )نورث،3 ۲۰۲۰، ص۴۰۲؛ راین کالینز 

و همکاران،4 ۲۰۱۲، ص۶۲(. در چنین ساختاری، پول نه‌تنها ابزار مبادله بلکه نهاد اجتماعی چندلایه‌ای است که در بستر فرهنگ، اقتصاد، 

پول‌های مختلف در یک جامعه می‌توانند  این منظر،  از  ۲۰۰۹، ص۹۵(.  ۲۰۱۴، ص۸۱؛ گریکو،6  )دُد،5  فناوری شکل می‌گیرد  و  اعتماد 

کارکردهای متفاوتی ایفا کنند: برخی برای مبادلات خرد، برخی برای ذخیره ارزش و برخی برای ارتقای مشارکت‌های محلی یا اخلاقی طراحی 

می‌شوند )موراو،7 ۲۰۲۰، ص۵۳؛ کوستاکیس و باونز،8 ۲۰۱۴، ص۱۰۲(.

1. Blanc
2. Martin
3. North
4. Ryan-Collins et al
5. Dodd
6. Greco
7. Murau
8. Kostakis & Bauwens



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  126

در این میان، تجربه کشورهایی مانند سوئیس )با ارز محلیWIR1(، ژاپن )با پول‌های ناحیه‌ای(2 و حتی بریتانیا )با ارزهای شهری مانند 

بریستول پوند(3 نشان داده که تکثر پولی می‌تواند به تاب‌آوری اقتصادی، ارتقای عدالت منطقه‌ای، افزایش مشارکت اجتماعی و حتی کاهش 

بحران‌های نظام مالی منجر شود )بلانک، ۲۰۱۱، ص۱۴۸؛ گریکو، ۲۰۰۹، ص۱۲۶(. همین الگو، با ورود فناوری‌های دیجیتال، به‌ویژه در 

قالب رمزارزها، بُعد دیگری یافته که با تمرکززدایی و شفاف‌سازی ساختار خلق پول، پرسش‌های فلسفی و نهادی جدیدی را درباره »ماهیت 

پول« مطرح کرده است )بی‌یِرگ،4 ۲۰۱۴، ص۶۸؛ گرایبر،5 ۲۰۱۱، ص۳۲۴(.

 یک امر ذاتی یا کالایی نیست؛ بلکه یک ساختار اعتباری-نهادی است که توسط عقل عملی و پذیرش 
ً
در الگوی تکثر پولی، پول صرفا

جمعی شکل می‌گیرد و قابلیت تولید و گردش توسط بازیگران متعدد را داراست )اینگهام، ۲۰۰۴، ص۵۹؛ بلانک، ۲۰۱۱، ص۱۴۲(. این 

ویژگی ناشی از ماهیت اعتباری پول است؛ همان‌طورکه نظریه اعتباریات علامه طباطبایی نشان می‌دهد، اعتبارات اجتماعی براساس غایات 

عقل عملی و مصالح جمعی جعل می‌شوند و پذیرش آنها توسط جامعه، مشروعیت و امکان فعالیت را فراهم می‌آورد )طباطبایی، ۱۳۷۳، 

ص۲۵-۳۴(. بنابراین، پول در این چهارچوب، نه‌تنها ابزار سنجش و ذخیره ارزش، بلکه محملی برای کارکردهای فرهنگی، اخلاقی، اجتماعی 

و نهادی است و می‌تواند در بسترهای متنوع و توسط بازیگران گوناگون، نظام‌های تکثر پولی را تحقق بخشد )داد، ۲۰۱۴، ص۹۹؛ دسان،6 

۲۰۱۴، ص۲۷۱(. 

اسلامی همچون  برخی اصول  با  ذاتی  به‌ صورت  پولی  تکثر  الگوی  فلسفی،  و  فقهی  مبانی  بر  تکیه  با  به‌ویژه  اسلامی،  اقتصاد  منظر  از 

کید بر »عرفی بودن  عدالت، مشارکت عمومی، مردمی‌سازی اقتصاد و کاهش سلطه‌ ساختارهای ربوی هماهنگ است. منابع فقهی، ضمن تأ

پول«، این امکان را فراهم می‌آورند که ماهیت و شکل پول، تابع مصالح زمان و مکان و اقتضائات اجتماعی باشد )صدر، ۱۴۰۸، ص۵۲۳؛ 

الشافعی، ۱۹۸۵، ص۱۲۲؛ البنای، ۱۹۹۰، ص۳۴۴(. ازسوی‌دیگر، تفاسیر قرآنی همچون تفسیر المیزان، پول و مالکیت را مفاهیمی اعتباری 

دانسته‌اند که براساس »جعل عقل عملی« در جهت مصالح اجتماعی وضع شده‌اند )طباطبایی، ۱۴۰۳، ج۴، ص۲۴۷؛ طباطبایی، ۱۳۸۶، 

ج۵، ص۲۹۵(.

 یک امر ذاتی یا کالایی نیست، بلکه یک ساختار اعتباری-نهادی است که توسط عقل عملی و پذیرش 
ً
در الگوی تکثر پولی، پول صرفا

جمعی شکل می‌گیرد و قابلیت تولید و گردش توسط بازیگران متعدد را داراست )اینگهام، ۲۰۰۴، ص۵۹؛ بلانک، ۲۰۱۱، ص۱۴۲(. این 

ویژگی ناشی از ماهیت اعتباری پول است؛ همان‌طورکه نظریه اعتباریات علامه طباطبایی نشان می‌دهد، اعتبارات اجتماعی براساس غایات 

1. شــبکه WIR کوتاه‌شــدۀ واژه‌ آلمانی “Wirtschaftsring”، به‌معنای »حلقه اقتصادی« در سال ۱۹۳۴ در ســوئیس توسط گروهی از بازرگانان تأسیس شد. این ارز مکمل، با 
هدف تقویت تجارت بین بنگاه‌های کوچک و متوســط در دوران رکود اقتصادی بزرگ شــکل گرفت. واحد پولی آن نیز WIR نام دارد و فقط میان اعضای شــبکه اســتفاده 
می‌شود. این سیستم اعتباری، بر مبنای اعتماد متقابل و مبادله غیرنقدی طراحی شده و تاکنون توانسته نقش مؤثری در ثبات اقتصادی، به‌ویژه در دوره‌های بحران بانکی و رکود، 

ایفا کند. شبکه WIR اکنون هزاران عضو فعال دارد و یکی از موفق‌ترین نمونه‌های ارز مکمل در جهان به شمار می‌آید.
2. ژاپن یکی از پیشگامان در استفاده از ارزهای محلی و ناحیه‌ای است. این ارزها که به‌طور مستقل از ین )واحد رسمی پول ژاپن( در مقیاس‌های محدود محلی به کار می‌روند، 
معمولًا با هدف حمایت از کسب‌وکارهای کوچک، تقویت پیوندهای اجتماعی و تحریک مصرف درون‌منطقه‌ای منتشر می‌شوند. معروف‌ترین نمونه آن، ارز فوکویو است که 
در منطقه فوکویو اســتفاده می‌شــود. این ارزها اغلب با مشوق‌هایی مانند تخفیف یا امتیاز همراه هستند و توسط دولت‌های محلی یا انجمن‌های مردمی مدیریت می‌شوند. ژاپن 

تاکنون بیش از ۳۰۰ تجربه از ارزهای محلی داشته و این روند همچنان در قالب سیاست‌های »اقتصاد محلی پایدار« دنبال می‌شود.
3. بریســتول پوند یکی از معروف‌ترین ارزهای محلی در بریتانیاســت که در ســال ۲۰۱۲ در شهر بریستول راه‌اندازی شــد. هدف از ایجاد این ارز، تقویت اقتصاد محلی، کاهش 
خروج ســرمایه از منطقه و حمایت از کســب‌وکارهای مســتقل بود. این ارز هم به‌صورت اسکناس و هم دیجیتال )از طریق پیامک و اپلیکیشــن( قابل‌استفاده بود و شهروندان 
می‌توانستند با آن کالاها و خدمات از فروشندگان محلی خریداری کنند. شورای شهر بریستول نیز در مقطعی اجازه پرداخت برخی هزینه‌های شهری با این ارز را داد. با وجود 
موفقیت‌های اولیه، اســتفاده از بریســتول پوند در سال‌های اخیر کاهش یافت و پروژه در سال ۲۰۲۰ متوقف شد؛ اما همچنان به‌عنوان نمونه‌ای الهام‌بخش در مطالعات مربوط به 

پول‌های مکمل و اقتصاد محلی مطرح است.
4. Bjerg
5. Graeber
6. Desan



....................................................................................... 127تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

عقل عملی و مصالح جمعی جعل می‌شوند و پذیرش آنها توسط جامعه، مشروعیت و امکان فعالیت را فراهم می‌آورد )طباطبایی، ۱۳۷۳، 

ص۲۵-۳۴(. بنابراین، پول در این چهارچوب، نه‌تنها ابزار سنجش و ذخیره ارزش، بلکه محملی برای کارکردهای فرهنگی، اخلاقی، اجتماعی 

و نهادی است و می‌تواند در بسترهای متنوع و توسط بازیگران گوناگون، نظام‌های تکثر پولی را تحقق بخشد )دُد، ۲۰۱۴، ص۹۹؛ دسان، 

۲۰۱۴، ص۲۷۱؛ مارتین، ۲۰۱۵، ص۴۷(.

مثبت  و ظرفیت  نیست. مشروعیت  کارآمدی  یا  آن، تضمین‌کننده مشروعیت  تنوع ساختاری  یا  پول  بودن  اعتباری  باوجوداین، صرف 

تکثر پولی تنها زمانی حاصل می‌شود که این اعتبارات در خدمت غایات مطلوب نظام اسلامی باشند؛ مانند تحقق عدالت توزیعی، ارتقاء 

تاب‌آوری اقتصادی، حمایت از تولید و سلامت عمومی، و تقویت نقش مردم در نظام مالی )طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۳۲-۳۴؛ میرزاپور، 

 یک ساختار متنوع نیست؛ بلکه باید هماهنگ با اصول اخلاقی، 
ً
۱۳۸۶، ص۶۲؛ کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۸(. به‌دیگرسخن، تکثر پولی صرفا

اجتماعی و دینی عمل کند تا ظرفیت آن برای اهداف اقتصاد اسلامی به فعلیت برسد. براساس‌این، در اقتصاد اسلامی، هر نوع پول مکمل، 

دیجیتال یا محلی که در چهارچوب ارزش‌ها و مصالح شرعی و اجتماعی جعل و پذیرفته شود، می‌تواند مشروع و کارآمد تلقی شود و به 

تحقق اقتصاد مقاومتی و استقلال مالی کمک نماید )میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۸۳؛ کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۵(. این نگرش، الگوی تکثر پولی 

اسلامی را به‌عنوان ساختاری قابل تنظیم، بومی و اخلاق‌محور معرفی می‌کند که ضمن حفظ تنوع و انعطاف، هماهنگی با غایات مطلوب 

جامعه و نظام اسلامی را تضمین می‌نماید.

 یک رویکرد فنی یا مدرن، بلکه مدخلی نظری برای بازاندیشی در چیستی و کارکرد پول در نسبت با 
ً
بنابراین، الگوی تکثر پولی نه صرفا

انسان، جامعه و ارزش‌های غایی محسوب می‌شود. این الگو با تکیه بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی قابل‌تفسیر است؛ زیرا نظریه یادشده 

اهداف مطلوب جامعه  و  براساس مصالح عقل عملی  قابل‌تغییر  و  پول، غایت‌محور  از جمله  اجتماعی،  اعتباری  نشان می‌دهد که مفاهیم 

هستند )طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۲۵-۳۴ و ۱۳۸۹، ص۶۲(. به‌این‌ترتیب، فهم ماهیت اعتباری و غایت‌محور پول امکان تحلیل متکثر و بومی 

آن را فراهم می‌آورد و می‌تواند کارکردهای اخلاقی، اجتماعی و نهادی پول را در چهارچوب ارزش‌های اسلامی بررسی کند )میرزاپور، ۱۳۸۶، 

ص۶۲؛ کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۸(. این تبیین، استنتاج مقاله را از نظریه اعتباریات مستند می‌سازد و الگوی تکثر پولی را به‌عنوان چهارچوبی 

علمی، اخلاقی و بومی برای اقتصاد اسلامی تثبیت می‌کند.

2-3. پیشینه پژوهش

از نخستین مباحث نظری درباره ماهیت پول، می‌توان به تحلیل‌های فلسفی، تفسیری و فقهی در آثار مفسران و اندیشمندان اسلامی اشاره کرد. 

قرطبی )2003( در تفسیر »الجامع لأحکام القرآن« ضمن بررسی آیاتی مرتبط با معاملات و حقوق مالی، نگاهی تفسیری به مفاهیم اعتبار، 

مالکیت و مبادله دارد که بنیان مفهومی پول در نگاه شرعی را پی‌ریزی می‌کند. الشافعی )1985( در »الرسالة«، پول را در چهارچوب قواعد 

فقهی تحلیل کرده و آن را ابزار تسهیل معاملات دانسته که بر مبنای قواعد وضعی اعتبار می‌یابد. در ادامه، بنای )1990( و صدر )1408( در 

آثار مشهور خود مانند »اقتصادنا« کوشیده‌اند تا بنیانی نظری برای اقتصاد اسلامی تعریف کنند که در آن پول به‌عنوان یک نهاد اعتباری تابع 

احکام و مصالح شریعت معرفی می‌شود. این نگاه از منظر فلسفه اسلامی با تحلیل‌های عمیق‌تر همراه شد؛ چنان‌که علامه طباطبایی )1389( 

در »نهایة ‌الحکمة« و »اصول فلسفه و روش رئالیسم« نظریه‌ای بنیادین درباره اعتباریات عرضه کرده که در آن مفاهیم اجتماعی از جمله پول، 

نه‌ حقیقی، بلکه اعتباراتی تابع غایات عقل عملی هستند. او در جلد چهارم »تفسیر المیزان« نیز با تحلیل آیات اقتصادی قرآن، بر نسبیت و 

کید می‌کند. این رویکرد توسط مطهری )1375( در »نظام حقوق زن در  جعل‌پذیری مفاهیم اجتماعی در چهارچوب مصالح اجتماعی تأ

اسلام« نیز پیگیری شده و پول به‌مثابه پدیده‌ای نهادی و قراردادی، در نسبت با ساختار اجتماعی و حقوقی جامعه مورد توجه قرار گرفته است.



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  128

مفهوم  »تحلیل  عنوان  با  مقاله‌ای  در   )1395( کاظمی  پرداخته‌اند.  مفاهیم  این  تحلیل  به  نیز  پژوهشی  رویکردهای  اخیر،  سال‌های  در 

اعتبارات در اندیشه علامه طباطبایی و پیامدهای آن در اقتصاد«، با روش تحلیلی و تفسیر متون فلسفی، نشان داده که مفهوم پول در اندیشه 

علامه قابلیت تکثر و پویایی دارد و تابع نیازهای متغیر اجتماعی است. مطالعه او فاقد نمونه آماری بوده و مبتنی بر تحلیل کیفی و استنتاج 

مفهومی است. میرزاپور )1386( نیز در »جایگاه پول در نظام اقتصادی اسلام« با استفاده از روش توصیفی ـ تحلیلی به بررسی ماهیت و 

کارکردهای پول از دیدگاه فقه اسلامی پرداخته و نتیجه می‌گیرد که پول در اسلام یک ابزار اعتباری برای تنظیم مناسبات عادلانه در جامعه است.

در ادبیات غربی نیز مطالعات متعددی به موضوع تکثر پولی و ماهیت اجتماعی آن پرداخته‌اند. اینگهام )2004( در کتاب »ماهیت پول« 

با استفاده از رویکرد جامعه‌شناختی، پول را یک نهاد اجتماعی معرفی می‌کند که از روابط قدرت و توافق اجتماعی ناشی می‌شود، نه از طبیعت 

یا بازار. مطالعه او مبتنی بر تحلیل نظری است و فاقد داده‌های آماری بوده است. در همین راستا، داد )2014( در »زندگی اجتماعی پول« پول 

را بخشی از اکوسیستم روابط اجتماعی و اعتباری می‌داند که نقش ساختاری در نظم سرمایه‌داری ایفا می‌کند. بلانک )2011( در مقاله‌ای با 

عنوان »طبقه‌بندی پول‌ها و ارزها« به بررسی تفاوت‌های پول رسمی، مکمل و محلی پرداخته و با استفاده از روش تحلیل نهادی، نتیجه می‌گیرد 

که تنوع پولی در اقتصاد می‌تواند پاسخگوی نیازهای متکثر جامعه باشد. رایان کالینز و همکاران )2012( نیز در گزارش بنیاد اقتصاد نو، با 

رویکرد توصیفی و اسنادی، نشان داده‌اند که خلق پول توسط نظام بانکی مدرن بیشتر یک فرایند اعتباری است تا انتقال ارز فیزیکی.

در حوزه فلسفه پول و اقتصاد انتقادی، بی‌یرگ )2014( در »فلسفه سرمایه‌داری بحرانی« پول را نتیجه یک فرایند زبانی و اعتباری دانسته 

که بر پایه توافق و قدرت دولت تثبیت می‌شود. دسان )2014( در کتاب »ساختن پول« نیز با رویکرد تاریخی و فلسفی، تحول پول در دوران 

ابزار خنثی، بلکه یک نهاد اعتباری-سیاسی است. گرایبر )2011( در کتاب مهم خود  کید می‌کند که پول نه یک  سرمایه‌داری را تبیین و تأ

»بدهی: پنج‌هزار سال اول« با تحلیل تاریخی پول در جوامع پیشاسرمایه‌داری، نشان داده که پول همیشه تابع روابط اجتماعی، دینی و اعتباری 

بوده است.

کید دارند، در آثار مارتین )2015( با عنوان »تکثر پولی در اقتصادهای  ازسوی‌دیگر، رویکردهایی که بر پویایی و اکوسیستمی بودن پول تأ

محلی، منطقه‌ای و جهانی« مطرح شده که با روش توصیفی و تحلیل نمونه‌های واقعی از پول‌های مکمل، مزایای تکثر پولی برای تاب‌آوری 

کید  اقتصادی بررسی شده است. نورث )2020( نیز در مقاله‌ای در نشریه »بازاندیشی مارکسیسم«، با بررسی تجربیات پول‌های مکمل، تأ

می‌کند که تنوع ارزی می‌تواند به تقویت اقتصادهای محلی کمک کند. موراو )2020( در مقاله‌ای تحت عنوان »نظام پولی به‌مثابه سلسله‌مراتب 

اعتباری«، با استفاده از مدل‌سازی نهادی، نظام پولی را به‌صورت ساختاری پویا و چندسطحی تحلیل می‌کند. همچنین، کوستاکیس و باوِنز1 

)2014( در اثر خود درباره اقتصاد شبکه‌ای آینده، سناریوهایی برای جایگزینی ساختار متمرکز پول با سیستم‌های مشارکتی و دیجیتال ترسیم 

می‌کنند. هلا‌ینر )2017( نیز با رویکرد اقتصاد سیاسی، ضعف نظام تک‌پایه‌ای مالی جهانی را بررسی و بر لزوم بازنگری در حاکمیت پولی 

کید می‌کند. گریکو )2009( در کتابی درباره پایان پول، امکان‌پذیری نظام‌های ارزی جایگزین را بررسی کرده و مدل‌هایی برای  جهانی تأ

پول‌های غیرمتمرکز پیشنهاد می‌دهد.

در بحث‌های مرتبط با سیاست‌گذاری پولی و ساختار نظام بانکی، ورنر )2016( با استفاده از داده‌های تجربی، سه نظریه درباره خلق 

پول بانکی را آزمون کرده و نتیجه می‌گیرد که نظریه اعتبارمحور خلق پول دقیق‌ترین تبیین را ارائه می‌دهد. گودهارت و لاسترا2 )2018( نیز در 

مقاله‌ای تحلیلی، استقلال بانک مرکزی را در بستر تحولات سیاسی معاصر )از جمله پوپولیسم( بررسی کرده‌اند. نتایج این مطالعات نشان 

می‌دهد که ساختار خلق پول و سیاست پولی نیازمند بازنگری در فهم نظری بنیادین از پول است.

1. Kostakis & Bauwens
2. Goodhart & Lastra



....................................................................................... 129تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

اعتباری بودن پول و در  به نظریه‌پردازی مفهومی درباره  از فقه و فلسفه اسلامی آغاز شده و سپس  تاریخی مطالعات  بدین‌ترتیب، سیر 

نهایت به بحث‌های تکثر پولی و اکوسیستم‌گرایی در اقتصاد مدرن ختم می‌شود. این روند پژوهشی نشان می‌دهد که تحلیل فلسفی از ماهیت 

اعتباری پول می‌تواند زمینه‌ای نظری برای بازاندیشی در ساختار تکثر پولی در اقتصاد اسلامی و مقاومتی فراهم آورد. باوجوداین، آنچه در میان 

پژوهش‌های پیشین کمتر مورد توجه بوده، پیوند مستقیم و نظام‌مند نظریه تکثر پولی با دستگاه معرفتی فلسفه اسلامی، به‌ویژه نظریه اعتباریات 

علامه طباطبایی است. نوآوری اصلی تحقیق حاضر آن است که با اتکا به نظریه اعتباریات، مؤلفه‌های اسلامی یک الگوی پویا و چندلایه 

 
ً
از تکثر پولی استخراج و بر مبنای مبانی فلسفی و غایت‌محورِ عقل عملی در اندیشه علامه تحلیل می‌شود. این رویکرد، به‌جای آنکه صرفا

به توجیه فقهی یا مدل‌سازی تجربی بسنده کند، بنیان نظری تازه‌ای برای درک پویایی پول به‌عنوان یک اکوسیستم اعتباری در نظام اقتصادی 

اسلامی پیشنهاد می‌کند.

3. تحلیل مفهومی تکثر پولی در  پرتو نظریه اعتباریات علامه طباطبایی
تحلیل مفهومی پدیده پول در پرتو نظریه اعتباریات علامه طباطبایی نه‌تنها امکان فهم عمیق‌تری از ماهیت این نهاد اقتصادی فراهم می‌آورد، 

 
ً
بلکه زمینه‌ای نظری برای پذیرش و توجیه تکثر پولی در نظام اقتصادی فراهم می‌کند. در این چهارچوب، پول نه به‌مثابه یک شیء مادی یا صرفا

وسیله‌ای برای مبادله، بلکه به‌عنوان نهادی اعتباری و قراردادی تعریف می‌شود که توسط عقل عملی انسان و برای سامان‌دهی به روابط اقتصادی 

و اجتماعی در راستای غایات مطلوب جامعه و ارزش‌های اخلاقی اسلامی جعل شده است )طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۷۸ و ۱۳۸۶، ص۲۵۴(. 

به این معنا، پول از نوع اعتبارات حقیقیه است؛ گرچه واقعیت خارجی ندارد، اما اثرات واقعی بر رفتار، ساختارهای اجتماعی و اقتصادی، و 

تحقق اهداف مطلوب اجتماعی و اخلاقی برجای می‌گذارد.

 ثابت و مطلق، بلکه ساخته و پرداخته عقل عملی در پاسخ به نیازهای 
ً
براساس چهارچوب نظری اعتباریات، اعتبار مالی نظیر پول نه ذاتا

متغیر اجتماعی است. این نکته به‌طور مستقیم مبنایی برای پذیرش تکثر پولی فراهم می‌آورد؛ زیرا اگر اعتبارها تابع مصالح و اوضاع‌اند، آنگاه 

به رسمیت شناخته می‌شود )طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۳۲-۳۴؛ کاظمی،  نیز در دل نظام اعتباری اسلامی  ابزارهای پولی و مالی  تنوع  امکان 

۱۳۹۵، ص۵۴(. افزون‌براین، مفهوم »وضع جمعی« در اندیشه علامه بدین معناست که اعتباراتی مانند پول تنها در بستر اجتماع و با پذیرش 

عمومی معنا می‌یابند، و همین خصیصه، بنیانی نظری برای خلق و پذیرش انواع پول‌های محلی، موضوعی یا دیجیتال در چهارچوب ارزش‌های 

اسلامی فراهم می‌کند )طباطبایی، ۱۳۸۶، ج۵، ص۲۹۳؛ میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۷۹(.

در اندیشه علامه طباطبایی، حوزه اعتبارات برخاسته از عقل عملی است؛ به این معنا که انسان در مقام کنشگر اجتماعی، برای سامان‌بخشی 

به روابط و تأمین مصالح زندگی جمعی، مفاهیم اعتباری را جعل می‌کند. ازاین‌رو، پول نیز نه یک واقعیت خارجی ثابت، بلکه »اعتبار بعد 

الاجتماع« است؛ یعنی حقیقت آن جز در متن اجتماع و در پرتو پذیرش و نیازهای جمعی تحقق نمی‌یابد )طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۳۲-۲۹ 

و ۱۳۸۶، ج۵، ص۲۹۱(. این ویژگی بعدالاجتماعی پول به‌طورمستقیم با ایده تکثر پولی سازگار است؛ زیرا تفاوت مصالح و اقتضائات در 

و  ارزشی  بی‌آنکه وحدت  کند،  را وضع  پول  از  متنوعی  و  متکثر  تا صورت‌های  امکان می‌دهد  به عقل عملی  زمان‌های مختلف،  و  جوامع 

هنجاری نظام اسلامی مخدوش شود )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۴(. بنابراین، تعدد ابزارهای پولی در نظام اسلامی نه یک انحراف، بلکه لازمه 

طبیعی اعتباری بودن و بعدالاجتماعی پول در منطق فلسفه اسلامی است، که خود بر نقش کنش‌گری عقل عملی در پاسخ به نیازهای متغیر 

اجتماعی استوار است )صدر، ۱۴۰۸، ص۱۹۲؛ مارتین، 2015، ص47(.

با تکیه بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی، می‌توان نشان داد که ماهیت پول در فلسفه اسلامی به‌مثابه نهادی اعتباری و قراردادی شکل 

می‌گیرد و درعین‌حال تابع »وضع جمعی« و ارزش‌های دینی و اجتماعی است )طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۳۲-۳۴ و ۱۴۰۳، ج۴، ص۲۸۰(. 



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  130

مفهوم وضع جمعی به این معناست که اعتبار پول در متن روابط اجتماعی و براساس مصالح و اهداف مطلوب جامعه تحقق می‌یابد و این 

ویژگی، امکان تغییر و تنوع ساختاری پول و پذیرش شکل‌های متکثر آن را فراهم می‌کند، بدون آنکه با اصول ارزشی و هنجاری نظام اسلامی در 

تضاد باشد )میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۷۹؛ کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۴(. در این چهارچوب، تکثر پولی نه امری غیرمتعارف یا استثنایی، بلکه امری 

طبیعی در تطور اعتبارات اجتماعی است. این نگاه با یافته‌های اندیشمندانی مانند »نایجل داد« و »گرایبر« نیز همخوانی دارد که پول را مفهومی 

اجتماعی، اعتباری و حتی آیینی می‌دانند که ریشه در شبکه روابط و اعتماد عمومی دارد )داد، ۲۰۱۴، ص۱۱؛ گرایبر، ۲۰۱۱، ص۲۹۶(.

از  جلوه‌هایی  مکمل، همگی  یا  محلی  ارزهای  و  دیجیتال  پول  اعتباری،  پول  کالایی،  پول  از  اعم  پول  مختلف  گونه‌های  بستر،  این  در 

اعتباراتی هستند که به اشکال گوناگون وضع شده‌اند تا اهداف خاصی را در شرایط خاص اجتماعی-اقتصادی محقق کنند )ورِنر، ۲۰۱۶، 

ص۳۶۴؛ مارتین، ۲۰۱۵، ص۱۱۲(. علامه طباطبایی با تبیین دقیق نسبت مفاهیمی مانند ملکیت، وضع، اعتبار و نظام ارزش‌ها، این ظرفیت 

را در اندیشه اسلامی فراهم می‌آورد که پول نه به‌عنوان یک حقیقت ثابت، بلکه به‌عنوان عنصری متغیر، تابع قرارداد و تابع نیاز قابل تحلیل 

باشد )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۸(. چنین برداشتی در فلسفه اسلامی، امکان پذیرش چندگانگی پول در سطح نظری را نشان می‌دهد، اما برای 

ارزیابی مشروعیت و اثربخشی آن باید نشان داده شود که این چندگانگی، در چهارچوب ارزش‌ها و غایات مطلوب اجتماعی و دینی قرار دارد. 

براساس‌این، می‌توان چندگانگی پول را به سمت طراحی نظام پولی هدفمند، مسئولانه و بومی هدایت کرد؛ به‌گونه‌ای‌که هم ارزش‌های اسلامی 

حفظ شود و هم تنوع ابزارهای مالی در خدمت مصالح عمومی قرار گیرد )طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۶۲؛ میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۷۹(.

یکی از نتایج مهم این نگاه، ارائه مدلی »اکوسیستمی« از پول است که به‌جای تمرکز بر یک نهاد انحصاری، به هم‌زیستی اشکال مختلف 

پول توجه دارد؛ مدلی که با نظریه‌های جدید در حوزه تکثر پولی، همچون آثار »بلانک« )۲۰۱۱( و »نورث« )۲۰۲۰( نیز همخوانی دارد. در 

این نگاه، پول بخشی از زیست‌بوم اقتصادی و اجتماعی است و باید بتواند با شرایط متغیر محیطی، منطقه‌ای، فرهنگی و فناورانه تطبیق یابد. 

با نگاه علامه طباطبایی در خصوص قابلیت تغییر اعتبارات براساس نیازهای عقلی و اجتماعی نیز هماهنگ است )طباطبایی،  این نگرش 

۱۳۸۹، ص۸۲ و ۱۳۸۶، ص۲۶۱(.

در نهایت، در پرتو این رویکرد می‌توان به این نتیجه رسید که نظریه اعتباریات علامه، ظرفیت نظری لازم برای بازاندیشی در ماهیت پول و بسط 

 اجتماعی و وابسته به قرارداد می‌داند، بلکه مشروعیت آن را منوط به قرار 
ً
ایده تکثر پولی را فراهم می‌آورد؛ زیرا این نظریه، نه‌تنها پول را نهادی کاملا

گرفتن در نظام ارزش‌ها و مصلحت عمومی می‌کند )صدر، ۱۴۰۸، ص۲۸۰؛ میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۷۱(. بنابراین، اگر پول‌های مکمل، دیجیتال 

یا محلی بتوانند در چهارچوب این ارزش‌ها و با رعایت موازین شریعت و عدالت اجتماعی عمل کنند، از منظر فلسفه اعتباری اسلامی نه‌تنها 

 
ً
مشروع، بلکه ضروری و کارآمد خواهند بود. ازسوی‌دیگر، نظریه اعتباریات با پیوند دادن اعتبار به »نظام ارزش‌ها«، نشان می‌دهد که پول نه صرفا

 تکثر ابزارها نیست، بلکه تکثر 
ً
ابزار مبادله، بلکه حامل هنجارها و اهداف اخلاقی-اجتماعی است. بنابراین، تکثر پولی در منظومه اسلامی، صرفا

کارکردها بر مبنای عدالت، حق‌مداری و کارآمدی است )صدر، ۱۴۰۸، ص۱۸۹؛ مطهری، ۱۳۷۵، ص۱۶۷(. به این ترتیب، نظریه اعتباریات 

نه‌تنها مشروعیت فلسفی تکثر پولی را تأمین می‌کند، بلکه به‌مثابه چهارچوبی برای تثبیت و هدایت آن عمل می‌نماید؛ زیرا تنوع پولی را در پرتو 

مصالح متغیر جامعه، اما تحت هدایت اصول ثابت اسلامی تبیین می‌کند )طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۷۱؛ بلانک، 1011، ص142(.

براساس نظریه اعتباریات، می‌توان فرایند تثبیت ایده تکثر پولی را در سه گام ترسیم کرد: نخست، پول در مقام یک »اعتبار عقل عملی« 

واجد  الاجتماع«  بعد  »اعتبار  یک  به‌عنوان  و  شده  پذیرفته  اجتماع  بستر  در  اعتبار  این  دوم،  دهد.  سامان  را  جمعی  نیازی  تا  می‌شود  جعل 

کارکردهای واقعی می‌شود. سوم، ازآنجاکه نیازها و مصالح اجتماعی متکثر و متغیرند، عقل عملی به جعل و پذیرش اشکال متنوعی از پول 

مبادرت می‌ورزد و به این ترتیب، تکثر پولی به‌عنوان امری مشروع و طبیعی در منطق اعتباری تثبیت می‌شود )طباطبایی، ۱۳۷۳، ص۲۹-۳۴؛ 

کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۴(. برای وضوح بیشتر، می‌توان این فرایند را به‌صورت زیر خلاصه کرد:



....................................................................................... 131تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

جدول ۱. فرایند تثبیت تکثر پولی براساس نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

پیامد برای تکثر پولیتبیین براساس نظریه اعتباریاتمرحله

اعتبار پول وابسته به مصالح و اهداف متغیر است.پول به‌عنوان محصول عقل عملی برای رفع نیاز جمعی ساخته می‌شود.1. جعل اعتبارات

امکان تنوع در انواع پول با توجه به شرایط اجتماعی وجود دارد.پول تنها در پذیرش جمعی معنا پیدا می‌کند و هستی اجتماعی می‌یابد.2. بعدالاجتماع

3. تکثر مشروع
با تغییر نیازها و تنوع موضوعات، عقل عملی انواع مختلف پول را جعل و 

تثبیت می‌کند.
تکثر پولی در چهارچوب نظام ارزش‌ها پذیرفته و تثبیت می‌شود.

منبع: یافته‌های پژوهش

همان‌طورکه جدول نشان می‌دهد، نظریه اعتباریات علامه طباطبایی امکان تکثر پولی را نه به‌عنوان یک گزینه دلخواه، بلکه به‌عنوان یک 

 تثبیت تنوع پولی، با 
ً
روند طبیعی و مشروع ارائه می‌دهد. هر مرحله از فرایند، از جعل اعتبارات توسط عقل عملی تا پذیرش اجتماعی و نهایتا

نظام ارزش‌ها و مصالح اجتماعی هماهنگ است. بنابراین، الگوی تکثر پولی اسلامی نه‌تنها از منظر فلسفی مشروعیت دارد، بلکه با چهارچوب 

عملی و اجتماعی منطبق است و می‌تواند مسیر توسعه پول‌های مکمل، دیجیتال و محلی را در چهارچوب عدالت و شریعت هدایت کند.

4. استخراج مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر پولی
این  است.  انعطاف‌پذیری  و  مردم‌محوری  برون‌گرایی،  درون‌زایی، عدالت‌محوری،  مانند  اصولی  مقاومتی شامل  اقتصاد  سیاست‌های کلان 

تعیین مشروعیت  به‌ویژه در  و  پول فراهم می‌آورند  اعتبار  برای  تعیین مصالح اجتماعی بسترساز  برای  سیاست‌ها، معیارهای عملی و نظری 

و مطلوبیت انواع پول‌های موضوعی و محلی نقش دارند. براساس این چهارچوب، پول‌هایی که در جهت تحقق اهداف عدالت اجتماعی، 

ارتقای تاب‌آوری اقتصادی و حمایت از تولید و رفاه عمومی طراحی شوند، اعتبارشان مشروع و هم‌راستا با مصالح اجتماعی است )میرزاپور، 

۱۳۸۶، ص۱۱۹؛ الغنوشی، ۲۰۰۱، ص۱۷۵(. با پذیرش این معیارها، الگوی اسلامی تکثر پولی می‌تواند مکمل مهمی برای سیاست‌های 

اقتصاد مقاومتی باشد؛ زیرا با تفکیک کارکردهای پول، تشویق به راه‌اندازی پول‌های موضوعی یا محلی )مانند ارز سلامت، ارز تولید، ارز 

روستایی(، کاهش وابستگی به نظام پولی بین‌المللی و افزایش تاب‌آوری اقتصادی سازگار است.

در پرتو نظریه اعتباریات علامه طباطبایی، استخراج مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر پولی نه‌تنها ممکن، بلکه ضروری است؛ زیرا این 

 ابزاری و قراردادی 
ً
نظریه، بنیانی فلسفی-اجتماعی برای تبیین نهادهای اقتصادی و اعتباری از جمله پول فراهم می‌کند که فراتر از نگاه صرفا

رایج در اقتصاد متعارف است )طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۸۰؛ کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۲(. از منظر علامه طباطبایی، پول به‌عنوان یک اعتبار وضعی 

در حوزه عقل عملی پدید می‌آید و تابع مصالح اجتماعی و هدف‌گذاری ارزشی است، نه صرف کارآمدی منفعت‌محور )طباطبایی، ۱۳۸۶، 

ص۲۵۹؛ صدر، ۱۴۰۸، ص۳۱۴(. این نکته، معیار اصلی قضاوت درباره مشروعیت تکثر پولی را تعیین می‌کند: اگر تکثر پولی مبتنی بر 

 با منطق کارآمدی یا منفعت محدود اقتصادی 
ً
مصالح اجتماعی و اهداف مطلوب باشد، مطلوب و سازگار با فلسفه اسلامی است؛ اما اگر صرفا

شکل گرفته باشد، نامطلوب و ناسازگار خواهد بود. براساس‌این، در ادامه مقاله با تکیه بر نظریه اعتباریات و مفاهیم »وضع جمعی«، »اعتبار 

بعد الاجتماع« و »نظام ارزش‌ها«، نشان داده خواهد شد که تکثر پولی در نظام اسلامی، از نوع مطلوب و مشروع است و مصالح عمومی، 

به سمت شناسایی  را  ما  این رویکرد،  تقویت می‌کند )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۴؛ میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۷۹(.  را  عدالت و اخلاق اجتماعی 

مجموعه‌ای از مؤلفه‌های هویتی، ارزشی، و حکمرانی در طراحی یک الگوی اسلامی از تکثر پولی رهنمون می‌کند.



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  132

یکی از نخستین مؤلفه‌های استخراج‌شده از این مبنا، »پویایی اعتباری« است. براساس این اصل، اعتباراتی مانند پول، با تغییر شرایط 

اجتماعی، قابلیت دگرگونی، تنوع‌پذیری و تطور دارند. این اصل، امکان ایجاد ارزهای مختلف با کارکردهای متنوع )محلی، موضوعی، دیجیتال 

و...( را مشروع و عقلانی می‌کند )طباطبایی، ۱۳۸۹، ص۹۳؛ بلانک، ۲۰۱۱، ص۱۴۲(. این ویژگی، زمینه نظری لازم برای ایجاد ارزهای 

مختلف با کارکردهای متنوع )محلی، موضوعی، دیجیتال و…( را فراهم می‌کند؛ اما برای مشروع و عقلانی بودن آنها باید اطمینان حاصل شود 

که این تنوع با اصول اسلامی، عدالت اجتماعی و مصالح عمومی سازگار است. دومین مؤلفه »حق‌مداری« است. براساس این اصل، در نظام 

اعتباری اسلامی، هر اعتبار از جمله پول باید مبتنی بر اعطای حق و رعایت عدالت باشد و نه سلب آن. ازاین‌رو، تکثر پولی تنها زمانی مطلوب 

و مشروع خواهد بود که با این معیار همسو باشد؛ یعنی پول نباید ابزاری برای سلطه، استضعاف یا تولید رانت باشد، بلکه باید در چهارچوب 

مالکیت مشروع، عدالت مبادلاتی و توازن اجتماعی معنا یابد )مطهری، ۱۳۷۵، ص۸۷؛ میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۷۳(.

کید دارد که پذیرش اجتماعی یک نوع پول، شرط لازم برای مشروعیت آن است؛ اما  »وضع اجتماعی« به‌عنوان مؤلفه سوم، بر این نکته تأ

 اعتباری بودن پول، تضمین‌کننده مشروعیت و مطلوبیت آن نیست. مشروعیت پول متکثر زمانی حاصل می‌شود 
ً
خودِ پذیرش اجتماعی یا صرفا

که اعتبار آن با نظام ارزش‌های اسلامی، اصول عدالت اجتماعی و مصالح عمومی جامعه هماهنگ باشد )طباطبایی، ۱۴۰۳، ج۴، ص۲۸۰؛ 

با ارزش‌های  باید  بلکه فرایندی عقلانی و غایت‌محور است که  ابزارها،  تنوع  نتیجه   
ً
این منظر، تکثر پولی نه صرفا از  دُد، ۲۰۱۴، ص۹۳(. 

مطلوب اجتماعی و دینی همسویی داشته باشد تا بتوان آن را مشروع و مطلوب دانست. مؤلفه چهارم »سازوکار مشروع‌سازی« بر لزوم تبیین 

کید دارد. براساس این مؤلفه، هر نوع پول متکثر-از جمله پول محلی، موضوعی  نسبت میان اعتبار پولی و اصول دینی، اخلاقی و ارزشی تأ

یا دیجیتال- باید در فرایند تولید، گردش و ارزش‌گذاری، معیارهای مشروعیت دینی و اخلاقی را رعایت کند )الغنوشی، ۲۰۰۱، ص۱۵۱؛ 

 تنوع ابزارها، بلکه فرایندی متکثر، هدفمند و غایت‌محور است که مشروعیت آن تنها 
ً
کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۰(. بنابراین، تکثر پولی نه صرفا

در چهارچوب سازوکارهای مشروع‌سازی تحقق می‌یابد. تحلیل این مؤلفه، پایه‌ای محکم برای اثبات قابلیت تکثر پولی در اقتصاد اسلامی 

فراهم می‌آورد.

 ابزار مبادله نیست؛ بلکه 
ً
»کارکرد ارزشی« نیز به‌عنوان یکی از مؤلفه‌های محوری، بر این نکته دلالت دارد که پول در اقتصاد اسلامی صرفا

 با تفکر غربی که پول را 
ً
باید متناسب با ارزش‌های اسلامی مانند عدالت، کرامت انسانی، و رفاه اجتماعی طراحی شود. این نگرش، مستقیما

پدیده‌ای بی‌طرف یا خنثی می‌داند در تعارض است )صدر، ۱۴۰۸، ص۲۵۸؛ گرایبر، ۲۰۱۱، ص۲۹۶(. در نهایت، »وابستگی به عدالت« 

کید می‌کند که همه نهادهای پولی و مالی باید به ایجاد عدالت ساختاری و بازتوزیع منصفانه قدرت  به‌عنوان مؤلفه‌ای بنیادین، بر این اصل تأ

اقتصادی منتهی شوند )مطهری، ۱۳۷۵، ص۱۲۶؛ ورنر، ۲۰۱۶، ص۳۶۴(. برای تبیین روشن‌تر این مؤلفه‌ها و تمایز آنها با مؤلفه‌های نظام 

پولی عرفی یا مدرن، می‌توان از جدول مقایسه‌ای 2 استفاده کرد:

جدول 2. مقایسه مؤلفه‌های اسلامی و عرفی در الگوی تکثر پولی

مؤلفه‌های نظام عرفی و مدرنمؤلفه‌های اسلامی براساس نظریه اعتباریاتمحور تحلیلی

پول به‌مثابه قرارداد اجتماعی صرف یا ابزار بی‌طرفپول به‌مثابه اعتبار عقل عملی و مبتنی بر مصالح ارزشیمعرفت‌شناسی
کارایی مبادله، کنترل تورم، سودآوری بانکیتحقق عدالت، ایجاد توازن، کنترل ربا، شفاف‌سازی مالکیتکارکردی
اجماع بازار، پذیرش نهادی، استانداردسازی بین‌المللیوضع اجتماعی، اجماع اخلاقی، تعهد به شریعتنهادی

سیاست‌گذاری پولی با معیارهای صرفاً فنی و اقتصادیمشروع‌سازی دینی، تنظیم‌گری با نگاه به کرامت انسانیحکمرانی
منبع: یافته‌های پژوهش



....................................................................................... 133تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

دسته‌بندی نهایی مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر پولی براساس استقرای مفهومی از متون علامه طباطبایی و تطبیق آن با مباحث نظری 

حوزه پول و بانکداری اسلامی به صورت زیر است:

- محور معرفت‌شناسی: پویایی اعتباری، نظام ارزشی، اعتبار عقل عملی؛

- محور کارکردی: کارکرد ارزشی، عدالت‌محوری، حق‌مداری؛

- محور نهادی: وضع اجتماعی، مشروعیت عرفی-دینی، مقبولیت عام؛

- محور حکمرانی: سازوکار مشروع‌سازی، تنظیم‌گری اخلاقی، مسئولیت اجتماعی.

این مؤلفه‌ها در کنار هم، چهارچوبی کامل برای طراحی یک الگوی اسلامی از تکثر پولی فراهم می‌کنند که هم از نظر نظری غنا دارد و 

هم از منظر کاربردی، با تحولات دنیای جدید و تجربیات کشورهایی چون ژاپن، سوئیس، بریتانیا و حتی مناطق اسلامی قابل‌انطباق است.

5. بحث و تحلیل تطبیقی
با استناد به مبانی استخراج‌شده از نظریه اعتباریات علامه طباطبایی، اکنون می‌توان به تحلیل تطبیقی الگوی پیشنهادی تکثر پولی اسلامی 

با الگوهای رایج و شناخته‌شده جهانی پرداخت. یکی از شاخص‌ترین رویکردهای غربی در حوزه تکثر پولی، نظریه بانکداری آزاد است که 

ازسوی اقتصاددانانی مانند هایک، فریدریش، سالما و دیگران مطرح شده و بر مبنای رقابت آزاد میان پول‌های منتشره توسط نهادهای غیردولتی 

استوار است. در این رویکرد، نقش دولت در انتشار پول کمرنگ یا حذف می‌شود و بازار تعیین‌کننده ارزش، مقبولیت و گردش پول است 

)بلانک، ۲۰۱۱، ص۱۴۵؛ موراو،1 ۲۰۲۰، ص۴۷(. این الگو اگرچه از منظر تنوع پولی با مدل اسلامی مشابهت ظاهری دارد، اما از حیث 

مبانی فلسفی و ارزشی متفاوت است. در نظریه اعتباریات، وضع پول باید به‌واسطه عقل عملی و در راستای تأمین مصالح اجتماعی، عدالت 

و کرامت انسانی صورت گیرد، درحالی‌که برخی ویژگی‌های مدل بانکداری آزاد -مانند تمرکز بر سود و عدم توجه به منافع جمعی- می‌تواند 

با مصالح اجتماعی و اهداف عدالت و کرامت انسانی در تعارض باشد )طباطبایی، ۱۳۸۶، ص۲۵۹؛ گرایبر، ۲۰۱۱، ص۲۵۴(. بنابراین، نقد 

 مبتنی بر بازار آزاد بودن نیست، بلکه بر پایه بررسی تناقضات آن با ارزش‌ها و اهداف اجتماعی و اخلاقی شکل می‌گیرد 
ً
بر بانکداری آزاد صرفا

)طباطبایی، ۱۳۸۶، ص۲۵۹؛ گرایبر، ۲۰۱۱، ص۲۵۴(.

فناوری رمزنگاری و  فاقد پشتوانه حکومتی‌اند و در بستر  با پدیده‌ای مواجه هستیم که برخلاف پول‌های رسمی،  نیز  در مورد رمزارزها 

شبکه‌های غیرمتمرکز خلق می‌شوند. اگرچه رمزارزها نمونه‌ای معاصر از پول‌های چندگانه‌اند و حتی با مفهوم »اعتبار اجتماعیِ غیرمتمرکز« 

الگوی  در  دارند.  بنیادین  تضادهای  اسلامی  نگاه  با  اخلاقی  پیامدهای  و  وضع  سازوکار  مشروعیت،  مبانی  حیث  از  اما  دارند،  همپوشانی 

با پذیرش اجتماعی، بلکه با سنجش تطابق با غایات دینی چون عدالت، حق‌مداری و رفاه عمومی نیز  اسلامی، مشروع‌سازی پول نه ‌فقط 

سنجیده می‌شود )کاظمی، ۱۳۹۵، ص۵۸؛ ورنر، ۲۰۱۶، ص۳۶۳(. در بررسی عملکرد رمزارزها، شواهد تجربی نشان می‌دهد که بخشی از 

این ابزارها در عمل بیشترین کاربرد را در فعالیت‌های سرمایه‌محور و سوداگری مالی داشته‌اند و در برخی موارد، به تمرکز دارایی‌ها در دست 

گروه‌های محدود منجر شده است. باوجوداین، این ویژگی‌ها به‌‌هیچ‌وجه عمومیت نداشته و شامل تمامی رمزارزها نمی‌شود و برخی از آنها نیز 

برای اهداف پرداخت، تراکنش‌های خرد یا پروژه‌های مبتنی بر عدالت اجتماعی به کار گرفته شده‌اند )هلینر،2 2017، ص213(.

در کشورهای توسعه‌یافته، تجربه پول‌های محلی نشان می‌دهد که حجم و سهم این ابزارهای پولی در اقتصاد ملی نقش تعیین‌کننده‌ای در 

اثرگذاری آنها بر نقدینگی و تورم دارد. برای‌مثال، ارز محلی WIR در سوئیس به‌عنوان مکمل فرانک، حدود ۴ تا ۵ درصد از حجم معاملات 

1. Murau
2. Helleiner



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  134

بنگاه‌های کوچک و متوسط را شامل می‌شود و از این طریق، تأثیر محدودی بر نقدینگی کل کشور داشته است. این حجم کنترل‌شده، مانع 

ایجاد فشار تورمی شده و امکان بهره‌مندی از مزایای اقتصادی محلی را فراهم کرده است )مارتین، 2015، ص65(. در ژاپن، ارزهای ناحیه‌ای 

با محدودیت گردش و هدف‌گذاری مشخص عرضه   
ً
این پول‌ها معمولا به‌ کار گرفته شد.  به‌ویژه در مناطق روستایی و برای رفاه سالمندان 

)رایان کولینز  نکرده‌اند  ایجاد  تورم عمومی  بر  توجهی  قابل  اثر  بنابراین  بوده است،  از ۲ درصد  نقدینگی ملی کمتر  در  آنها  و سهم  شده‌اند 

و همکاران، 2012، ص80(. تجربه پوند بریستول در بریتانیا نیز نشان می‌دهد که پول‌های شهری و محلی با گردش محدود و استفاده در 

آنکه فشار تورمی ایجاد  افزایش دهند، بدون  شبکه‌های مشخص اقتصادی، می‌توانند اقتصاد محلی را تقویت کنند و تاب‌آوری معیشت را 

اقتصاد کلان را روشن می‌کند؛ زیرا درصورتی‌که چنین پول‌هایی  این پول‌ها در  این مشاهدات، ضرورت تحلیل دقیق سهم و مقیاس  شود. 

با حجم گسترده و بدون محدودیت در گردش ملی به‌کار گرفته شوند، احتمال افزایش نقدینگی و بروز تورم وجود دارد. تجربه ناموفق چاپ 

چک‌پول‌های بانکی در اوایل دهه ۸۰ میلادی، نمونه‌ای تاریخی از اثرات ناشی از بی‌توجهی به نسبت حجم ابزار پولی و نقدینگی کل است.

در چهارچوب سیاست‌های اقتصاد مقاومتی، که بر »درون‌زایی«، »عدالت‌محوری«، »برون‌گرایی«، »مردم‌محوری« و »انعطاف‌پذیری« تأکید 

دارد، الگوی اسلامی تکثر پولی می‌تواند مکملی مهم تلقی شود؛ زیرا با تفکیک کارکردهای پول، تشویق به راه‌اندازی پول‌های موضوعی یا محلی 

)مثل ارز سلامت، ارز تولید، ارز روستایی(، کاهش وابستگی به نظام پولی بین‌المللی، و نیز افزایش تاب‌آوری اقتصادی سازگار است )میرزاپور، 

۱۳۸۶، ص۱۱۹؛ الغنوشی، ۲۰۰۱، ص۱۷۵(. الگوی تکثر پولی اسلامی، با بهره‌گیری از مؤلفه‌هایی مانند پویایی اعتباری، سازوکار مشروع‌سازی، 

و مشارکت جمعی در وضع پول، ظرفیت عملیاتی برای گسترش نهادهای پولی خرد و محلی را فراهم می‌آورد. این نهادها، با فعالیت در سطوح 

محلی و هدفمند، امکان تقویت مشارکت مردم در خلق و توزیع ارزش را می‌دهند و از تمرکز بیش از حد پول رسمی جلوگیری می‌کنند. همچنین، 

با وجود ابزارهای متنوع پولی، جریان نقدینگی در اقتصاد به‌صورت توزیع‌شده و هدفمند هدایت می‌شود، که می‌تواند مانع انباشت نابرابر نقدینگی 

و کاهش کارایی سیاست‌های پولی شود )میرزاپور، ۱۳۸۶، ص۸۳؛ کاظمی، ۱۳۹۵، ص۶۵(. به‌این‌ترتیب، نقش این الگو در مردمی‌سازی اقتصاد 

 ادعا، بلکه نتیجه مستقیم سازوکارهای نظری و نهادی آن است.
ً
و تعادل‌بخشی نقدینگی، نه صرفا

همراه  نیز  چالش‌هایی  با  اسلامی،  کشورهای  و  ایران  اسلامی  جمهوری  فعلی  اقتصادی  فضای  در  الگویی  چنین  اجرای  باوجوداین، 

است؛ از جمله نبود زیرساخت‌های حقوقی برای پذیرش و تنظیم ارزهای متکثر، نبود اجماع فقهی پیرامون مشروعیت برخی اشکال پول، 

مخاطرات تورمی در صورت بی‌ضابطه بودن گردش پول‌های متنوع، و نیز مقاومت‌های ساختاری نهادهای رسمی در برابر تفکیک وظایف پولی 

)گودهارت و لاسترا،1 ۲۰۱۸، ص۵۵؛ دسان، ۲۰۱۴، ص۲۳۱(. ازاین‌رو، طراحی این الگو باید با در نظر گرفتن سازوکارهای حکمرانی پولی، 

ضمانت‌های شرعی، و نظام نظارت منعطف اما مؤثر همراه باشد.

 با تکیه بر کارآمدی، رقابت و نوآوری 
ً
در مجموع، تحلیل تطبیقی پیش‌گفته نشان می‌دهد که هرچند تکثر پولی در اندیشه غربی عمدتا

و  فلسفی، اخلاقی،  بار  این مفهوم واجد   ،اعتباریات علامه طباطبایی نظریه  بر  مبتنی  اما در رویکرد اسلامی  اقتصادی مطرح می‌شود، 

ارزشی عمیق‌تری است که آن را به ابزاری در خدمت عدالت، عقل عملی و رفاه اجتماعی بدل می‌سازد.

6. نتیجه‌گیری و ارائه پیشنهادها
در این پژوهش، با تکیه بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی و در پرتو چالش‌های روزآمد نظام‌های پولی و مالی، الگویی مفهومی از تکثر 

پولی در چهارچوب مبانی اسلامی ترسیم شد. محور اصلی مقاله آن بود که نظریه اعتباریات می‌تواند نه‌تنها مبنایی فلسفی و معرفتی برای 

1. Goodhart & Lastra



....................................................................................... 135تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

تحلیل مفاهیم اقتصادی به‌ویژه »پول« فراهم آورد، بلکه بستر نظری لازم را برای طراحی یک الگوی چندلایه و پویای پولی در اقتصاد مقاومتی 

نیز پیشنهاد دهد. یافته‌های تحقیق نشان داد که در اندیشه اعتباری اسلامی، پول یک »اعتبار قراردادی«، با خاستگاه اجتماعی و غایت عقل 

عملی است و بنابراین می‌توان از آن تفسیری اکوسیستمی و غیرایستا ارائه داد.

اسلامی  پولی  تکثر  الگوی  برای  مؤلفه‌هایی  ارزش‌ها«،  »نظام  و  »مالکیت«  »تعیّن«،  »اعتبار«، »وضع«،  مانند  بنیادینی  مفاهیم  دل  از 

استنتاج شده که چهارچوبی جامع و چندبعدی را تشکیل می‌دهد. این مؤلفه‌ها را می‌توان در چهار محور اصلی دسته‌بندی کرد که هریک نقش 

مهمی در تبیین ویژگی‌ها و کارکردهای پول در اقتصاد اسلامی ایفا می‌کنند. نخست، محور معرفت‌شناختی که شامل مفاهیمی مانند اعتبار 

بودن پول، پویایی وضع آن و نقش عقل عملی در تعریف و تعیین ارزش پول است و به‌عنوان پایه فلسفی و شناختی الگو مطرح می‌شود. محور 

دوم، کارکردی است که بر توانایی پول در چندمنظوره بودن، قابلیت تنظیم محلی و تناسب آن با موضوعات خاص اقتصادی مانند حوزه سلامت 

کید دارد و نشان‌دهنده انعطاف‌پذیری و تطبیق‌پذیری پول در نظام اقتصادی است.  یا تولید تأ

محور سوم، بعد نهادی است که به سازوکارهای وضع جمعی، نظارت عمومی و انعطاف در مقیاس‌بندی پول توجه دارد و نقش مهمی در 

تضمین مشروعیت و کارآمدی سیستم پولی ایفا می‌کند. در نهایت، محور حکمرانی قرار دارد که بر اصول حق‌مداری، عدالت‌محوری و لزوم 

کید دارد و تضمین می‌کند که پول نه‌تنها وسیله‌ای برای مبادله، بلکه ابزاری برای تحقق عدالت و ارزش‌های  مشروع‌سازی شرعی و عرفی تأ

اسلامی باشد. این دسته‌بندی، چشم‌اندازی منسجم و کاربردی از مؤلفه‌های کلیدی الگوی تکثر پولی اسلامی فراهم می‌آورد.

دستاورد نظری این مقاله در ارائه یک چهارچوب بومی‌سازی‌شده از تکثر پولی در بستر فلسفه اسلامی است؛ الگویی که با مفاهیم رایج 

غربی مانند پول محلی، رمزارز، یا بانکداری آزاد متفاوت بوده و ضمن حفظ مزایای کارکردی آنها )مانند انعطاف‌پذیری، چابکی، تمرکززدایی(، 

از آسیب‌هایی چون سوداگری، اختلال در نظم پولی، و تضاد با عدالت اجتماعی پیشگیری می‌کند.

از منظر سیاست‌گذاری، چنین الگویی می‌تواند راهکارهایی نوین برای تحقق اقتصاد مقاومتی فراهم آورد. از جمله: راه‌اندازی ارزهای 

محلی مبتنی بر نیازهای منطقه‌ای، تفکیک پول‌های موضوعی با نقش‌های خاص )مثل ارز تولید، ارز سلامت(، استفاده از ابزارهای اعتباری 

ادامه مسیر  برای  پولی مشروع.  تنوع  از مسیر  بین‌المللی  پولی  به ساختار  وابستگی  نیز کاهش  و  بنگاه‌های کوچک،  از  در حمایت  اسلامی 

پژوهشی، پیشنهاد می‌شود:

بر  الگویی  اجرایی چنین  اثرات  تا  استخراج‌شده صورت گیرد،  مبنای مؤلفه‌های نظری  بر  یا شبیه‌سازی شده‌ای  - طراحی مدل تجربی 

شاخص‌هایی مانند تورم، عدالت توزیعی، یا چابکی بازار سنجیده شود؛

- اعتبارسنجی میدانی یا پیمایشی از منظر کارشناسان اقتصادی، فقهی و سیاست‌گذاران انجام گیرد؛

- پژوهش‌های تطبیقی میان الگوهای تکثر پولی کشورهای اسلامی با مبنای دینی، با الگوهای سکولار غربی به انجام رسد تا تمایزهای 

مبنایی و پیامدهای کارکردی دقیق‌تر تحلیل شود.

در یک جمع‌بندی نهایی، می‌توان گفت: نظریه اعتباریات علامه طباطبایی ظرفیت آن را دارد که به‌مثابه یکی از پی‌بنای‌های نظری، 

مسیر جدیدی برای فهم و بازطراحی نظام پولی و مالی در راستای اهداف اسلامی، عدالت‌محوری و مقاوم‌سازی اقتصادی بگشاید؛ امری که 

هم در سطح مفهومی و هم در سطح سیاست‌گذاری، می‌تواند نقطه عطفی برای تحول در اقتصاد اسلامی معاصر باشد.



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  136

منابع
البنای، حسن )1990(. اقتصادنا: دراسة إسلامیة فی النظریة الاقتصادیة. قاهره: دارالشروق. -

الشافعی )1985(. الرسالة: دراسات فی فقه الاقتصاد. بیروت: دار المطبوعات. -

صدر، محمدباقر )۱۴۰۸ق(. اقتصادنا. بیروت: دارالتعارف. -

طباطبایی، محمدحسین )۱۳۷۳(. رساله الاعتباریات. قم: بوستان کتاب. -

طباطبایی، محمدحسین )۱۳۸۹(. نهایة‌الحکمة. قم: نشر اسلامی. -

طباطبایی، محمدحسین )1386(. اصول فلسفه و روش رئالیسم، با تعلیقات مرتضی مطهری. جلد پنجم، تهران: صدرا. -

طباطبایی، محمدحسین )۱۴۰۳ق(. تفسیر المیزان، جلد چهارم. قم: دفتر انتشارات اسلامی. -

الغنوشی، راشد )2001(. حول الدولة والمجتمع. بیروت: مرکز دراسات الوحدة العربیة. -

القرطبی، محمد بن أحمد بن أبی بکر بن فرح )2003(. تفسیر الجامع لأحکام القرآن. بیروت: دار الفكر. -

کاظمی، محمدرضا )۱۳۹۵(. تحلیل مفهوم اعتبارات در اندیشــه علامه طباطبایی و پیامدهای آن در اقتصاد. فصلنامه پژوهش‌های اقتصاد  -

اسلامی، ۷)۲(، ۶۸-۴۵.

مطهری، مرتضی )1375(. نظام حقوق زن در اسلام. تهران: صدرا. -

میرزاپور، حسین )۱۳۸۶(. جایگاه پول در نظام اقتصادی اسلام. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی. -

References
 - Al-Bināī, M. (1990). Iqtisaduna: Dirasah Islamiyah fi al-Nazariyah al-Iqtisadiyah [Our Economics: An Islamic 

Study on Economic Theory]. Cairo: Dar Al-Shorouk.
 - Al-Ghannoūchi, R. (2001). Hawla al-Dawlah wa al-Mujtama’ [On the State and Society]. Beirut: Markaz Dirasat 

al-Wahda al-Arabiya.
 - Al-Qurtubi. (2003). Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an [Comprehensive Commentary on the Quranic Laws]. Beirut: 

Dar Al-Fikr.
 - Al-Shafi’i. (1985). Al-Risalah: Dirasat fi Fiqh al-Iqtisad [The Treatise: Studies in Economic Jurisprudence]. Beirut: 

Dar al-Matbu’at.
 - Bjerg, O. (2014). Making Money: The Philosophy of Crisis Capitalism. London: Verso Books.
 - Blanc, J. (2011). Classifying “money” and “currencies”: What is at stake in the debate? Journal of Economic Issues, 

45(1), 139–159. https://doi.org/10.2753/JEI0021-3624450108
 - Desan, C. (2014). Making Money: Coin, Currency, and the Coming of Capitalism. Oxford: Oxford University Press.
 - Dodd, N. (2014). The Social Life of Money. Princeton, NJ: Princeton University Press.
 - Goodhart, C. A. E., & Lastra, R. (2018). Populism and central bank independence. Open Economies Review, 29(1), 

49–68. https://doi.org/10.1007/s11079-017-9447-y
 - Graeber, D. (2011). Debt: The First 5,000 Years. Brooklyn, NY: Melville House.
 - Greco, T. H. (2009). The End of Money and the Future of Civilization. White River Junction, VT: Chelsea Green 

Publishing.
 - Helleiner, E. (2017). The Status Quo Crisis: Global Financial Governance after the 2007–08 Meltdown. Oxford: 

Oxford University Press.
 - Ingham, G. (2004). The Nature of Money. Cambridge: Polity Press.



....................................................................................... 137تحلیل مؤلفه‌های اسلامی الگوی تکثر  پولی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

 - Kāzemī, M. R. (2016). Analysis of the concept of ‘Ī’tebārāt’ in the thought of Allameh Tabataba’i and its im-
plications in economics. Islamic Economics Research Quarterly, 7(2), 45–68.

 - Kostakis, V., & Bauwens, M. (2014). Network Society and Future Scenarios for a Collaborative Economy. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan. ISBN 978-1-137-41506-6. 

 - Martin, F. (2015). Monetary plurality in local, regional and global economies. London: Routledge.
 - Mirzāpoūr, H. (2007). The Position of Money in the Islamic Economic System. Tehran: Institute for Culture and 

Islamic Thought.
 - Motah’hari, M. (1996). Nizam-e Hoquq-e Zan dar Islam [The System of Women’s Rights in Islam]. Tehran: Sadra.
 - Murau, S. (2020). The monetary system as a hierarchy of credit. In S. Murau (Ed.), The Political Economy of Global 

Financial Governance (pp. 45–65). London: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-030-39319-5_3
 - North, P. (2020). Complementary currencies and the postcapitalist future. Rethinking Marxism, 32(4), 397–413. 

https://doi.org/10.1080/08935696.2020.1791150
 - Ryan-Collins, J., Greenham, T., Werner, R., & Jackson, A. (2012). Where Does Money Come From? London: New 

Economics Foundation.
 - Sadr, M. B. (1987). Iqtisaduna [Our Economics]. Beirut: Dar al-Ta’arof.
 - Tabataba’i, M. H. (2003). Tafsir al-Mizān (Vol. 4). Qom: Islamic Publications Office.
 - Tabataba’i, M. H. (2007). Osūl-e Falsafeh va Ravesh-e Realism (Vol. 5, Commentary by M. Motahhari). Tehran: 

Sadra
 - Tabataba’i, M. H. (2010). Nihayat al-Hikmah. Qom: Nashr Islami.
 - Werner, R. A. (2016). A lost century in economics: Three theories of banking and the conclusive evidence. 

International Review of Financial Analysis, 46, 361–379. https://doi.org/10.1016/j.irfa.2015.08.014


