
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach (JEE)
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach. 2025. Autumn 22(47): 91-116 ;    	     DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

A Critical Review of the Ethical Foundations of Game Theory in Islamic 
and Conventional Economics

Mahmoud Eisavi1

1. Associate Professor, Faculty of Economics, Allameh Tabataba’i University.

meisavi@atu.ac.ir

Received: 2025/08/17; Accepted 2025/10/06

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: Game theory has emerged as a rigorous analytical and mathematical framework for study-

ing strategic decision-making, wherein the success of each actor depends not only on their choices but also on the de-

cisions and behaviors of others. It has been applied across a broad spectrum of disciplines, including economics, social 

sciences, management, and even politics. The actors in game theory can encompass individuals, firms, governments, and 

social institutions. Classical game theory is grounded in four primary ethical assumptions: utilitarianism, self-interest, 

consequentialism, and secular notions of justice. While these foundations provide predictive power for competitive and 

interactive behaviors, they exhibit substantial ethical and social limitations, failing to account for moral cooperation, in-

tent and motivation, distributive justice, collective responsibility, and spiritual dimensions.

From an Islamic economic perspective, humans are not merely self-interested or profit-driven agents; they are ethically 

conscious, accountable, and oriented toward the afterlife. Economic behavior must be guided by principles such as justice, 

cooperation, honesty, altruism, and respect for the rights of others. Islamic economics emphasizes not only individual wel-

fare but also collective well-being, intergenerational equity, and sustainability of resources. Sharia-based institutions such 

as Zakāt, Khūms, Sadaqah, and Waqf serve as practical mechanisms to realize these objectives. The primary aim of this 

study is to critically examine the ethical foundations of classical game theory from the standpoint of Islamic economics 

and to propose an analytical framework that models human socio-economic behavior in line with ethical, legal, and spiri-

tual criteria. The central research question is: how can game theory be adapted within an Islamic economic framework to 

predict behavior while simultaneously reflecting social justice, ethical responsibility, afterlife-oriented motivations, and 

economic-ethical equilibria?

Methodology: This study adopts a descriptive-analytical approach grounded in theoretical comparison. Data sources in-

clude classical and contemporary game theory literature, behavioral economics studies, articles on economic ethics, and 

Islamic references. The analytical framework focuses on the four core pillars of classical game theory—utilitarianism, 

http://meisavi@atu.ac.ir
http://meisavi@atu.ac.ir

https://orcid.org/0000-0002-0968-2285


Journal of Economic Essays; an Islamic Approach (JEE)
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach. 2025. Autumn 22(47): 91-116 ;    	     DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

self-interest, consequentialism, and secular justice—and critically evaluates each through the lens of Islamic ethical and 

legal principles.

In analyzing utilitarianism, the study examines valuation criteria, the concept of utility, and the role of justice in deci-

sion-making. It demonstrates that maximizing material benefits without consideration of intent and fairness may yield 

unethical and short-term outcomes. Critique of the self-interest assumption is based on the conceptualization of humans 

as committed, responsible, and ethically guided agents, with analysis extending to interactive games, repeated games, 

and social cooperation. Consequentialist assumptions are critiqued for focusing narrowly on material outcomes, offering 

short-term analysis, and neglecting the legitimacy of means and the moral intent of actors. The evaluation of secular 

justice incorporates anthropological underpinnings, redistributive institutions, intergenerational equity, and spiritual di-

mensions.

A comparative analysis highlights divergences and overlaps between classical game theory and Islamic economics. Ana-

lytical insights, including tabular representations integrated into the text, elucidate the ethical and institutional limitations 

inherent in classical models. The study proposes a novel framework termed “Islamic Interaction Theory,” which redesigns 

utility functions, defines Sharia-based and institutional constraints, and integrates ethical, social, and afterlife-oriented 

motivations into economic behavior analysis. This framework enables comparative assessment of economic efficiency, 

social justice, afterlife-oriented incentives, and respect for individual and societal rights.

Results: The findings indicate that, despite its analytical rigor, classical game theory has fundamental limitations in pre-

dicting human economic behavior. Pure utilitarianism, devoid of justice, ethical intent, or social responsibility, can result 

in inequitable, short-term outcomes. The self-interest assumption—even in repeated and interactive games—can under-

mine social efficiency and cooperative behavior, highlighting an ethical insufficiency. Consequentialist analysis, while a 

predictive tool, emphasizes material and short-term results, neglecting legitimacy, moral intent, and long-term social and 

spiritual outcomes. Justice in classical game theory is often mathematically modeled, omitting redistributive institutions 

or Sharia-compliant constraints.

Conversely, Islamic economics offers a multidimensional, goal-oriented framework. Utility in this paradigm encompass-

es material, ethical, and afterlife dimensions, while justice is both a Sharia-based constraint and an intrinsic objective. 

Economic-ethical actors consider individual welfare alongside social and divine responsibilities, embedding cooperation, 

honesty, respect for rights, and altruism into their behavior. Redesigning utility functions and incorporating Sharia and 

ethical constraints in game models allow identification of equilibria that are economically efficient, socially just, and 

morally sustainable.

Furthermore, Sharia institutions such as Zakat, Khums, Waqf, and various ownership models play a pivotal role by redis-

tributing resources, ensuring intergenerational justice, and promoting socio-economic sustainability, thereby influencing 

game outcomes. Comparative analysis demonstrates that Islamic economic principles enrich classical game theory with 

ethical, social, and spiritual values, emphasizing intent and divine motivation. This framework also enables prediction of 

cooperative and collective behavior according to ethical and Sharia-based norms, a capacity absent in classical models.

Discussion and Conclusion: The discussion underscores that classical game theory, despite its analytical sophistication, 

has inherent ethical and institutional limitations, potentially leading to undesirable economic outcomes, inequality, and 

neglect of social responsibilities. Islamic economics, by revising human assumptions, redefining utility, and incorporating 

Sharia constraints, provides a comprehensive ethical framework that accounts for economic efficiency, justice, coopera-



Journal of Economic Essays; an Islamic Approach (JEE)
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

Journal of Economic Essays; an Islamic Approach. 2025. Autumn 22(47): 91-116 ;    	     DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

tion, and afterlife-oriented motivations. Critiquing utilitarianism reveals that maximizing collective welfare without dis-

tributive justice and ethical intent may produce immoral outcomes and social harm. Revising the self-interest assumption 

enables redefining equilibria based on cooperation, collective responsibility, and public good. Critique of consequential-

ism emphasizes that legitimacy, actor intent, and long-term and spiritual outcomes must be included in game-theoretical 

analyses.

In terms of justice, Islamic economics leverages Sharia institutions, intergenerational equity, respect for individual and 

societal rights, and ethical and afterlife-oriented motivations to align game structures with justice. Development of the 

“Islamic Interaction Theory” allows redefining utility functions, institutional structures, and decision-making processes, 

ensuring that game equilibria are both economically efficient and ethically and legally sustainable. This framework is 

applicable for market analysis, economic policy, and resource management in both Muslim and non-Muslim societies that 

value justice, cooperation, and social responsibility.

In summary, “Islamic Interaction Theory” bridges mathematical-economic analysis with ethical and social values, ad-

dressing classical game theory’s moral limitations. It also aids in designing fair market policies and mechanisms, aligning 

economic decisions with social and ethical objectives to achieve simultaneous economic efficiency and social justice.

Keywords: Game Theory, Utilitarianism, Self-Interest, Ethical Consequentialism, Secular Justice, Islamic Interaction 

Theory.

JEL Classification: A13, D63, C72.

Acknowledgments: I sincerely appreciate the efforts of the reviewers and the editorial team of the Iranian Journal of 

Economic Essays with an Islamic Approach.

Conflict of Interest: The author declares no conflict of interest with regard to the content and findings of this article.

Cite this article: Eisavi, Mahmoud (2025). A Critical Review of the Ethical Foundations of Game Theory in Islamic and 

Conventional Economics. Iranian Journal of Economic Essays; an Islamic Approach, 22(47): 91-116.



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                     جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی، پاییز 1404، دوره 22، شماره 47، صص 91-116 ؛                            

جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف 

محمود عیسوی1 

1. دانشیار اقتصاد، دانشکده اقتصاد، دانشگاه علامه طباطبائی، تهران، ایران.
meisavi@atu.ac.ir

تاریخ دریافت: 1404/05/26؛ تاریخ پذیرش: 1404/07/14

چکیده گسترده

مقدمه و اهداف: نظریه بازی به‌عنوان چهارچوبی تحلیلی و ریاضی برای مطالعه تصمیم‌گیری‌های راهبردی توسعه یافته است؛ جایی که 
موفقیت هر بازیگر به انتخاب‌ها و رفتار دیگر بازیگران بستگی دارد. این نظریه طیف وسیعی از مسائل اقتصادی، اجتماعی، مدیریتی و 
حتی سیاسی را شامل می‌شود و بازیگران آن می‌توانند افراد، شرکت‌ها، دولت‌ها و نهادهای اجتماعی باشند. نظریه بازی کلاسیک مبتنی 
بر چهار بنیان اخلاقی محدود است: فایده‌گرایی، خودخواهی، پیامدگرایی و عدالت سکولار. این مبانی گرچه قابلیت پیش‌بینی رفتار 
رقابتی و تعاملی بازیگران را فراهم می‌کنند، محدودیت‌های اخلاقی و اجتماعی عمده‌ای دارند و اصولی مانند همکاری اخلاقی، نیت و 

انگیزه، عدالت توزیعی، مسئولیت جمعی و ابعاد معنوی را در نظر نمی‌گیرند.
از منظر اقتصاد اسلامی، انسان صرفاً موجودی خودخواه و منفعت‌جو نیست؛ بلکه موجودی اخلاق‌مدار، متعهد و آخرت‌گراست 
که رفتار اقتصادی او باید بر اصول عدالت، تعاون، صداقت، ایثار و رعایت حقوق دیگران استوار باشد. اقتصاد اسلامی افزون‌بر 
خمس،  زکات،  مانند  شرعی  نهادهای  و  دارد  تأکید  منابع  پایداری  و  بین‌نسلی  عدالت  جمعی،  منافع  بر  فردی،  منافع  به  توجه 
از  بازی کلاسیک  نظریه  بنیادین  نقد  مطالعه  این  می‌کنند. هدف  فراهم  اهداف  این  تحقق  برای  عملی  ابزارهایی  و وقف،  صدقه 
لحاظ معیارهای اخلاقی، شرعی  با  را  انسان  اقتصادی-اجتماعی  رفتار  تحلیلی است که  ارائه چهارچوب  و  اسلامی  اقتصاد  منظر 
اقتصاد اسلامی تطبیق داد  با رویکرد  و معنوی مدل‌سازی کند. پرسش اصلی تحقیق این است که چگونه می‌توان نظریه بازی را 
در  نیز  را  اقتصادی-اخلاقی  تعادل‌های  و  اخروی  انگیزه‌های  اخلاقی،  مسئولیت  اجتماعی،  عدالت  رفتار،  پیش‌بینی  افزون‌بر  تا 

نماید. منعکس  اقتصادی  تحلیل‌های 
روش: روش تحقیق این مطالعه توصیفی-تحلیلی و مبتنی بر مقایسه نظریه‌ای است. داده‌ها شامل متون کلاسیک و مدرن نظریه بازی، 
مطالعات اقتصاد رفتاری، مقالات مرتبط با اخلاق اقتصادی و منابع اسلامی هستند. چهارچوب تحلیل بر چهار بنیان اصلی نظریه بازی 

http://meisavi@atu.ac.ir
http://meisavi@atu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0002-0968-2285


DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                     جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی، پاییز 1404، دوره 22، شماره 47، صص 91-116 ؛                            

جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

کلاسیک یعنی فایده‌گرایی، خودخواهی، پیامدگرایی و عدالت تمرکز دارد و نقد هریک از این بنیان‌ها از منظر اصول اخلاقی و شرعی 
اقتصاد اسلامی انجام شده است. 

در تحلیل فایده‌گرایی، معیارهای ارزش‌گذاری عمل، مفهوم مطلوبیت و نقش عدالت در تصمیم‌گیری بررسی شدند تا نشان داده شوند 
که بیشینه‌سازی صرف منافع مادی، بدون توجه به نیت و عدالت، ممکن است به نتایج غیراخلاقی و کوتاه‌مدت منجر شود. نقد فرض 
خودخواهی براساس جایگاه انسان متعهد، مسئول و اخلاق‌مدار صورت گرفته و پیامدهای آن در بازی‌های تعاملی، بازی‌های تکراری و 
همکاری اجتماعی تحلیل شده است. در بخش پیامدگرایی، تمرکز صرف بر نتایج مادی، کوتاه‌مدت بودن تحلیل‌ها و غفلت از مشروعیت 
وسیله و انگیزه نیت نقد شده است. همچنین، برای نقد عدالت سکولار، مبانی انسان‌شناسی، نهادهای بازتوزیعی، عدالت بین‌نسلی و بعد 

معنوی لحاظ شده‌اند. 
این تحلیل، نکات  اقتصاد اسلامی است. در  تحلیل مقایسه‌ای شامل استخراج تفاوت‌ها و هم‌پوشانی‌ها میان نظریه بازی کلاسیک و 
تحلیلی جداول به صورت متن وارد شده‌اند تا محدودیت‌های اخلاقی و نهادی نظریه بازی شناسایی شوند. روش پژوهش، چهارچوب 
لحاظ  و  نهادی،  و  شرعی  قیدهای  تعریف  مطلوبیت،  توابع  بازطراحی  شامل  که  می‌کند  ارائه  اسلامی«  تعامل  »نظریه  نام  به  نوینی 
انگیزه‌های اخلاقی، اجتماعی و اخروی در تحلیل رفتار اقتصادی است. همچنین این روش امکان بررسی تطبیقی کارایی اقتصادی، عدالت 

اجتماعی، انگیزه‌های اخروی و رعایت حقوق افراد و جامعه را فراهم می‌آورد.
نتایج: نتایج تحلیل نشان می‌دهد که نظریه بازی کلاسیک، با وجود توان تحلیلی بالا، در پیش‌بینی رفتار اقتصادی بازیگران محدودیت‌های 
بنیادین دارد. فایده‌گرایی صرف، بدون رعایت عدالت، نیت درست یا مسئولیت اجتماعی، ممکن است به نتایج کوتاه‌مدت و غیرعادلانه 
منجر شود. فرض خودخواهی بازیکنان حتی در بازی‌های تکراری و تعاملی، ناکارآمدی اجتماعی و کاهش همکاری را سبب می‌شود و 
تحلیل اخلاقی آن ناکافی است. پیامدگرایی اخلاقی، گرچه ابزار پیش‌بینی رفتار است، اما به‌دلیل تمرکز بر نتایج مادی و کوتاه‌مدت، 
فاقد توجه به مشروعیت وسیله، نیت بازیکنان و پیامدهای بلندمدت اجتماعی و معنوی است. عدالت در نظریه بازی اغلب به مدل‌های 

ریاضی محدود شده و نهادهای بازتوزیعی یا محدودیت‌های شرعی در آن لحاظ نمی‌شوند.
ابعاد مادی، اخلاقی و  این رویکرد شامل  ارائه می‌دهد. مطلوبیت در  اقتصاد اسلامی چهارچوبی چندبعدی و غایت‌محور  در مقابل، 
اخروی است و عدالت یک قید شرعی و غایت ذاتی دارد. انسان اقتصادی-اخلاقی افزون‌بر منافع شخصی، مسئولیت‌های اجتماعی و 
الهی خود را مدنظر قرار می‌دهد و همکاری، صداقت، رعایت حقوق دیگران و ایثار بخشی از رفتار اقتصادی اوست. بازطراحی توابع 
مطلوبیت و افزودن قیود شرعی و اخلاقی در مدل‌های بازی، امکان شناسایی تعادل‌هایی را فراهم می‌آورد که هم از نظر اقتصادی کارا 

و هم از نظر اجتماعی و اخلاقی پایدار باشند.
پایداری  تضمین  و  بین‌نسلی  عدالت  کنترل  مجدد،  توزیع  ایجاد  با  مالکیت  انواع  و  وقف  زکات، خمس،  مانند  نهادهایی  افزون‌براین، 
اقتصادی-اجتماعی، تأثیر بسزایی بر اصلاح نتایج بازی‌ها دارند. تحلیل مقایسه‌ای نشان می‌دهد که چهارچوب اقتصاد اسلامی توانایی 
غنی‌سازی نظریه بازی با ارزش‌های اخلاقی، اجتماعی و معنوی و تأکید بر نیت و انگیزه‌های اخلاقی و الهی را داراست. همچنین، این 
چهارچوب امکان پیش‌بینی رفتارهای همکاری و مشارکت جمعی را با معیارهای اخلاقی و شرعی فراهم می‌کند؛ چیزی که نظریه 

بازی کلاسیک قادر به انجام آن نیست.
بحث و نتیجه‌گیری: بحث و تحلیل نشان می‌دهد که نظریه بازی کلاسیک با وجود توان تحلیلی بالا، محدودیت‌های بنیادین اخلاقی 
و نهادی دارد که می‌تواند به نتایج اقتصادی نامطلوب، نابرابری و کم‌توجهی به مسئولیت‌های اجتماعی منجر شود. اقتصاد اسلامی با 



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                     جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی، پاییز 1404، دوره 22، شماره 47، صص 91-116 ؛                            

جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی
Journal homepage: https://iee.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

افزون‌بر  که  می‌دهد  ارائه  اخلاقی  و  جامع  شرعی، چهارچوبی  قیدهای  افزودن  و  مطلوبیت  بازتعریف  انسانی،  مفروضات  بازنگری 
کارایی اقتصادی، عدالت، تعاون و انگیزه‌های اخروی را در تحلیل رفتار اقتصادی لحاظ می‌کند. نقد فایده‌گرایی نشان می‌دهد که صرف 
بیشینه‌سازی رفاه جمعی بدون رعایت عدالت توزیعی و نیت درست، ممکن است به نتایج غیراخلاقی بینجامد و آسیب‌های اجتماعی 
ایجاد کند. بازنگری فرض خودخواهی، امکان بازتعریف تعادل‌ها براساس همکاری، مسئولیت جمعی و توجه به خیر عمومی را فراهم 
می‌آورد. نقد پیامدگرایی تأکید دارد که مشروعیت وسیله، نیت بازیکنان و پیامدهای بلندمدت و معنوی باید جزء تحلیل‌های نظریه 

بازی باشند.
در حوزه عدالت، اقتصاد اسلامی با ایجاد نهادهای شرعی، توجه به عدالت بین‌نسلی، رعایت حقوق افراد و جامعه و لحاظ انگیزه‌های 
اخلاقی و اخروی، چهارچوب بازی‌ها را به عدالت نزدیک می‌کند. توسعه »نظریه تعامل اسلامی« می‌تواند بازتعریف توابع مطلوبیت، 
ساختار نهادی و فرایندهای تصمیم‌گیری را موجب شود؛ به‌گونه‌ای‌که تعادل‌های بازی هم از نظر اقتصادی کارا و هم از منظر اخلاقی 
و شرعی پایدار باشند. این چهارچوب قابلیت کاربرد در تحلیل بازارها، سیاست‌های اقتصادی و مدیریت منابع را در جوامع مسلمان و 

حتی غیرمسلمان داراست که به معیارهای عدالت، همکاری و مسئولیت اجتماعی اهمیت می‌دهند. 
و  ایجاد  اجتماعی  و  اخلاقی  ارزش‌های  و  ریاضی-اقتصادی  تحلیل‌های  میان  پلی  می‌تواند  اسلامی«  تعامل  »نظریه  به‌دیگرسخن، 
محدودیت‌های اخلاقی نظریه بازی کلاسیک را جبران کند. همچنین این چهارچوب می‌تواند به طراحی سیاست‌ها و سازوکارهای 
بازار منصفانه کمک کند و تصمیم‌گیری‌های اقتصادی را با اهداف اجتماعی و اخلاقی همسو نماید؛ به‌طوری‌که بهره‌وری اقتصادی و 

عدالت اجتماعی هم‌زمان محقق شوند.
واژگان کلیدی: نظریه بازی، فایده‌گرایی، خودخواهی، پیامدگرایی اخلاقی، عدالت سکولار، نظریه تعامل اسلامی.

.A13, D63, C72  :JELطبقه‌بندی
تقدیر و تشکر: بر خود بایسته می‌بینم که از زحمات داوران و مسئولان محترم فصلنامه »جستارهای اقتصادی ایران با رویکرد اسلامی« 

صمیمانه تشکر نمایم.
تعارض منافع: جا دارد یادآور شوم. اینجانب هیچ‌گونه تعارض منافع با محتوا و نتایج این مقاله ندارم.

.
استناد: عیسوی، محمود )1404(. بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف، مجله جستارهای 

اقتصادی با رویکرد اسلامی، 22)47(: 116-91.  



97بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

مقدمه
بازی، توصیفی از فعالیت‌های اقتصادی، اجتماعی و سیاسی افراد است )سوری،1399، ص3(. در دنیای واقعی هر فردی در تصمیم‌گیری‌های 

خود با عکس‌العمل دیگران مواجه است. پیامد موقعیت‌هایی که فرد در آن قرار می‌گیرد، ازیک‌سو، به تصمیمات او و ازسوی‌دیگر، به تصمیمات 

دیگران بستگی دارد. ازاین‌رو، افراد در زندگی واقعی خود همواره با حالاتی مواجه‌اند که می‌توانند با دیگران همسویی یا تضاد منافع داشته 

باشند. این ویژگی‌ها عامل مهمی برای توجه صاحب‌نظران به نظریه بازی‌1 بوده است )همان، ص3 و 4(. 

 Myerson,( نظریه بازی با استفاده از مدل‌های ریاضی به تحلیل روش‌های همکاری یا رقابت موجودات منطقی و هوشمند می‌پردازد

p.1 ,1991(. این نظریه، شاخه‌ای از ریاضیات کاربردی است که در علوم اجتماعی به‌ویژه در اقتصاد، علوم سیاسی و روابط بین‌الملل و نیز 

علوم مهندسی و زیست‌شناسی و برخی علوم دیگر همچون علوم رایانه و حتی فلسفه و اخلاق کاربرد دارد. این نظریه در پی آن است که با 

استفاده از ریاضیات، در یک شرایط راهبردی که موفقیت فرد وابسته به انتخاب دیگران است، موفقیت، راهبرد بهینه، وی را برآورد نماید. هدف 

نهایی این دانش یافتن راهبرد بهینه برای بازیکنان است.

هرگاه سود یک موجودیت تنها در گرو رفتار خود او نبوده و متأثر از رفتار یک یا چند موجودیت دیگر باشد، و تصمیمات دیگران تأثیر مثبت و 

منفی بر روی سود او داشته باشند، یک بازی میان دو یا چند موجودیت یادشده شکل گرفته است )عبدلی،1386(. عناصر یک بازی عبارت‌اند از: 

»مجموعه‌ای از بازیکنان«، »مجموعه‌ای از حرکت‌ها یا راهبردها« و »نتیجه مشخص هریک از راهبردهای انتخابی«. پیروزی در این نوع بازی تنها 

تابع شانس و اقبال نیست، بلکه از اصول و قوانینِ ویژه‌ای پیروی می‌کند که اگر بازیکنی آنها را به کار گیرد، به پیروزی و موفقیت نزدیک‌تر خواهد 

شد. »بازیکن‌ها« همان »تصمیم‌گیرندگان« بازی هستند که می‌توانند شخص، شرکت، دولت و... باشند. »راهبرد«، مهارت خوب بازی کردن و یا 

محاسبه به‌کارگیری مهارت به بهترین وجه است. »تفکر راهبردی« یعنی فکر کردن به بازی حریف، تصمیمات و واکنش‌های احتمالی او )همان(.

قرار گرفته‌اند  از گزینه‌ها  بُعد مجموعه‌ای  در هر  که  بُعدی است  ماتریسی چند  تحلیل‌ها شامل  بیشتر  در  بازی‌ها  نظریه  ساختار اصلی 

نظریه  این  ابتدا  در  است.  انتظار  مورد  گزینه‌های  از  ترکیب‌های مختلف  ازای  در  عوامل  برای  نتایج کسب‌شده  ماتریس  این  درآرایه‌های  که 

برای درک مجموعه بزرگی از رفتارهای اقتصادی همچون نوسانات شاخص سهام در بورس اوراق بهادار و افت و خیز بهای کالاها در بازار 

مصرف‌کنندگان ایجاد شد. امروزه تحلیل پدیده‌های گوناگون اقتصادی و تجاری نظیر پیروزی در یک مزایده، معامله، دادوستد، شرکت در یک 

مناقصه از دیگر مواردی است که نظریه بازی در آن نقش ایفا می‌کند. رقابتِ دو شرکتِ تجاری در بازار بورس کالا نمونه‌ای از بازی‌هاست.

این نظریه  به‌کارگیری  از اصلی‌ترین شرایط  از موضوعات در علوم مختلف کاربرد دارد. یکی  بازی در طیف گسترده‌ای  بنابراین، نظریه 

در تحلیل محیط‌های رقابتی، وفاداری عوامل متعامل در رعایت منطق بازی است. درصورتی‌که این پیش‌شرط به هر دلیل رعایت نشود، یا 

باید ایجاد ساختار جدیدی از منطق تحلیلی بازیگران متعامل را انتظار داشت و یا به‌دلیل عدم پیش‌بینی نتایج بازی و گزینه‌های مورد انتظار، 

نظام تصمیم‌گیرنده به سراغ دیگر روش‌های تحلیل خواهد رفت. هر قدر توان پیش‌بینی گزینه‌ها و نتایج حاصل از انتخاب آنها بیشتر باشد، 

عدم‌قطعیت در این تکنیک کاهش می‌یابد. نوعی از بازی نیز وجود دارد که به‌دلیل اینکه امکان برآورد احتمال وقوع نتایج در آنها وجود ندارد 
به »بازی‌های ابهام« شهرت دارند.2

1. Game Theory

2. در نظریه بازی براساس »ریسک« و »اطلاعات« چند نوع بازی تعریف می‌شود:
ـ بازی با اطلاعات کامل: همه ‌چیز روشن است؛ بازیکنان قوانین، راهبردها و پرداختی‌ها )Payoffs( را دقیق می‌دانند؛

ـ بازی با عدم قطعیت )Risk(: بازیکنان احتمال وقوع حالات مختلف را می‌دانند )مثل پرتاب تاس(؛
ـ بازی با ابهام )Ambiguity(. بازیکنان حتی احتمال وقوع حالات مختلف را هم نمی‌دانند یا در آن تردید دارند.

.)Ellsberg, 1961, p. 647( یعنی در بازی ابهام، مشکل فقط »نداشتن اطلاعات کامل« نیست؛ بلکه بازیکن نمی‌داند چطور باید به احتمال‌ها وزن بدهد



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  98

پیشینه
درسال ۱۹۲۱ امیل بُرل،1 ریاضیدان فرانسوی، برای نخستین بار تعدادی از بازی‌های رایج در قمارخانه‌ها را مطالعه کرد و مقالاتی در مورد 

توسعه  و  گسترش  برای  چون  اما  کرد.  کید  تأ منطقی  طریق  به  بازی‌ها  نوع  این  نتایج  بودن  قابل‌پیش‌بینی  بر  مقاله‌ها  این  در  او  نوشت.  آنها 

 ایده‌های خود تلاش پیگیری انجام نداد، بسیاری از مورخین ایجاد نظریه بازی را به جان فون نویمان،2 ریاضیدان مجارستانی مستند کرده‌اند

.)Poundstone, 1993) (Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2023, History, para.2( 

 با تئوری احتمالات تعیین نمی‌شود. او 
ً
آنچه نویمان را به توسعه نظریه بازی ترغیب کرد، این بود که دریافت نتیجه یک بازی ورق صرفا

شیوه بلوف‌ زدن )همان راهکار فریب‌ دادن سایر بازیکنان و پنهان‌کردن اطلاعات از آنها( را در این بازی فرمول‌بندی کرد. بررسی نظریه بازی 

از فون ‌نویمان تا آمارتیاسن، نشان‌دهنده تحولات نظری و چالش‌های اخلاقی گسترده‌ای است که این چهارچوب تحلیلی در طول زمان با آن 

مواجه شده است.

نویمان در سال ۱۹۲۸ به همراه اقتصاددان اتریشی، اسکار مورگن‌ شترن،3 کتاب »نظریه بازی‌ و رفتار اقتصادی« را به رشته تحریر درآورد. 

جنگ،  سیاست،  جامعه‌شناسی،  روان‌شناسی،  در  آن  فراوان  کاربردهای  زودی  به  اما  بودند،  اقتصاددانان   
ً
صرفا کتاب  این  مخاطبان  اگرچه 

بازی‌های تفریحی و بسیاری زمینه‌های دیگر آشکار شد و توجهات را به خود جلب کرد.

در ۱۹۹۴ جان نَش4 به همراهِ جان هارسانی و راینهارد سیلتن به‌دلیل مطالعات خلاقانه خود دراین‌باره، برنده جایزه نوبل اقتصاد شدند. 

در سال‌های پس از آن نیز بسیاری از برندگانِ این جایزه از میانِ متخصصینِ نظریه بازی انتخاب شدند. آخرینِ آنها، اقتصاددان فرانسوی، ژان 

تیرول5 است که در سال ۲۰۱۴ این جایزه را کسب کرد. 

گوالا)Guala, 2006, p.236( و فارمر )Farmer, 2015( معتقدند که نظریه بازی‌ در کتاب فون ‌نویمان و مورگن‌ شترن، بنیان نهادی و 

ریاضیاتی خود را بر »عقلانیت« مبتنی بر »بیشینه‌سازی مطلوبیت« استوار یافت. این چهارچوب، رفتار بازیگران را با فرض عقلانیت محض 

و هدف کسب بیشترین منفعت شخصی مدل‌سازی می‌کرد. اما این بنیان باوجود قدرت تحلیلی قابل‌توجه، از نظر اخلاقی محدودیت‌هایی 

دارد و اصولی چون عدالت، انصاف و همکاری اخلاقی را به‌طور مستقیم لحاظ نمی‌کند. همچنین، گوالا اشاره می‌کند که نظریه بازی‌های 

استاندارد نمی‌تواند رفتارهای تعاملی و اخلاقی مانند همکاری مبتنی بر انصاف و انتقام متقابل را توجیه کند و نیازمند توسعه‌هایی است که 

اخلاق و پیچیدگی‌های انسانی را در خود جای دهد.

تالر )Thaler, 2018, p. 1265-1287( نشان می‌دهد که اقتصاد رفتاری با بررسی خطاها و انحرافات شناختی در تصمیم‌گیری‌های 

انسانی، مانند محدودیت‌های توجه، عدم کنترل نفس، و تأثیر هنجارهای اجتماعی، چهارچوب‌های جدیدی را برای تحلیل رفتار اقتصادی 

ایجاد کرده است. این رویکرد برخلاف نظریه‌های کلاسیک که فرض عقلانیت محض و بیشینه‌سازی مطلوبیت را مبنا قرار می‌دهند، رفتار 

انسان‌ها را با در نظر گرفتن تأثیرات محیطی، اجتماعی و روانی مدل‌سازی می‌کند که به پیش‌بینی‌ها و سیاست‌گذاری‌های واقع‌بینانه‌تر منجر 

کید می‌کند که انسان‌ها به عدالت، همکاری، و نگرانی نسبت به دیگران اهمیت می‌دهند و این عوامل به شکل قابل توجهی رفتار  می‌شود. تالر تأ

اقتصادی را شکل می‌دهند. بنابراین، بسط اقتصاد رفتاری به نظریه کلاسیک اقتصاد، مطالعه متقابل‌گرایی،6 انصاف و انگیزه‌های غیراقتصادی را 

 خودخواهانه به سمت ساختارهای پیچیده‌تر انسانی سوق می‌دهد.
ً
ممکن می‌کند و از این طریق چهارچوب تحلیل را از حالت صرفا

1. Emile Borel
2. John Von Neumann
3. Oskar Morgenstern
4. John Nash
5. Jean Tirole
6. reciprocity



99بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

»آمارتیا سِن« با تبیین نظریه بازی‌ها از دیدگاه اخلاقی و عدالت اجتماعی نشان داده است که اصولی چون عدالت و حقوق فردی می‌توانند 

با توسعه مفاهیمی چون  فراتر رفت. سن  بیشینه‌سازی صرف مطلوبیت فردی  از  باید  این کار  برای  البته  و  باشند  با نظریه مطلوبیت سازگار 

پرداخته  کلاسیک  بازی‌های  نظریه  ساده‌گرایانه  و  مادی  محدودیت‌های  نقد  به  منابع،  توزیع  الگوهای  به  توجه  و  برابری«  »نارضایتی‌های 

 است. همچنین، سن اشاره دارد به پیچیدگی‌های اخلاقی در به‌کارگیری نظریه‌های اقتصادی که باید عدالت و رفاه جمعی را در نظر بگیرند

.)Chang, 2000, p. 180( 

همچنین، مفاهیمی مانند »اصل پارتو« که در تحلیل‌های اقتصادی و نظریه بازی نیز کاربرد دارند، توسط نسل‌های جدید اقتصاددانان و 

فلاسفه اخلاق نقد شده‌اند. برخی پژوهش‌ها تلاش دارند تا چهارچوب‌هایی میانجی طراحی کنند که هم عدالت اجتماعی را رعایت و هم 

 آثار آمارتیا سِن روشن کرده است که نارضایتی‌های برابری و توجه به عدالت در بازتوزیع منابع 
ً
اصول تعامل استراتژیک را حفظ کنند. مثلا

 Chang, 2000,( همچنین، مقاله .)Sen, 1970 [1984], pp. 131–160( می‌تواند از محدودیت‌های ساده‌گرایانه نظریه بازی برتری گیرد

به ترویج رفتارهای  به لحاظ اخلاقی،  اقتصاد رفتاری مدرن  افزون‌برآن، مفهوم عقلانیت محدود و  این دیدگاه را تقویت می‌کند.   )p. 180

انسانی، همکاری و توجه به هنجارهای اجتماعی کمک کرده است )Thaler, 2018, p. 1275(. عربی و همکاران )1395( معتقدند که 

ارزیابی چهارچوب نظری ایده‌ها و نظریه‌های مبتنی بر رهیافت نظریه بازی‌، نشان‌دهنده کاستی‌ها و دشواری‌هایی در راه بهره‌گیری از نظریه 

بازی‌ برای فلسفه اخلاق است. 

محمودنیا و همکاران )1403( بر این باورند که براساس دیدگاه اخلاقی و در چهارچوب نظریه بازی، در بررسی دلالت‌های رویکردهای 

منفعت‌طلبانه براساس تعادل نَش و رویکرد نوع‌دوستانه براساس تعادل بِرگ، این رویکرد برگ است که منافع اجتماعی بیشتری برای جامعه 

و اقتصاد به همراه خواهد داشت و با رویکرد اخلاقی و عقلایی سازگارتر است. از بررسی مجموع مطالعات انجام‌یافته درباره نظریه بازی 

می‌توان چنین نتیجه گرفت که دانش اقتصاد نیازمند نظریه‌ بازی »اخلاقی‌تر« و »جامع‌تر« است تا بتواند واقعیت‌های پیچیده انسانی، عدالت 

و همکاری را دربرگیرد.

مبانی اخلاقی نظریه بازی

الف( تبیین مبانی اخلاقی نظریه بازی

فون نویمان و مورگنشترن نظریه بازی‌ را به‌مثابه چهارچوبی رسمی و ریاضیاتی برای تحلیل تصمیم‌گیری‌های تعاملی معرفی کردند؛ چهارچوبی 

که در آن افراد به‌ صورت عقلانی و با هدف حداکثر کردن منافع شخصی خود عمل می‌کنند. در این چهارچوب، هر بازی شامل بازیگران، 

استراتژی‌ها، و نتایج وابسته به انتخاب‌های بازیگران است. مفهوم کلیدی مورد استفاده آنان مفهوم »عقلانیت« است که آن را براساس مفهوم 

کلاسیک حداکثرسازی انتظار سود )expected utility maximization( تعریف کرده‌اند. مفهومی که مجموعه‌ای از قواعد ریاضی برای 

کید می‌کند، اما در اصل بر تفسیری خاص   بر خودخواهی و بهینه‌سازی فردی تأ
ً
انتخاب بهترین گزینه‌هاست. این چهارچوب، هرچند عموما

از اخلاق و رفتار انسانی در موقعیت‌های اجتماعی مبتنی است که بعدها توانست مبنایی برای بررسی مسائل اخلاقی را در اقتصاد و جامعه 

فراهم آورد.

با توجه به این نکته که نظریه بازی در فضای ارزشی اقتصاد متعارف متولد شده است، می‌توان پذیرفت که از همان مبانی ارزشی و اخلاقی 

برخوردار است. ازاین‌رو، با استفاده از مجموع مطالب انتشار یافته از فون نویمان و مورگنشترن و بعد از آن، موضع این نظریه را درباره چند 

اصل بنیانی و محوری اخلاقی به صورت زیر می‌توان خلاصه کرد:



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  100

1. فایده‌گرایی:1 اقتصاد نئوکلاسیک، به‌ویژه پس از قرن نوزدهم، به‌شدت از منطق فایده‌گرایی تأثیر پذیرفته است. مفهوم عقلانیت ابزاری2 

 از آموزه‌های فایده‌گرایانه وارد اقتصاد شده‌اند. در این پارادایم، انسان اقتصادی4 موجودی است که 
ً
و بیشینه‌سازی مطلوبیت فردی،3 مستقیما

اطلاعات کامل دارد، با عقلانیت کامل عمل می‌کند، و همواره در پی بیشینه‌سازی مطلوبیت خویش است. این پیش‌فرض‌ها به چهارچوب 

که  می‌کنند  انتخاب‌هایی  فایده،  کردن  بیشینه  برای  و  خودمحوری  و  عقلانیت  فرض  با  بازی،  بازیگران  یافته‌اند.  راه  نیز  بازی  نظریه  اصلی 

تعادل‌های استراتژیک را رقم می‌زنند. بنابراین، می‌توان چنین نتیجه گرفت که این نظریه هم به تبعیت از دیدگاه اقتصاددانان کلاسیک اصل 

فایده یا بیشینه‌سازی خوشبختی جمعی را بسیار مهم می‌شمرد و بر این باور است که عمل اخلاقی، عملی است که بیشترین سود و کمترین 

زیان را به‌دنبال داشته باشد.

به‌عنوان‌مثال، در دیدگاه جان نَش در یک بازی استراتژیک، بازیکنان هریک دارای مجموعه‌ای از استراتژی‌ها هستند. »تعادل نَش«5 نشان‌دهنده 

مجموعه‌ای از استراتژی‌هاست که براساس آنها هیچ بازیکنی نمی‌تواند به تنهایی و بدون همکاری، با تغییر استراتژی خود نسبت به آن شرایط، سود 

و منافع فردی خود را بیشتر کند )Nash, 1950, p.48(. مفهوم این شرط، یعنی »عدم انگیزه به تغییر یک‌جانبه«، آن است که هر بازیکن، استراتژیی 

را انتخاب می‌کند که منافع شخصی‌اش را در بهترین حالت ممکن حفظ خواهد کرد. بنابراین، منافع فردی اساس رفتار هر بازیکن است. هر کس 

به‌دنبال کسب بهترین نتیجه برای خود، با در نظر گرفتن استراتژی‌های دیگران است. این دیدگاه نشان می‌دهد که تعادل نش، نقطه پایداری است که 

در آن هر بازیگر با فرض عقلانیت کامل، تصمیمی اتخاذ می‌کند که بیشترین منفعت فردی را برای خود تضمین کند.

کلاسیک  اقتصاد  می‌آید.  شمار  به  بنیادین  مفاهیم  از  یکی  فردی«  عقلانی  »رفتار  یا  »خودخواهی«  بازی،  نظریه  در  خودخواهی:   .2

تعاملات  و  می‌کنند  دنبال  را  خود  منافع  حداکثر  عقلانی،  انتخاب‌های  با  بازیگر  افراد  که  شده‌اند  بنا  براساس‌این  بازی‌ها  نظریه  و 

غیرخودخواهانه کمتر مورد توجه قرار گرفته‌اند )Guala, 2006(. این خودخواهی، گاهی به موقعیت‌هایی منجر می‌شود که با وجود تعقیب 

غیرتعاونی« و  »تعاونی  بازی‌های  در  افراد  متضاد  منافع  یا  زندانی«6  »معمای  مثل  می‌آید،  وجود  به  جامعه  برای  کلی  ضرر  فردی،   منافع 

 )Samuelson & Nordhaus, 2009( و )Collins, 2022, p. 51(. ازسوی‌دیگر، این دیدگاه رفتارهای انسان را در قالب منفعت‌طلبی 

 Thaler,( صرف تبیین می‌کند و جنبه‌های اجتماعی، اخلاقی و نوع‌دوستانه را که در واقعیت‌های رفتاری دیده می‌شود، کمتر لحاظ می‌نماید

 .)Garcés-Velástegui, 2024, p. 668( و )2018, p.1267

بازیگران در بسیاری از بازی‌های کلاسیک مانند معمای زندانی، براساس خودخواهی عمل می‌کنند؛ به این معنا که هر بازیکن بدون توجه 

به رفاه دیگران، به‌دنبال بیشینه‌سازی سود یا مطلوبیت شخصی خود است. این رفتار خودخواهانه در بسیاری از مدل‌های نظریه بازی، به‌ویژه 

1. Utilitarianism
2. instrumental rationality
3. utility maximization
4. Homo Economicus

5. تعادل نش وضعیتی است که در آن »هیچ بازیکنی انگیزه‌ای برای تغییر یک‌طرفۀ راهبرد خود ندارد«؛ چون با تغییر راهبرد، وضعیت او بهتر نمی‌شود. به‌دیگرسخن، هر بازیکن 
بهترین پاســخ )Best Response( را در برابر راهبرد دیگران انتخاب کرده اســت. بنابراین، اگر همه در این نقطه بمانند، کســی ســود بیشتری از تغییر فردی به دست نمی‌آورد. 
مثال خیلی ساده آن »معمای زندانی« است که در آن اگر هر دو زندانی به جای همکاری، خیانت کنند، به یک تعادل نش می‌رسند؛ چون هیچ‌کدام به‌تنهایی با تغییر تصمیم 

نمی‌تواند وضعیت بهتری برای خودش ایجاد کند.
6. معمای زندانی )Prisoner’s Dilemma( یکی از مشهورترین بازی‌های نظریه بازی‌هاست که نشان می‌دهد چرا افرادِ عاقل ممکن است همکاری نکنند؛ حتی وقتی همکاری 
به نفع هر دوی آنهاست. مثال ساده آن این است که دو زندانی به جرم مشترکی دستگیر شده‌اند. پلیس برای هر کدام پیشنهادی دارد: اگر هر دو سکوت کنند، هر کدام یک 
ســال زندان. اگر یکی اعتراف کند و دیگری ســکوت کند، اعتراف‌کننده آزاد می‌شــود؛ اما دیگری ده سال زندان می‌رود. اگر هر دو اعتراف کنند، هر کدام پنج سال زندان 
در انتظارشان است. نتیجه اینکه بهترین حالت جمعی این است که هر دو سکوت کنند )فقط یک سال برای هر کدام(. اما تعادل نش این است که هر دو اعتراف کنند )پنج 
سال برای هر کدام(، چون هر زندانی می‌بیند اگر طرف مقابل سکوت کند، با اعتراف آزاد می‌شود؛ و اگر طرف مقابل اعتراف کند، با اعتراف دست‌کم پنج سال می‌گیرد، نه 
ده ســال. معمای زندانی نشــان می‌دهد که منطق فردی )انتخاب عقلانی برای منفعت شخصی( می‌تواند به نتیجه‌ای بدتر برای همه منجر شود، و این اساس بسیاری از تحلیل‌ها 

در اقتصاد، سیاست و روابط اجتماعی است.



101بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

در تعادل نش1 مفروض گرفته می‌شود؛ زیرا فرض می‌شود که بازیگران تصمیماتی اتخاذ می‌کنند که بهینه‌ترین پاسخ به تصمیمات دیگران باشد 

.)Osborne, 2004, p.33(

است.  مرتبط  بازیکنان  بین  استراتژیک  تعاملات  پویایی  و  فردی  منافع  با  پیچیده‌ای  به‌طور  بازی  نظریه  در  مفهوم خودخواهی  بنابراین، 

معیاری که به‌عنوان »سطح خودخواهی« شناخته می‌شود، شکاف بین رفاه اجتماعی در تعادل نش و یک بهینه اجتماعی را کمّی می‌کند و 

میزانی را که منافع فردی می‌تواند مانع نتایج جمعی شود، برجسته می‌کند. این چهارچوب، تنش ذاتی بین سود شخصی و منفعت اجتماعی را 

آشکار می‌کند و نشان می‌دهد که بازیکنان اغلب منافع خود را بر استراتژی‌های مشارکتی اولویت می‌دهند.

»سطح خودخواهی« نشان‌دهنده حداقل کسری از رفاه اجتماعی مورد نیاز برای دستیابی به یک بهینه اجتماعی در تعادل نش است. این 

 در معمای زندانی، سطح خودخواهی با نسبت مزایا به هزینه‌های همکاری 
ً
سطح، بینش‌هایی را در مورد بازی‌های مختلف ارائه می‌دهد. مثلا

تعیین می‌شود یا در بازی کالاهای عمومی، سطح خودخواهی در کالاهای عمومی تحت تأثیر »ضریب کالای عمومی« قرار دارد. ضریبی که 

نشان می‌دهد که یک فرد چه مقدار از کالای عمومی را به‌طور فردی مصرف می‌کند. هرچه این ضریب بیشتر باشد، فرد سهم بیشتری از کالای 

عمومی را به خود اختصاص می‌دهد. این ضریب بر انگیزه‌های همکاری تأثیر می‌گذارد.

آنها  پیامدهای  براساس  را  کنش‌ها  ارزش‌گذاری  که  است  اخلاق  فلسفه  در  رویکردی  اخلاقی2  پیامدگرایی  اخلاقی:  پیامدگرایی   .3

به‌ویژه  پیامدگرایانه،  آن وابسته است. نظریه‌های  نتایج  به  یعنی ارزش اخلاقی یک عمل  انجام می‌دهد )Sinnott-Armstrong, 2019(؛ 

فایده‌گرایی،3 بر آن‌اند که کنش‌ها باید به بیشترین خیر برای بیشترین افراد منجر شوند )Mill, 1863, p. 16-17(. این رویکرد در نظریه بازی 

به‌ویژه در تحلیل رفتارهای استراتژیک بازیگران جایگاه مهمی دارد؛ زیرا فرض بر این است که بازیکنان تصمیماتی را برمی‌گزینند که بیشترین 

سود یا مطلوبیت را در پیامد نهایی ایجاد کند )Osborne & Rubinstein, 1994, p. 3-5(. بنابراین، نظریه در اقتصاد متعارف تا حد زیادی 

بر بنیان پیامدگرایی فردمحور و عقلانیت ابزاری استوار است؛ زیرا در بسیاری از موارد پیامدهای انتخاب‌ها و تعامل‌های راهبردی را مورد توجه 

قرار می‌دهد.

نه جمعی؛  فردی است  منافع  بهینه‌سازی  بر  تمرکز اصلی  بازی،  نظریه  در  که  توجه داشت  بنیادین  تفاوت  این  به  باید  میان  این  در  البته 

کید دارد؛ یعنی در نظریه بازی کلاسیک، حتی اگر پیامد نهایی برای کل  درحالی‌که اخلاق پیامدگرا بر بهینه‌سازی جمعی و نوع‌دوستی هم تأ

، در معمای زندانی، انتخاب خیانت برای 
ً
جامعه نامطلوب باشد، رفتار فردی را عقلانی تلقی می‌کند، تا هنگامی‌که به نفع بازیگر باشد. مثلا

هر بازیگر »عقلانی« است؛ اما پیامد نهایی )هر دو به حبس طولانی محکوم می‌شوند( از منظر جمعی »نامطلوب« و غیراخلاقی است.

اما  می‌شود؛  تعریف  مالکیت خصوصی  به  احترام  و  مبادله  آزادی  قالب  در  بیشتر  عدالت  اقتصاد کلاسیکی  در  4. عدالت4 سکولار: 

اقتصاد نیوکلاسیکی آن را در چهارچوب کارایی و بهینه‌سازی مدل‌سازی نمود. اقتصاددانانی مانند والراس، جونز و مارشال کوشیدند تا تحلیل 

بهینه و رضایت  مانند کارایی، تخصیص  به مفاهیمی  را  میان، عدالت جای خود  این  بزدایند. در  ارزش ‌داوری‌های اخلاقی  از  را  اقتصادی 

مصرف‌کننده داد. اصطلاح »کارایی پارتویی« به‌عنوان شاخص عدالت معرفی شد؛ اما این معیار تنها وضعیت‌هایی را »بهتر« می‌داند که در 

آن هیچ‌کس زیان نبیند، حتی اگر نابرابری‌های شدید باقی بماند )Pareto, 1906/1971, pp. 261–262(. بنابراین، هر دو رویکرد عدالت 

را به‌طور مستقیم با برابری یکسان نمی‌دانند؛ بلکه آن را نتیجه طبیعی عملکرد بازار رقابتی و کارا می‌پندارند. در اقتصاد متعارف نیز، عدالت 

اغلب در قالب برابری در دسترسی به منابع یا فرصت‌ها تحلیل می‌شود )Sen, 1999, pp. 73-74(. در نظریه بازی، این مفاهیم باید به زبان 

1. Nash Equilibrium
2. Consequentialism
3. Utilitarianism
4. justice



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  102

، در »بازی کیک«1 یا »بازی اولتیماتوم«،2 عدالت می‌تواند در میزان سهم پیشنهادی و 
ً
انتخاب راهبردی و پیامدهای تعاملی ترجمه شوند. مثلا

واکنش گیرنده به پیشنهاد ناعادلانه بازتاب یابد.

 در قالب »ترجیحات اجتماعی«، »انصاف متقابل« یا »قراردادهای تکاملی« ارائه می‌شود. مدلهای 
ً
مدل‌های عدالت در نظریه بازی معمولا

 )ERC( »و مدل »برابری، تقابل، رقابت )FS( مبتنی بر این معیارها عبارت‌اند از: »مدل‌های ترجیحات اجتماعی« مانند نفرت از نابرابری

که مطلوبیت را به »سهم نسبی« گره می‌زند؛ مدل »انصاف متقابل« )RF( که نیت‌ها و پاداش‌دهی / تنبیهِ اخلاقی را وارد تعادل می‌کند؛ و در 

نهایت، رویکرد »تکاملی/ قراردادگرایانه« )قراردادهای عرفی( که هنجارها را محصول هم‌تکاملی راهبردها می‌بیند.

در مدل »نفرت از نابرابری«،3 فرض می‌شود افراد تمایل دارند برای کاهش نابرابری از سود خود بکاهند. کمتر از دیگران نداشته باشند )حسادت 

به بالادست( و بیشتر از دیگران نداشته باشند )احساس گناه نسبت به پایین‌دست(. این تمایل‌ها به‌صورت پارامترهایی در تابع مطلوبیت وارد می‌شود تا 

.)Fehr & Schmidt, 1999, pp. 819–821( توضیح دهد چرا انسان‌ها حتی به قیمت کاهش سود شخصی، به برابری نزدیک‌تر تمایل نشان می‌دهند

 Bolton & Ockenfels,( مطلوبیت براساس نسبت سهم فرد به مجموع منابع شکل می‌گیرد ،)ERC( 4»در مدل »برابری، تقابل، رقابت

pp. 166-168 ,2000(. در این مدل برای توضیح انحرافات مشاهده‌شده در رفتار واقعی انسان‌ها نسبت به پیش‌بینی‌های مدل کلاسیک، 

»عامل خودنفع‌جو«، طراحی شده است. در »برابری«، افراد از اختلاف فاحش میان درآمد خود و دیگران ناراحت می‌شوند. در »تقابل« یا 

»پاسخ‌گویی« یا »مقابله‌به‌مثل«، افراد تمایل دارند رفتار ناعادلانه را مجازات کنند یا رفتار منصفانه را پاداش دهند؛ حتی اگر این کار برایشان 

هزینه داشته باشد. در »رقابت«، برخی افراد حتی در شرایط برابر، تمایل دارند سهم بیشتری نسبت به دیگران داشته باشند.

در مدل »انصاف متقابل«RF( 5(، بازیکنان تنها به منافع مادی توجه ندارند؛ بلکه به نیت‌ها نیز اهمیت می‌دهند. آنان تمایل دارند به رفتار 

دوستانه پاسخ دوستانه و به رفتار خصمانه پاسخ خصمانه بدهند )Rabin, 1993, pp. 1238-1281(. یعنی افراد نه‌تنها به نتیجه نهایی )مثل 

 اگر فرد رفتار منصفانه یا همکاری‌گرانه 
ً
میزان پول یا کالا( اهمیت می‌دهند، بلکه به »رفتار و نیت طرف مقابل« نیز واکنش نشان می‌دهند. مثلا

 منصفانه رفتار کند، حتی اگر به ضرر مادی خودش باشد. یا اگر فرد رفتار غیرمنصفانه یا خصمانه ببیند، 
ً
از طرف مقابل ببیند، تمایل دارد متقابلا

ممکن است واکنش تلافی‌جویانه نشان دهد، حتی اگر برایش هزینه داشته باشد. این مدل‌ها گرچه عدالت را به مدل‌های »تعادل نش« نزدیک 

کرده‌اند، اما اغلب آن را به سطح یک »ترجیح فردی« یا »رفتار واکنشی« تقلیل می‌دهند.

ب. نقد اقتصاددانان متعارف بر مبانی اخلاقی نظریه بازی

 بر محدودیت‌های اخلاقی و عملی این نظریه در بازنمایی کامل رفتار انسانی و پیامدهای اجتماعی آن تمرکز دارند. 
ً
نقدهای اقتصاددانان عمدتا

کید شده، نمی‌تواند به‌طور  این نقدها نشان می‌دهند که اصول عقلانیت مبتنی بر بیشینه‌سازی مطلوبیت که در نظریه بازی کلاسیک بر آن تأ

کافی ابعاد اخلاقی، اجتماعی و انسانی تعاملات را توضیح دهد.

1. در »بازی کیک« یا »تقسیم کیک« یک بازیکن باید کیکی )یا منبعی( را بین خودش و دیگری تقسیم کند. اغلب فرض می‌شود که تقسیم می‌تواند به هر نسبت دلخواه انجام 
شود. تمرکز اصلی روی عدالت، انصاف و کارایی تقسیم است. در »بازی التیماتوم«، بازیکن اول پیشنهادی برای تقسیم )مثلًا کیک یا پول( می‌دهد. بازیکن دوم یا می‌پذیرد 
)تقســیم انجام می‌شــود( یا رد می‌کند )هیچ‌کدام چیزی دریافت نمی‌کنند(. اینجا عنصر »تهدید به رد کردن« وارد بازی می‌شود. تفاوت اصلی: در بازی کیک معمولًا فرض 
بر این اســت که تقســیم به‌طور قطعی اجرا می‌شــود و موضوع اصلی عدالت و انصاف است. در بازی التیماتوم قدرت بازیکن دوم در رد یا پذیرش، نقش کلیدی دارد و مسئله 
»انصاف« همراه با »قدرت چانه‌زنی« بررسی می‌شود. خلاصه: بازی کیک و بازی التیماتوم به هم شباهت دارند )هر دو درباره تقسیم منبع‌اند(؛ اما بازی التیماتوم شکل خاصی 

از بازی کیک است که در آن بازیکن دوم می‌تواند پیشنهاد را رد کند و هر دو بازنده شوند.
2. Ultimatum Game
3. Inequity Aversion Model (Fehr–Schmidt Model (FS))
4. Equity, Reciprocity, and Competition (ERC)
5. Reciprocal Fairness Model (RF)



103بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

1. محدودیت نظریه در بازنمایی رفتار انسانی پیچیده و اخلاقی

نظریه بازی فون ‌نویمان بر فرض »عقلانیت کامل« و »فردگرایی« تکیه دارد و بازیکنان را به‌عنوان عامل‌های خودمحور و منطقی می‌شناسد که 

 به دنبال بیشینه‌سازی مطلوبیت شخصی هستند؛ اما تحقیقات تجربی و فلسفی نشان داده‌اند که انسان‌ها رفتارهای پیچیده‌تری دارند که 
ً
صرفا

 در مدل‌های بازی کلاسیک 
ً
عناصر اخلاقی مانند انصاف، همکاری، همدردی و پاسخ به رفتار متقابل1 در آنها دخیل است. این جنبه‌ها معمولا

به‌دلیل محدودیت‌های مفهومی لحاظ نمی‌شوند و این نقص باعث شده است نظریه بازی نتواند رفتارهای واقعی را به مدل‌های ریاضی دقیق 

.)Guala, 2006, pp. 145-147( تبدیل کند

2. ناتوانی نظریه در توضیح رفتارهای تعاملی و اخلاقی

 
ً
نظریه بازی‌های استاندارد نمی‌تواند پدیده‌های مهمی مانند همکاری مبتنی بر انصاف را توجیه کند؛ زیرا ساختارهای بازی کلاسیک عمدتا

نیز  به مسائل اخلاقی  این محدودیت   »سخت« و شفاف شکل گرفته‌اند. 
ً
براساس ترجیحات کاملا قرار می‌دهند و  منافع فردی را مدنظر 

نابرابری‌ها  به  پاسخ  یا  توزیعی  از جمله عدالت  انگیزه‌ها و قضاوت‌های اخلاقی  به شرح  قادر  بازی  سرایت می‌کند چون مدل‌های نظریه 

.)Guala, 2006, p. 148-150(نیستند

3. نقد اخلاقی بر مسئله عقلانیت نظریه

عقلانیت کامل و محاسباتی چنین فرض می‌کند که بازیکنان قادرند محاسبات پیچیده را بدون خطا انجام دهند و تمامی پیامدهای آنی و 

بلندمدت را در نظر بگیرند. این فرض در جهان واقعی پایدار نیست و باعث می‌شود رفتار انسانی با مبنای اخلاقی و محدودیت‌های شناختی 

واقعی همچون خطاها و سوگیری‌های شناختی مواجه نشود. به همین ترتیب، توضیح رفتار اخلاقی و اجتماعی که مبتنی بر برانگیختگی‌های 

 .)Guala, 2006, p. 150-152( روان‌شناختی است، در مدل‌های استاندارد نظریه بازی جایگاهی ندارد

همچنین وی در بررسی محدودیت‌های نظریه بازی‌ در توضیح رفتار متقابل2 استدلال می‌کند که نظریه بازی‌های استاندارد که براساس 

افراد خودخواه و عقلانی است، نمی‌تواند رفتارهای تعاملی‌ همچون همکاری مبتنی بر انصاف و نیز پاسخ به رفتارهای متقابل را به‌طور کامل 

توجیه کند. یعنی نظریه بازی‌ به شکل سنتی قادر نیست رفتارهای انسانی که شامل انگیزه‌های اخلاقی و اجتماعی هستند را در مدل‌های خود 

بگنجاند و این باعث شده تا بسیاری از پدیده‌های واقعی خارج از پیش‌بینی‌های نظریه قرار گیرد. به همین دلیل، نظریه بازی به اصلاحات 

 .)Guala, 2006, p. 150-152( اساسی و گسترش مفهوم عقلانیت نیاز دارد تا به درک بهتری از رفتارهای انسانی برسد

4. نقد نظریه از جهت پیامدهای اجتماعی و اخلاقی مدل‌های صرفاً اقتصادی

تحقیقات اخیر در حوزه اقتصاد رفتاری و علوم اعصاب، به‌ویژه مطالعات مرتبط با همدلی و رفتارهای پروسوشیال )رفتارهای کمک‌کننده( 

نشان داده‌اند که مردم در شرایط مختلف، به خصوص در تعاملات اجتماعی، رفتارهای نوع‌دوستانه و همکاری را از خود بروز می‌دهند 

)Kirman & Teschl, 2010, p. 303-305(. میزان هم‌دلی و کمک‌رسانی افراد بسته به زمینه و رفتار متقابل دیگران تغییر می‌کند و ثابت 

نیست. این یافته‌ها نه‌تنها فرض خودخواهی مطلق در نظریه بازی را نقض می‌کنند، بلکه نشان می‌دهند که رفتار افراد در بازی‌ها تابعی پویا از 

 .)Kirman & Teschl, 2010, p. 310-312( عوامل روانی، اجتماعی و عاطفی است که باید در مدل‌های اقتصادی لحاظ شود

1. reciprocity
2. reciprocity



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  104

دارد که می‌تواند  بازی وجود  نظریه  رقابتی در  و  رفتارهای خودخواهانه  توجیه  نگرانی‌هایی درباره  اجتماعی،  پیامدهای  نظر  از  بنابراین، 

یا تقویت ساختارهای  به ایجاد  بینجامد. این رویکرد ممکن است  نادیده گرفتن ارزش‌های اخلاقی مانند همبستگی و نگرانی اجتماعی  به 

و  اخلاقی  پیامدهای  گرفتن  نظر  در  بدون  سیاست‌گذاری  مدل‌ها  این  پایه  بر  که  زمانی  به‌ویژه  کند؛  کمک  اجتماعی  و  اقتصادی  نامطلوب 

اجتماعی شکل می‌گیرد.

5. نقد نظریه از جهت سیاست‌گذاری و کارکرد بازار

 نگران ادغام »افقی« است که در آن یک شرکت، شرکتی دیگر را می‌خرد که همان کار را انجام می‌دهد؛ اما »ادغام عمودی« 
ً
دولت عمدتا

 
ً
نیز می‌تواند خطرناک باشد. ادغام عمودی یعنی گسترش مالکیت و کنترل در حلقه‌های بالادستی یا پایین‌دستی زنجیره تولید یا توزیع. مثلا

 یک سیستم عامل رایانه، ممکن است قادر باشد قدرت بازار خود را بر حلقه‌های دیگر 
ً
یک شرکت انحصارگر در بخشی از زنجیره تولید، مثلا

همجنس خود در زنجیره افزایش دهد. تیرول با استفاده از »تئوری بازی« نشان داده است که به دست آوردن سود بیشتر با گسترش انحصار 

بر حلقه‌های بالاتر و پایین‌تر زنجیره تولید )ادغام عمودی( ممکن است. مانند شرکتی که دارای حق انحصاری یا حق اختراع فناوری است که 

باعث کاهش هزینه می‌شود. فروش این فناوری به همه باعث منفعت عموم است؛ اما دارنده این حق اختراع با فروش اختصاصی آن به تنها 

 می‌تواند قیمتی که برای رقبا قابل رقابت نیست را ارائه دهد و بازار را در 
ً
یک مشتری می‌تواند سود بیشتری به دست آورد. آن مشتری هم بعدا

 .)Tirole, 1988, p. 184( بنابراین چنین سازوکارهایی همواره به نفع رفاه اجتماعی نیستند .)Tirole, 1988, p. 218-245( دست بگیرد

6. نقد نظریه از جهت عدالت 

اقتصاددانان کلاسیک مانند آدام اسمیت، دیوید ریکاردو و جان استوارت میل، عدالت را بیشتر در چهارچوب »نظم طبیعی بازار« و »حقوق 

مالکیت« تعریف می‌کردند. در این دیدگاه، بازار آزاد با کمترین مداخله دولت، از طریق »دست نامرئی«،1 به تخصیص بهینه منابع و در نتیجه 

برقراری نوعی عدالت طبیعی منجر می‌شود )Smith, 1776/1976, Book IV, Chapter II, p. 456(. در این مکتب عدالت اغلب به 

عدالت معاوضه‌ای2 یعنی رعایت انصاف در مبادلات آزاد و احترام به قراردادها تقلیل می‌یابد. نابرابری‌های اقتصادی اگر در چهارچوب مبادله 

آزاد و بدون اجبار شکل گیرند، به‌عنوان ناعادلانه در نظر گرفته نمی‌شوند )Ricardo, 1817/2004, p. 12(. دولت فقط در موارد محدود 

.)Mill, 1848/1909, Book V, Chapter I, p. 938( مانند اجرای قراردادها، حفظ امنیت و مالکیت خصوصی مداخله می‌کند

اقتصاددانان نیوکلاسیکی مانند ویلیام استنلی جونز، آلفرد مارشال و لئون والراس، عدالت را در چهارچوب کارایی پارتو3 و انتخاب فردی 

 Pareto, 1906/1971,( بررسی کردند. در این رویکرد، عدالت از منظر اقتصاد رفاه و بهینه‌سازی تابع مطلوبیت فردی و اجتماعی تحلیل می‌شود

p. 261(. بهینه پارتو به وضعیتی گفته می‌شود که در آن هیچ فردی نمی‌تواند بدون بدتر کردن وضعیت فرد دیگر، وضعیت خود را بهبود دهد 

)Varian, 2010, p. 413(. عدالت توزیعی به‌طورمستقیم در مدل‌های اولیه نیوکلاسیکی گنجانده نشده است؛ بلکه فرض این بوده است که اگر 

تخصیص منابع کارا باشد، عدالت نیز به‌طور ضمنی محقق می‌شود )Varian, 2010, p. 413(. در اقتصاد نئوکلاسیکی متأخر، معیار کالدور 

-هیکس بیان می‌کند که اگر تغییر اقتصادی به‌گونه‌ای باشد که برندگان بتوانند به‌طور نظری هزینه بازندگان را جبران کنند و همچنان وضعیت‌شان 

بهتر باشد، آن تغییر مطلوب به‌شمار می‌آید- حتی اگر این جبران در عمل اتفاق نیفتد )Varian, 2010, p. 15-16(. بنابراین، عدالت در اقتصاد 

1. Invisible Hand
2. Commutative Justice
3. Pareto Efficiency



105بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

کلاسیکی بیشتر یک اصل اخلاقی بود که از فلسفه طبیعی و اخلاق اسمیت و میل می‌آمد؛ ولی در اقتصاد نیوکلاسیکی به یک نتیجه ریاضی و 

تکنیکی از مدل‌های کارایی و تعادل تبدیل شد. این تغییر باعث شد اقتصاد از ارزش‌گذاری اخلاقی مستقیم فاصله بگیرد و بیشتر بر ابزارهای 

.)Varian, 1975, p.224( تحلیلی متمرکز شود

کید دارد: »اصل آزادی‌های برابر« برای همه شهروندان، و »اصل  جان رالز، عدالت را به‌مثابه انصاف1 تعریف می‌کند و بر دو اصل اساسی تأ

تفاوت« که نابرابری‌ها را تنها در صورتی مجاز می‌داند که به نفع محروم‌ترین اقشار جامعه باشد )Rawls, 1971, p. 52-65(. در مقابل، 

دیدگاه‌های فایده‌گرایانه مانند بنتام و میل، عدالت را در »بیشینه‌سازی رفاه کلی جامعه« می‌بینند؛ حتی اگر این امر به قیمت تضییع حقوق 

اقلیت‌ها تمام شود )Mill, 1863/1998, p. 17؛Bentham, 1789/1988, p. 12(. در اقتصاد متعارف نیز عدالت اغلب در قالب »برابری 

در دسترسی به منابع یا فرصت‌ها« تحلیل می‌شود )Sen, 1999, p. 73(. بنابراین، عدالت به‌عنوان مفهومی پیچیده و چند بعدی، یکی از 

کید دارند  بنیان‌های مهم اخلاق است که یک جنبه آن توجه به عدالت و انصاف در توزیع منابع، فرصت‌ها و حقوق است. طرفداران عدالت تأ

که عدالت باید به‌عنوان معیار کلیدی در اخلاق و تصمیم‌گیری‌ها در نظر گرفته شود.

ج. نقد اقتصاد اسلامی بر بنیان‌های اخلاقی نظریه بازی

1. نقد اقتصاد اسلامی بر فایده‌گرایی

 تابع منافع فردی 
ً
کید می‌کند که رضایت مصرف‌کننده نباید صرفا نکته اول، اقتصاد اسلامی، با استناد به آموزه‌های قرآن و سنت پیامبر، تأ

باشد؛ بلکه باید به »مصالح عمومی« نیز توجه کند و بین منافع فردی و جمعی تعادل ایجاد نماید. ازاین‌رو، فایده‌گرایی صرف را سطحی و 

 به منفعت مادی یا شخصی 
ً
ناکافی می‌داند )Muttaqin & Pusparini, 2019, p. 1(. در چهارچوب اقتصاد اسلامی، »مطلوبیت« صرفا

محدود نمی‌شود، بلکه باید با اصول اخلاقی، عدالت اجتماعی و خیر جمعی هماهنگ باشد. مطلوبیت تابعی از هماهنگی دو بعد دنیوی 

و اخروی است؛ یعنی رفاه و سود اقتصادی تنها زمانی معنا دارند که در خدمت اهداف متعالی‌تر همچون آخرت و منافع جامعه قرار گیرند 

)همان، ص3(.

بنابراین، در چهارچوب اقتصاد اسلامی، تعقیب صرف منافع شخصی و مادی بی‌معناست؛ زیرا این دیدگاه، عدالت و همکاری را به‌عنوان 

کید دارد، در اقتصاد  پایه‌های اصلی موفقیت یک نظام اقتصادیِ موفق می‌بیند. برخلاف فایده‌گرایی کلاسیک که بر بیشینه‌سازی رفاه فردی تأ

.)Ahmadi et al., 2024, p. 1080( اسلامی رفاه اجتماعی، عدالت توزیعی و ارزش‌های اخلاقی در رأس اهداف قرار می‌گیرند

نکته دوم، هدف اصلی اقتصاد اسلامی، ارتقای »سلامت کلان اقتصادی« است که شامل فقرزدایی، عدالت توزیعی و حفظ کرامت 

زیرا  ندارد؛  معنا  عمومی  خیر  و  اخلاق  عدالت،  گرفتن  نظر  در  بدون  شخصی  منافع  صرف  تعقیب  چهارچوب،  این  در  می‌شود.  انسانی 

ترجیحات«  عنوان »تحریف  که تحت  پدیده،  این  کنند.  را مخدوش  واقعی خود  ترجیحات  اجتماعی،  فشار  انسان‌ها ممکن است تحت 

بیرونی  توقعات  با  تطابق  برای  بلکه  یا جامعه،  براساس خیر حقیقی خود  نه  افراد ممکن است  نشان می‌دهد تصمیمات  شناخته می‌شود، 

اتخاذ شود )Kuran, 1995, p. 7(. این امر می‌تواند به تصمیم‌گیری‌های آسیب‌رسان و مخرب اجتماعی منجر شود. 

نکته سوم، اسلام براساس مبانی توحیدی و تبیین سعادت انسان، معیارهای فکری و معنوی را در رفتار اقتصادی وارد می‌کند. براساس این 

 ریاضیاتی نیاز 
ً
نگاه، فایده واقعی تنها در سایه تقرب به خدا و تحقق عدالت اجتماعی تحقق می‌یابد. بنابراین، نظریه بازی به‌عنوان ابزاری صرفا

به بازبینی در پرتو این مبانی دارد. نکته چهارم، فایده‌گرایی با جمع‌ کردن مطلوبیت‌ها، عدالت توزیعی را نادیده می‌گیرد. در نظریه بازی، ممکن 

1. Justice as Fairness



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  106

 در بازی مشارکتی، بازیکنی ممکن است سهم عمده 
ً
است راه‌حلی که مجموع منافع را بیشینه می‌کند، به نابرابری‌های شدید منجر شود؛ مثلا

را دریافت کند، مشروط بر اینکه سایر بازیکنان منفعت مثبت داشته باشند. در مقابل، اقتصاد اسلامی عدالت توزیعی را به‌عنوان یک هدف 

 Askari &( مستقل و غیرقابل معامله معرفی می‌کند به‌طوری‌که شایسته‌سالاری و انصاف در کنار کارایی به‌طور هم‌زمان باید محقق شوند

Mirakhor, 2017(. تا آنجا که حتی اگر یک استراتژی موجب افزایش کل رفاه شود، اما توزیع ناعادلانه‌ای ایجاد کند، از نظر اسلام مردود 

کید دارد )کَیْ لََا یَکُونَ دُولَةً بَیْنَ الْْأغَْنیَِاءِ/ حشر، 7(. است. قرآن بر برپایی قسط در جامعه و جلوگیری از تراکم ثروت در دست عده‌ای خاص تأ

نکته پنجم، فایده‌گرایی برای کاربرد در نظریه بازی، مستلزم این فرض اساسی است که مطلوبیت‌ها قابل اندازه‌گیری و قابل مقایسه بین 

به‌عنوان »مجموع  می‌تواند  اجتماعی  مطلوبیت  تحت شرایطی،  که  می‌دهد  نشان  قضیه‌ای  معرفی  با  را  نیاز  این  هارسانی  باشند. جان  افراد 

، مطلوبیت معنوی و اخروی قابل کمّی‌سازی دقیق 
ً
اما در اقتصاد اسلامی اولا  .)Harsanyi, 1977( بازنمایی شود مطلوبیت‌های فردی« 

، ارزش‌ها و پاداش‌های معنوی ممکن است در کوتاه‌مدت هزینه مادی ایجاد کنند؛ اما در بلندمدت رفاه واقعی را تضمین می‌کنند. 
ً
نیست؛ ثانیا

به همین دلیل، مدل‌های فایده‌گرایانه نظریه بازی نمی‌توانند به‌طورکامل انگیزه‌های کنشگران مسلمان را بازتاب دهند.

نکته ششم، در فایده‌گرایی، »نیت‌ها« اهمیتی ثانویه دارند و »نتیجه نهایی« معیار اصلی قضاوت است. اما در اسلام، نیت و انگیزه جزء 

اصلی ارزش‌گذاری عمل است. این تفاوت باعث می‌شود که تحلیل فایده‌گرایانه در نظریه بازی، بسیاری از ابعاد رفتار اقتصادی اسلامی را 

 کسب شهرت باشد، نه تحقق 
ً
نادیده بگیرد. برای‌مثال، یک کنشگر اقتصادی ممکن است در یک بازی همکارانه مشارکت کند؛ اما نیت او صرفا

خیر جمعی. از منظر فایده‌گرایی، این عمل به‌دلیل نتیجه مثبتش ارزشمند است؛ اما در اسلام، ارزش اخلاقی آن زیر سؤال می‌رود.

جدول ۱. مقایسه فایده‌گرایی در نظریه بازی و اقتصاد اسلامی
اقتصاد اسلامیفایده‌گرایی در نظریه بازیبُعد تحلیلی

بیشترین خیر برای بیشترین افراد، بدون الزام به اصول ثابت اخلاقیمبنای ارزشی
تحقق عدالت، حفظ حقوق و رعایت اهداف کلی شریعت حتی با 

کمتر شدن منافع جمعی.

سود یا لذت قابل کمّی‌سازی، عمدتاً مادیتعریف مطلوبیت
رفاه مادی و معنوی، شامل رضایت الهی و پاداش اخروی، 

غیرقابل محدودشدن به کمی‌سازی صرف

رویکرد به عدالت
عدالت ابزاری برای بیشینه‌سازی رفاه جمعی.

نابرابری توزیعی ممکن است مجاز باشد اگر مجموع رفاه بالا رود.
عدالت توزیعی و قسط، هدفی مستقل و غیرقابل‌ گذشت؛ حتی 

اگر هزینه کارایی داشته باشد.

نیت بخش اساسی ارزش‌گذاری عمل است و قابل گذشت نیست.نیت اهمیت اندکی دارد و محور اصلی »نتیجه‌گرایی« است.نقش نیت و انگیزه

قیود اخلاقی و شرعی مطلق و غیرقابل‌تخطیقیود اخلاقی انعطاف‌پذیر و تابع نتایج هستند.محدودیت‌های اخلاقی

توجه هم‌زمان به آثار کوتاه‌مدت، بلندمدت و اخرویعمدتاً نتایج کوتاه‌مدت و قابل اندازه‌گیریدامنه زمانی تحلیل

ابزار تحلیل همکاری و رقابت با هدف بهینه‌سازی مجموع منافعکاربرد نظریه بازی
نیازمند بازطراحی قواعد بازی براساس معیارها  و اهداف و 

محدودیت‌های شرعی

بنابراین، با توجه به نقد اقتصاد اسلامی بر فایده‌گرایی نظریه بازی، لازم است با ایجاد تحول در مدل‌های فایده‌گرایانه و عقلانیت بازی، 

ضمن حفظ قدرت تبیینی این نظریه، ابعاد اخلاقی و اجتماعی انسان‌ها نیز لحاظ شود. مفهوم این پیشنهاد این است که باید مدل‌های نظریه 

با دیگران«،  ابراز همدردی  یابد و مؤلفه‌هایی همچون »رفتارهای اجتماعی مثبت و کمک‌کننده به دیگران«،1 مانند »همدلی و  بازی توسعه 

1. Prosocial behavior



107بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

Mut� )»همکاری در انجام کارها«، »بخشش و سخاوت«، »حمایت از دیگران در دشواری‌ها« و »مسئولیت جمعی« در آنها گنجانده شود) 

taqin & Pusparini, 2019, pp. 5–8; Kader, 2021, pp. 110–114; Ahmadi et al., 2024, pp. 1083–1086(. در نتیجه، 

رهیافت‌های نوین در نظریه بازی که در آنها رفتار اجتماعی و اخلاقی به رسمیت شناخته شده، با اصول اقتصاد اسلامی همخوانی بیشتری دارند 

و قابلیت بالاتری برای تحلیل بازارها و سیاست‌های اقتصادی عدالت‌محور خواهند داشت.

2. نقد اقتصاد اسلامی بر خودخواهی در نظریه

نکته اول، اقتصاد اسلامی بر پایه آموزه‌های قرآنی و روایات، در تعاملات اجتماعی و اقتصادی با فرض »خودخواهی محض« اقتصاد متعارف و 

نظریه بازی تقابلی بنیادین دارد. از دیدگاه اقتصاد اسلامی، انسان افزون‌بر منافع فردی، مسئولیت اخلاقی، اجتماعی و الهی هم نسبت به دیگران 

دارد. تبلور این مسئولیت الهی به شکل همکاری، مشارکت، و پرهیز از ظلم و استثمار نسبت به هم‌نوعان خود است.

هیچ  که  جایی  می‌شود،  تحلیل  نش«،  »تعادل  مفهوم  براساس   
ً
معمولا بازیگران  رفتار  کلاسیک،  بازی  نظریه  در  شد،  گفته  همچنان‌که 

بازیکنی نمی‌تواند با تغییر یک‌جانبه استراتژی خود، سود بیشتری کسب کند. این تعادل اغلب به حالتی منجر می‌شود که حداکثرسازی منافع 

فردی بر همکاری و همیاری مقدم می‌شود. مثال مشهور معمای زندانی، نشان می‌دهد که دو فرد عقلانی خودخواه، حتی اگر همکاری به نفع 

جمعی آنها باشد، به‌دلیل بی‌اعتمادی و ترجیح سود شخصی، همکاری نمی‌کنند )Axelrod, 1984(؛ اما دیدگاه اسلام درباره انسان مؤمن با 

فرض خودخواهی مطلق در نظریه بازی در تضاد است.1 

مستلزم  بسا  چه  زیرا  است؛  نامطلوب  اقتصادی  نتایج  دارای  بازی  نظریه  بر  خودخواهی  حاکمیت  اسلامی  اقتصاد  نظر  از  دوم،  نکته 

شکل‌گیری نتایجی ناسازگار با اصول عدالت اجتماعی است. برای‌مثال، در بسیاری از بازی‌های اقتصادی، رفتار خودخواهانه به نوعی »بهینه‌ 

اشاره می‌کند: تصمیم‌گیری ممکن است  این‌گونه  دارد. همان‌طورکه سِن  فاصله  پارتویی  اجتماعی  بهینۀ  با  که  دوم شخصی« منجر می‌شود 

ترکیبی از ملاحظات مختلف باشد که رفاه شخصی تنها یکی از آنهاست )Sen, 1977, p. 324(. این امر می‌تواند انباشت ثروت در دست 

عده‌ای خاص و محدود و افزایش نابرابری را موجب شود. وضعیتی که از نظر اسلام نامطلوب است و با ابزارهایی مانند خمس، زکات، انفاق، 

وقف و ابزارهای حاکمیتی تلاش در پیشگیری و یا اصلاح آن دارد.

نکته سوم، در اقتصاد اسلامی، می‌توان مفهوم »انسان و مؤمن و متعهد« را جایگزین »انسان اقتصادی« کرد. انسانی که افزون‌بر نفع شخصی و 

خودخواهانه، به مسئولیت‌های اجتماعی و تکالیف شرعی نیز پایبند است. در این صورت، حتی در بازی‌هایی مانند »معمای زندانی«، رفتار افراد 

ممکن است به همکاری پایدار منجر شود؛ زیرا در این الگوی همکاری نه‌تنها سود اقتصادی، بلکه پاداش معنوی نیز وجود دارد.

نکته چهارم، یکی از بنیان‌های استوار اقتصاد اسلامی اصل تعاون و همکاری است که مبتنی بر نیکی و تقواست نه گناه و دشمنی.2 اما شکل 

 بر رقابت به جای تعاون تأکید دارد. البته شاخه‌ای از آن به نام »بازی‌های همکارانه«3 وجود دارد، که توصیه به همکاری 
ً
کلاسیک نظریه بازی، غالبا

می‌کند؛ اما تا جایی که این همکاری به نفع خود بازیکنان باشد، نه به‌عنوان یک وظیفه اخلاقی یا دینی. اما اقتصاد اسلامی با تأکید بر اصل تعاون این 

همکاری را فقط براساس نیکی و تقوا و به‌طور مطلق حتی اگر در مواردی به زیان فرد و موجب کاهش سود فردی برخی بازیگران باشد، استوار کرده است.

کید دارد و مفاهیمی مانند احسان، عدل، انصاف،  بنابراین، اقتصاد اسلامی بر نقش »تعاون«، »مسئولیت جمعی« و »انسجام اجتماعی« تأ

 خودخواهانه می‌کند. این نگاه تعاملی با فصل مشترک »رفتارهای اجتماعی مثبت و کمک‌کننده« 
ً
صداقت، ایثار و مروت را جایگزین رفتار صرفا

اقتصادی همخوان است.

نفُسِهِمْ وَلَوْ کَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ«؛ و دیگران را بر خود مقدم می‌دارند، هرچند خود نیازمند باشند )حشر، 9(.
َ
1. »وَیُؤْثِرُونَ عَلَى أ

قْوَى و لاتَعاوَنُوا عَلَی الاثمِ و العُدوان« )مائده، 2(. 2. »وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّ
3. Cooperative Games



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  108

جدول 2. مقایسه تطبیقی نظریه بازی کلاسیک و نظریه بازی اسلامی از منظر نقد خودخواهی

اقتصاد اسلامی نظریه بازی کلاسیک محور مقایسه

انسان مؤمن، متعهد، اخلاق‌مدار و مسئول در برابر خدا و جامعه انسان اقتصادی خودخواه مبنای انسان‌شناسی

مجموعه‌ای از منافع مادی، ارزش‌های اخلاقی و پاداش اخروی صرفاً منافع مادی و فردی تابع مطلوبیت

کسب رضایت الهی، عدالت اجتماعی و سود مشروع حداکثرسازی سود شخصی انگیزه اصلی تصمیم‌گیری

وظیفه دینی و اخلاقی حتی بدون منفعت شخصی فوری ابزاری و مشروط به سود شخصی نقش همکاری

تعادل اخلاقی-اجتماعی؛ پایدار در عدالت و تعاون تعادل نش؛ پایدار در خودخواهی متقابل تعریف تعادل

عدالت یک قید و هدف درون‌مدل و دارای الزام شرعی معمولًا خارج از مدل و به سیاست‌گذاری واگذار می‌شود نگاه به عدالت

گرایش به تعاون، اعتماد و ایثار تمایل به رقابت و بی‌اعتمادی پیامدهای رفتاری

آموزه‌های دینی، احکام شرعی و نظارت دولتی و اجتماعی مشوق‌های اقتصادی یا مقررات دولتی ابزارهای اصلاح رفتار

سعادت دنیوی و اخروی، رشد متوازن مادی-معنوی بهینه‌سازی منافع فردی و رشد اقتصادی چشم‌انداز بلندمدت

3. نقد اقتصاد اسلامی بر پیامدگرایی در نظریه

ارزشی،  مبانی  اسلامی  اخلاق  فلسفه  در  زیرا  است؛  روبه‌رو  با چالش‌های جدی  اقتصاد  در  اخلاقی  پیامدگرایی  اسلامی،  اقتصاد  منظر  از 

 پیامد مادی را معیار نهایی قضاوت اخلاق اقتصادی نمی‌داند. برخی از این چالش‌ها را با 
ً
غایت‌نگری الهی و مرزبندی‌های شرعی، صرفا

محوریت فلسفه اخلاق اسلامی می‌توان چنین خلاصه کرد:

 بر مبنای نتیجه، 
ً
نخست، از دیدگاه اسلام، اخلاق و اقتصاد دارای پیوند درونی، استوار و غایتمند هستند. تصمیم‌گیری اقتصادی نه صرفا

بلکه براساس موافقت با تکالیف و احکام شرع و قصد و نیتِ درست سنجیده می‌شود.1 این رویکرد اقتصاد اسلامی با پیامدگرایی کلاسیک 

 اهمیتی ندارد. به‌عنوان مثال در پیامدگرایی، اگر ظلم یا ربا به 
ً
تعارض دارد؛ زیرا در پیامدگرایی، اگر نتیجه مطلوب باشد، ابزار و وسیله تقریبا

»رفاه کل« بینجامد، می‌تواند توجیه شود؛ حال‌آنکه در اسلام، ربا حتی با افزایش کل رفاه نیز نامشروع است.

 غایت را در فقط رفاه دنیوی و افزایش مطلوبیت 
ً
دوم، پیامدگرایی در اخلاق سکولار و به پیروی از آن در نظریه بازی در اقتصاد، معمولا

مادی می‌بیند. اما اقتصاد اسلامی در کنار توجه به سود مادی و شخصی دو معیار دیگر را نیز مورد توجه قرار می‌دهد. یکی حفظ و ارتقای 

مصالح کلان مورد توجه اسلام مانند حفظ دین، حفظ نظام اسلامی، امنیت جان و مال و ناموس آحاد جامعه و دیگری توجه ویژه به سعادت 

اخروی انسان مؤمن به‌عنوان هدف غایی آفرینش. این تمایز موجب می‌شود که اقتصاد اسلامی در تحلیل بازی‌ها نه‌تنها به پیامدهای فوری، 

بلکه به مشروعیت شرعی و اثرات معنوی و اجتماعی آنها نیز توجه کند. برای‌مثال، حتی اگر در یک بازی، همکاری بر سر فعالیتی حرام )مانند 

معاملات ربوی( سود بالایی داشته باشد، از نظر اقتصاد اسلامی پذیرفتنی نیست.

صَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَکَهُ صَلْدًا لَّاَّ 
َ
هِ وَ الْیَوْمِ الَاخِرِ فَمَثَلُهُ کَمَثَلِ صَفْــوَانٍ عَلَیْهِ تُرَابٌ فَأ اسِ وَ لََا یُؤْمِنُ بِاللَّ ذِى یُنفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّ ذَ‏ى کاَلَّ

َ
ذِیــنَ ءَامَنُواْ لََا تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِکُم بِالْمَــنّ‏ وَ الْْأ هَــا الَّ یُّ

َ
1. »یــا أ

هُ لََا یَهْدِى الْقَوْمَ الْکَافِرِینَ؛ اى کســانى که ایمان آورده‏اید! بخشــش‌هاى خود را با منت و آزار، باطل نسازید! همانند کسى که مال خود را  ا کَسَــبُواْ وَ اللَّ مَّ یَقْدِرُونَ عَلىَ‏ شــىَ‏ءٍ مِّ
براى نشان دادن به مردم، انفاق م‏ىکند؛ و به خدا و روز رستاخیز، ایمان نم‏ىآورد؛ )کار او( همچون قطعه سنگى است که بر آن، )قشر نازکى از( خاک باشد )و بذرهایى در آن 
افشانده شود( و رگبار باران به آن برسد )و همه خاک‌ها و بذرها را بشوید،( و آن را صاف )و خالى از خاک و بذر( رها کند. آنها از کارى که انجام داده‏اند، چیزى به دست 

نم‏ىآورند؛ و خداوند، جمعیت کافران را هدایت نم‏ىکند« )بقره، 264(.



109بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

سوم، پیامدگرایی در اقتصاد ممکن است به کارایی اقتصادی بها دهد؛ اما از عدالت توزیعی غفلت کند؛ زیرا اگر توزیع نابرابر ثروت مجموع 

مطلوبیت را افزایش دهد، پیامدگرایی آن را توجیه می‌کند )Sen, 2009(. اما در اقتصاد اسلامی، عدالت، ارزش ذاتی و مطلق دارد؛ به‌گونه‌ای‌که حتی اگر 

، در مدل‌های بازی مربوط به منابع کمیاب، پیامدگرایی ممکن است 
ً
دستیابی به آن به کاهش کارایی کوتاه‌مدت منجر شود، حفظ آن الزامی است. مثلا

بهره‌برداری حداکثری توسط یک بازیگر را بپذیرد؛ درحالی‌که اقتصاد اسلامی بهره‌برداری متعادل و رعایت حق دیگران را واجب می‌داند.

چهارم، در نظریه بازی مبتنی بر پیامدگرایی، بازیکن ممکن است برای رسیدن به نتیجه بهتر از فریب یا تهدید استفاده کند، مشروط به 

اینکه پیامد نهایی مطلوب باشد )Colman, 2003(؛ اما در اقتصاد اسلامی، چنین روش‌هایی به‌دلیل تضاد با صداقت و امانت‌داری، حتی 

در صورت سودآوری، مردود است. این رویکرد سبب می‌شود که راهبردهای بازی در اسلام نه‌تنها بر بهینه‌سازی نتیجه، بلکه بر لزوم رعایت 

کید داشته باشند. ارزش‌های اخلاقی در فرایند تأ

بلندمدت اخلاقی، اجتماعی و محیطی را کمتر مورد  پیامدهای  به تحلیل کوتاه‌مدت محدود ‌شود و  پیامدگرایی اغلب می‌تواند  پنجم، 

توجه قرار دهد )Sinnott-Armstrong, 2019(؛ درحالی‌که اقتصاد اسلامی، »امانت‌داری نسبت به منابع«، »مسئولیت در قبال نسل‌ها«، 

»پایداری توسعه« و »آثار بین‌نسلی« را در تصمیمات لحاظ می‌کند. چنین نگاهی در تحلیل نظریه بازی، می‌تواند به این نتیجه مهم بینجامد 

که برخی تعادل‌های کوتاه‌مدت مطلوب از دید پیامدگرایی، در اقتصاد اسلامی نامطلوب تلقی شوند.

، استراتژی‌های 
ً
ششم، اقتصاد اسلامی به جای پیامدگرایی محض، از اخلاق تکلیف‌گرا1 و غایت‌نگر الهی بهره می‌برد. براساس‌این، اولا

 ،
ً
ثالثا و  باشد  نیز مشروع  آن  به  تنها در صورتی مطلوب است که مسیر دستیابی  بازی  نتیجه   ،

ً
ثانیا باشد؛  با احکام شرعی  باید همسو  بازی‌ 

مطلوبیت شامل ابعاد مادی، اخلاقی و معنوی باشد. به‌عنوان‌مثال، در چنین نگرشی می‌توان با افزودن قیود شرعی و ارزشی به توابع پرداخت2 

 )Iqbal & Mirakhor, 2011, p. 78( در مدل‌های بازی، تحلیل بازی را به دیدگاه اسلامی نزدیک‌تر نمود

جدول 3. مقایسه پیامدگرایی اخلاقی و رویکرد اقتصاد اسلامی در نظریه بازی
رویکرد اقتصاد اسلامی در نظریه بازیپیامدگرایی اخلاقی در نظریه بازیمعیار مقایسه

درست نتیجه‌محور؛ سنجش ارزش عمل براساس مطلوبیت پیامد نهاییمبنای ارزشی نیت  و  شرعی  )مشروعیت  الهی؛  غایت‌نگر  و  تکلیف‌‌محور 
شرط اعتبار عمل( 

تحقق مصالح و اهداف کلی شریعت و سعادت اخروی در کنار رفاه بیشینه‌سازی مطلوبیت یا رفاه جمعی/ فردی در کوتاه‌مدت یا میان‌مدتهدف نهایی
دنیوی

وسیله باید مشروع باشد؛ وسیله نامشروع حتی با نتیجه مثبت مردود وسیله صرفاً ابزار است؛ اگر پیامد مثبت باشد، وسیله قابل توجیه استجایگاه وسیله
است

مطلوبیت تابع مطلوبیت ممکن است نابرابری را بپذیرد اگر رفاه کل افزایش یابدعدالت اقتصادی حداکثرسازی  بر  مقدم  و  مطلق  و  ذاتی  ارزشی  عدالت 
است.

یا عدم شفافیت ممکن است پذیرفته شود اگر به پیامد رفتار استراتژیک فریب، تهدید 
بهتر منجر شود

صداقت، امانت‌داری و پرهیز از فریب الزامی است حتی اگر پیامد 
کمتر سودآور باشد

لحاظ دامنه پیامدها اخروی  و  اخلاقی  تأثیرات  و  است؛  کوتاه‌مدت  و  مادی  غالباً 
نمی‌شود.

و  کوتاه‌مدت  پیامدهای  معنوی؛  و  اجتماعی  اخلاقی،  مادی، 
بلندمدت و اخروی مد نظر است

مدل‌سازی نظریه 
افزودن قیود شرعی و ارزشی به توابع پرداخت و انتخاب استراتژی‌ها تمرکز بر تعادل‌های کارا مانند نش و بهینه پارتوبازی

در چهارچوب حلال

1. Deontological Ethics
2. Payoff Functions



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  110

4. نقد اقتصاد اسلامی بر عدالت در نظریه بازی

 
ً
 براساس »ترجیحات نسبی« یا »متقارن« بازیگران مدل‌سازی می‌شود و به‌ویژه در مدل‌های کلاسیک، عمدتا

ً
عدالت در نظریه بازی معمولا

 Bolton &( و )Fehr & Schmidt, 1999, p.189( با اصلاحات جزئی مدل‌سازی شده است براساس رفتارهای »خودنفع‌جویانه« 

Ockenfels, 2000, p.171(؛ اما عدالت در اقتصاد اسلامی مفهومی فراتر، چندبعدی و غایت‌محور دارد و نه یک انتخاب اختیاری، 

بلکه یک تکلیف شرعی و جزء جدایی‌ناپذیر از اهداف و احکام شریعت است. عدالت در اقتصاد اسلامی با خیر مشترک، حق‌الناس، و 

رفع تبعیض گره خورده است و عدالت به مفهوم »عدالت توزیعی« سطحی گذشت‌ناپذیر از عدالت است. وجود نهادهایی مانند خمس، 

زکات، صدقه، وقف وامثال این امور، تضمین‌کننده پایداری در سازکارهای »بازتوزیعی/ پایداری« هنجارهاست. همین تفاوت‌های بنیادین 

می‌تواند به نقدی عمیق بر مبانی عدالت در نظریه بازی از منظر اسلامی بینجامد. تقابل دو رویکرد سکولار و اسلامی در عدالت در نظریه 

بازی را حداقل از ابعاد زیر می‌توان نشان داد:

نخست، با معیار انسان‌شناسانه، نظریه بازی انسان را »عامل نفع‌جو« با احتمال اندکی »نوع‌دوستی« مدل می‌کند؛ اما در الگوی اسلامی، 

انسان خلیفه‌الله و امانت‌دار است و مسئولیت اخلاقی او ذاتی است، نه مشروط به هزینه-فایده. این یعنی در بازی‌ها باید عدالت به‌ صورت 

»قید نهادی پیشینی« وارد شود، نه یک ترجیح اختیاری آن‌گونه که نظریه بازی فرض می‌کند.

 پیامدگرا هستند؛ یعنی عدالت را ارزشمند می‌دانند؛ زیرا 
ً
دوم، از نظر غایت و مبنای هنجاری، مدل‌های موجود در نظریه بازی معمولا

پیامد بهتری به همراه دارد. اما در اقتصاد اسلامی، عدالت، غایتی است که ارزش ذاتی و مطلق دارد و رعایت آن الزامی است؛ حتی اگر در 

 در بازی اولتیماتوم، بازیکن مسلمان باید پیشنهادی عادلانه بدهد؛ حتی اگر طرف مقابل 
ً
کوتاه‌مدت سود اقتصادی برای فرد نداشته باشد. مثلا

حاضر باشد، مقدار کمتر را بپذیرد.

سوم، در مدل‌های نظریه بازی، نهاد »بازتوزیع اجباری« غایب است؛ اما در اقتصاد اسلامی چنین نهادهایی همچون نهاد خمس، زکات، 

وقف، صدقه و انواع مالکیت، وجودی ساختارمند دارند و می‌توانند قبل از بازی، وضعیت منابع را تغییر ‌دهند و توزیع فرصت‌ها را تعدیل و 

.)Kahf, 1978( نتایج بازی‌ها را به عدالت نزدیک‌تر کنند

اقتصاد  در  اما  را کم‌ارزش می‌کند.  آینده  نسل‌های  منافع  که  ثابت مدل‌سازی می‌شوند  تنزیل  نرخ  با   
ً
تکراری معمولا بازی‌های  چهارم، 

اسلامی با وجود قید الزامی »امانت‌داری برای آیندگان«1 می‌تواند به بازطراحی نرخ تنزیل براساس احکام شرعی حرمت ربا یا تعریف توابع 

رفاه بین‌نسلی به عدالت بین نسلی منجر شود. 

پنجم، مدل »انصاف متقابل« )RF( با واردکردن نیت‌ها گامی فراتر از پیامدگرایی برمی‌دارد )Rabin, 1993(؛ اما عدالت در نهایت به 

»حُسنِ متقابل« تقلیل می‌یابد: »با خوب‌ها خوب، با بدها بد«. اما در اخلاق اقتصاد اسلامی، »احسان« فراتر از تقارن تلافی‌جویانه است 

و متضمن »ایثار و گذشت« نیز می‌شود؛ ازاین‌رو، بازی‌های تلافی‌محور نمی‌توانند تمام طیف عدالت -به‌ویژه در شرایط قدرت نامتقارن- را 

بازنمایی کنند.

ششم، مدل )ERC( عدالت را به »کاهش فاصله پرداخت‌ها« تقلیل می‌دهد؛ اما عدالت در اقتصاد اسلامی، چند سطح را دنبال می‌کند: 

 با »برابری نسبیِ ساده« 
ً
حد کفایت در معشیت )کفالت حداقلی(، انصاف رویه‌ای، کرامت، رعایت حق و انسجام اجتماعی. این ابعاد الزاما

همبسته نیستند؛ زیرا ممکن است »کاهش فاصله درآمدی« با »نقض کرامت / حق مالکیت« همراه باشد.

هَ و لْیَقُولُواْ قَوْلًًا سَدِیدًا؛ کسانى که اگر فرزندان ناتوانی از خود به یادگار بگذارند از آینده آنان م‏ىترسند،  قُواْ اللَّ ةً ضِعَافًا خَافُواْ عَلَیْهِمْ فَلْیَتَّ یَّ ذِینَ لَوْ تَرَکُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّ 1. »وَ لْیَخْشَ الَّ
باید )از ســتم درباره یتیمان مردم( بترســند! از )مخالفت( خدا بپرهیزند، و سخنی استوار بگویند« )نســاء، 9(. این آیه درباره ایتام است؛ اما با توجه به قسمت اول آیه که درباره 

ترس از آینده فرزندان است و با تنقیح مناط می‌توان آن را به موارد کلی درباره رعایت نسل‌های آینده تعمیم داد.



111بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

هفتم، رویکرد تکاملی که هنجار را به‌مثابه قراردادِ عرفی می‌داند، پایداری هنجار را معیار مطلوبیت قرار می‌دهد. اما اسلام حتی عرف 

پایدار را در صورت تعارض با عدالت شرعی رد می‌کند. این نکته نشان می‌دهد که صرف »تکامل« یک هنجار در جامعه کفایت نمی‌کند و 

باید آن را با اهداف و چهارچوب شریعت سنجید.

از  اما  یا سازوکارهای اجرای بی‌طرف فرض می‌کنند.  به‌عنوان داشتن اطلاعات کامل   
ً
بازی‌ها، عدالت را صرفا از  بزرگی  هشتم، بخش 

منظر اقتصاد اسلامی، عدالت بدون »نظارت و حاکمیت عادلانه« پایدار نمی‌ماند. بنابراین، عدالت نیازمند نهادهای حکمرانی و قواعد بازارِ 

 و 
ً
منصفانه )مانند منع تقلب / تطفیف و منع ربا( است. ورود این قیدها باید در ساختار بازی و مجموعه راهبردها اعمال شود، نه اینکه بعدا

در مرحله »بازتوزیع« مورد توجه قرار گیرد. این نکته در ادبیات اقتصاد اسلامی با پیوند میان اخلاق بازار و سیاست‌گذاری کلان برجسته شده 

.)Chapra, 2016( است

تابع  از  اخروی بخشی  و مضار  منافع  اسلام،  در  نمی‌کنند.  لحاظ  را  اخروی  زیان  و  بازی، سود  نظریه  رایج  از مدل‌های  نهم، هیچ‌یک 

، در معمای زندانی، بازیکن مسلمان ممکن است همکاری 
ً
مطلوبیت واقعی انسان است. این بُعد می‌تواند معادلات بازی را تغییر دهد. مثلا

کند؛ زیرا در پی پاداش اخروی است، حتی اگر از نظر دنیوی زیان کند.

جدول 4. مقایسه عدالت در نظریه بازی و اقتصاد اسلامی
عدالت در اقتصاد اسلامیعدالت در نظریه بازیمعیار مقایسه

انسان خلیفه‌الله و امانت‌دار با مسئولیت اخلاقی ذاتیانسان عامل خودنفع‌جو با احتمال نوع‌دوستی محدودانسان‌شناسی

ارزش عدالت وابسته به پیامد و کاراییغایت و مبانی هنجاری
عدالت، غایت ذاتی و مطلق و لزوم رعایت تکلیف شرعی حتی بدون سود 

اقتصادی

فقدان نهادهای بازتوزیع الزامیساختار نهادی
وجود نهادهای شرعی مانند زکات، خمس و وقف و انواع مالکیت برای 

تعدیل ساختار اولیه

رعایت قید امانت‌داری برای آیندگان و حفظ منابع بین‌نسلیکاهش منافع نسل‌های آینده با نرخ تنزیل ثابتعدالت بین‌نسلی

لزوم سنجش عرف با اهداف و چهارچوب شریعت و حذف عرف ناعادلانههنجار پایدار کافی است ولو مغایر عدالت باشدعرف و پایداری هنجار

لحاظ منافع و مضار اخروی به‌عنوان بخشی از مطلوبیت واقعی انسانبی‌توجهی به پاداش و کیفر اخرویبعد معنوی و آخرت‌گرایی

جمع‌‌بندی و نتیجه‌گیری
نظریه بازی در پی آن است که با استفاده از ریاضیات، در یک شرایط راهبردی که موفقیت فرد وابسته به انتخاب دیگران است، موفقیت وی 

نظریه در طیف  این  باشند.  و...  بازی هستند که می‌تواند شخص، شرکت، دولت  »بازیکن‌ها« همان »تصمیم‌گیرندگان«  نماید.  برآورده  را 

گسترده‌ای از موضوعات در علوم مختلف علوم کاربرد دارد. این نظریه مانند هر نظریه دیگر از مبانی خاص خود برخوردار است که می‌توان 

آنها را از ابعاد معرفتی، اخلاقی، اجتماعی و مانند اینها مطالعه نمود. بررسی نظریه بازی از فون ‌نویمان تا آمارتیا سن، نشان‌دهنده تحولات 

نظری و چالش‌های اخلاقی گسترده‌ای است که این چهارچوب تحلیلی در طول زمان با آن مواجه شده است.

برخی از اقتصاددانان بر این باورند که نظریه بازی بر »عقلانیت« مبتنی بر »بیشینه‌سازی مطلوبیت« استوار شده است. این چهارچوب، 

رفتار بازیگران را با فرض عقلانیت محض و ابزاری و با هدف کسب بیشترین منفعت شخصی مدل‌سازی می‌کند. اما این بنیان با وجود قدرت 



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  112

تحلیلی قابل‌توجه، از نظر اخلاقی محدودیت‌هایی دارد و اصولی چون عدالت، انصاف و همکاری اخلاقی را به‌طور مستقیم لحاظ نمی‌کند. 

از بررسی مجموع مطالعات انجام‌یافته درباره نظریه بازی می‌توان نتیجه گرفت که دانش اقتصاد نیازمند نظریه‌ بازی »اخلاقی‌تر« و »جامع‌تر« 

است تا بتواند واقعیت‌های پیچیده انسانی، عدالت و همکاری را دربرگیرد.

نظریه بازی از نظر اخلاقی بر چهار بنیان استوار است: فایده‌گرایی، خودخواهی، پیامدگرایی اخلاقی و عدالت سکولار. براساس فایده‌گرایی 

بازیگران بازی، با فرض عقلانیت و خودمحوری و برای بیشینه کردن فایده، انتخاب‌هایی می‌کنند که تعادل‌های استراتژیک را رقم می‌زنند. این 

نظریه به پیروی از دیدگاه اقتصاددانان کلاسیک اصل فایده یا بیشینه‌سازی خوشبختی جمعی را بسیار مهم می‌شمرد و بر این باور است که عمل 

اخلاقی، عملی است که بیشترین سود و کمترین زیان را به دنبال داشته باشد.

به‌طور  بازیکن  هر  زندانی،  معمای  مانند  کلاسیک،  بازی‌های  از  بسیاری  در  فردی«،  عقلانی  »رفتار  یا  »خودخواهی«  اصل  براساس 

خودخواهانه بدون توجه به رفاه دیگران، به دنبال بیشینه‌سازی سود یا مطلوبیت شخصی خود است. این اصل، تنش ذاتی بین »سود شخصی« 

و »منفعت اجتماعی« را آشکار می‌کند و نشان می‌دهد که بازیکنان اغلب منافع خود را بر استراتژی‌های مشارکتی اولویت می‌دهند.

نظریه بازی براساس »پیامدگرایی اخلاقی« که ارزش‌گذاری »کنش‌ها« را براساس »پیامد«های آنها انجام می‌دهد، ارزش اخلاقی را یک 

»عمل« وابسته به »نتایج« آن می‌داند و تلاش دارد تا تمرکز اصلی را بر بهینه‌سازی »منافع فردی« قرار دهد نه »جمعی«.

نظریه بازی به پیروی از جریان اصلی اقتصاد، »عدالت« را مفهومی سکولار و بریده از ارزش‌های اخلاقی می‌داند و آن را نتیجه طبیعی 

عملکرد بازار رقابتی و کارا می‌پندارد. برخی از مدل‌های نظریه بازی تلاش دارند تا مفهوم عدالت را با توجه به معیارهایی مانند »ترجیحات 

اجتماعی«، »انصاف متقابل« یا »قراردادهای تکاملی« وارد نظریه بازی کنند اما اغلب آن را به سطح یک »ترجیح فردی« یا »رفتار واکنشی« 

تقلیل می‌دهند.

برخی اقتصاددانان ضمن وفاداری به بنیان‌های نظریه بازی از نظر اخلاقی نقدهایی را در شش محور کلی بر این نظریه وارد می‌دانند: اول، 

نظریه بازی در بازنمایی رفتار انسانی پیچیده و اخلاقی دچار محدودیت است؛ دوم، نظریه در توضیح رفتارهای تعاملی و اخلاقی ناتوان است؛ 

سوم، عقلانیتِ نظریه بازی در توضیح رفتار اخلاقی و اجتماعی مبتنی بر برانگیختگی‌های روان‌شناختی ناتوان است؛ چهارم، نظریه بازی 

 اقتصادی است؛ پنجم، نظریه از جهت سیاست‌گذاری و کارکرد بازار نیز می‌تواند 
ً
بی‌توجه به پیامدهای اجتماعی و اخلاقی مدل‌های صرفا

ناکارآمد عمل کند؛ ششم، عدالت در نظریه بازی به یک نتیجه ریاضی و تکنیکی از مدل‌های کارایی و تعادل تقلیل یافته و موجب شده است 

تا اقتصاد از ارزش‌گذاری اخلاقی مستقیم فاصله بگیرد.

نقدهایی از این نوع موجب شده‌اند پژوهشگران به توسعه چهارچوب‌های بسط‌یافته‌ای همچون اقتصاد رفتاری و نظریه بازی‌های اخلاقی 

افزون‌براین، اهمیت  انگیزه‌های اخلاقی و اجتماعی لحاظ شود.  آنها مفاهیم عدالت، انصاف، محدودیت‌های معرفتی و  روی آورند که در 

کید قرار گرفته است. اما از منظر  آزمایش‌های تجربی، کاربرد روانشناسی و فلسفه اخلاق در اصلاح و توسعه نظریه بازی به شدت مورد تأ

اقتصاد اسلامی نیز نقدهای مبنایی بر همه بنیان‌های اخلاقی نظریه بازی وارد است.

»فایده‌گرایی«، هرچند ابزاری قوی برای تحلیل همکاری و رقابت در نظریه بازی است، اما از منظر اقتصاد اسلامی کاستی‌های بنیادینی 

دارد. این کاستی‌ها شامل نادیده‌گرفتن عدالت توزیعی، بی‌توجهی به نیت و انگیزه، محدود کردن مطلوبیت به منافع مادی و امکان توجیه نتایج 

غیراخلاقی به‌دلیل پیامدهای مثبت جمعی است. اقتصاد اسلامی نیازمند رویکردی است که افزون‌بر کارایی اقتصادی، اصول اخلاقی و شرعی 

را به‌عنوان قیود‌ »معامله‌ناپذیر« در نظر بگیرد.

اقتصادی  محیط‌های  برخی  در  و  فهم  قابل  کلاسیک  اقتصاد  دیدگاه  از  است  ممکن  هرچند  بازی،  نظریه  در  »خودخواهی«  فرض 

توضیح‌دهنده رفتار باشد؛ اما یافته‌های تجربی نشان می‌دهند که درجه خودخواهی در افراد وابسته به شرایط اجتماعی و میزان علاقه‌مندی آنها 



113بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

به همکاری متقابل است. این اصل از منظر اقتصاد اسلامی محدودیت‌های جدی دارد و ناقص و حتی گمراه‌کننده است. اقتصاد اسلامی، 

گیرد.  »ایثار« شکل  و  »تعاون«  براساس »عدالت«،  باید  اقتصادی‌اش  رفتار  که  و آخرت‌گرا می‌بیند  را موجودی مسئول، اخلاق‌مدار  انسان 

اقتصاد اسلامی می‌تواند مدل رفتاری جامع‌تر و انسان‌محورتری را ارائه ‌دهد که نه‌تنها منافع فردی بلکه منافع جمعی و الهی را در نیز در نظر 

‌گیرد. براساس‌این، نقد اصولی خودخواهی در نظریه بازی می‌تواند در توسعه چهارچوب‌های نظری و عملی برای تحلیل تعاملات اقتصادی 

انسانی و اجتماعی در قالب نظام‌ ارزشی اسلام کمک‌کننده باشد و با بازنگری در نظریه بازی به توسعه مدل‌های رفتاریِ مرکب از »عقلانیت 

اقتصادی« و »اخلاق اجتماعی« اسلامی بپردازد. 

پیامدگرایی اخلاقی، هرچند در نظریه بازی ابزاری قوی برای پیش‌بینی رفتار است، اما از منظر اقتصاد اسلامی با محدودیت‌های مهمی 

مواجه است. اقتصاد اسلامی نتیجه را تنها در چهارچوب »مشروعیت وسیله« و »نیت درست« معتبر می‌داند و ارزش‌هایی مانند »عدالت«، 

»صداقت« و »حفظ مصالح اجتماعی« مورد نظر اسلام را فراتر از صرف حداکثرسازی مطلوبیت قرار می‌دهد. بنابراین، برای انطباق نظریه 

بازی با اقتصاد اسلامی، لازم است مدل‌ها به‌گونه‌ای بازطراحی شوند که افزون‌بر پیامدهای مادی، معیارهای شرعی و اخلاقی نیز به‌عنوان 

محدودیت و بخشی از تابع هدف لحاظ شوند.

نقد اقتصاد اسلامی بر عدالت در نظریه بازی نشان می‌دهد که برای انطباق این نظریه با اصول اسلامی، باید »مفروضات بنیادین«، »توابع 

از  بین‌نسلی و اخروی« و استفاده  به‌عنوان »قید شرعی«، لحاظ »منافع  بازطراحی شوند. ورود عدالت  بازی‌ها  هدف« و »ساختار نهادی« 

»نهادهای اسلامی« می‌تواند چهارچوبی بسازد که هم از نظر اقتصادی »کارا« و هم از نظر اخلاقی »پایدار« باشد. به‌دیگرسخن، نظریه بازی 

وقتی مفید است که عدالت را نه »وزنی در مطلوبیت« بلکه »قید هنجاری-نهادیِ راهبرد« بداند. با بازتعریف »اهداف«، »قیدها« )شرعی/ 

نهادی( و »فرایندها« )انصاف / ایثار(، تعادل‌هایی را برگزیند که هم کارا باشند و هم با عدالت اسلامی سازگار. به ‌این ‌ترتیب، »نظریه بازی‌« 

 »رفتارهای منصفانه« به طراحیِ سطح »قواعد عادلانه« رفتار اقتصادی-اجتماعی ارتقا می‌یابد.
ِ

از سطح توضیح

تعبیر »بازی« در این نظریه چندان با فرهنگ اسلامی سازگاری ندارد و به نظر می‌آید بهتر آن است که اقتصاددانان مسلمان در جستجوی 

واژه مناسب‌تری همچون »نظریه تعامل اسلامی« یا »نظریه تعاون« باشند. توسعه چهارچوب »نظریه تعامل اسلامی« می‌تواند پاسخی عملی 

به این چالش‌های اخلاقی )که بیشتر آن را شبیه بازی در محیط‌های مافیایی نشان می‌دهد( باشد. 

»نظریه تعامل اسلامی« می‌تواند بر امور زیر استوار شود: اول، تابع مطلوبیت افراد در این نظریه شامل متغیرهای اخلاقی و اخروی باشد؛ 

دوم، قواعد این نظریه براساس شریعت و عدالت اجتماعی تعریف شود؛ سوم، عنصر »همکاری« به‌عنوان یک »الزام دینی« و مبتنی بر »برّ« 

 یک »انتخاب سودمحور« تلقی شود. این تغییرات باعث می‌شود که نقاط تعادل در چنین نظریه‌ای، با اهداف اجتماعی و 
ً
و »تقوا« و نه صرفا

، در تعامل تقسیم منابع ثروت و دارایی و حل مشکل فقر، فعالان اقتصادی مسلمان به‌دلیل اعتقاد به وجوب 
ً
معنوی اسلام همسوتر باشند. مثلا

خمس، زکات و توصیه به انفاق و صدقه و رعایت اخوت اسلامی، حتی در حالت تعادل اقتصادی-رفتاری، بخشی از منابع خود را داوطلبانه 

به نیازمندان جامعه اختصاص خواهند داد. بدیهی است توجه به این نظریه اختصاص به جامعه اسلامی و مسلمانان نخواهد داشت؛ بلکه هر 

جامعه‌ای که به چنین نظریه‌ای اقبال نشان دهد؛ حتی اگر مسلمانِ معتقد نباشد، از نتایج آن بهره‌مند خواهد شد.



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  114

منابع
سوری، علی )1399(. نظریه بازی‌ها و کاربردهای اقتصادی. تهران: نور علم.  -

عبدلی، قهرمان )1386(. نظریه بازی‌ها و کاربردهای آن. تهران: جهاد دانشگاهی. -

عربی، سیدهادی، زاهدی وفا، محمد هادی، رضایی، محمد جواد، و موحدی بک نظر، مهدی )1395(. نظریه بازی‌ها به‌مثابه ابزاری برای  -

فلسفه اخلاق؛ تبیینی تاریخی و تحلیلی انتقادی. مجله اقتصاد اسلامی، 63، 116-91.

محمودی‌نیا، داود، جعفری، ســمیه، و فروتن نیا، داود )1403(. نظریه بازی‌ها و تعادل نش منفعت‌طلبانه در برابر تعادل برگ نوع‌دوستانه در  -

DOI:10.30471/IEE.2024. 10318.2434 .43 ،چهارچوب رویکرد اخلاقی. مجله جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی

References
 - Abdoli, Ghahramān. (2007). Game Theory and Its Applications. Tehran: Jihad Daneshgaghi. [In Persian]
 - Ahmadi, A. Z., Afifah, A. M., Qarar, W., & Atiqi, H. (2024). Understanding Islamic economics as an Islam-

ic moral economy. COMSERVA: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat, 4(5), 1080–1088. https://doi.
org/10.59141/comserva.v4i5.2172

 - Arabī, Seyyed Hādī, Zāhedivafā, M. H., Rezaei, M. J., & Movahedi Baknazar, M. (2016). Game Theory as a Tool 
for Moral Philosophy; A Historical Explanation and Critical Analysis. Journal of Islamic Economics, 63, 91–116. 
[In Persian]

 - Askarī, H., & Mirākhor, A. (2017). Ideal Islamic economy: An introduction. Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1057/978-1-137-53727-0

 - Axelrod, R. (1984). The Evolution of Cooperation. New York: Basic Books.
 - Bentham, J. (1988). The Principles of Morals and Legislation (Original work published 1789). Prometheus Books.
 - Bolton, G. E., & Ockenfels, A. (2000). ERC: A theory of equity, reciprocity, and competition. American Economic 

Review, 90(1), 166–193. https://doi.org/10.1257/aer.90.1.166
 - Chang, H. F. (2000). A liberal theory of social welfare: Fairness, utility, and the Pareto principle. Yale Law Journal, 

110(2), 173–235. https://doi.org/10.2307/797571
 - Chapra, M. U. (2016). The future of economics: An Islamic perspective. Kube Publishing.
 - Collins, R. W. (2022). The Prisoner’s Dilemma Paradox: Rationality, Morality, and Reciprocity. Think, 21(61), 

45–55. https://doi.org/10.1017/s1477175621000464
 - Colman, A. M. (2003). Cooperation, psychological game theory, and limitations of rationality in social interaction. 

Behavioral and Brain Sciences, 26(2), 139–198. https://doi.org/10.1017/S0140525X03000050
 - Ellsberg, D. (1961). Risk, ambiguity, and the Savage axioms. Quarterly Journal of Economics, 75(4), 643–669. 

https://doi.org/10.2307/1884324
 - Farmer, Y. (2015). Using VNM expected utility theory to facilitate the decision making in social ethics. Journal of 

Risk Research, 5(5), 23–24. https://doi.org/10.1080/13669877.2014.923024
 - Fehr, E., & Schmidt, K. M. (1999). A theory of fairness, competition, and cooperation. Quarterly Journal of Economics, 

114(3), 817–868. https://doi.org/10.1162/003355399556151
 - Garcés-Velástegui, P. (2024). A capabilitarian behavioral economics: What behavioral economics can learn from the ca-

pability approach. International Review of Economics, 71(3), 667–690. https://doi.org/10.1007/s12232-024-00457-8
 - Guala, F. (2006). Has game theory been refuted? The Journal of Philosophy, 103(5), 239–263. https://doi.org/10.5840/

jphil2006103532
 - Guala, F. (2006). Philosophy of social science: A new introduction. Routledge.



115بررسی انتقادی بنیان‌های اخلاقی نظریه‌ بازی در اقتصاد اسلامی و اقتصاد متعارف .............................................................................................

 - Harsanyi, J. C. (1977). Rational behaviour and bargaining equilibrium in games and social situations. Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511571756

 - Iqbal, Z., & Mirakhor, A. (2011). An introduction to Islamic finance: Theory and practice (2nd ed.). Singapore: 
Wiley. ISBN 9780470828083

 - Kader, H. (2021). Human well-being, morality and the economy: An Islamic perspective. Islamic Economic Studies, 
28(2), 102–123. https://doi.org/10.1108/IES-07-2020-0026

 - Kahf, M. (1978). The Islamic Economy: Analytical Study of the Functioning of the Islamic Economic System. Plain-
field, IN: The Muslim Students’ Association of the U.S. and Canada.

 - Kirman, A., & Teschl, M. (2010). Selfish or selfless? The role of empathy in economics. Philosophical Transactions 
of the Royal Society B: Biological Sciences, 365(1538), 303–317. https://doi.org/10.1098/rstb.2009.0192

 - Kuran, T. (1995). Private truths, public lies: The social consequences of preference falsification. Cambridge, MA: 
Harvard University Press.

 - Mahmoūdiniā, Davoūd, et al. (2024). Game theory and the self-interested Nash equilibrium against the altruistic 
Berge equilibrium in the framework of the ethical perspective. Journal of Economic Essays; an Islamic Approach, 
43. https://doi.org/10.30471/IEE.2024.10318.2434 [In Persian]

 - Mill, J. S. (1848/1909). Principles of political economy with some of their applications to social philosophy (7th 
ed.). Longmans, Green and Co. (Original work published 1848).

 - Mill, J. S. (1863). Utilitarianism. Parker, Son & Bourn.
 - Mill, J. S. (1998). Utilitarianism (R. Crisp, Ed.). Oxford: Oxford University Press. (Original work published 1863). 

ISBN 9780198751632
 - Muttaqin, Z., & Pusparini, M. D. (2019). Redefining consumer utility in the perspective of Islamic economics 

framework. Ihtifaz: Journal of Islamic Economics, Finance, and Banking, 2(1), 1–19. https://doi.org/10.12928/
ijiefb.v2i1.717

 - Myerson, R. B. (1991). Game theory: Analysis of conflict. Harvard University Press. ISBN 9780674341159
 - Nash, J. F. (1950). Equilibrium points in n-person games. Proceedings of the National Academy of Sciences of the 

United States of America, 36(1), 48–49. https://doi.org/10.1073/pnas.36.1.48
 - Osborne, M. J. (2004). An Introduction to Game Theory (1st ed.). Oxford University Press. ISBN 9780195128956
 - Osborne, M. J., & Rubinstein, A. (1994). A course in game theory. MIT Press. ISBN 9780262650403
 - Pareto, V. (1906/1971). Manual of political economy (A. S. Schwier, Trans.; Ann S. Schwier & A. N. Page, Eds.). 

Augustus M. Kelley. (Original work published 1906). ISBN 9780678008812
 - Pareto, V. (1906/1971). Manual of political economy (A. S. Schwier, Trans.). Oxford University Press. ISBN 

9780678008812
 - Poundstone, W. (1993). Prisoner’s Dilemma: John von Neumann, Game Theory, and the Puzzle of the Bomb. An-

chor Books. ISBN 9780385415804
 - Rabin, M. (1993). Incorporating fairness into game theory and economics. American Economic Review, 83(5), 

1281–1302. https://www.jstor.org/stable/2117561
 - Rawls, J. (1971). A theory of justice. Harvard University Press.
 - Ricardo, D. (1817/2004). On the principles of political economy and taxation. Dover Publications. (Original work 

published 1817). ISBN 9780486434610
 - Samuelson, P. A., & Nordhaus, W. D. (2009). Economics (19th ed.). McGraw-Hill. ISBN 9780073511290
 - Sen, A. (1977). Rational Fools: A critique of the behavioral foundations of economic theory. Philosophy & Public 

Affairs, 6(4), 317–344. http://www.jstor.org/stable/2264946



................................................................................................................جستارهای اقتصادی با رویکرد اسلامی- دوره 22)47(- پاییز 1404  116

 - Sen, A. (1999). Development as freedom. Oxford University Press. ISBN 9780198297581
 - Sen, A. (2009). The Idea of Justice. Harvard University Press. ISBN 9780674036130
 - Sen, A. K. (1970 [1984]). Collective Choice and Social Welfare (ch. 9: “Equity and Justice”, pp. 131–151; ch. 9*: 

“Impersonality and Collective Quasi-Orderings”, pp. 152–160). Elsevier.
 - Sinnott-Armstrong, W. (2019). Consequentialism. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(Fall 2019 Edition). Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/
entries/consequentialism

 - Smith, A. (1776/1976). An inquiry into the nature and causes of the wealth of nations (E. Cannan, Ed.). University 
of Chicago Press. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763750.001.0001

 - Soūrī, Ali. (2019). Game Theory and Economic Applications. Tehran: Noreelm. [In Persian: Nazariyeh Bazi va 
Karbordhaye Eqtesadi]

 - Stanford Encyclopedia of Philosophy. (2023). Game Theory. Retrieved August 2025, from https://plato.stanford.
edu/archives/sum2023/entries/game-theory/

 - Thaler, R. H. (2018). From Cashews to Nudges: The Evolution of Behavioral Economics. American Economic 
Review, 108(6), 1265–1287. https://doi.org/10.1257/aer.108.6.1265

 - Tirole, J. (1988). The theory of industrial organization. Cambridge, MA: The MIT Press.
 - Varian, H. R. (1975). Distributive justice, welfare economics, and the theory of fairness. Philosophy & Public 

Affairs, 4(3), 223–247.
 - Varian, H. R. (2010). Intermediate microeconomics: A modern approach (8th ed.). W. W. Norton & Company.


