
 Quarterly Literary criticism   
  E-ISSN: 2538-2179  

Vol. 18, No. 70 

summer 2025  

Research Article 

258 

 

Description and Theoretical Origin of the Khorasani Style 

Hamzeh Kaffash* 1   
 

 

Abstract 

One of the important periods in Persian poetry is the Khorasani style. 

The poetry of the Khorasani style is renowned for its simplicity of 

description and precise depictions. This kind of description, contrary 

to the opinion of stylisticians, has a theoretical origin that is 

manifested in the poetic theory of Avicenna (Ibn Sina). The influence 

of Greek rhetoric and the understanding of Aristotle's art of poetry 

within the Syriac and Iranian-Islamic traditions play a role in the 

comprehension of the issue of description during this period. On the 

other hand, familiarity with and influence of the poetics of Arabic 

qasidas and rhetorical sciences in the fourth century put forward 

another reading of the subject of description. The relationship between 

truthful speech and precise depiction in the poetry of this period, 

through a rereading of the poetic treatises of Farabi and Avicenna, 

indicates that false speech has its roots in the interpretations of 

Alexandrian philosophers, which entered the tradition of Islamic 
.ـــــــــــــــــــــــــ .ــ .ـــ .ـــ .ـــ .ــــــــــ .ـ. .ـ�ـــ .ـ.ـــــ .ـ .ــــــــــــــ .ـ .ـ. .ــ .ـــــــــ .ـــ .ــــ .ـــــ .ـــــــــ .ــــــ .ـــ .ــ .ــــ .ـــ .ـ .ـــــ .ـ .ـ.ـــــ .ـ .ـ .ـ�ـ .ـ.ـــــــ .ــ .ـ.. .ــــ .ـــــ .ـ. .ــــ .ـ .ـ.ــــ .ـ.. .ـ .ـ  ـ

1. PhD graduate of Persian Language and Literature, Ferdowsi University of Mashhad, 

Mashhad, Iran.   

https://orcid.org/0000-0003-1585-8563  

 

 

Received: 30/04/2025                                                 

Accepted: 26/07/2025 

 

− Corresponding Author's  E-mail: 
irhamzehkaffash@gmail.com 

Copyright© 2025, the Authors | Publishing Rights, ASPI. This open-access article is published under 

the terms of the Creative Commons Attribution- NonCommercial 4.0 International License which 

permits Share (copy and redistribute the material in any medium or format) and Adapt (remix, 

transform, and build upon the material) under the Attribution-NonCommercial terms. 

https://orcid.org/0000-0005-5784-856
mailto:irhamzehkaffash@gmail.com


 Quarterly Literary criticism   
  E-ISSN: 2538-2179  

Vol. 18, No. 70 

summer 2025  

Research Article 

259 

rhetoric through Farabi. This study reveals the origin of description in 

the Khorasani style within the poetic theory of Avicenna. This article 

re-examines the depiction of nature in the Khorasani style, which until 

now was limited to natural phenomena, considering nature in the 

meaning of the Greek phosis and analyzes its manifestation in two 

realms: the natural and the political, within the Khorasani style. 

Keywords: Description, Ekphrasis, depiction of reality, Khorasani 

style, Avicenna (Ibn Sina). 

 

Introduction 

The Khorasani style√ spanning from the second half of the 9th 

century to the end of the 11th century√ was renowned for its simple 

and realistic descriptions. This stylistic feature appears in both the 

poetry and prose of the period. In the early centuries of Persian poetry, 

descriptions were often extended; that is, the poet would depict a 

single object√ usually drawn from nature√ across several verses. 

However, from the late 11th century onward, this method underwent a 

transformation, largely due to the increased use of metaphor and a 

shift in poets« worldview and modes of thinking. Therefore, it is first 
necessary to clarify the concept and nature of nature-description in the 

Khorasani style and to revisit it through a historical and stylistic lens. 

Description in the Khorasani style manifests in diverse forms. Poets 

and writers of this period occasionally depicted their visual 

experiences in the manner they perceived them. In other words, there 

exists a correspondence between visual experience and verbal 

depiction. This correspondence is not necessarily literal or one-to-one; 

rather, it is rooted in sensory and perceptual engagement. Such visual 

correspondence may be termed visual mimesis. Conversely, the 

perceived image may express itself through actions and behaviors√
what may be called behavioral mimesis√ in which a behavior, most 

often a human one, is transferred onto the object being described. 



 Quarterly Literary criticism   
  E-ISSN: 2538-2179  

Vol. 18, No. 70 

summer 2025  

Research Article 

260 

Methodology 

The methodology of this article is to reassess and reread previous 

assumptions about description in the Khorasani style, with careful 

attention to both the Greek rhetorical tradition and the Iranian-Islamic 

rhetorical heritage. In essence, the article advances three central 

claims: first, the influence of Greek rhetoric on Islamic rhetoric; 

second, the impact of rhetorical sciences of the time on poets; and 

finally, the presence of a classical poetics within the Arabic qasida 

tradition. 

 

Theoretical Framework 

What requires a critical rereading is the fact that mimesis should not 

be conflated with the theory of representation. This fundamental 

misunderstanding of the nature of mimesis has led stylisticians to 

regard the Khorasani style as objectivist. However, in mimesis, the 

reference is to phosis√ nature√ and this nature is not merely external 

or objective. Physis, as will be shown, can also refer to human nature. 

As is evident in the Poetics, Aristotle«s notion of mimesis is, in fact, 

mimesis of action (Aristotle, Poetics, 1448a: 4). 

In fact, poetry in the view of poets of the Khorasani style appears 

as an inquiry into truth. Therefore, the description of nature (phosis) in 

Khorasani poetry can be examined on two levels: one is the depiction 

of the natural, and the other is the depiction of the political. 

A significant portion of the Islamic rhetorical tradition is 

undoubtedly derived from and influenced by the Greek rhetorical 

tradition, and many Greek rhetorical theories can be traced within 

Islamic rhetoric. Beyond the familiarity of Khorasani-style poets with 

rhetorical sciences, it is clear to all scholars that the Persian qasida is a 

continuation of the Arabic qasida. Therefore, elaborating on this point 

would be a mere repetition of the obvious and redundant, which we 

shall omit. Here, it suffices to note that poets of this period√ such as 



 Quarterly Literary criticism   
  E-ISSN: 2538-2179  

Vol. 18, No. 70 

summer 2025  

Research Article 

261 

Manuchehri, who famously stated, ƒI have memorized many 
collections of Arabic poetry≈√ were well acquainted with the genres 

of the Arabic qasida and were influenced by the classical poetics of 

Arabic poetry. This influence was not limited to the structure of the 

qasida but also extended to modes of description. 

The issue of description in the early centuries of Persian poetry has 

a relation to the idea of mimesis in the Greek tradition. Mimesis is one 

of the. key. terms in the earliest translations of Aristotle«s Poetics. 

Consequently, in engaging with the Iranian-Islamic rhetorical 

tradition, one encounters a spectrum of terms such as imagination 

(takhayyul), imitation (taqlid), mimesis, and even tangible similes 

(comparisons from sense to sense). 

 

Conclusion 

The issue of description in the Khorasani style is not limited to a 

perspective such as the underdevelopment of rhetorical sciences. 

Rather, we have demonstrated that description, as the ‘amud al-shi‘r 

in the Khorasani style, has a theoretical foundation upon which 

Avicenna develops his poetic theory in the Art of Poetry section of 

The Healing. This viewpoint partially aligns with the theories of Arab 

and Greek theorists. The theory of Ahsan al-Shi‘r (the Best Poetry) 

constitutes one of the intersections in the longstanding debate over 

truth and falsehood in poetry, a dispute that has endured among 

scholars of rhetoric and philosophers. The rhetoricians« interpretation 
of mimsin (imitation) and the imaginative quality of poetry is linked to 

the issue of poetic truth and falsehood, which remains a subject of 

discussion to this day. Although the weight of Ahsan al-Shi‘r as false 

poetry is stronger, the question of truthfulness in poetry has been a 

matter of concern among many rhetoricians and philosophers. 

For poets of the Khorasani style, the truthful expression of the 

object as it holds great significance. A superficial perspective and 



 Quarterly Literary criticism   
  E-ISSN: 2538-2179  

Vol. 18, No. 70 

summer 2025  

Research Article 

262 

analysis of nature in Khorasani poetry limit deeper investigations into 

the qasida of this period. Nature in this style bears a deeper meaning 

than what is commonly understood as the mere description of natural 

phenomena. Nature in Khorasani poetry was examined in two 

dimensions: the natural realm and the political realm. 
On the other hand, the influence of the classical poetics of Arabic poetry 

on this period«s poetry reflects the penetration of poets« and rhetoricians« 
ideas into the modes of expression of Khorasani poets. Furthermore, we 

examined the influence of Greek rhetoric and the relation between ekphrasis 

and description in the Khorasani style, highlighting its similarities with the 

issue of description in Khorasani poetry and reinterpreting it as one of the 

origins of the problem of description in this poetic style. 
 

 

 



 

 

 مقالۀ پژوهشی

 وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی 

 1* کفاش هحمز

 (11/10/1111پذیرش:  11/10/1111)دریافت: 

 چکیده

یکی از ادوار مهم شعر فارسی سبک خراسانی است. شعر سبک خراسانی به سادگی وصف 

هی شناسان خاستگاو توصیفات دقیق مشهور است. این نوع توصیف، برخلاف نظر سبک

یابد. تأثیر بلاغت یونانی و فهم فن شعر نظری دارد که در نظریۀ شعری ابن سینا نمود می

ارسطو در سنت سریانی و سپس در سنت ایرانی ـ اسلامی در کاربست مسئلۀ توصیف در 

این دوره نقش دارد. از سوی دیگر آشنایی و تأثیر بوطیقای قصاید عربی و نیز علوم بلاغی 

نهد. نسبت قول صادق و وصف انشی دیگر از موضوع وصف را پیش میدر قرن چهارم خو

های شعری فارابی و ابن سینا حاکی از این است دقیق در شعر این دوره با بازخوانی رساله

که قول کاذب در تفسیر فیلسوفان اسکندرانی ریشه دارد و از طریق فارابی به سنت بلاغت 

استگاه توصیف در سبک خراسانی را در نظریۀ گذارد. این پژوهش تجلی خاسلامی پا می

                                                                                                                  
 آموختۀ دکتری زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه فردوسی، مشهد، ایران )نویسندۀ مسئول(دانش .1

*irhamzehkaffash@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0003-1585-8563 

 

می
 عل

مۀ
لنا

ص
ف

 ـ 
ی. 

ادب
د 

 نق
ی 

هش
ژو

پ
س

18
ش

 .
01 .

ان
ست

تاب
 

11
11

 
ص

)ص
00

8
-

08
8

)
 

 

Copyright© 2025, the Authors | Publishing Rights, ASPI. This open-access article is published 

under the terms of the Creative Commons Attribution- NonCommercial 4.0 International 

License which permits Share (copy and redistribute the material in any medium or format) and 
Adapt (remix, transform, and build upon the material) under the Attribution-NonCommercial 

terms. 

mailto:irhamzehkaffash@gmail.com


 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    462

دهد. این مقاله وصف طبیعت در سبک خراسانی را که پیش از این شعری ابن سینا نشان می

دهد و طبیعت را در معنای فوسیس های طبیعی محدود بود مورد بازخوانی قرار میبه پدیده

و امر سیاسی در سبک آورد و نمود آن را در دو ساحت امر طبیعی یونانی در نظر می

 کند.خراسانی تحلیل می

 وصف، اکفراسیس، توصیف زندۀ واقعیت، سبک خراسانی، ابن سینا. های کلیدی:واژه

 

 .درآمد1

گیرد ـ به که از نیمۀ دوم قرن سوم تا پایان قرن پنجم را دربر می ـسبک خراسانی 

هم در نظم این دوره گرایانه نامبردار است. این خصیصۀ سبکی توصیفات ساده و واقع

اند؛ بدین های اولیۀ شعر فارسی طولانیها در قرنشود و هم در نثر. توصیفدیده می

معنی که شاعر برای وصف یک ابژه که بیشتر برگرفته از طبیعت بود، آن را در چند 

دلیل کاربست بالای کرد. اما از اواخر قرن پنجم به بعد این شیوه بهبیت ترسیم می

باید مفهوم و بینی شاعران دگرگون شد. نخست میو تغییر در تفکر و جهاناستعاره 

کیفیت مسئلۀ توصیف طبیعت را در سبک خراسانی تبیین کنیم و دگربار مورد 

بازخوانی قرار دهیم. قولی که جملگی برآنند این است که توصیف در سبک خراسانی 

بیعت یکی شده که واژگانش پیوندی با جهان بیرون و طبیعت دارد. شاعر چنان با ط

های جهان به گرایانه به پدیدهگرایانه و طبیعتاند. نگاه واقعدلالت واقعی به خود گرفته

شود. ترین شکل ممکن در زبان شاعران و نویسندگان این سبک جاری میمحسوس

خواهد باشد. شعر و نثر این سبک، گویی خاصیتی آیینگی یافته ابژۀ بیرونی هر چه می

های شود. پدیدهکند در شعر به همان گونه، دیدنی میگری میهر چه در بیرون جلوهو 

اند و هر توصیفی خود چون تصویری است. طبیعت در واژگان و عبارات جای گرفته



 060                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

توان چنین تعریف کرد؛ رونوشت واقعیت و بنابراین توصیف در این سبک را می

توان های زیر میو واقعیت را در نمونه طبیعت با مصالح زبان. پیوند شاعر با طبیعت

 دید:

 صبح آمد و علامت مصقول برکشید
 

 وز آسمان شمامۀ کافور بردمید 
 

 گویی که دوست قُرطۀ شَعر کبود خویش

 

 تا جایگاه ناف به عمدا فرو درید  

 (00: 1700)کسایی، 

ت. این اش را تا جای ناف پاره کرده اسماند که قرطهتو گویی صبح به فردی می

تر نوع تصویرسازی حاصل پیوند تجربۀ حسی شاعر با طبیعت است. به بیانی دقیق

تصویر حسی، محصول معرفت محاکاتی است. معرفت محاکاتی مانند یک »

(. از سوی دیگر ارزش هنری 88: 1787)فتوحی، « برداری ساده از طبیعت استعکس

سبک خراسانی بدل کرده است،  «عمودُ الشعر»اش، آن را به و اهمیت توصیف و شیوه

دقت در توصیف است « عمود الشعر»های چراکه بر اساس این نظریه یکی از مؤلفه

ها همۀ ماجرا نیست و بخش مهمی از (. اما این تعریفات و ویژگی110: 1110)فتوحی، 

 محاکات طبیعت سربسته فرومانده است. 

دهد. شاعران و ان میتوصیف در سبک خراسانی خود را در اشکال گوناگون نش

کردند، توصیف گونه که درک میهای بصری خود را آننویسندگان این دوره گاه تجربه

کردند. به دیگر سخن، میان تجربی بصری و توصیف تناظری در کار است. این می

ای حسی و ادارکی است. این تناظر یک و همسان نیست، بلکه تجربهبهتناظر لزوماً یک

تواند شده میوان محاکات بصری نامید. از سوی دیگری، تصویر ادراکتبصری را می

خوانیمش؛ به این خود را در قالب رفتارها و کردارها نشان دهد که محاکات رفتاری می



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    466

شود. برای معنا که یک رفتار ـ بیشتر رفتارهای انسانی ـ به ابژۀ مورد وصف منتقل می

 نمونه:

 لاله میان کشت بخندد همی ز دور

 

 چون پنجۀ عروس به حنا شده خضیب 

 (010: 1780)رودکی،                    
 

بیند در این ابیات شاعران چنان ابژۀ خود را وصف کرده که خواننده عروسی را می

مثابۀ رفتار به لاله منتقل شده است. جا خندیدن بهکه دستش را حنا کرده است. در این

ست. در این محاکات صدای طبیعت یا پرندگان به نوع دیگر توصیف، محاکات آوایی ا

 . به نمونۀ زیر بنگرید:[1] 1شوندتصویر کشیده می

 گریهر زمان نوحه کند فاخته، چون نوحه
 

 تازد، چون جاسوسیهر زمان کبک همی 
 

 بر سر سرو زند پردۀ عشاق، تذرو
 

 وَرشَان نای زند، بر سر هر مَغروسی 
 

 ز کلُنگبه سحرگاهان، ناگاهان آوا

 

 راست چون غیو کُند صَفدر در کُردوسی  

 (171: 1781)منوچهری، 

چنان که  ـباید یادآور شد که این تلقی از واژۀ محاکات در خود معنای لفظی آن 

 تر آمده ـ برجای است.پیش

 

 . طرح مسئله؛ خاستگاه بلاغی وصف در سبک خراسانی4

اند. نهادهنگرگاهی را پیش  شناسان در باب وصف در سبک خراسانی هر یکسبک

بیند و علت این نوع ای میان تصویرها و عناصر خیال شاعرانه میبرخی هماهنگی

تصویرهای شعری را ارتباط زیاد شاعران با طبیعت موجود و محسوس و مادی و از 

( 180: 1787دانند )شفیعی کدکنی، های شعری میسویی دیگر سادگی و اصالت تجربه

کنند )شمیسا، شکل نگرفتن علوم بلاغی )معانی، بیان، بدیع( را مطرح میو برخی دیگر 



 060                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

اند یا اینکه در این (. اینکه شاعران این دوره ارتباط زیادی با طبیعت داشته01: 1780

دوره علوم بلاغی هنوز شکل نگرفته همۀ ماجرا نیست. آن گونه نبوده که شاعران 

اند یا صنایع تر یا با آن ارتباط بیشتری داشتههای پسین شعر فارسی با طبیعت آشنادوره

 اند. پرسش اصلی این پژوهش این است:شناختهادبی را بیشتر از دورۀ پیشین می

 خاستگاه نظری وصف در سبک خراسانی کجاست؟

های پیشین درمورد وصف در سبک فرضروش این مقاله این است که پیش

ونانی و بلاغت ایرانی ـ اسلامی را در خراسانی را با پیش چشم داشتن سنت بلاغت ی

کنارِ نظریۀ شعری ابن سینا دگربار مورد بازبینی و بازخوانی قرار دهد. درواقع این مقاله 

سه مدعا دارد: نخست تأثیرگذاری بلاغت یونانی بر بلاغت اسلامی، دوم تأثیرپذیری 

 ۀ عربی.شاعران از علوم بلاغی عصر خود و سرانجام بوطیقای کلاسیک در قصید

 

 . پیشینۀ تحقیق3

هایی مانند تاکنون درمورد وصف در شعر فارسی بسیار سخن رفته است. پژوهش

شناختی نقد وصف و جایگاه زیبایی»، «وصف و صور خیال در شعر منوچهری دامغانی»

گرایی در تحلیل عینیت»و « وصف و جایگاه آن در شعر بهار»، «آن در شعر خاقانی

ها هستند. اما از جملۀ این پژوهش« مرکز بر شعر فرخی سیستانیمکتب خراسانی با ت

و مقولۀ  هایی خود در هزارتوی توصیف درماندهحقیقت این است که چنین پژوهش

اند. یکی از بهترین وصف را به بررسی انواع وصف در شاعران گوناگون تقلیل داده

وصف طبیعت در شعر وان هایی کتابی است از فوشه کور با عنهای چنین پژوهشنمونه

های چهارم و پنجم هجری(. وصف طبیعت در میان شاعران این دو )قرن غنائی فارسی

شود از نظر گذراند: نخست اینکه وصف در اشعار این دوره قرن را به دو دلیل می



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    462

جایگاه درخور توجهی دارد و دیگر اینکه باعث آشنایی با سنن کلامی و فکری 

ها خالی است بررسی خاستگاه و چگونگی در میان این پژوهششود. آنچه جای آن می

 وصف در سبک خراسانی است. این پژوهش در پی پاسخ به این پرسش است.

 

 .خاستگاه نظری وصف در شعر خراسانی و نمودش در نظریۀ شعری ابن سینا2

آنچه در سنت فن شعر در جهان اسلام مشهور است کاذب بودن شعر است. درواقع 

بیانیۀ « اکذب اوست احسن او»شد و اصلی شعر در دورغ بودن آن خلاصه میخصیصۀ 

شناخت شعر بود. این میراث از سوی فلاسفۀ اسکندرانی پا به جهان اسلام گذاشت. 

برای درک بهتر این مسئله باید به رسائل شعری فیلسوفان مسلمان نظر کنیم. کلید فهم 

. واژۀ محاکات از ریشۀ حکایۀ در لغت به باید دنبال کرد« محاکات»این مسئله را در 

شواهد بسیاری آمده است که حکایۀ  العینمعنی صدای مشابه و همانند است. در کتاب 

 به معنی نام آوا است. برای نمونه: 

فی الزمرْ أعرف منها فی الضحک قال:  ۀُالکهَْکَهَو صوت الزمْر،  ۀ: حکایۀُالکَهْکَهَ*

 0.انیالغو ۀُیا حبذا کَهْکَهَ «1»

سخن « حکایۀ الإنسان للأصوات وغیرها»خود از  الحیوانجاحظ نیز در کتاب 

 کند:ت را اراده میحکایگوید و همین معنا از می

والإنسان العاقل وإن كان لا يحسن يبني كهيئة وكر الزنبور، ونسج العنكبوت، فإنه إذا صار إلى 
العرجان؛ والفأفأء، وإلى أن يصور حكاية أصوات البهائم وجميع الدواب وحكاية العميان و

)الجاحظ،  أصناف الحيوان بيده، بلغ من حكايته الصورة والصوت والحركة ما لا يبلغه المحكي
 (. 815/1ق: 6241



 068                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

یابد و ای مانند فن شعر بسط معنایی میهای تخصصیاما محاکات رفته رفته در متن

. نخست لازم است نسبت ژانر شودترین واژگان حوزۀ نقد شعر بدل میبه یکی از مهم

 وصف با صادق بودن قول را تبیین کنیم.

بندی قول جازم، آن را به ذیل تقسیم مقالۀ فی قوانین صناعۀ الشعراءفارابی در 

کند و معتقد است برخی از اقوال کاذب در ذهن شنوندگان صادق و کاذب تقسیم می

اقاویل »ت آن را. نوع دوم کند که بدل قول است و برخی محاکاچیزی را ایجاد می

کند. در ادامه بندی میجا سخنان شاعرانه را ذیل قول کاذب دستهاست. در این« الشعریه

شود و غرض کننده )المحاکی( تفاوت قائل میمیان قول مغالطی )المُغلط( و محاکات

جا کند تا آنداند. به دیگر سخن، مغالطی نقیض چیزی را بیان میها را یکسان نمیآن

دهد، در حالی که که موجودی را غیرموجود و غیرموجودی را موجود نشان می

دهد )فارابی، دهد، بلکه شبیه آن را نشان میکننده نقیض چیزی را نشان نمیمحاکات

گوید: اقوال یا کند میها را به انواع مختلف تقسیم می(. پس از اینکه قول101ق: 1807

تر کاذب، یا برعکس آن، و اند و کمتر صادقاذب، و یا بیشکلی کاند یا بهکلی صادقبه

کلی صادق است آن ]سخن[ برهانی اند. پس سخنی که بهیا در صدق و کذب مساوی

تر صادق است ]سخن[ جدلی است، و آن که در صدق و کذب است، آنکه بیش

تر صادق است ]سخن[ سوفسطائی مساوی است ]سخن[ خطابی است و آن که کم

(. در این بخش 101)همان:  کلی کاذب است ]سخن[ شعری استآن که بهو است 

داند. باید به این نکته توجه داشت که این کذب در سخن شاعرانه را کاذب و دروغ می

برابر برهان )سخن به کلی صادق( قرار دارد. قرار گرفتن فن شعر ذیل منطق ارسطو 

از  الفلسفۀما یحتاج إلیه فی تحصیل کتب أرسطوطالیس و  کمیۀنخستین بار در رسالۀ 

( و پس از وی، از سوی فارابی وارد سنت 767ق: 1768کندی آمده است )کندی، 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    472

 7بندی اقوال متأثر از تفسیری است که الیاسشود. فارابی در تقسیمشعری مسلمانان می

ت جا که در سنارسطو نوشته است. از آن مقولاتـ از فیلسوفان اسکندرانی ـ بر کتاب 

بندی شده است سخن شعری را نوعی کذب اسلامی فن شعر در ذیل منطق مفصل

های ابوبشر متی، دقیقاً همان واسطۀ آشنایی با ترجمهاند. فارابی بهآوردهشمار میبه

بندد که پیش از این الیاس به کار برده بود )ر.ک. کار میای را بهقیاسات شاعرانه

Rigolio,2013:143فی ر شد که فارابی در رسالۀ کوتاه خود با عنوان (. باید یادآو

نوشته، شعر کذب محض، سخنی ناصواب است و معتقد است  التناسب و التألیف

غرض شعر کاذب و ناکاذب بودن آن نیست بلکه غرض و غایت آن برانگیختن خیال و 

 طور کل فارابی کذب را فصل ذاتی(، اما به016ق: 1118انفعال نفس است )فارابی، 

 دانست. شعر می

یابد. شاید های بلاغت اسلامی نیز راه میاین تلقی از سخن کاذب در کتاب

داند ابن وهب کاتب در کتاب نخستین کسی که از قول ارسطو شعر را سخن کاذب می

باشد. باید درنظر داشت که ارسطو در هیچ جای فن شعر  البرهان فی وجوه البیان

ه احتمال این کذب نوعی خوانش از اصطلاح زند و بحرفی از سخن کاذب نمی

محاکات است که با نگرگاه تاریخ مفهومی نقطۀ چرخش و تحول مفهومی بسیار مهمی 

کند و از قول ارسطو است. ابن وهب سخن کاذب را در هیچ فنی جز شعر توصیه نمی

و قد ذکر أرسطاطایس الشعر فوصفه بأن الکذب فیه أکثر من »کند که: چنین یاد می

(. ابن وهب از 110تا: )ابن وهب، بی« الصدق، و ذکر أن ذلک جائز فی الصیاغۀ الشعریۀ

کند که سخن کذب در شعر بیش از سخن صادق است. این نگرگاه قول ارسطو بیان می

یابد پس از این تا حد زیادی در میان عالمان علم بلاغت و شاعران فارسی رواج می

 (.176 )برای نمونه بنگرید به ابوهلال،



 001                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

( ازجمله حامیان صدق در شعر 700طباطبا )متوفی برخی از محققان برآنند که ابن

یابیم که وی در می الشعر عیار(. با نگاهی به کتاب 101/ 1ق: 1118بود )ر.ک. الجوزو، 

طباطبا براین باور است که وی در مواضعی به صدق در شعر اشاره کرده است. ابن

( 10ق: 1110طباطبا، )ابن« و الوفقَ فی تشبیهاته و حکایاته یعتمدُ الصدقَ»شاعر باید 

 گوید:رساند و میطباطبا ریشۀ نظریۀ صدق در شعر را به پیش از اسلام میباشد. ابن

زیستند و نیز کسانی که در با این حال، کسانی که پیش از ما در دوران جاهلیت می

ساختند ای میخود را بر پایۀ معانی آغاز اسلام از میان شاعران برخاسته بودند، اشعار

گویی داشتند: چه در مدح و چه در هجاء، چه در ها، قصد راستکه در سرودن آن

جا که در حکم شعر، فخر و چه در وصف، چه در تشویق چه در ترساندن؛ مگر آن

سرودند، دروغ شمرده شود: مانند مبالغه در وصف یا افراط در تشبیه. و آنچه آنان می

دیدند، وگویی صادقانه بود و در برابر آن پاداش میحکم داستانی راستین و گفتدر 

 (. 10ق: 1110طباطبا، که سزاوار پاداش بودند )ابنچنان

شرح دیوان حماسۀ ق( در مقدمۀ خود بر کتاب 101مرزوقی اصفهانی )متوفی 

شمارد ن برمیبندی خود از نظریۀ عمودُ الشعر هفت معیار را برای آدر صورت ابوتمام

؛ 118: 1110فی الوصف یا یا دقت در توصیف یکی از آنان است )فتوحی،  الإصابۀَکه 

 (. عیار اصابت در وصف نزد مرزوقی چنین است:11ق: 1101مرزوقی اصفهانی، 

، زیرکی و نیکویی تمییز است، پس هر صفتی را که «اصابت در وصف»و عیار در 

ب[ بنشیند و با موصوف چنان درآمیزد که گویی راست و صادق بیابد، و در دل ]مخاط

از او جداشدنی نیست و گریز و روگردانی از آن دشوار است، این است نشانۀ اصابت 

 (. 11ق: 1101در وصف )مرزوقی اصفهانی، 

گرایانه نسبت به مدح در شعر نهفته در عبارت بالا نوعی دیدگاه اخلاقی ـ واقع

ر صدق و شایستگی متکی باشد نه بر تملق و یا است و آن این است که مدح باید ب



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    474

نهد. وی پیش می« احسن الشعر»ای از نظریۀ بندیتخیل صرف. مرزوقی در ادامه دسته

( أحسن 0( أحسن الشعر أصدقه، 1داند: قائلان به قائلان به این نظریه را سه دسته می

 دهد:ی( أحسن الشعر أقصدَُه و هر یک را چنین توضیح م7الشعر أکذبه و 

نیکوترین »اند اند: برخی گفتهو ناقدان شعر، در انتخاب خود این مراتب را پی گرفته

، زیرا استاد بودن شاعر در حالی که در بند صدق باقی «ترین آن استشعر، راست

اند، تا کند. و برخی دیگر راه غلو را برگزیدهبماند، بر توانایی و مهارت او دلالت می

، زیرا وقتی شاعر «ترین آن استنیکوترین شعر، دروغین»ه است: جا که گفته شدآن

ترین درجه آفریند تا عالیخود را از تقابل وصف و موصوف آزاد کند، در آنچه می

گردد، و گر میاش در پردازش و مهارتش در فن، جلوهتواند پیش رود، و تواناییمی

یابد، و ارزش آن ذوق اعتبار می یابد و نزد اهلهایش گسترش میهای بیان و شیوهراه

بر پایۀ اغراق و تمثیل است، نه براساس مطابقت با واقع و بازنمایی دقیق. و بیشتر 

نیکوترین شعر، »اند: عالمان علم شعر و قائلان به آن، بر این نظرند. برخی دیگر گفته

شعر بدل ، زیرا وظیفۀ شاعر آن است که در آنچه گفتار را به «روترین آن استمیانه

های عمده یا تمامی جوانب فصاحت و کند مبالغه ورزد، به شرط آن که بخشمی

ای ناروا ای غلوآمیز یا در معنا کژینیکویی را به جا آورد، بی آن که در لفظ مبالغه

پدید آید، و نیز آن چنان نباشد که هیچ وصفی از او پذیرفتی نباشد، زیرا آشکارا در 

های خود گسترانده است؛ و چنین مبالغه را بر تمامی گفتهسخنش اسراف ورزیده یا 

تر است که در گزینش، بر دیگران ترجیح داده شود )مرزوقی اصفهانی، شعری شایسته

 (.10ق: 1101

دارد که پیش از « احسن الشعر»بندی نشان از نزاع میان قائلان نظریۀ این دسته

ت. وی با توجه به اینکه یکی از چنان بر سر کار اسمرزوقی برجای بوده است و هم

دهند. داند توضیح چندانی در این بخش نمیعمودهای شعر را اصابت در وصف می



 007                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

ای که در باب أحسن الشعر أکذبه باید بدان درنگریست این است که قائلان به این نکته

ثیر، گویی و بازنمایی دقیق نیستند، بلکه هدفشان آفرینش تأنظریه اساساً به دنبال واقع

گذرد. به زیبایی در خیال مخاطب است نه صدق در معنا و راه آن از مبالغه و تمثیل می

کنند و صدق در معنا عبارت دیگر مبالغه و تمثیل موجبات کذب در سخن را فراهم می

نقطۀ مقابل آن است. شاید این تمایز را بتوان همان تمایز میان ممسیس و فانتاسیا 

 ادامه بدان اشاره خواهیم کرد. )تخیل( تلقی کرد که در

به دست « خیر الشعر أکذبه»تحلیلی از  البلاغۀاسرار عبدالقاهر جرجانی در کتاب  

توان با براهین داده که در خور توجه است. جرجانی بر آن است: کذب در شعر را نمی

 منطقی اثبات کرد، بلکه شاعر با مراجعه به شخص ممدوح از آنچه بدو نسبت داده شده

شود. غرض از این عبارت این است که شعر است، آگاه و کذب سخن آشکار می

تواند به شخص بماهو شعر حاوی فضیلت یا رذیلتی برای شخص نیست و نمی

ای بسا شعری که بخشندهفرومایه، بزرگی ببخشد یا شخص شریفی را پست گرداند. چه

های[ کذب را ید این ]وصفدهد. بنابراین نبارا بخیل و بخیلی را بخشنده نشان می

بدین معنا « خیر الشعرا أصدقه»معتبر دانست. در معارضه شعر کاذب این سخن که 

ق: 1118است که شعر باید مشتمل بر حکمتی باشد که عقل آن را بپذیرد )جرجانی، 

خوبی تفاوت سخن شعری را با سخن برهانی دریافته و به جا جرجانی بهدر این (.070

 خیر الشعر أکذبه( است. نوعی منکر )

بحث دیگری که باید بدان بپردازیم این است که واژۀ تخیل در فن شعر ارسطو 

باید در نظر گرفت تفاوت میان محاکات و تخیل در سنت بوطیقای نیامده و آنچه می

ایرانی ـ اسلامی است. بحث بر سر این است که این دو، معادل میمسیس نیستند. آنچه 

کند عری در باب تخییل آمده است به نوعی برانگیختگی نفس اشاره میهای شدر رساله



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    472

جا که غایت تخییل انفعالات نفسانی و نباید تخییل را برابر با محاکات دانست. از آن

است شاید بتوان آن را معادلی برای کاتارسیس دانست که در سنت اسلامی به تخییل/ 

 تخیل برگردانده شده است.

ن مسئله باید به ترجمۀ سریانی از فن شعر ارسطو درنگریم. واژۀ برای درک بهتر ای

و در ترجمۀ ابوبشر متی ( meṯdammyānūṯā/ ܡܬܕܡܢܥܘܬܐ)میمسیس در سریانی به 

( به محاکات برگردانده شده است. ابوبشر 80م: 1807از سریانی به عربی )ابوبشر متی، 

برد و هم و به یک معنا به کار می اش در کناررا در سرتاسر ترجمه« ۀالتشبیه و المحاکا»

جوامع (. فارابی در رسالۀ 81م: 1807کند )ابوبشر متی، از تخییل/تخیل استفاده نمی

پردازد و آن را به دو قسم محاکات با فعل و محاکات با به انواع محاکات می الشعر

ا دست که انسانی بکند. محاکات به فعل که خود دو نوع دارد: یکی آنسخن تقسیم می

خود چیزی را محاکات کند مانند تمثال فردی را بکشد یا رفتار شخصی را محاکات 

دهد به (. وی ذیل توضیحی که در باب محاکات با سخن می101م: 1801کند )فارابی، 

شود. مراد وی از محاکات با سخن این است که سخن را چنان مسئلۀ تخیل وارد می

اکات خود موضوع سخن باشد و بر اموری دلالت شود محترتیب دهد که آنچه بیان می

ای کند که محاکات آن چیز باشد. هدف از این نوع محاکات ایجاد تخیل است، به گونه

که یا خود آن چیز را در ذهن تخیل کند یا آن را در چیز دیگری تخیل کند )همان: 

 شود. سان مییابیم که از نظر فارابی محاکات موجب تخیل در ان(. بنابراین درمی101

نفس را بجنباند تا بر »داند که مخیلات را مقدماتی می نامۀ علائیدانشابن سینا در 

حکمۀ ( و در رسالۀ 80: 1780)ابن سینا، « چیزی حرص آرد و یا از چیزی نفرت گیرد

دهد و معتقد است ، بحث تخییل را بسط میفی معانی کتاب فوییطیقی العروضیۀ

کنند نه تصدیق؛ و تخییل را نوعی انفعال جاد تخییل میمقدمات شعری در نفس ای



 000                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

کند که شرط بر این نیست که این ای مهم اشاره میداند. وی به نکتهنفسانی می

مقدمات صادق یا کاذب باشند، بلکه مخیل بودن آن شرط است. بیشتر این مقدمات 

( و 16م: 1868شود. )ابن سینا، محاکات اموری با اموری هستند که موجب تخیل می

شود. همۀ مقدمات شعری محاکاتی نیستند، بلکه نحوی بیان سخن موجب تخیل می

بنابراین آشکار است که وی این باور را که سخن کاذب )شعر( در برابر سخن صادق 

شود، بلکه نهد؛ چراکه صرفاً سخن کاذب موجب تخییل نمی)برهان( است یک سو می

خوبی یز باشد. در فن شعر شفا این مسئله را بهانگتواند خیالسخن صادق نیز می

 دهد:توضیح می

 صفۀالشیء بغیره تحرک النفس، و هو کاذب، فلاعجب أن تکون  ۀو إذا کانت محاکا

 الشیء علی ما هو علیه تحرک النفس و هو صادق؛ بل ذلک أوجبُ.

اگر محاکات چیزی با غیرش، که خود کذب است، موجب برانگیختن نفس گردد، 

ت نیست که توصیف آن چیز، چنان که هست، که همان سخن صادق است، شگف

تر باشد( )ابن سینا، موجب برانگیختن نفس شود، بلکه اوجب است )که برانگیزاننده

 (.1/ 01ق: 1700

نکتۀ ابن سینا این است که اگر محاکات چیزی که دروغ است برانگیزاننده باشد، 

بر این مسئله انگشت  1د. ابن سینا به نحوی باطنیتر باشگفتار صادق باید برانگیزاننده

تر است. در ادامه علت نهد که توصیف امر صادق، نسبت به امر کاذب برانگیزانندهمی

اند و داند که مردم بیش از حد فرمانبردار تخیلنپذیرفتن توصیف امر واقع را این می

همراه « تعجیب»با  سخن راست را ناخوش دارند. در نظر ابن سینا محاکات همواره

 انگیز باشد:تواند خیالاما معتقد است سخن راست میاست. 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    476

( تغییر یابد و چیزی بدان افزوده شود که ۀاگر قول صادق از ]صورت[ روزمره )العاد

بسا که افادۀ تصدیق و تخییل کند و باشد که تخییل مانع از نفس با آن انس گیرد، چه

 (.01همان: دستیابی به تصدیق و آگاهی شود )

، شعر را ناظر به آنچه موجود یا شفاابن سینا در فرازی دیگر از فن شعر منطق 

ها را شعر ها و مثلداند. بنابراین محاکات صرف از طریق داستانوجود نیافته است، می

ق: 1700پردازد )ابن سینا، داند. بلکه معتقد است شعر به امور ممکن یا ضروری مینمی

شود بر این باور و شعر قائل می کلیه و دمنهمه ابن سینا تفاوتی میان (. در ادا1/ 10

گوید که وجود ندارد، شعر نیست، چرا که از اموری سخن می کلیله و دمنهاست که 

گوید. حال آن که شعر دربارۀ اموری که موجودند یا به وجود خواهند آمد سخن می

(. این سخن ابن سینا، را 01است )همان: تر بنابراین شعر از دیگر سخنان به فلسفه شبیه

توان در راستای نظریۀ قول صادق در شعر دانست. شعر سبک خراسانی از این می

حیث بسیار به این نظریه شباهت دارد؛ چراکه وصف در این سبک خاصه وصف 

 فوسیس به معنای طبیعت، وصف از امور موجودند.

 

 . نسبت وصف با قول صادق در سبک خراسانی5

بایست دگربار مورد بازخوانی قرار گیرد این است که میمسیس یا محاکات را نچه میآ

یکی گرفت. این کژفهمی از اصل میمسیس باعث شده است تا  0نباید با نظریۀ بازنمایی

گرا تلقی کنند. این در حالی است که در شناسان، سبک خراسانی را عینیتسبک

سیس( است و این طبیعت صرفاً امری )فو 6میمسیس یا محاکات، سخن از طبیعت

تواند طبیعت انسان که خواهید دید ـ میبیرونی یا عینی نیست، بلکه فوسیس ـ چنان

طور که در فن شعر آشکار است، منظور ارسطو از محاکات، محاکات از هم باشد. همان



 000                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

(. کمدی، حماسه و تراژدی محاکات Aristotle, Poetics, 1448a: 4عمل است )

و رفتار انسان است و سرچشمۀ اعمال، طبیعت انسان. ارسطو در چندین موضع  اعمال

(. از Ibid,1450b,23به این مسئله که تراژدی محاکات از عمل است اشاره کرده )

در میان شاعران سبک خراسانی جایگاه چندانی « خیر الشعر أکذبه»این رو، ایدۀ 

گفت: ه قول لبیبی شاعر که مینداشت و شعر ابزاری برای وصف امر موجود بود. ب

( آشکارا در برابر 18: 1771)دبیرسیاقی، « سخن که نظم کنند آن درست باید و راست»

ایستد. درواقع شعر در نظر شاعران سبک خراسانی گویی شعر چونان سخن کاذب می

توان جستار حقیقت است. از این رو، وصف طبیعت )فوسیس( در شعر خراسانی را می

 ت بررسید: یکی وصف امر طبیعی و دیگری وصف امر سیاسی.در دو ساح

 

 . وصف امر طبیعی1ـ5

مسئلۀ محاکات، باید از این نگرگاه به مسئلۀ وصف طبیعت در پیش چشم داشتن با 

توان به وصف اعم و اخص سبک خراسانی نظر کرد. وصف در شعر خراسانی را می

شود. های طبیعی وصف میپدیده بندی کرد. در برخی از قصاید این دوره صرفاًبخش

های طبیعت از سوی دیگر در برخی از قصاید هر چند بخش ابتدایی آن وصف پدیده

ها تنها وصف طبیعت به معنای ابژکتیو مانند بهار، شب، ابر و ... است، اما این وصف

کار گرفتن صنعت تشخیص، وصف طبیعت )عینی( آن نیست، بلکه شاعران با به

کنند. به سخنی دیگر وصف طبیعت در دل به امری سابژکتیو )ذهنی( می)فوسیس( را ب

قصاید این سبک، محاکات رفتار و اعمال انسان است که برآمده از فوسیس )طبیعت 

 انسان( اوست. به شعر زیر بنگرید:

 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    472

 شبی گیسو فروهشته به دامن
 

 پلاسین معجر و قیرینه گرزن 
 

 بکردار زنی زنگی که هر شب
 

 ودکی بلُغاری آن زن...بزاید ک 
 

 شبی چون چاه بیژن تنگ و تاریک
 

 چو بیژن در میان چاه او من 
 

 ثریا چون منیژه بر سر چاه

 

 دو چشم من بدو چون چشم بیژن 

 (86: 1781)منوچهری،  

در این چند بیت تمامی افعال انسانی به شب داده شده و شاعر شب را چون انسانی 

کند. آنچه در بخش تشبیب در قصاید ان را محاکات میدهد که افعال انسنشان می

شود، محاکات نفس انسانی یا طبیعت نفس انسان است که سبک خراسانی محاکات می

های طبیعت نمود یافته. این فهم از محاکات طبیعت در امتداد سنت در قالب پدیده

کل از ها و تفسیرهای فن شعر بازتاب دارد. این شارسطویی است که در ترجمه

را « پیش چشم آوردن»راستا با تعریف ارسطو در فن خطابه است که غایت توصیف هم

داند. در بخش واپسین این مقاله به این مسئله در گرو نوعی فعالیت )انارگیا( می

رای گردان و »فرخی سیستانی است که « ابر»برخواهیم گشت. نمونۀ دیگر قصیدۀ 

در شعر سبک خراسانی آینۀ افعال و روان انسان دارد. بنابراین طبیعت « طبعی شیدا

 است نه صرفاً آینۀ واقعیت خارجی و عینی. 

که یکی از مضامین پرتکرار قصاید این دوره است ـ نیز  ـدر این میان، ژانر خمریه 

سازد و مثابۀ فوسیس است. شراب طبیعت انسان را دیگرگون میمحاکات از طبیعت به

ه روشنایی، از رنج به آسودگی و یا از غم به شادی تغییر طبیعت او را از تاریکی ب

به وصف دقیق « مادر می»دهد. رودکی افزون بر اینکه در بخش نخست قصیدۀ می

شود هم اشاره ساختن شراب پرداخته است به اینکه شراب باعث تغییر افعال انسان می

 کند:می



 008                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

 زفت شود رادمرد و سست دلاور
 

 گلستان گر بچشد زوی و روی زرد 
 

 و آن که به شادی یکی قدح بخورد زوی
 

 رنج نبیند از آن فراز و نه احزان 
 

 انده ده ساله را به طنجه رماند

 

 شادی نو را زری بیارد و عمان 

 (071: 1780)رودکی،  
 

یابد مجلس شادخواری نیست، بلکه دگرگونی و درواقع در ژانر خمریه آنچه اهمیت می

 . انفعالات نفسانی است

 

 . وصف امر سیاسی4ـ5

جا که غرض ژانر مدح همانند تراژدی شرح اعمال، رفتار و فضائل ممدوح است از آن

جا مدح را باید در برگردانده است. در این المدیحابوبشر در ترجمۀ خود تراژدی را به 

ست که دنبالۀ افعال انسانی فهمید و نه صرفاً ابیاتی برای خوشایند ممدوح. نکتۀ دیگر این ا

ای که در ستایش شاهان، وزیران و خواجگان و ... سروده شده است هر یک قصاید مدحی

بخش دوم قصاید همواره دهند. پس از تشبیب در هایی از امر سیاسی را نشان میجنبه

ها، قوانین جا نوموس یعنی وصف حکومت)قانون( است؛ در این 0سخن از نوموس

نامیم. برای ن و ... . این بخش را وصف امر سیاسی میها، شاهان، وزیراحکومتی، دولت

رودکی برگردیم. شاعر پس از توصیف دقیق ساخت « مادر می»نمونه دگربار به شعر 

 :کندشراب، در بخش مدح مراتب حکومتی و سیاسی مجلس شاهانه را وصف می

 یک صف میران و بلعمی بنشسته
 

 یک صف حران و پیر صالح دهقان 
 

 ت پیشگاه نشستهخسرو بر تخ
 

 شاه ملوک جهان، امیر خراسان 
 

 ترک هزاران به پای پیش صف اندر

 

 هر یک چون ماه بر دو هفته درفشان 

 (071)همان:  



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    422

سپس سخن از عدل، نژاد، فر، حکمت، اخلاق نیکو، سوارکار، حلم و بخشندگی 

ش دوم است که همه اعمال شاهانه است. پیوند میان بخش اول )ساخت شراب( با بخ

شود و او را به انسانی بهتر بدل در این است که شراب باعث تغییر در طبیعت انسان می

فرخی « ابر»کند. یا در قصیدۀ تر میچنانکند. بدین معنا بخشندگی یا عدل او را آنمی

نوعی خوبی میان تشبیب و بخش مدح پیوندی در کار است. اوصاف ابر ـ که بهبه

یابد. به سخن دیگر، ـ در بخش مدح در افعال پادشاه نمود می نمادی از پادشاه است

مهابت و عظمت ابر را باید در راستای عظمت حکومت غزنویان فهمید )ر.ک. فرخی، 

کند و مثابۀ جهان طبیعت را وصف می(. شاعر در تشبیب قصیده، فوسیس به1: 1781

دو بخش در قصیده، مثابۀ جهان سیاسی را. درک درست این در بخش مدح نوموس به

گشاید. به بیانی دیگر جداسازی بخش راه را برای فهم بهتر ژانر وصف در این دوره می

کشاند. راهه میتشبیب از بدنۀ اصلی قصیده خواننده را در تفسیر قصیده به بی

 باید در راستای یک ایدۀ کلی خواند و تفسیر کرد.های قصیده را میبخش

 

 بک خراسانی از نظریۀ وصف در بلاغت اسلامی. تأثیرپذیری شاعران س6

ها و یابیم که نخستین کتابنگاهی به تاریخ بلاغت ایرانی ـ اسلامی درمیبا نیم

صحیفۀ توان از های بلاغی از اوایل قرن سوم هجری برجای است. برای نمونه میرساله

ق نوشته شده، یاد 001ابن معتز که در سال  البدیعق(، کتاب 011)متوفی  مُعتَمرَ بشر بن

کرد. افزون بر این، پیش از قرن سوم نیز در میان آثار متکلمان، فیلسوفان و نحویان از 

ترین کتاب بلاغی یعنی بلاغت و معیارهای سخن بلیغ سخن رفته است. یکی از مهم

ق( که جامع صناعات ادبی است در قرن 780ابوهلال عسکری )متوفی  الصناعتین

 چهارم نوشته شده.



 081                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

خوار سنت بلاغت تردید برگرفته و ریزهبخش زیادی از سنت بلاغت اسلامی بی

توان در بلاغت )رتوریک( یونانی است و بسیاری از نظریات بلاغی یونانی را می

دانان ایرانی ـ اسلامی آمده، . آنچه از مقولۀ وصف در آرای بلاغت8اسلامی دنبال کرد

« وصف»ان بدان پرداخته شده است. مبحث همان است که پیش از این در رتوریک یون

« أغراض الشعراء فی المعانی»در آثار بلاغیان ایرانی ـ اسلامی معمولاً ذیل عنوان 

شش  الشعر نقدق( در 770بن جعفر )متوفی شود. برای نمونه قدامۀ بندی میصورت

تا: برد )قدامۀ، بیغرض شعری )مدیحه، رثا، هجا، تشبیه، وصف و نسیب( را نام می

داند (. ابوهلال اغراض شعر را مدح، هجا، وصف، نسیب، المرائی و فخر می80

(. باید درنظر داشت که قدامه میان وصف و تشبیه 171: 1701)ابوهلال عسکری، 

ذکرُ »کند: وصف را چنین تعریف می« نعت وصف»تفاوت قائل است. وی در بخش 

داند که ین وصف را از آن کسی میو بهتر« الشیء بما فیه منَ الاحوال و الهَیَآت

(. این تعریف در رسالۀ کوتاه از 171ترین معانی را در شعر خود بیاورد )همان: بیش

نیز راه یافته است، اما وی فی معانی کتاب فوییطیقی  حکمۀ العروضیۀابن سینا با عنوان 

اب است آن که از همین ب»... گیرد: کار میانگیز شعری بههای خیالآن را برای مقدمه

عبارت سرشار از معنا باشد و معانی بسیار در یک بیت گنجانده شود، بدون آنکه در 

(. قدامۀ اما در ادامۀ همین بحث، 07: 1868)ابن سینا،  8«عبارت خللی ایجاد گردد

گویی شنوندۀ این شعر آن را به چشم »گوید: کند و در تحلیل آن میشعری را نقل می

نقد (. در بخش دیگری از کتاب 111: 1780؛ عمارتی مقدم، 171تا، بی)قدامۀ، « بیندمی

شباهت به گوید که بیسخن می« و من أنواع المعانی صحۀ التفسیر»، قدامۀ از الشعر

آن است که « التفسیر صحۀ»بحث اکفراسیس در سنت بلاغت یونانی نیست. از نظر او 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    424

کند اختلافی نداشته ه اراده کرده در شعر بیاورد، با آنچه بیان میای را کشاعر معانی

 (. 110تا: باشد و زیاد و کمی در آن نباشد )قدامۀ، بی

ق( نیز به پیروی از قدامۀ میان وصف و تشبیه تفاوت قائل 106ـ  781ابن رشیق )

ن رشیق، دهد و تشبیه از مجاز و تمثیل )ابشود. از نگر او وصف از حقیقت خبر میمی

(. وی معتقد است بهترین وصف آن است که ابژۀ مورد وصف را به 1186ق: 1101

(. مرزوقی اصفهانی 1186ای توصیف کند که برای شنونده دیدنی شود )همان: گونه

یاد « الوصف إصابۀ»عنوان ق( از آن به780ق( و قاضی ابوالحسن جرجانی )ف101)ف

 (.118: 1110کند )فتوحی، می

در ادامۀ بحث از محاکات از طریق سخن به اکفراسیس )هر  جوامع الشعر فارابی در

آنگاه که آدمی سخن »کند: ای میگیرد( اشارهکار نمیچند آشکارا این واژه را به

افکند، ای که سخن او را به خیال میشود، به گونهشنود نیز چنین میمحاکاتی را می

ذلک أن الذی یراه ببصره( و از دیدن آن به )و  بیندچیزی را به چشم میمانند اینکه 

افتد، درست همان گونه که آن را با سخن برایش توصیف کنند تخیل ]چیز دیگر[ می

(. همان طور که محاکات همواره با امر 101م: 1801)فارابی، « ]و از آن به تخیل افتد[

ت. ابن سینا در انگیز و کذب همراه است، اکفراسیس با فانتاسیا )تخیل( همراه اسخیال

طرح « نصب العین»همان پیش چشم آوردن ارسطو را با عنوان  شفافن خطابه از کتاب 

جا نقطۀ چرخش دیگری از مفهوم خیال/ تخیل (. این1/008م: 1700کند )ابن سینا، می

جا که شاعر محاکات تر آنخوانی دارد. به بیانی روشناست که با فانتاسیای یونانی هم

جا که کند که باعث انفعالات نفسانی شود با کاتارسیس و آنای بیان میگونهرا به

دهد، با خیال/تخییل قرابت معنایی محاکات، شئ را پیش چشم خواننده قرار می

 یابد. بنابراین، برآیند اکفراسیس، تخیل )فانتاسیا( است.می



 087                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

 . بوطیقای کلاسیک قصیدۀ عربی7

به علوم بلاغی، آنچه در نظر همۀ پژوهشگران  افزون بر آشنایی شاعران سبک خراسانی

روشن است این است که قصیدۀ فارسی در امتداد قصیدۀ عربی قرار دارد. از این رو 

بسط این موضوع در حکم تکرار واضحات و اطناب خواهد بود که از آن چشم 

هری که کنیم که شاعران این دوره مانند منوچجا تنها به این بسنده میپوشیم. در اینمی

به خوبی با ژانرهای قصیده در شعر « من بسی دیوان شعر تازیان دارم ز بر»به گفتۀ او 

اند. این تأثیرپذیری در عرب آشنا و تحت تأثیر بوطیقای کلاسیک شعر عربی بوده

 11گرفت. گرونبامهای وصف را نیز دربرمیشد، بلکه شیوهساختار قصیده خلاصه نمی

ها و اشکال وصف در به شیوه« پاسخ به طبیعت در شعر عربی»ای با عنوان در مقاله

های عباسی و امیّه پرداخته است. وی انگیزۀ شاعران عرب در توصیف شعر دوره

سازی خصوصیات فردی، . برجسته1کند: های طبیعت را در سه مورد خلاصه میپدیده

تر (. بیشGrunebaum,1945:137های عینی ). دلبستگی7ای و . تجربیات کلیشه0

توصیفاتی که در شعر عرب آمده با توصیفات شعر سبک خراسانی یکسان است. 

هایی مانند باد، ابر، بهار خمریّه و مواردی از این دست. شاعران عرب ابژۀ مورد پدیده

ترین صنعت ادبی شعر عرب را کنند. گرونبام مهموصف را چنان که هست توصیف می

و توصیفات و  (ibid: 140)داند اعر را چشم میترین عضو بدن شتشبیه و مهم

 اند اهمیت چندانی ندارند. تشبیهاتی که مبتنی بر تجربۀ شنیداری

نویسنده وصف را در « توصیف در شعر کلاسیک عرب»در کتاب دیگری با عنوان 

شعر شاعرانی چون امرالقیس، بحتری، ابونواس و ابن رومی با نگرگاهی به اکفراسیس 

های غیر کلامی ـ انی و معنای مدرن آن ـ یعنی بازنمایی کلامی از متندر سنت یون

گذارد که نیز بر این نکته انگشت می 11دهد. آکیکو موتویوشیمورد بازخوانی قرار می



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    422

وصف در شعر کلاسیک عرب شباهت بسیاری با اکفراسیس یا وصف دقیق جزئیات 

آوری عسل، شراب و ... در شعر هایی مانند اسب، زنبور و جمعدارد. وی توصیف ابژه

کند اسلامی را بررسی و تحلیل می شاعران دورۀ جاهلی و شاعران دوره

(Motoyoshi, 2004: 6) . 

 

 . چیستی توصیف در سنت رتوریکی یونان باستان2

سنت ترجمۀ آثار یونانی و سریانی که از قرن دوم هجری آغاز شده بود در آشنایی 

هیم بلاغت و خطابت نقش بسزای داشت. بنابراین، این نظر عالمان علم بلاغت به مفا

که سادگی و روانی شعر و نثر سبک خراسانی را ناشی از شکل نگرفتن علوم بلاغی 

تباری همچون ابن مقفع نماید. برای نمونه فرهیختۀ ایرانیبدانیم چندان درست نمی

به سنت اسلامی  ای در انتقال سخنوری یونانی و سخنوری ایرانشهرینقش ارزنده

در دورۀ عباسی اول که به روشنی و دقت در « اسلوب مولد»داشت. سبک موسوم به 

گزینش الفاظ و عاری بودن از تعقید نامبردار است نشان از آگاهی خطیبان به 

(. این 06: 1787های سخنوری یونانی و ایرانی دارد )ر.ک. شوقی ضیف،اسلوب

های نخستین فن خطابۀ ارسطو گرفته شده است. های سبکی ای بسا که از ترجمهایده

برای نمونه ارسطو در فصل دوم از کتاب سوم فن خطابه فضیلت سبک را در روشنی 

که در  (Aristotle, Rhetoric, Book 3, Chapter 2,1404b: 197)داند آن می

 به نحوی نمود یافته است.« اسلوب مولد»

یونانی به سنت بلاغت ایرانی ـ اسلامی راه هایی که از سنت ترین آموزهیکی از مهم

گوید آنجا که از مجاز سخن می فن خطابهیافت مسئلۀ توصیف است. ارسطو در 

گزیند را بر می« ῖμματων ποιεὀ ὸπρ/  10پیش چشم آوردن»عبارت 



 080                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

(Rhetoric, Book III, Ch 10.1410b: 219) ،در فصل یازدهم از کتاب سوم .

 :1411bکند دلالت کند، تعریف می 17جا که به فعالیتپیش چشم آوردن را تا آن

222) (ibid, Book III, Ch 11. منظور از فعالیت، نوعی زنده بودن و حرکت در .

 11شیء مورد وصف است. این تعریف همان است که در صناعات ادبی به تشخیص

جان سخن شهرت دارد و ارسطو در چند سطر بعد از جان بخشیدن به امور بی

گوید. این تلقی بعدها در سنت بلاغت اسلامی در مسئلۀ محاکات تکرار شد )ر.ک. می

(. از این رو، مسئلۀ 18م: 1868ابن سینا، حکمۀ العروضیۀ فی معانی کتاب فوییطیقی، 

های نخستین شعر فارسی نسبتی با ایدۀ محاکات در سنت یونانی دارد. توصیف در قرن

های نخستین بوطیقای ارسطوست. بنابراین، در محاکات از واژگان کلیدی در ترجمه

رویارویی با سنت بلاغت ایرانی ـ اسلامی، با طیفی از واژگان مانند تخیل، تقلید، 

رو هستیم. به باور ارسطو های محسوس به محسوس روبهمحاکات و حتا تشبیه

ین میمسیس )تقلید/ محاکات( امری است که در طبیعت آدمی نهاده شده است و دیگر ا

. هر چه میزان (Aristotle, Poetics, 1448b: 8)برند که همگان از آن لذت می

 شود.شده بیشتر باشد، لذت هم بیشتر میتناظر بصری ادارک

مطرح کرد در اصطلاح کلیدی اکفراسیس « پیش چشم آوردن»آنچه ارسطو با 

(ἔκφρασις/ Ekphrasis) ن با بسط یافت. توصیف در سنت رتوریکی یونان باستا

در زبان  10های مختلف توصیفشود. این اصطلاح برای گونهشناخته می این واژه

نگاری رود. اکفراسیس تنها در شعر، خطابه، هجویه، حماسه و تاریخکار مییونانی به

توانست مجسمه، سپر، نیزه و مواردی از این رفت، بلکه ابژۀ توصیف میکار نمیبه

فهمیدند و در چه یابیم که یونانیان از این مفهوم چه میدست باشد. اما نخست باید در

بستند. در ادامه سعی بر این است تا نگاهی تاریخی به این مواردی آن را به کار می



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    426

و « پیش چشم آمدن»مفهوم بیندازیم. آنچه در چیستی اکفراسیس اهمیت دارد همان مسئلۀ 

یش چشم آمدنی که نشانی از زنده است. درواقع چنان که ارسطو در نظر داشت پ« فعالیت»

از  18در دیدارش با کلیتون 10خاطرات سقراطیدر کتاب  16بودن در آن باشد. کسنوفون

( و انسان را افسون کند τὸ ζωτικὸν φαίνεσθαιهایی که زنده به نظر آیند )مجسمه

. اما برای فهم بهتر از (Xenophon, Memorabilia, III.x.6: 234)کند یاد می

 رتوریک نظر کنیم. 18تمارین مقدماتیهای باید به کتابف اکفراسیس میتعری

اکفراسیس کلامی »کند: در کتاب خود اکفیراسیس را چنین تعریف می 01آئلیوس تئون 

 Theon: 45 in)« آورداست توصیفی که آنچه به تصویر کشیده شده را پیش چشم می

Kennedy, 2003).  ها را برای افراد، رخدادها، مکانوی در ادامه کاربست اکفراسیس

کند. تئون هایی را یاد میگذارد و برای هر یک نمونههای زمانی به بحث میو دوره

فضیلت سبکی اکفراسیس را بیش از همه در وضوح و برداشت زندۀ آنچه توصیف 

داند. وی معتقد است که نویسنده یا خطیب باید سبکی را بیافریند که موضوع شده، می

 01. بعدها اکفراسیس ذیل صناعت بسط سخن(ibid: 47)روشنی[ بازتاب دهد ]بهرا 

در کتاب تمارین  07. آفتونیوس00امقرار گرفت که در جایی دیگر بدان پرداخته

کند و آن این است که برای ایجاد اکفراسیس سبک ای سبکی میاش، توصیهمقدماتی

)محاکات  00باشد بلکه باید ممسیسی 01بایست خالی از صناعاتی مانند قیاس ضمیرمی

 Aphthonius:117 in)شود بیافریند یا تقلیدی( از اموری را که توصیف می

Kennedy, 2003) در این بخش به خوبی نزدیکی مفهوم اکفراسیس را با محاکات .

های معنایی بعدها در سنت بلاغت ایرانی ـ اسلامی نیز بینیم. همین شباهتیا تقلید می

های مشهور یا شاید بهترین نوع شود که بدان خواهم پرداخت. یکی از نمونهدیده می

است.  ایلیاداکفراسیس در سنت شعر یونانی توصیف سپر آخیلئوس در دفتر هجدهم 



 080                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

شود و یک به یک مراحل این توصیف بسیار طولانی از کارگاه هفائستوس آغاز می

(. نمونۀ آن را در قصیدۀ 006: 1700کند )ایلیاد، ساختن سپر را به دقت توصیف می

رودکی دیدم. گفتنی است چنین توصیفاتی در سنت یونانی و لاتینی « مادر می»

 . 06شماری داردهای بینمونه

 

 . اکفراسیس و نسبتش با انارگیا1ـ2

که به هرموگنس منسوب است همان  تمارین مقدماتیهای در یکی دیگر از کتاب

نهد ن گفته بود اما بر اصطلاح سبکی دیگری انگشت مینهد که تئوتعریفی را پیش می

. گاه اصطلاح انارگیا و )Kennedy in:45 Theon(2003 ,است « 00انارگیا»و آن 

ای منسوب به سگیورانس . در رساله08روندکار میدیگر بهاکفراسیس به جای یک

در اقناع  ن راکند و آتعریف می (ὑπ’ ὄψιν)گمنام، انارگیا را همان پیش چشم آوردن 

. در (Anaonymus Seguerianus,transl Kennedy, 96:27)داند مؤثر می

شود که پیش از این تئون گفته همان تعریفی ارائه می هرنیوس برای فن خطابهکتاب 

 Rhetorica)شود شناسی بدل میبود با این تفاوت که به اصطلاحی در حوزۀ سبک

ad Herennium, IV. LIV.68 Lv.:405)کند: . در ادامه از دو کارکرد آن یاد می

و دیگری برانگیختن احساسات و شورمندی مخاطب است  08یکی شرح و بسط سخن

(Ibid: IV.LV.68 LVI.: 409) ترسیم زندۀ واقعیت». این اصطلاح را که به »

کار ( چنان باید در سبک نویسنده به80: 1780اند )ر.ک. عمارتی مقدم، کردهترجمه 

اگر موضوع متن پر از تصنع است سبک و انتخاب واژه نیز باید چنین باشد  رود که

, 2003)Kennedy in:86 Theon(در باب کتاب  018در فقرۀ  71. دمتریوس

 کند:انارگیا را چنین تعریف می 71سبک



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    422

(209) Γίνεται δ’ ἡ ἐνάργεια πρῶτα μὲν ἐξ ἀκριβολογίας καὶ τοῦ 

παραλείπειν μηδὲν μηδ’ ἐκτέμνειν. (Demetrius,472) 
شود به نحوی که هیچ چیز را ترجمه: انارگیا در وهلۀ نخست از دقت در سخن حاصل می

 فرونیندازد و هیچ چیز را نکاهد.

بیان جزئیات ضمنی و به تدریج آشکار کردن یک ، (διλογία)در ادامه دمتریوس تکرار 

 . (Demetrius, 211:474-478)شمارد های خلق انارگیا برمیرخداد را از راه

میان انارگیا و فانتاسیا  70نکتۀ قابل توجه پیوندی است که لونگینوس

(φαντασίαι) ای که از هر منبعی به کند. وی فانتاسیا را به ایدهیا تخیل برقرار می

. وی (Longinus, 1995: 215)کند ذهن برسد و گفتاری را ایجاد کند، اطلاق می

رود تا جا که احساسات پرمایه درکار است به کار میآن معتقد است این اصطلاح در

 (ὑπ’ ὄψιν)بینی و به وضوح پیش چشم شود را میجایی که آنچه توصیف می

کند و بر این نیز بر همین پیوند تأکید می 77.کوئینتیلیان (Ibid,217)آوردشنوندگان می

کند، نخست خود  باور است اگر خطیب قرار است غم و اندوهی را به مخاطب منتقل

باید بدان دچار باشد. در ادامه او برای اینکه خطیب بتواند احساسات را در خود 

کند که بدان طریق استفاده می visionsبرانگیزاند از اصطلاح یونانی فانتاسیا و لاتینی 

اند که گویی در شوند و چنان به واقعیت نزدیکمان حاضر میامور غایب در تخیل

. به عبارت دیگر (Quintilian, VI, II, 26-39, 433)حضور دارند مان پیش چشم

. کوئینتیلیان اکفراسیس را در شمار (ibid.: 435) داندانارگیا را نتیجۀ فانتاسیا می

داند. انارگیا در سنت رومی از سوی دیونوسیوس می 71گزینیصناعت مربوط به واژه

گاه که از سبک رتوریکی لیزیاس . هالیکارناسوس آنتعریف شدهالیکارناسوس نیز 

داند که حواس شنونده را درگیر گوید انارگیا را شکلی از اثرگذاری سبکی میسخن می



 088                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

شود کند که شنونده بدل به شاهدی عینی میها را چنان توصیف میکند و موقعیتمی

(Zanker, 1981:297)  . 

 

 .نتیجه 9

کل نگرفتن علوم بلاغی مسئلۀ وصف در سبک خراسانی به دیدگاهی همچون ش

سبک خراسانی « عمودُ الشعر»مثابه شود، بلکه نشان دادیم که وصف بهمحدود نمی

خاستگاهی نظری دارد که ابن سینا در فن شعر شفا نظریۀ شعری خود را بر این مبنا 

پردازان عربی و یونانی است. دهد. این دیدگاه تا حدی منطبق با نظریات نظریهبسط می

های بحث صدق و کذب در شعر است و نزاع گاهسن الشعر یکی از تلاقینظریۀ أح

دراز دامنی میان عالمان علم بلاغت و فیلسوفان برجای بوده است. خوانش بلاغیان از 

انگیزی شعر پیوندی با کذب و صدق شعری دارد که تاکنون ممسین )تقلید( و خیال

تر است، اما بحث صدق در نمحل بحث است. هرچند وزنۀ أحسن الشعر أکذبه سنگی

 شعر در میان بسیاری از بلاغیان و فیلسوفان مورد توجه بوده است.

برای شاعران سبک خراسانی بیان حقیقی ابژه چنان که هست از اهمیت بسیاری 

های برخوردار است. نگاه و تحلیل ظاهری از طبیعت در شعر خراسانی جای واکاوی

کند. طبیعت در این سبک از آنچه به را تنگ می تر درمورد قصیدۀ این دورانعمیق

تر دارد. طبیعت در شعر سبک های طبیعی مشهور است، معنایی عمیقتوصیف پدیده

 خراسانی در دو ساحت امر طبیعی و امر سیاسی مورد بررسی قرار گرفت.

از سوی دیگر، تأثیر بوطیقای کلاسیک شعر عرب بر شعر این دوره را نشان از  

پردازی شاعران سبک خراسانی دارد. افزون ی شاعران و بلاغیان در شیوۀ سخننفوذ آرا

بر این، تأثیر بلاغت یونانی و نسبت اکفراسیس و توصیف در سبک خراسانی را بررسی 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    492

های آن را با مسئلۀ وصف در شعر سبک خراسانی بیان کردیم و آن را و شباهت

 ر سبک خراسانی بازخوانی کردیم.های مسئلۀ وصف در شععنوان یکی از خاستگاهبه

 

 هانوشتپی

ام. برای توضیحات بیشتر ر.ک. پژوهشی دربارۀ فن شعر ارسطو، بندی را از هالیول گرفته. این تقسیم1

 .117استیون هالیول، ص

الخلیل بن أحمد (  0/71العین )بَقبْاقٌ. والبَقبقَۀُ: حکایۀ الصوت کما یبَُقْبِقُ الکوز فی الماء. . *0

 (101الفراهیدی )ت 

الخلیل (  7/717العین . )أَوْ ذوُ زوائدَ لا یُطاف «والهَجْهَجَۀُ، حکایۀُ صوتِ الرجُّل إذا صاح بالأسد. قال:*

 (101بن أحمد الفراهیدی )ت 

نع  نع: النَّعنْعََۀُ: حکایۀُ صوَْت. تقول: سمعتُ نَعنَْعۀًَ وهی رنََّۀ فی اللسان إذا أراد أن یقول: لع فیقول:*

 والنَّعنَْعُ: الذَّکر المُسْتَرخْی والنَّعنَْعُ: بقَْلۀَ طیََّبَۀ الریح وهو الفوذینج قال زائدۀ: الذی أعرفه: النعناع

 اسب( دنیدو ی* وخنَْفقیقٌ وخیَفَقیقٌ: حکایۀ جرى الخیل. )صدا

3. Elias 

4. esoteric 

5. representaition 

6. φύσις 

7. νόμος 

ن تا مدینه )بررسی تطبیقی فن خطابۀ یونان و روم باستان و بلاغت اسلامی تا قرن . ر.ک. بلاغت از آت8

 .1780پنجم هجری قمری(، داوود عمارتی مقدم، نشر هرمس، 

. پیش از این ابن وهب کاتب در کتاب البرهان فی وجوه البیان همین مطلب را گفته بود: و اعلم أن 8

المعنیین فی بیت و احد کان فی ذلک أشعر منه إذا أتی الشاعر إذا أتی بالمعنی الذی یریده، أو 

بذلک فی بیتین، و کذلک إذا أتی شاعران بذلک، فالذی یجمع المعنیین فی بیت أشعر من الذی 

 (.116یجمعهما فی بیتین )البرهان، 

10. Gustave E. Grunebaum 

11. Akiko Motoyoshi Sumi 

12. Bringing-before-the-eyes 



 081                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

13. ἐνεργοῦντα / Activity 

14. personification 

15. Description/ descriptio 

16. Xenophon 

17. Memorabilia 

18. Κλείτωνα 

19. progymnasmata 

20. Aelius Theon 
21. Amplication /Ampilificatio/ αὔξησις 

صفوی، حمزه نگاری در ایران عصر . برای ارتباط میان اکفراسیس و بسط سخن ر.ک. بلاغت تاریخ00

 .110ـ  110، تهران، صص 1110کفاش، چاپ اول، انتشارات علمی، 

23. Aphthonius 

24. enthymemes 

25. ἀπομιμεῖσθαι / imitation 

26. Odyssey, the pseudo ـ Hesiodic Shield of Herakles, Aeschylus Seven 

against Thebes, Euripides Electra, Ion, and Phoenissae, Apollonius 

Argonautica, Theocritus Idylls, Moschus Europa, Herodas Mimes, many 

poems of the Greek Anthology, Naevius Bellum Punicum, Catullus 64, 

Vergil Eclogues, Georgics, and Aeneid, Propertius 2.31, Ovid 

Metamorphoses, Statius Silvae and Thebaid, Petronius Satyricon, Silius 

Italicus Bellum Punicum, Valerius Flaccus Argonautica, Longus Daphnis 

and Chloe, Achilles Tatius Leucippe and Clitophon, Heliodorus An 

Ethiopian Story, Lucian's dialogues, Philostratus the Younger Imagines, 

Quintus of Smyrna Posthomerica, Claudian Panegyrics and De raptu 

Proserpinae, and Nonnus Dionysiaca (Becker,1995:2). 

27. ἐνάργεια/enargeia,demostratio, euidentia, illustratio,repraesentatio and 

sub oculos/vividness 

. برای ὑποτύπωσιςو  διατύπωσιςروند: کار می. دو مترادف دیگر به جای اکفراسیس به08

 .Zanker,1981: 303تر ر.ک. شرح بیش

29. Amplification 

30. Demetrius 

31. On Style 

32. Longinus 
33. Quintilian 

34. Diction 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    494

 منابع 

. تحقیق و شرح الدکتور فی معانی کتاب شعر حکمۀ العروضیۀالمجموع أو (. 1868ابن سینا )

 دارالکتب. المطبعۀمحمد سلیم سالم، 

. حققه و قدمه له الدکتور عبدالرحمن بدوی، جلد شفا، فن التاسع شعر(. 1786سینا )ابن 

 چهارم، قاهره.

. با مقدمه، حواشی و تصحیح دکتر محمد معین، سید محمد نامۀ علائیدانش(. 1788ابن سینا )

 مشکوۀ و تقی بینش. چاپ دوم، تهران: انتشارات مولی.

. الدکتور النبی العمده فی صناعۀ الشعر و نقدهق(. 1101بن رشیق قیروانی، ابی علی الحسن )ا

 عبدالواحد شعلان. الناشر مکتبۀ الخانجی بالقاهرۀ.

. تحقیق و تعلیق الدکتور تلخیص کتاب أرسطوطالیس فی الشعر(. 1801ابن رشد، أبی الولید )

 محمد سلیم سالم. قاهره.

ح و تحقیق عباس عبد الساتر. طبعۀ . شرعیار الشعر(. 1110طباطبا العلوی، محمد أحمد )ابن

 الأولی. بیروت: دارالکتاب العلمیۀ.

. البرهان فی وجوه البیانتا(. بن سلیمان )بیبن ابراهیم ابن وهب کاتب، ابی الحسین اسحاق 

 تقدیم و تحقیق الدکتور جفنی محمد شرف. مطبعۀ الرسالۀ.

مجلد  لیۀ و العصور الاسلامیۀ(.نظریات الشعر عند العرب )الجاه(. 1118الجوزو، مصطفی )

 الاول. الطبعۀ الثانیۀ. بیروت: دار الطلیعۀ للطباعۀ و النشر. 

. تمامدیوان الحماسه لأبیق(. مقدمۀ شرح 1101المرزوقی، أبوعلی أحمدبن محمدبن الحسن )

 علی علیه رکب حواشیه غرید الشیخ. طبع الأولی. بیروت: دارالکتاب العلمیه.

های چهارم و وصف طبیعت در شعر غنائی فارسی )قرن(. »1700احمد ) سمیعی )گیلانی(،

 .178ـ  110. 8. ش فرهنگستان نامۀ«. پنجم هجری(

 . تهران: میترا. شناسی شعرسبک(. 1780شمیسا، سیروس )



 087                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

. محشی محمد باسل عیون سود. المجلد سادس. الحیوانق(. 1101جاحظ، عمرو بن بحر )

 .بیروت: دارالکتابۀ العلمیۀ

. تصحیح السید محمد رشید رضا. أسرار البلاغۀ فی علم البیانق(. 1118جرجانی، عبدالقاهر )

 بیروت: دارالکتاب العلمیه.

 . ترجمۀ محمدرضا ترکی. تهران: سمت.تاریخ و تطور علوم بلاغت(. 1787ضیف، شوقی )

 . تهران: انتشارات کتابخانۀ خیام.گنج بازیافته(. 1771دبیرسیاقی، محمد )

 . تهران: علمی.کسایی مروزی زندگی، اندیشه و شعر او(. 1700یاحی، محمد امین )ر

فرهنگ «. وصف و صور خیال در شعر منوچهری دامغانی(. »1708خاتون )زاده، نرگسزراع

 .168ـ 161.  8. ش قومس

(. الصناعتین. تحقیق علی محمد البجاوی 1701بن عبدالله بن سهل )عسکری، أبی هلال الحسن

 محمد ابوالفضل ابراهیم. الطبعۀ الأولی، داراخیاء الکتب العربیۀ عیس البابی. و 

تصحیح محمد عبدالمنعم خفاجی. بیروت: دارالکتب  نقد الشعر.تا(. بن جعفر )بیقدامۀ 

 العلیمۀ. 

 . تهران: علمی.نگاری در ایران عصر صفویبلاغت تاریخ(. 1110کفاش، حمزه )

. محمد عبدالهادی رسائل الکندی الفلسفیۀ(. 1768ن اسحاق )بالکندی، ابویوسف یعقوب 

 ابوریدۀ. الجزء الأول. مصر: دارالفکر العربی.

أرسطوطالیس فی (. جوامع الشعر. در تلخیص کتاب 1801فارابی، ابونصر محمدبن محمد )

 تألیف أبی الولیدبن رشد. تحقیق و تعلیق الدکتور محمد سلیم سالم. قاهره. الشعر

 . به کوشش محمد دبیرسیاقی. تهران: زوار.دیوان(. 1781ستانی )فرخی سی

. المجلد الأول. حققها و قدم لها المنطقیات للفارابی(. 1118فارابی، ابونصر محمدبن محمد )

پژوه. اشراف السید محمود المرعشی. الطبعۀ الاولی. منشورات مکتبۀ ایۀ محمدتقی دانش

 الله العظمی المرعشی النجفی. قم.

 . تهران: سخن.بلاغت تصویر(. 1787وحی، محمود )فت



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    492

هایی در برابر دگرگونی فَصاحت و عمود الشعر نظریه(. »1110فتوحی رودمعجنی، محمود )

 .117ـ  100(. 1) 10. ش نظریۀ ادبی نقد و«. زبان و فرهنگ

روم بلاغت از آتن تا مدینه )بررسی تطبیقی فن خطابۀ یونان و  (.1780مقدم، داود )عمارتی

 تهران: هرمس. باستان و بلاغت اسلامی تا قرن پنجم هجری قمری(. 

 . به کوشش سید محمد دبیرسیاقی. تهران: زوار.دیوان(. 1781منوچهری دامغانی )

، چاپ اول، انتشارات اهورا، محیط زندگی و احوال و اشعار رودکی(. 1780نفیسی، سعید )

 تهران. 

گرایی در مکتب خراسانی با تمرکز بر تحلیل عینیت» (.1117) ، و همکارانابوطالب ،واثقی

 .88ـ00 .8. ش های ادبینامۀ مکتبپژوهش .«شعر فرخی سیستانی

زاده. تهران: . ترجمۀ مهدی نصرالهپژوهشی دربارۀ فن شعر ارسطو(. 1788هالیول، استیون )

 مینوی خرد.

References 

[Cicero] (1954). Rhetorica ad Herennium. trans. Harry Caplan. Cambridge: 

Harvard University, 1 st.Ed.  

Aelius Theon. (2003). The Exercises of Aelius Theon, edited by George A. 

Kennedy. Progymnasmata: Greek Textbooks of Prose Composition and 

Rhetoric, edited by Kennedy. Society of Biblical Literature. 

Al ـ Jawzu, M. (1987). Naẓarīyāt al ـ Shiʿr ʿinda al ـ ʿArab (al ـ Jāhiliyya wa al ـ 

ʿUṣūr al ـ Islāmiyya). Vol I, 3nd ed.  Bayrūt: Dāral ـ Ṭalīʿalil ـ ṭibāʿawaal 

Publication. [in Arabic] 

al-Kindi, Y. (1949). Rasāʾil al ـ Kindī al ـ Falsafiyya. Muhammad ʿAbdulhādī 

Abūrīda, Vol I, Miṣr: Daral  Fikr al ʿArabi Publication . [in Arabic] 

Marzuqi, A. (2003). Muqaddama ـ ye Sharḥ ـ e Divān al ـ Ḥamāsa li ـ Abī 

Ṭammām. ʿAlā ʿalayhī rukab ḥawāshīh Gharīd al ـ Shaykh, 1nd ed. Bayrūt: 

Dār al ـ Kitāb al ـ ʿIlmiyya Publication. [in Arabic] 



 080                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

Emarti Moqaddam, D. (2016). Balāghat az Āten tā Madīna (Barresī ـ ye Taṭbīqī ـ 

ye Fan ـ e Kheṭāba ـ ye Yūnān va Rūm ـ e Bāstāṯ va Balāghat ـ e Eslāmī tā 

Qarn ـ e Panjom ـ e Hijrī Qamrī). 1nd ed.  Tehran: Hermes Publication. [in 

Persian] 

Aristotle. (2002). Poetics, trans by Seth Benardete and Michael Davis, St. 

Agustine«s Press South Bend, Indiana. 
Aristotle. (2007). On Rhetoric (Second ed.). (G. A. Kennedy, Trans.) New York: 

OXFORD UNIVERSITY PRESS. 

ʿAskari, H. (1951). al ـ Ṣināʿatayn, edited by ʿAli Muhammad al ـBajawu va 

Muhammad Abū al ـ Fadl Ibrahim, 1nd ed.  Dār Ikhyāʾ al ـ Kutub al ـ 

ʿArabiyya ʿĪsā al ـ Bābī Publication. [in Arabic] 

Becker, Andrew Sprague (1995). The Shield of Achilles and the Poetics of 

Ekphrasis, Rowman & Littlefield Publishers, London. 

Dabir siaqi, M. (1955). Ganj ـ e Bāyāfteh, Tehrān: Ketābxāneh Khayyām 

Publication. [in Persian] 

Demetrius. (1995). On Style, trans. By Doreen C. Innes, Loeb Classical Library, 

1995, Harvard University Press. 

Farabi, N. (1987). al ـ Manṭiqiyyāt lil ـ Fārābī, Vol I, ḥaqqaqahā va qaddam lahā 

Muhammad Taqi Daneshpazhuh, Ashraf Sayyid Mahmud Marʿashī, 1nd ed. 

Qom: Manshūrāt Maktabat Āyatollāh al ʿAẓamī al Marʿashī al Najafī 

Publication. [in Arabic] 

Farabi, N. (1971). Jawāmiʿ al ـ Shiʿr, dar talkhīs Kitāb Aristotle fī al ـ Shiʿr taʾlīf 

Abī al Walīd ibn Rushd, edited by Doctor Muhammad Salīm Sālem. Qāhira: 

Publication. [in Arabic] 

Farrokhi Sistani (2001). Divān, edited by Doctor Muhammad Dabir siaqi. 3nd ed, 

Tehran: Zavar Publication. [in Persian] 

Fotoohi Rudmaʿjani, M. (2023). ƒFaṣāḥat va ʿAmūd al ـ Shiʿr: Naẓarīyehā«ī dar 

Barābar ـ e Degargūnī ـ ye Zabān va Farhang≈.. Naqd va Nazariyye ـ ye Adabī 

Publication. No.15 (1). 103 125 ـ. DOI: 10.22124/naqd.2023.25077.2488. [in 

Persian] 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    496

Fotoohi Rudmaʿjani, M. (2014). Balāghat  e Taṣvīr. 3nd ed. Tehran: Sokhan 

Publication. [in Persian] 

Grunebaum . Gustave E. von.҃ (1945).҃ ƒThe Response to Nature in Arabic 
Poetry≈. Journal of Near Eastern Studies.Vol. 4. No. 3 (Jul., 1945).137 151 ـ 

Haliwal, S. (2009). Pazhūheshī darbāre ـ ye fan ـ e shi‘r ـ e Aristotle. translated 

by Mahdī Nasrollahzadeh. 1nd ed. Tehrān: Minu Kherard Publication. [in 

Persian] 

Ibn Rashiq Qiravani, A. (1999). al ـ ʿUmda fī Ṣināʿat al ـ Shiʿr wa Naqdih. Doctor 

al Nabi ʿAbdulwahid Shaʿlan. Qāhira: Maktabat al Khanji bi Publication .[in 

Arabic] 

Ibn Rushd, W. (1971). Talkhīṣ Kitāb Aristotle’s fī al ـ Shiʿr. edited by Doctor 

Muhammad Salim Salem. Qāhira: Publication. [in Arabic] 

Ibn Sina (2007). Shifā, Fan al ـ Tāsiʿ Shiʿr. edited by Doctor ʿAbdulrahman 

Badawi. Vol IV. Qahira: Publication. [in Arabic] 

Ibn Sina (2019). Dāneshnāme ـ ye ʿAlāʾī. moqaddame  ḥavāshī va taṣḥīḥ ـ e 

Doctor Muhammad Moin, Seyyed Mohammad Mashkat va Taqi Bīnesh, 2nd 

ed. Tehrān: Mowlā. [in Persian] 

Ibn Sina (1969). Al ـ Majmūʿ aw Ḥikmat al ـ ʿUrūḍiyya fī Maʿānī Kitāb Shiʿr. 

edited by Doctor Muhammad Salim Salem, al ـ Maṭbaʿa Dār al ـ Kutub 

Publication. [in Arabic] 

Ibn Tabataba M. (2023). ʿIyār al ـ Shiʿr. edited by ʿAbbas ʿAbd al ـ Satir. 1nd ed. 

Lubnan: Dār al ـ Kitāb al ʿIlmiyya. [in Arabic] 

Ibn Wahb Katib, H. (nd.). al ـ Burhān fī Wujūh al ـ Bayān. edited by Doctor Jafni 

Muhammad Sharaf. Maṭbaʿat al ـ Risāla Publication. [in Arabic] 

Jahiz, A. (2003). al ـ Ḥayawān, muhashshi Muhammad Basil ʿUyun Sud, Vol III, 

Bayrūt: Dār al  Kitāba al ʿIlmiyya Publication. [in Arabic] 

Jurjani, Q. (1988). Asrār al ـ Balāgha fī ʿIlm al ـ Bayān. edited by Sayyid 

Muhammad Rashid Rida.  Bayrut: Dār al ـ Kitāb al ـ ʿIlmiyya Publication. [in 

Arabic] 



 080                        وصف و خاستگاه نظری آن در سبک خراسانی    01/ شمارۀ 18سال 

Kaffash, H. (2023). Balāghat ـ e Tārīkhnegārī dar Īrān ـ e ʿAṣr ـ e Ṣafavī. First 

Published. Tehran: ʿElmi Publication. [in Persian] 

Kennedy, A George & Mervin R. Dilts. (1997). Two Greek Rhetorical Treatises 

from the Roman Empire, Introduction, Text, and Translation of the Arts of 

Rhetoric Attributed to Anonymous Seguerianus and to Apsines of Gadara, 

Leiden; New York; Koln : Brill. 

Kennedy, A George. (2003), Progymnasmata, Greek Textbooks pf Prose 

Composition and Rhetoric, Society of Biblical Literature, Atlanta. 

Longinus (1995). On The Sublime, trans by W. H. Fyfe, Revised by Donald 

Russell, The Loeb Classical Library, Cambridge. 

Manuchehri Dameghani (2015). Divān ـ e Manūchehrī Dāmeghānī, edited by 

Doctor Seyyed Muhammad Dabir siaqi, 8nd ed. Tehran: Zavar Publication. [in 

Persian] 
Motoyoshi Sumi, Akiko. (2004), Descriotion In Classical Arabic Poetry Wasf, 

Ekphrasis, And Interarts Theory, BRILL, LEIDEN, BOSTON. 

Qudama ibn Jaʿfar, Naqd al ـ Shiʿr (nd.). edited by Muhammad ʿAbdulmunʿim 

Khafaji. Bayrut: Dār al ـ Kutub al ـ ʿAlīma Publication. [in Arabic] 

Quintilian (1921). The Institutio Oratoria, trans by H.E Butler, Vol II, The Loeb 

Classical Library, Cambridge. 

Riyahi, M. (1996). Kasāyī Marwazī Zendegī, Andīsheh va Shiʿr ـ e Ū.7nd ed. 

Tehran: ʿElmi Publication. [in Persian] 

Rigolio, Alberto (2013). Aristotle«s Poetics in Syriac And in Arabic Translations: 
Readings of ƒTragedy≈, in Journal Khristiankii Vostok, vol n.s 6, Pages 140-

149. 

Samii (Gilani), Ahmad. (1996). ƒVesf ـ e Ṭabīʿat dar Shiʿr ـ e Ghonāʾī ـ ye Fārsi 

(Qarn ـ hā ـ ye Chahārom va Panjom ـ e Hijrī)≈, Našriyeh Nāmeh 

Farhangestān Publication. Vol 8: 117 139 ـ. [in Persian] 

Shamisa, Sirus (2006). Sabk ـ shenāsi ـ ye Shiʿr. 2nd ed.  Tehran:  Mitra 

Publication. [in Persian] 

Vaseqi, Abutaleb, H. Ruhānī, Mas∆ud, & Ghanipur Malekshah, Ahmad. (2024). 
ƒTahlīl ـ e ‘Eynīyat ـ Garā’ī dar Maktab ـ e Khorāsānī bā Tamarkoz bar Shi‘r 



 01شمارۀ /  18 سال                                                                                    492

 .e Furūkhī Sīstānī.≈ Pazhūheshnāmeh ye Maktabhā ye Adabī Publication ـ

  .98 ـ 75 .(27)8

Xenophon, (1923) MEMOABILIA, OECONOMICUS, Trasl By E. C. Marchant, 

First Published, Loeb Classical Library, Harvard University Press. 

Zanker, G. (1999). ENARGEIA IN THE ANCIENT CRITICISM OF POETRY. 

Rheinisches Museum Für Philologie, 124(3/4), 297¬311. 

http://www.jstor.org/stable/41245057. 

Zarezadeh, N. (1999). ƒVesf va Ṣur ـ e Khiyāl dar Shiʿr ـ e Manūchehrī 

Dāmeghānī≈, Farhang ـ e Qoms Publication. Bahār. Vol 9: 164 168 ـ. [in 

Persian] 

Zayf, Sh. (2004). Tārīkh va Taṭawwur ʿUlūm Balāghat. translated by Doctor 

Muhammad Reza Torki. 1nd ed. Tehrān: Samt . [in Persian]  

http://www.jstor.org/stable/41245057

