La langue francaise, un déterminant social dans les
romans des écrivaines iraniennes francophones

Recherche originale

Ali ABBASSI

Professeur, Université Shahid Beheshti, Téhéran, Iran.

Saeid KHANABADI

Doctorant, Université Shahid Beheshti, Téhéran, Iran.

(Date de réception : 03/04/2020; Date d’approbation : 13/07/2020)

Résumé

Au cours des années précédentes, nous témoignons d'une vague
croissante des romans historico-politiques écrits en frangais par les
écrivaines iraniennes francophones immigrées en France. Ces femmes
romancieres s'affichent, en grande partie, au rang du large flux migratoire
des années 1970-1980 quand un nombre considérable de familles
iraniennes quittent le pays pour s'installer en Amérique du nord ou en
Europe de l'ouest. Les romans de cette génération des écrivaines
iraniennes francophones, classifiés dans le cadre de la littérature
migrante, montrent d'un coté des prises de position critiques des auteures
a I'égard de la société et de I'Etat iraniens et de l'autre coté reflétent les
angoisses des personnages féminins immigrés de ces romans qui essaient
de s'intégrer dans la société francaise. Dans ce sens, la langue francaise
devient un déterminant majeur dans le proceés du déterminisme social
subi par ces écrivaines iraniennes. Cette recherche étudie les origines
sociolinguistiques de 1'écriture socio-politique de ces romancieres
iraniennes.

Mots-clés : Francophonie iranienne, Littérature migrante,
Sociologie de la langue, Déterminisme social, Langue francaise.

* E-mail: ali_abasi2001@yahoo.com (auteur responsable)
** E-mail: saeid_khanabadi@yahoo.fr




28 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

Introduction

La langue est un outil de communication. Mais, depuis la
création des premicres sociétés humaines, elle s'impose aussi en
tant qu'un facteur géant dans le proces de transfert culturel et du
déterminisme social. La langue est un des "Faits sociaux"
énumérés par Emile Durkheim en tant que les phénoménes
déterminant les comportements des sociétés humaines. Les
sociologues extréme-contemporains aussi confirment ce role de
la langue comme un actant social. La langue francaise,
imprégnée dans une grande civilisation et chargée d'une profonde
culture est un pionner dans cette lignée sociolinguistique. Méme
apres la reconnaissance générale de I'anglais comme la langue
internationale de communication, le francais continue
d'influencer culturellement les sociétés humaines dans les cing
continents. Et il ne s'agit pas seulement des pays supposés
francophones ou les anciennes colonies ou le francais est la
langue dominante. Dans cet article, nous voudrions plutot donner
un exemple parmi les pays qui ne sont pas connus comme des
pays francophones. Réputé comme une langue de prestige et de
l'intellectualité, le frangais s'impose comme une langue
d'expression des ¢lites modernistes et éclairés des sociétés
asiatiques et moyen-orientales initialement non-francophones
aussi. En Iran, la trace de l'apprentissage de cette langue est
discernable depuis I'époque Safavide et 'arrivée des délégations
diplomatiques, religieuses et commerciales francaises. Mais
'expansion du francgais en Iran date plut6t de l'ére Qadjar ou les
aristocrates, les nobles et méme la famille royale (par exemple la
personne de Nassereddine Shah ) se passionnent pour cette
langue. Durant les années de la Révolution constitutionnelle
(1905-1911), les intellectuels et les réformistes francophones
contribuent largement a la genése des idées républicaines et
démocratiques en Iran. Les éléves de I'école Dar-ol-Fonoun,
fondée en 1851 avec les enseignants francais ou francophones,



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 29

se mettent a traduire les ceuvres des philosophes du siécle des
Lumiéres comme Voltaire et Rousseau. Il y a aussi des penseurs
francophones qui se lancent directement dans I'engagement
politique et révolutionnaire. Parmi les leaders francophones des
mouvements constitutionalistes, le cas d'Ali Monsieur est un
exemple bien connu dans I'histoire contemporaine de I'Iran. Cette
tendance de l'intellectualité francisée marque aussi I'ambiance de
la création littéraire en Iran du début du XXeéme siecle. La
majorité¢ des écrivains et des romanciers de l'époque avaient
¢tudi¢ dans les établissements scolaires francophones. Ces
écrivains jouent un rdle important dans I'évolution de 1'écriture
persanophone et la naissance de la littérature moderne en Iran.
Dans la poésie, les poctes comme Nima, I'ancien éleve du lycée
francophone de Saint-Louis, ouvrent un nouvel horizon dans la
poésie persane. Dans le méme alignement, et par l'intermédiaire
de ces romanciers iraniens francophones, la prose persane aussi
subit une vaste influence de la part de la prose frangaise. Les
francophones JamalZadeh et Hedayat fondent une nouvelle
approche encore inspirante dans la création littéraire en Iran. Les
structures et les techniques de I'écriture francaise influencent la
forme et le contenu des ouvrages persanophones de I'époque.

Outre cette génération des écrivains qui, dotés d'une pensée a
la frangaise, écrivaient en persan, nous avons aussi dans la sphére
littéraire de I'lIran, les écrivains qui se lancent directement dans
I'aventure d'écrire en frangais. Sadegh Hedayat lui-méme écrit
quelques nouvelles en francais déja a I'époque du roi Reza
Pahlavi. La vague des romanciers qui choisissent le francais
comme la langue d'expression prend une forme plus sérieuse
sous le régne de Mohammad Reza Pahlavi ou les interactions
irano-francaises touchent leur apogée. Le Shah, lui-méme, avait
¢tudié a I’école francophone "Le Rosey" de Suisse. Il maitrisait
le francais et se rendait souvent en France et en Suisse. La reine
Farah Pahlavi, elle aussi, passionnée de l'art et de la culture



30 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

francais, avait un réle important dans la formation d'un gofit a la
frangaise chez les artistes et les écrivains iraniens. En visitant les
palais-musées de I'ére Pahlavi a Téhéran et dans les provinces,
'on peut facilement constater cette orientation francophile dans
l'architecture, dans la décoration, dans le choix des
ameublements et méme dans les vétements de la personne de la
Reine. A cette époque, les familles aisées, nobles et bourgeoises,
continuent a envoyer leurs enfants dans les écoles frangaises a
Téhéran (comme 1'école Jeanne d'Arc). L'Etat frangais, a ce
temps-1a, avait méme cette intention d'inaugurer une université
francophone en Iran mais la Révolution islamique de 1979 et le
déclanchement de la Guerre imposée (1980-1988) changent
I'atmosphére politique et sociale du pays. Au cours de cette
période révolutionnaire, certains ¢éveénements politiques
aboutissent a la rupture des relations diplomatiques entre I'Iran et
la France. Mais durant les deux dernieres décennies, malgré
certaines divergences, la France est redevenue pour I'lIran un des
premiers partenaires culturels. En tout cas, la France méme dans
les temps de la rupture politique avec I'Etat iranien, continuait a
inspirer la société civile en Iran.

Aprés la Révolution de 1979, un groupe de poctes et
d'écrivains iraniens francophones quittent le pays et s'installent
en France. Les écrivaines dont les romans seront étudiés dans cet
article figurent dans ce flux migratoire des années 1970 et 1980.
Les romans de ces écrivaines francophones sont publiés et
distribués en France. Ces romans publiés parfois par des grandes
maisons d'édition frangaises, ont pu méme gagner de divers prix
littéraires. Certains de ces romans sont traduits et publiés en Iran
aussi. Mais la plupart de ces ouvrages romanesques, a cause de
leurs prises de position politiques, ne sont pas autorisés en
République islamique. Et c'est exactement la découverte de
l'origine linguistique de ces expressions politiques dans ces
ouvrages qui constitue le noyau principal du présent article. Plus



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 31

concrétement parler, nous allons étudier 1'impact de la langue
frangaise sur la formation de ces visions socio-politiques chez
nos quatre écrivaines iraniennes francophones dans les deux
décennies précédentes.

En effet, le présent article figure dans la tendance des études
concernant le déterminisme social dans la littérature. Bien que le
déterminisme social soit un débat qui se traite dans plusieurs
sciences et approches comme la criminologie, le droit, la
philosophie, la psychologie, les études culturelles et les
recherches concernant la libert¢ humaine. Mais pourtant c'est
bien str dans I'optique de la sociologie de la langue que nous
allons aborder ce sujet dans le cadre de cet article.

Mais une question se pose peut-Etre pour les lecteurs de cet
article; Pourquoi nous avons choisi les femmes romanciéres et
non pas les hommes? Cette question peut se poser surtout en
considération de ce fait que tous les deux auteurs de cet article
sont du genre masculin. En effet, il y a quelques motivations qui
peuvent justifier ce choix. Premiérement parce que parmi les
Iraniens de la diaspora qui se sont lancés dans 1'écriture
romanesque, surtout parmi les francophones, 1'on peut constater,
tout bizarrement, qu'une majorit¢ absolue de ces gens est
constituée par les femmes. Les raisons et les causes de ce
phénomene particulier peuvent étre le sujet d'un article
indépendant. Deuxiéme raison concerne la nécessité d'un regard
non-féministe pour étudier ce type de romans. Dans les
départements iraniens de la littérature frangaise, nous constatons
depuis quelques années que les articles et les théses sur les
femmes romancicres sont réalisés par les étudiantes qui prennent
une professeure comme la directrice de recherche. Il faut
admettre que ce trio féminin et parfois féministe ne peut pas
prétendre mener une vision neutre et impartiale dans la
réalisation de ces études qui sont fondamentalement assez
problématiques dans la société académique iranienne.



32 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

Dans cette perspective, quatre femmes romancicres sont
choisies parmi une douzaine de cas enregistrés. Le choix était
basé¢ d'abord sur la disponibilit¢ des ccuvres et sur les
ressemblances stylistiques et sémantiques entre ces romans
sélectionnés. Les écrivaines dont les romans seront abordés dans
cet article sont Nahal Tajadod (Le Passeport a l'iranienne et
Debout sur la terre), Sorour Kasmai (Le cimetiére de verre),
Négar Djavadi (La Désorientale) et Chahdorrt Djavann
(Comment peut-on étre francais?).

Les romans de ces écrivaines montrent une forte analogie au
niveau de la forme, du style et du contenu. Ces romans reflétent
les idées socio-politiques d'opposition a 'encontre du systéme
politique islamique en Iran. Ces romans critiquent
fondamentalement la Révolution islamique (1979) et la Défense
sacrée lors de la guerre imposée (1980-1988). Pourtant il faut
préciser que le niveau de ces critiques n'est pas égal dans le cas
de ces quatre romancieres. Par exemple, dans les romans de
Chahdorrt Djavann, lauréate du Prix de la laicité en 2003, nous
constatons parfois une haine explicite pas seulement contre le
systtme politique mais ¢également contre les valeurs
traditionnelles de la société iranienne.

Ces romans traitent aussi des questions féministes. Ces
¢crivaines iraniennes francophones condamnent les lois
concernant le voile islamique et accusent la société iranienne (et
non pas seulement I'Etat de la République islamique) de la
violation des droits des femmes. Certes, la dose de ces critiques
féministes varie d'une écrivaine a l'autre. Parmi ces quatre
écrivaines déja citées, encore il faut parler de Chahdorrt Djavann
qui révele des idées les plus radicales dans ce sens. Djavann ne
critique pas seulement les hommes iraniens mais elle attaque
violement les hommes dans le sens général en évoquant
directement des questions charnelles. En parlant des origines et
des causes de ces prises de position politiques ou socio-



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 33

culturelles, 1'on peut indiquer plusieurs déterminants culturels,
sociaux, familiaux et personnels. Mais dans cet article, nous nous
contentons d'étudier les causes sociolinguistiques. A noter que
les auteurs de cet article voient des faits et des sujets par un
principe d'objectivité.

Au cours de cette recherche, nous étudions cet impact
linguistique du frangais en trois étapes; La premiére phase traite
la langue frangaise comme un actant culturel et un facteur socio-
politique dans I'histoire d'Iran et étudie le déterminisme que cette
langue exerce dans la vie des écrivaines et dans leurs couches
sociales. A vrai dire, dans cette phase nous abordons I'héritage
culturel francophone en Iran. L'héritage culturel sur lequel ces
romancicres iraniennes francophones basent leur fondement
idéologique du féminisme, du libéralisme et de la laicité. La
deuxieéme phase ¢étudie I'impact du francais sur la vie personnelle
de ces écrivaines depuis leur naissance jusqu’a leur migration
vers la France. Cette étape couvre, dans les romans étudiés,
l'enfance, 1'adolescence et parfois la jeunesse des personnages.
La troisieme phase concerne la période qui commence apres la
migration de ces écrivaines vers la France et correspond en
réalité au procés de l'intégration de ces femmes iraniennes
migrantes dans la société d'accueil. Cette phase, dans la majorité
des cas, commence par une fuite douloureuse et pleine du stress
pour les personnages, alors dans leur age de 1'adolescence ou de
la jeunesse. Dans presque tous les romans que nous avons étudiés
dans le cadre de cette recherche, une traversée difficile et
clandestine a travers les hautes montagnes du Kurdistan iranien
a la frontiere de la Turquie est décrite par les romancieres. La
troisiéme étape traite la nouvelle vie de ces femmes réfugiées
dans la société francaise et les actants sociaux qui caractérisent
leur vie d'une femme migrante et les difficultés qu'elles subissent
pour s'intégrer dans la société francaise. Il faut mettre en relief



34 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

aussi le statut de réfugice de ces femmes, ce qui se nuance parfois
de l'identité d'une femme migrante.

Comme nous venons de dire dans l'introduction, cet article
s'intéresse aux mécanismes par lesquels la langue francaise
affecte la formation des conduites littéraires et socio-culturelles
des écrivaines iraniennes francophones dans les deux derniéres
décennies. D'apres notre hypothése de départ, les idées socio-
politiques de cette génération des écrivaines iraniennes, dont
I'écriture montre de nombreuses analogies formelles et
thématiques, sont largement déterminées par la langue et la
culture francgaises. Autrement dit, l'acquisition de la langue
francaise joue ainsi un role primordial dans la formation des
gotts politiques de ces écrivaines francophones. Le fait d'étudier
l'influence de la langue étrangere sur la formation d'une identité
singuliere chez une communauté au sein d'une société donnée
n'est pas une nouvelle idée. Cela nous fait penser surtout a la
théorie de "Speech Community" chez les sociolinguistes
américains. En ce qui concerne la langue francaise, nous
discernons déja de nombreuses études pareilles au niveau des
sociétés africaines et magrébines influées durant des longues
années du colonialisme par la langue dominante des
colonisateurs. Mais quant a la communauté des francophones
iraniens, si I'on croit a I'existence d'une telle communauté, le cas
est totalement différent. La France ne s'est jamais présentée en
Iran comme une puissance coloniale. La culture francaise est en
général trés appréciée par le peuple iranien, méme par les plus
religieux et les plus traditionalistes. La langue de Moliére est,
ainsi, réputée en Iran en tant que la langue de I'amour et de la
poésie. Le francais, depuis la Révolution constitutionnelle de
1905 (et méme avant cette date) s'impose comme la langue des
valeurs républicaines, libérales et démocratiques. Alors, les
recherches sur les aspects socio-historiques de la langue



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 35

frangaise ne peuvent pas étre comparées avec celles poursuivies
dans les pays magrébins, subsahariens, caraibes ou indochinois.

Lors de notre recherche, nous avions le plaisir de trouver, dans
les sources iraniennes, quelques travaux académiques bien
réfléchis a propos de notre sujet. Un mémoire de Master soutenu
par Elahé Kimiaee au département des Etudes frangaises de
I'Université de Téhéran en est juste un exemple. Ce travail de
recherche intitulé Le reflet des impacts psychosociaux de
l’immigration dans [’ceuvre de Chahdortt Djavann, comme
explicite son titre, se focalise sur les aspects psychologiques des
romans de Chahdorrt Djavann. A 1'Université Allameh Tabatabai
aussi, l'on a constat¢ récemment la rédaction de quelques
mémoires de Master a propos de la littérature migrante. A
1'échelle internationale, nous avons trouvé un mémoire en langue
francaise réalis¢ en 2009 par Eva Ahlstedt a 1'Université de
Goteborg en Suede. Ce mémoire titré Les caractéristiques de la
littérature migrante dans quatre romans de Chahdortt Djavann
avait plus de ressemblance méthodologique avec la
problématique de notre recherche. Nous devons évoquer aussi
des ouvrages et des articles, récemment publié¢s en Europe, qui
¢tudient les productions littéraires et artistiques des Iraniens
francophones de la Diaspora. Les travaux de Shahnaz Salami sur
les écrivains et les poétes iraniens immigrés en France et les
recherches de Nader Vahabi sur les expressions socioculturelles
de la diaspora iranienne en Belgique, sont deux exemples trés
remarquables. A noter que pendant ces derniéres années, I'on a
témoigné de la création de multiples associations culturelles et
cercles littéraires par les Iraniens francophones résidents en
France, en Suisse, en Belgique et au Canada.

En bref, bien que le sujet général de la littérature migrante ne
soit pas intact en Iran mais en lisant méme les titres des travaux
réalisés dans ce sens, 1'on peut saisir que le role du déterminisme
social de la langue francaise dans la création littéraire des



36 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

écrivaines iraniennes francophones est un sujet moins exploité.
En ce qui concerne I'impact de la langue francaise sur l'identité
de ces écrivaines iraniennes francophones, comme nous avons
déja mentionné, trois phases se distinguent clairement dans notre
recherche.

Phase 1: L'impact de la langue francaise sur la littérature
iranienne

Nous avons déja affirmé que la langue francaise avait des
impacts sur la formation des idées politiques libérales,
démocratiques et républicaines chez les écrivains et les
intellectuels iraniens. La langue francaise tout au long des
XIXeéme et XXeme siecles, devient une langue de 1'intelligentsia
en Iran. La Perse de I'époque Qadjar, grace a cette couche sociale
francophone, a commencé a marcher dans la voie de Ia
modernisation. Le philosophe et penseur iranien le défunt
Daryush Shaygan dans son livre L ’Asie en face de I’Occident
indique l’origine de la préférence francophone chez
l'intellectualité iranienne :

" Notre rapport avec la culture francaise n’était pas d’une
nature profonde, car la différence entre [’Iranien et le Frangais
est comme la différence entre Hafez et Descartes. Mais la France
possede la seule culture européenne qui a besoin de
communiquer. L’on peut dire que la France est [’héritiere
léegitime de |'Humanisme dans le sens de |'Humanisme de
Renaissance. Peut-étre c’est sous l’effet de ces ressemblances de
facade, que nous les Iraniens sommes tellement fascinés par les
meeurs frangaises. Et peut-étre a cause de ces ressemblances,
nous avons tant d’attirance pour "Farangistan". Cette relation
superficielle franco-iranienne a été tant développée que parmi
les Iraniens ayant résidé en Occident, ceux qui étaient en France



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 37

ont pu plus rapidement s adapter a I’ambiance.” (Shaygan 1990
:187)

Ce passage montre bien les origines de l'attractivité dont se
réjouit la France chez les penseurs iraniens. La premiere phase
de l'influence de la langue frangaise sur la formation des idées
politiques chez les écrivaines iraniennes francophones doit étre
suivie donc dans l'histoire du pays ou s'est formée la vie
personnelle de nos quatre romanciéres. L’histoire des relations
franco-iraniennes nous révele beaucoup de secrets concernant les
mécanismes par lesquels le francais détermine les conduites des
secteurs politico-culturels en Iran. Ces mécanismes sont indiqués
parfois directement dans ['écriture de ces romancieres
francophones iraniennes. Dans le roman Le cimetiere de verre de
Sorour Kasmai, la romanciére nous présente un personnage
nommé "le pére Vincent". Dans ce roman, ce missionnaire
francais mene des fouilles archéologiques dans la plaine de Rey.
L'auteure lui attribue la rédaction d'un ouvrage intitulé Le pélerin
des ruines qui est de certaine manicre le point de départ des
activités des autres personnages du roman, surtout le personnage
principal Mithra, une femme iranienne qui travaille en tant que
traductrice de la langue francaise aupres de la délégation
archéologique francaise en Iran.

Dans le méme roman, Kasmai dévoile aussi un autre
personnage féminin dont les comportements sont fortement
déterminés par la langue et la culture francaises. C'est Fakhr-
Oddoleh la mére de Mithra, une dame de la haute noblesse.
Madame Fakhr-Oddoleh est décrite par Kasmai comme une
femme aristocrate, indépendante et riche sur le modéle des
grandes dames des cours royales en France. Fakhr-Oddoleh
organise une cérémonie hebdomadaire a Téhéran pour accueillir
des intellectuels, des chercheurs, des artistes, des poétes et des
écrivains. Son mode de vie mondain nous rappelle le réle joué
par les célebres figures féminines qui, en France des XVIIéme et



38 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

XVlIlIeme siecles, géraient des salons littéraires fréquentés par
les grands écrivains. Les membres du cercle Anatole France que
le roman présente en tant qu'un cercle des intellectuels
francophones et des ex-étudiants des universités francaises, se
rassemblent chaque mercredi au sous-sol de la maison de Fakhr-
Oddoleh.

"Les réunions des Sept Jardins avaient toujours lieu le
mercredi apres-midi. Les domestiques descendaient le vieux
gramophone de Madame Fakhr-Oddoleh, ainsi que sur de
grands plateaux d'argent ... des disques, des livres et des revues
par dizaines prétées par les chancelleries étrangeres... [...] Tout
rentrait aussitot dans l'ordre aristocratique des Sept Jardins.

[...] Ony apprenait les dernieres nouvelles littéraires.” (Kasmai
2002 :71)

Mais c'est en particulier dans les romans de Nahal Tajadod que
la langue frangaise devient une étiquette de prestige et une
identit¢ importée pour les personnages féminins. Dans ce
passage du Passeport a l'iranienne, la romanciére met l'accent
sur le respect que la pratique de la langue francaise peut apporter
en [ran:

" Soudain mon portable sonne. On m'appelle de Paris. Je
réponds en frangais et la, pour la premiere fois, j'impressionne.
Tout a coup, on ne me tutoie plus. " (Tajadod 2007 :17)

Phase 2: L'impact de la langue francaise sur les écrivaines
iraniennes francophones par l'intermédiaire du milieu
familial et des écoles francaises

Les sociologues s'accordent sur cette idée que les années
passées dans I'école importent largement dans le procés du
déterminisme social. La deuxiéme étape de notre travail
concerne donc la vie d'écoliére de ces écrivaines avant leur exil



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 39

en France. Le fait de passer des longues années dans les écoles et
dans les universités francaises ou le fait d'étre nées dans les
familles francophones profondément colorées par la culture
francaise sont deux facteurs majeurs de cette phase. Dans cette
période de la vie des écrivaines iraniennes francophones nous
témoignons de la création d'une image idéalisée de la France dans
l'esprit de ces adolescentes francophones. Négar Djavadi dans
son roman La Désorientale refléte bien ce sentiment de
I'admiration aveugle vis-a-vis la France chez le personnage
principal et chez ses camarades. Au travers de I'extrait suivant,
nous pouvons constater que cette admiration exagérée a 1'égard
de la langue frangaise chez ces enfants les conduit vers une
idéalisation de la France et de tout ce qui la rappelle :

" L'hiver a Paris ... il semblait merveilleux, comme tout ce qui
était francais; du régime politique au parfum des shampoings.
Dans les années precédant la Révolution, Sara nous emmenait
dans un supermarché francgais ouvert dans une rue des rues
huppées du nord de la ville. D'une propreté intimidante, l'endroit
était rempli de toute sorte de marchandises [...] Vache qui rit,
Nutella, yaourts Danone, camembert Caprice des Dieux, savon
Zeste, cigarettes Gitane " (Djavadi, 2016: 35)

Mais la chance de s'inscrire dans une école frangaise n'était
pas un privilége accessible pour tout le monde en Iran de cette
époque. Uniquement, les enfants des couches nobles,
bourgeoises et les familles aisées avaient cette possibilité
financiere de passer des cours dans ces écoles. Alors, les origines
familiales de ces écrivaines francophones aussi méritent d'étre
¢tudiées. En effet, le francais s'impose a cette époque, comme la
langue des couches sociales nobles et bourgeoises. Depuis
I’époque Qadjar, nous trouvons dans la liste des étudiants et des
¢coliers iraniens inscrits dans les écoles francophones une
particularité significative au niveau de leur provenance sociale et
familiale. Dans une société avec un faible taux d’alphabétisation,



40 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

seulement les couches aisées pouvaient envoyer leurs enfants
dans les écoles francophones. Depuis 1’époque Qadjar nous
distinguons facilement qu’une partie majeure de ces étudiants
francophones appartiennent aux classes élevées de la sociéte, aux
grandes familles nobles, aristocrates ou aux grands clans
propriétaires. Cette particularité se conserve méme a 1’époque
Pahlavi. Cette provenance sociale a renforcé I’identité francisée
des écrivaines iraniennes francophones durant leurs études
primaires et secondaires.

L'apprentissage de la langue francaise, réservé plutdt aux
enfants des hautes classes de la société iranienne, était depuis
I'époque Qadjar, comme une marque du prestige et de la
singularité. Les écrivaines dont les romans constituent les objets
d'étude de cette recherche sont généralement classifiables dans la
méme tendance socio-culturelle. Ces écrivaines proviennent de
familles bourgeoises ou nobles de I'époque Pahlavi ou méme
Qadjar qui avant ou apres le déclanchement de la Révolution
islamique de 1979 quittent I'Iran pour s'installer en France. Nous
pouvons donner quelques exemples pour approuver -cet
argument;

Nahal Tajadod, née a Téhéran en 1960, est descendante d'une
grande famille noble du nord d'Iran. Dans le roman Debout sur
la Terre, elle décrit en détail sa provenance féodale. Son pere
¢tait deux fois élu comme le député dans le parlement iranien de
I'époque Pahlavi. Il était journaliste, rédacteur en chef et activiste
politique du golt libéral. Sa mere Mahin Tajadod était
dramaturge, traductrice et écrivaine francophone. Nahal Tajadod
a ¢étudi¢ dans une université francaise (INALCO). Son mari,
Jean-Claude Carricre, est un €crivain et scénariste francais, de la
réputation internationale. Donc, nous trouvons facilement le
statut distingué du francais et de la France dans la vie de cette
écrivaine iranienne francophone.



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 41

Sorour Kasmai (née a Téhéran en 1962) est la fille de Hossein
Kasmai, l'activiste politique francophone et le traducteur des
ouvrages de Jean-Paul Sartre et d'Henri Bergson. Sorour Kasmai
a étudi¢ au lycée francophone Razi de Téhéran. Comme Nahal
Tajadod, Sorour Kasmai aussi a étudi¢ a I'INALCO de Paris.

Négar Jdavadi (née en 1969) est la fille d'Ali Asghar Sadr
Djavadi, le célebre journaliste et activiste politique. Son oncle,
Ahmad Sadr Djavadi était le ministre de l'intérieur et le ministre
de la justice dans le gouvernement du premier ministre libéral
Mahdi Bazargan au début de la Révolution islamique. L'oncle de
Négar Djavadi était le député des mouvements libéraux de
I'Assemblée islamique fondée apres la Révolution de 1979. La
famille Sadr Djavadi est une des grandes familles de la ville
Qazvin, la ville de laquelle a parlé Négar Djavadi dans son
roman, La Désorientale.

Chahdorrt Djavan est née en 1967 dans une famille de la haute
féodalité. Elle est la fille d'un trés grand chef féodal de la région
Azerbaidjan. Dans son roman Comment peut-on étre frangais?,
elle précise que son grand-pere était réputé dans la famille
comme un francophone qui parlait en Parissi (en parisien).

Donc, nous attestons que toutes les quatre écrivaines abordées
dans cet article sont issues des familles intellectuelles et
politiquement engagées. Et elles avaient des familles
francophones ou au moins passionnées de la littérature et la
civilisation francaises. L'impact de cette descendance familiale
des écrivaines iraniennes francophones dans leur procés du
déterminisme social, nous fait penser aux notions de I'Héritage et
de la Transmission dans la théorie sociologique de Pierre
Bourdieu.

"Sociologue de la reproduction sociale, Pierre Bourdieu
accorde une place centrale a I’héritage et a la transmission dans
sa théorie du monde social. Si la sociologie de Pierre Bourdieu



42 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

est souvent accusée de déterminisme, c’est qu’elle accorde une
place prépondérante a I’héritage. Nos actions seraient ainsi en
grande partie influencées par [’héritage que nous transmet notre
entourage familial...Pour Pierre Bourdieu et Jean-Claude
Passeron, [’école se présente comme une instance de
reproduction sociale : les inégalités sociales transformées en
inégalités scolaires redeviennent ensuite des inégalités sociales
a la sortie du systeme scolaire. L’école apparait finalement
comme une « boite noire » qui transforme une hiérarchie sociale
non légitime — car reposant sur [’héritage familial — en une
hiérarchie sociale relativement identique mais légitimée par les
titres scolaires qui sont censés étre attribués en fonction de
mérites personnels.” (Jourdain 2011: 98)

A part de la naissance dans les familles francophones et
francophiles, ces écrivaines iraniennes vont suivre des cours
scolaires dans les écoles francophones et francaises. L'histoire de
ces écoles francaises en Iran remonte jusqu’a I'époque Qadjar.
Ces écoles ont joué un réle important dans la formation d'une
génération des intellectuels iraniens. L’Alliance Frangaise
fondée en Iran en 1898 et I’ Alliance Israélite Universelle fondée
encore en 1898 sont les deux premiers établissements scolaires
francophones dans I’histoire de 1’Iran. Nous avons déja parlé de
I’impact des éléves de 1’Alliance francaise dans la Révolution
constitutionnelle de 1905 en traduisant les textes
révolutionnaires des penseurs francais. Cet impact est tellement
grand que ’on peut considérer la Révolution constitutionnelle
comme la concrétisation des principes frangais de la démocratie
et des droits de ’homme. Certains journaux publiés a I’époque
fin Qadjar avaient méme des pages francophones, par exemple le
journal "Orient" de Ziaoddine Tabatabai, le cerveau principal du
coup d'état de 1921 publiait également des articles en frangais.
Ces écoles francaises se dotaient aussi des filiales dans les
provinces par exemple a Tabriz, Kermanshah, Bouchehr et au



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 43

Kurdistan iranien. Elles s'installaient en principe dans les villes
ou habitait déja une minorité chrétienne. Outre ces écoles
officiellement frangaises, les autres grandes écoles iraniennes
aussi étaient profondément marquées par la langue francaise. Ce
passage de Nader Vahabi résume ainsi l'historique de la
fondation de ces écoles iraniennes francophones :

" Les écoles publiques et privées calquées sur le modéle
frangais sont ouvertes a Tehéran : ’école polytechnique Dar-ol-
Fonoun et [’'école militaire Nézami, les premieres écoles
publiques du genre, inaugurent le début d’une histoire de
l’enseignement des langues étrangeres dans lesquelles le
frangais tient la premiere place. Des écoles privées secondaires
sont également ouvertes par les Iraniens sur le modele frangais,
tels que les lycées Loghmanieh, Rochdieh et Saadat qui

instaurent le frangais comme premiere langue étrangere.”
(VAHABI 2012: 27)

Les écoles telles que Jeanne d’Arc, Razi, Saint-Louis (a
Téhéran) et Loghmaniyeh (a Tabriz) avaient un role indéniable
dans la gené¢se d’une génération des penseurs modernes en Iran.
La langue francaise était le premier point distingué de toutes ces
¢coles. En vue d'éclaircir le sujet, nous nous référons bri¢vement
a un passage du roman La Désorientale de Négar Djavadi :

" A vrai dire, ce n'est pas le francais que je rejetais, mais
l'obligation tacite, partagée par les éleves iraniens du lycée Razi,
issus des castes élevées et pour certains outrageusement riches,
de la considérer comme supérieur au persan. De la découlait la
certitude que puisqu'ils pratiquaient cette langue, ils étaient eux-
mémes supérieurs aux autres Iraniens [...]. En classe, c'était la
concurrence a qui s'exprimerait le mieux en frangais, passerait
les plus longues vacances en France, s'habillerait en Cacharel
ou porterait des Moon boots en hiver. Certains parlaient méme
frangais avec leurs freres et sceurs, appelaient leur pere "papa"



44 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

au lieu du vulgaire et arriéré "baba". Les éleves frangais étaient
considérés comme des Dieux ayant eu la magnanimité de
descendre jusqu'a nous pour dispenser leur raffinement. Se faire
accepter par eux était l'activité principale de la récréation.”
(Djavadi, 2016: 41)

Le fait d'étudier directement en France métropolitaine aussi
¢tait un autre facteur important dans l'injection de la culture
frangaise dans l'esprit des écrivaines iraniennes francophones.
Dans ce sens, le nom de ces €crivaines s'ajoute a la longue liste
des étudiantes iraniennes des universités francaises de ces
années-la, ou figurait méme le nom de Farah Diba, étudiante
iranienne en architecture a Paris et future Reine d'Iran. En effet,
les premiers étudiants iraniens sont envoyés en Europe au XVlIle
siecle sous le réegne de Shah Abbas le Safavide. Mais ce flux
s’accentue a partir du début du XIXe siécle a 1’époque de
Mohammad Shah le Qadjar pour atteindre son essor maximal a
I'ére de Mohammad Reza Pahlavi qui finance méme la
construction d'un pavillon spécifique (actuellement nommé
Fondation Avicenne) pour les étudiants iraniens au sein du parc
de la cité universitaire a Paris. Dans le roman Le cimetiere de
verre de Sorour Kasmai, I'écrivaine nous parle d'une équipe des
étudiants qui embarquent a la destination de la France ;

"Quarante jeunes Iraniens a bord d'un bateau embarquant
pour le pays des Francs. [...] Tous, des habitués du Café Rose
Noire, le rendez-vous des intellectuels de l'époque. " (Kasmai,

2002: 17)

Au cours de ce roman, nous pouvons distinguer que ce séjour
en France impacte largement sur la vie culturelle des deux
personnages du roman qui étaient membres de cette équipe
d'étudiants. Par exemple, Farivar qui a étudié la linguistique en
France est le mode¢le de l'intellectuel iranien dans ce roman.



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 45

Phase 3 : La langue francaise comme un déterminant social
dans le procés de l'intégration des écrivaines iraniennes
immigrées

Depuis quelques années, les questions de la migration et
l'intégration des migrants et des réfugiés dans les sociétés
européennes ont créé¢ une large polémique dans les médias et
dans les milieux académiques de 'Europe, surtout dans les pays
les plus touchés comme la France. La troisiéme étape de notre
recherche sur I'impact de la langue francaise sur la formation de
l'identité  socio-politique ~ des romancieres iraniennes
francophones renvoie a la vie de migrante de ces écrivaines qui
s'exilent en France et essayent de s'intégrer dans la société
d'accueil. A ce stade-1a, elles découvrent les difficultés de
s'adapter a la culture francaise. Elles se heurtent a un choc
culturel et linguistique. La, elles s'apercoivent que leur image
idéalisée de la France ne correspond pas tellement a la réalité
qu'elles vivent dans le pays qu'elles prenaient pour une Eldorado.
Dans cette phase aussi, 1'élément de la langue joue un role
déterminant. En lisant les romans de ces écrivaines, nous
distinguons que les personnages de ces romans se plaignent de
leur difficultés linguistiques. Le probleme d'accent est un des
problémes communs chez les personnages féminins de ces
romans. Méme celles qui maitrisent déja le francais, se voient
critiquées tout le temps a cause de la question de 1'accent. Négar
Djavadi dans son roman La Désorientale compare par exemple
les sociétés francaise et belge par ce point de vue, et confirme
que dans sa vie d'étudiante en Belgique, son personnage Kimiya
avait moins de difficultés linguistiques car son accent était moins
remarqué par les citoyens belges. Dans le cas de Chahdorrt
Djavann ce choc linguistique et culturel était tellement grave que
cela pousse I'auteure a une tentative du suicide. Dans son roman
Comment peut-on étre francais?, le personnage principal Roxane



46 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

souffre profondément de ne pas pouvoir parler la langue de la
société d'accueil. Dans les premieres pages de ce roman, l'on
trouve le personnage dans les cours du francais de 1'Alliance
Francaise a Paris. Mais aprés peu du temps, Roxane abandonne
les cours de I'Alliance Frangaise a cause de leur colt ¢élevé et
invente elle-méme une méthode particuliere de l'auto-
apprentissage du francais. Mais a la fin, I'on voit que ce
personnage aussi comme sa créatrice tente de se suicider apres
avoir échoué dans le procés de 1'intégration. Signalons que parmi
ces quatre écrivaines, Chahdorrt Djavann était la seule qui ne
maitrisait pas la langue francaise avant de se rendre en France. Il
faut préciser que méme cette écrivaine avant d'immigrer en
France, bien qu'elle n'ait parlé pas la langue de Moliére, se
passionnait quand-méme pour la littérature francaise et avait une
connaissance parfaite a propos des grands ceuvres de cette
littérature. Son roman Comment peut-on étre frangais?
ressemble a une réplique a la question "Comment peut-on étre
Persan?" de Montesquieu dans ses Leftres persanes. Le choix de
ce titre par Djavann est tres significatif. L'écrivaine décide de
changer son identité iranienne et se demande comment elle peut
devenir une Frangaise. Le titre du roman La Désorientale de
Négar Djavadi est pareillement chargé d'un message qui nous
rappelle la crise d'identit¢ de l'auteure et son personnage
principal. Kimiya n'est plus Orientale. Elle est désormais
Désorientale. Mais elle échue aussi a devenir Occidentale. Elle
est alors ni orientale, ni occidentale. Elle reste suspendue entre
deux cultures, deux pays, deux identités. En vain, elle essaie
d'abord de faire marier ces deux identités. Mais a la fin, la culture
francaise lui exige de laisser l'identité iranienne.

" Cette cicatrice qui traverse mon vocabulaire est ma seule
coquetterie, mon unique résistance face a, disons, mes efforts
d'intégration. J'emploie cette expression par commodité, parce
qu'elle vous parle, méme si, biberonnée des l'enfance a la culture



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 47

frangaise, je ne me sens pas concernée par le sens qu'elle
vehicule. D'ailleurs, puisque nous en parlons, je trouve qu'elle
manque de sincérité et de franchise. Car pour s'intégrer a une
culture, il faut, je vous le certifie, se désintégrer d'abord, du
moins partiellement, de la sienne. Se désunir, se désagréger, se
dissoudre. Tous ceux qui appellent les immigrés a faire des
"efforts d'intégration" n'osent pas les regarder en face pour leur
demander de commencer par faire des nécessaires "efforts
désintégration”. " (Djavadi 2016 :114)

Cette formule tres significative; "pour s'intégrer a une culture,
il faut se désintégrer d'abord de la sienne" dans ce passage du
roman de Négar Djavadi résume bien les angoisses
psychologiques de ces femmes iraniennes qui abandonnent
obligatoirement leur identité d'Iranienne pour devenir Frangaise
a tout prix. Mais pour une Iranienne, est-il jamais possible de
devenir Francaise ? Elle devient Francaise aprés quelques temps,
mais elle ne peut jamais devenir frangaise.

Conclusion

A travers cet article, nous avons essayé de déchiffrer les
origines linguistiques des prises de position politiques exprimées
dans les romans rédigés par quatre écrivaines iraniennes
francophones au cours des deux derni¢res décennies. Nous
pouvons distinguer trois niveaux dans ce proceés du transfert
culturel des valeurs frangaises chez ces écrivaines francophones.
D'abord dans la premiére phase, nous avons traité l'impact
général que la langue francaise exerce dans l'histoire culturelle
d'Iran depuis l'ére safavide. La deuxiéme phase concerne
l'influence directe de la langue francaise sur la genese de
l'identité personnelle de ces écrivaines dans leur famille et dans
les écoles francophones ou elles fréquentaient. La troisieme
phase de ce déterminisme social s'apparait apres la migration de



48 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 2, automne-hiver 2020

ces écrivaines et lorsqu'elles essaient de s'intégrer dans la société
francaise. Dans cette dernic¢re phase aussi la question de la langue
frangaise continue a exercer certaines influences sur les
comportements de ces écrivaines en exil. La langue francaise
fonctionne comme un déterminant majeur dans la formation
d'une identité francisée chez ces écrivaines. La culture frangaise
fascine ces romancieres et les pousse a prendre le francgais
comme la langue d'expression littéraire. Ces écrivaines trouvent
plus facile ou plus intéressant de s'exprimer en langue frangaise
au lieu d'écrire dans leur langue maternelle. Dans un regard
critique, l'on peut considérer ce fait comme une sorte de
l'aliénation et une crise d'identit¢ mais dans une vision plus
optimiste l'on peut décrire ce geste comme une potentialité
culturelle pour I'lIran et un moyen du transfert culturel pour la
culture iranienne. Cette deuxiéme option n'est pas pourtant
tellement justifiable au niveau des romans rédigés par cette
génération des écrivaines iraniennes francophones. Car ces
romancicres, par leurs expériences négatives dans leur vie
personnelle (En Iran et en France), ne peuvent pas refléter
correctement une vision neutre a propos de leur pays d'origine.
Et en pensant aux difficultés qu'elles ont subies dans leur
parcours personnel, peut-étre cela est compréhensible chez elles.
En fait, leur expérience vécue douloureuse reproduit
naturellement des effets psychologiques inévitables dans
I'"écriture de ces écrivaines. C'est dans la méme perspective
qu'Emile Durkheim parle de I'impact des "Faits sociaux" dans la
décision du suicide chez les individus dans une société donnée.
Mais l'on peut espérer quand-méme que dans l'écriture des
générations suivantes des écrivaines et des écrivains iraniens
francophones, cet aspect soit mieux équilibré et les générations
de future deviennent des vrais émissaires culturels de la riche
civilisation iranienne aupres des pays francophones du monde.



La langue francaise, un déterminant.../ Ali ABBASSI, Sacid KHANABADI 49

Bibliographie

AHLSTEDT, Eva. (2009). Les caracteristiques de la littérature
migrante dans quatre romans de Chahdortt Djavann.
GOTEBORGS UNIVERSITET. Institutionen for sprik och
litteraturer FRANSKA.

DJAVADI, Négar. (2016). Désorientale. Paris : Linana Levi.

DJAVANN, Chahdortt (2006). Comment peut-on étre frangais?. Paris
: Flammarion.

JOURDAIN, Anne. (2011). La théorie de Pierre Bourdieu et ses
usages sociologiques. Paris : Armand Colin.

KASMALI, Sorour. (2002). Le cimetiére de verre. Paris : Actes sud.

KIMIAEE, Elaheh. (2015) Le reflet des impacts psychosociaux de
["immigration dans [’euvre de Chahdortt Djavann. Université de
Téhéran, Faculté des Etudes Mondiales, Département des Etudes
Francaises, Mémoire pour I’obtention du Master en Etudes
Francaises.

SALAMI, Shahnaz. (2015). "La littérature des écrivains et poctes
iraniens immigrés en France et en Allemagne, Naissance d’une
écriture du hors-lieu", Hommes et Migration, Diaspora iranienne,
p. 59-68

SHAYGAN, Daryush. (1990). L 'Asie face a [’Occident, Assiya Dar
barabare Gharb, Téhéran : Editions Amir Kabir.

TAJADOD, Nahal. (2007). Passeport a l'iranienne, Paris : Lattgs.

TAJADOD, Nahal. (2010). Debout sur la terre, Paris : Lattes.

VAHABI, Nader. (2011). La migration iranienne en Belgique : une
diaspora par défaut, Paris : Harmattan.

VAHABI, Nader. (2012). "Genese de la diaspora iranienne en
France", Centre d'information et d'études sur les migrations
internationales, Migrations Société, 2012/1 N° 139 | pages 27 a 45,
https://www.cairn.info/revue-migrations-societe-2012-1-page-
27.htm.



