
-- Mysticism in Persian Literature  -------- 
Fall & Winter 2024, 3 (6), 173-214 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.82547.1150 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2

8
2

1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8

2
1

-0
7

4
3
  

 
R

ec
ei

v
ed

: 
2

9
/0

6
/2

0
2

4
 

 
 A

cc
ep

te
d

: 
1

1
/0

1
/2

0
2

5
  

 
 

 
 

 
 

 O
ri

g
in

al
 R

es
ea

rc
h
 

Analysis of the Reflection of "Unity of Being" and 

"Unity of Witnessing" in the Poems of MahmaGhaznavi, 

Mastan Shah Kabuli, and Haydari Wujoodi 

Extended Abstract 

1. Introduction 

The roots of mysticism and Sufism can be traced back to Greater 

Khorasan, where they have garnered legions of adherents throughout 

history. The centuries-old tradition of mystical and Sufi literature has 

remained unbroken in Afghanistan, while numerous Sufi orders and 

sects continue to flourish in the region. Despite the trials the nation 

 
 Corresponding Author: rone@hum.ikiu.ac.ir  

How to Cite: Arwinpoor, T., Rone, M. (2024). Analysis of the Reflection of "Unity 

of Being" and "Unity of Witnessing" in the Poems of MahmaGhaznavi, Mastan 

Shah Kabuli, and Haydari Wujoodi". Mysticism in Persian Literature, Vol. 3, No. 6, 

173 - 214. doi: 10.22054/MSIL.2025.82547.1150 

Tajuddin Arwinpoor  
Assistant Professor, Department of Persian 

Language & Literature, Kunduz University, 

Kunduz, Afghanistan.  
  

Mahsa Rone  

Assistant Professor, Department of Persian 

Language & Literature, Imam Khomeini 

International University, Qazvin, Iran. 

mailto:ssmontazery@ut.ac.ir
https://orcid.org/0000-0002-8136-9445
https://orcid.org/0000-0001-7775-8934


Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 174  

 

has faced in recent times, the practice of Sufism and the lodge-based 

culture (Khanqah) persist within Afghanistan's borders. 

In Afghanistan, despite the range of mystic inclinations, two 

influential trends emerge, namely traditionalist Sufism and 

Maraboutism. The former is predominantly followed by the adherents 

of the Naqshbandi order, while the latter is more pervasive amongst 

the proponents of the Qadiri order (Rawa, 1989; Esmatollahi et al., 

1999). The most commonly observed Sufi orders in Afghanistan are 

the Naqshbandi, Qadiri, Chishti, and Suhrawardi. While these have a 

larger following in the nation, some other less prominent orders such 

as the Khalwatiya, Shaziliya, and Nurbakhshiya retain a small number 

of followers in certain regions of the country (Mohammadi, 2015). 

Alongside their political, social, and Khanqah-related activities, 

contemporary Afghan Sufis have also played a significant role in the 

cultural and literary realm. They have endeavored to articulate the 

experience of closeness and love for God in a refined and eloquent 

poetic language, seeking to connect with the wider population. 

Perhaps this is why people often recite their poetry in the form of 

songs and music, thereby popularizing it even among the illiterate 

masses (Farmigan, 2005).  The mystical traditions of Sufi literature 

have left an indelible mark on contemporary Persian poetry in 

Afghanistan. Poets such as Khalifa Mohammad Mahma Ghaznavi, 

Majnoon Shah Kabuli, Mastan Shah Kabuli, Mohammad Anwar 

Bismil, Qari Abdullah, Abdulhaq Bitab, Mir Gholam Hazrat Shaeq 

Jamal, Gholam Nabi Ashqari, and Gholam Haydar Haydari Wujudî 

have all infused their works with these mystically-inspired themes. 

Khalifa Mohammad, who used the pen name "Mohma Ghaznavi", was 

a contemporary mystic poet who was born in the fortress of Eshrat, a 

village located south of Old Ghazni City, in 1302 AH. After 

completing elementary and religious studies in his hometown, he 



175 | Arwinpoor & Rone | Analysis of the Reflection of "Unity of Being" …  

 

devoted his life to mysticism and Sufism, eventually becoming a 

follower of the Naqshbandi Sufi order and a devoted disciple of 

Khwaja Mohammad Ghaznavi (Mousavi, 2020). 

Mohma Ghaznavi's works encompass Ghazals with themes of 

mysticism and Sufism, which he often based on the style of Hafez 

Shirazi. His repertoire also includes eulogies for the kings and rulers 

of his era, along with a few Rubaiyat and Mukhammas in his divan. 

Despite some of his works showing weaknesses in prosody and 

containing errors, such weaknesses are typical of poetry in general. 

His Divan, titled Golzar-e-Wahdat, was published due to the efforts 

of Din Mohammad Omryar. Mohma passed away in 1342 AH, being 

laid to rest near his spiritual mentor, Khalifa Khwaja Mohammad 

Ghaznavi, at Ghazni. 

Khwaja Mastan Ali Shah Kabuli Chishti, commonly known as "Pir 

Dastgir", was a mystic and poet born in Kabul, though the specific 

date of his birth remains unclear. His lineage can be traced back to the 

renowned 14th-century mystic, Mir Sayyed Ali Hamadani (Authors' 

Group, 2007). Mastan Shah began his religious education in Kabul, 

joining the Chishti order due to his family's prominent position within 

it. Under the tutelage of masters such as Mowlana Mohammad Osman 

Padkhwabi, Shah Niaz Ahmad Barelvi, and other Khurasani sheikhs, 

he gradually ascended to a position of leadership within the order 

(Mousavi, 2020; Kabuli, 2008). 

Mastan Shah's writings, generally in the style of the Iraqi school and 

consisting mainly of Ghazals, center on mystical and Sufi themes. His 

works encompass the following titles: Atashkada-e Wahdat, Divan-e 

Sani, Masnavi Yusef-o-Zuleikha, Masnavi Bahr-al-Asrar, Siraj-al-

Salehin, Atashkada-e Asrar (a series of forty secrets), and some 

treatises on Sufism (Hisarian, 2021). During the reign of Amir 

Habibullah Khan, the growing influence of Mastan Shah may have 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 176  

 

inspired the ruler to exile him, possibly out of fear. Mastan Shah spent 

time in various cities in Pakistan, the Kashmir region, and finally, 

Delhi, where he passed away in 1293 AH (Mousavi, 2020). 

Gholam Haydar, known by his pen-name "Haydari Wujoodi," was 

born in 1939 in the village of Kut Bazaarak, Panjshir, to father Molla 

Shafiullah Panjshiri. Haydar developed an appreciation for the works 

of significant Persian poets through his education at school, which 

included studying the Quran and fiqh (Monis, 2011b, p. 282). He was 

motivated to begin writing poetry after having a dream in the fifth 

grade in which he read a verse (Mawlaie, 2021). 

Haydar's career took a positive turn during his time at the poetry 

society founded in the Ministry of Education. There, he received 

invaluable guidance from influential poets such as Sufi Gholam Nabi 

Ashqari, Shaeq Jamal, Abdul Hamid Asir, Khal Mohammad Khasta, 

and others. Despite the society's eventual dissolution, Haydar 

continued to excel in his career, becoming the head of the press and 

journals division at Kabul's public library, a position he held until 

1996 when he left Afghanistan due to unfavorable circumstances. 

Following his brief period in Peshawar, Haydar established a 

gathering to teach Masnavi (a long epic poem). In 2002, he returned 

to Kabul and resumed his work at the public library, where he 

analyzed and explained the Masnavi-e Ma'navi, Bedil's Ghazals, and 

other significant mystical and Sufi works. In 2004, Haydar's cultural 

achievements earned him the title "Najm-al-Orfa" bestowed upon him 

by Afghan cultural exiles. 

As a Naqshbandi Sufi, Haydari Wujoodi admired and respected all 

Sufi schools and their leaders. In his poetry, he drew inspiration from 

Rumi and Bedil, employing a straightforward and uncomplicated style 

that avoided convoluted linguistic and conceptual intricacies. 



177 | Arwinpoor & Rone | Analysis of the Reflection of "Unity of Being" …  

 

Before being compiled into a divan in 2015, Haydari Wujoodi's poetry 

was initially featured in various journals. Haydari Wujoodi's other 

works include poetic adaptations of poetry by Nizami Ganjavi, select 

Ghazals by Shaeq Jamal, Del-e Nalan, and chosen pieces from Sufi 

Eagqari, along with the "Az Khak ta Aflaq-e Eshq," the "Divan of Sufi 

Eshqari," a collection of selected Ghazals from Vasil Kabuli to Wasif 

Bakhteri, and commentaries on "Asrar-e Khodi" and "Ramuz-e 

Bekhodi." (Arianfar, 2013: 149-150). Haydari Wujoodi, the 

celebrated Afghan mystic and poet, passed away on June 10, 2020, at 

the age of 81, in Kabul, due to complications from COVID-19. 

This article provides an analysis of how the dual central themes of 

Islamic mysticism—Unity of Being and Unity of Witnessing—are 

mirrored in the poetic compositions of Khalifa Mohammad Mohma 

Ghaznavi, Mastan Shah Kabuli, and Gholam Haydar Haydari 

Wujoodi. Additionally, this study delves into the unique perspectives 

of these poets concerning these pivotal concepts. 

2. Literature Review 

While some researchers have investigated mystical and Sufi principles 

in modern Afghan poetry, studies on the works of the mentioned poets 

have been scarce. Most existing research either provides fleeting 

references to this topic or focuses on biographical information about 

the poets, rather than deeply exploring the mystical and Sufi themes 

present in their poetry. The published works such as "The Golden 

Rays: A Biography of Ghazni Mystics" by Mohammad Akbar Sana 

Ghaznavi (2001) and "Sufism in Contemporary Afganistan" by 

Seyyed Jamaluddin Mousavi (2020) primarily concentrate on the 

biographies and artistic works of Khalifa Mohammad Mahma 

Ghaznavi, Mastan Shah Kabuli, and Haydari Wujoodi. 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 178  

 

In "The Second Set of Twenty Articles" (2009) by Mohammad 

Hossein Yamin, there is an introduction to some contemporary 

mystical poets, prominently including Mir Gholam Hazrat Shayiq 

Jamal and Gholam Haydar Haydari Wujoodi. Yamin examines their 

writing techniques, which encompass linguistic and conceptual 

aspects. In a similar vein, Mohammad Matin Monis, in "Mysticism 

and Sufism in the Poetry of Contemporary Mystics" (2011), 

underlines the qualities of Sufi poetry and investigates Haydari 

Wujoodi's specific poetic attributes. 

In her book titled "The Perception of Mysticism in Contemporary 

Poetry of Afghanistan" (2015) by Gulnesa Mohammadi, the author 

explores the role of mysticism in Afghan poetry over the last century. 

The book highlights the incorporation of mystical concepts in the 

works of Mohammad Anwar Basmil, Qari Abdullah, Sufi Abdulhaq 

Bitab, and Sufi Ashqari. Despite admitting the challenges in accessing 

sufficient resources, the author strives for a comprehensive analysis. 

The book "A Sun amidst Shadows" (2021), written by Mohammad 

Sarwar Mawlaie, includes a brief introduction to the thoughts and 

poetic features of Haydari Wujoodi. Additionally, several articles, 

such as "A Look at Certain Features of Haidari Wujoodi's Poetry" 

(2004) by Abdul Qayoum Qoyum, examine various rhetorical and 

linguistic aspects of Haydari Wujoodi's poetry. 

The literature review reveals that past research has primarily focused 

on providing biographical sketches or descriptive features of the 

works of Afghan mystical poets. However, there has not been a 

comprehensive study that has analyzed the pivotal mystical themes of 

Unity of Being and Unity of Witnessing in the poetry of Khalifa 

Mohammad Mahma Ghaznavi, Mastan Shah Kabuli, and Gholam 

Haidar Haidari Wujoodi. 



179 | Arwinpoor & Rone | Analysis of the Reflection of "Unity of Being" …  

 

3. Conclusion 

While addressing political, social, ethical, and national themes, 

Afghan poets have also given considerable attention to mysticism and 

Sufism. Notable mystical themes such as the Unity of Being and the 

Unity of Witnessing are prevalent in the poetry of modern Sufi poets 

like Khalifa Mohammad Mahma Ghaznavi, Mastan Shah Kabuli, and 

Gholam Haydar Wujoodi. Nevertheless, variations and similarities 

can be noted in the manner in which these themes are expressed in 

their poetry. For instance: 

Khalifa Mohammad Mahma Ghaznavi adopts diverse metaphors and 

similes to depict the Unity of Being and Unity of Witnessing as having 

the same essence, viewing the latter as the tangible embodiment of the 

former. According to his perspective, existence is a monistic entity 

that reveals itself in manifold forms within the realm of plurality. 

Ghaznavi firmly believes in the omnipresence of the Divine 

throughout the universe and utilizes similes such as "body and soul" 

and "ocean and wave" to elucidate his thoughts. Furthermore, he 

supports the unity of the mystic and the known, as well as the lover 

and the beloved, stressing that while they may seem separate 

externally, they are unified internally. Ghaznavi posits that through 

the lens of love and enlightened perception, one can fathom the Divine 

manifestations and discern the essence of existence. He regards the 

accomplishment of Unity of Witnessing as a spiritual phase that 

follows annihilation (fana). 

Mastan Shah Kabuli considers the Unity of Being as the foundational 

element and the Unity of Witnessing as its offshoot, positing that 

realizing and perceiving the Divine is achievable through both paths. 

He shares a similar viewpoint with Mahma, recognizing the 

omnipresence of the Divine and describing God as the First and the 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 180  

 

Last, the Manifest, and the Concealed. Mastan Shah regards duality as 

a manifestation of polytheism, rooted in self-centeredness and 

individuality. According to him, achieving a comprehension of the 

Unity of Being necessitates relinquishing these qualities. For Mastan 

Shah, the human soul is a fragment severed from its essence and 

destined to return to its source. He utilizes Quranic verses and 

allegories such as "sea and water," "drop and ocean," and "particle and 

sun" to articulate this truth. He asserts that the Divine is the pinnacle 

agent behind human actions and that humans serve as a mirror 

reflecting the Divine essence. Mastan Shah further asserts that only a 

flawless mystic can perceive the existential and perceptual 

manifestations of the Divine with the "eye of eternity." 

Haydari Wujoodi, in a similar manner, delves into the themes of Unity 

of Being and Unity of Witnessing through the use of analogies, 

employing particularly similes, stressing that gaining and 

apprehending the Divine is achievable only through existential 

knowledge and perceptual enlightenment, which facilitate a profound 

connection between the seeker and the core essence of truth beyond 

merely intellectual contemplation. In Haydari Wujoodi's perspective, 

existence is a monistic entity, and multiplicity and dualism are 

illusions stemming from human misperception and the tangible realm. 

He regards all beings and objects as interconnected, separated only 

within the domain of plurality, and destined to return to their source 

eventually. Haydari Wujoodi employs metaphors such as "drop and 

ocean," "particle and sun," "alive and dead," "light and fire," “bright 
and dark,” "shadow and sunlight," “color and fragrance," and "body 
and soul" to shed light on the Unity of Existence and Multiplicity. He 

contends that the attributes of Divine beauty are manifested 

throughout the universe, but solely through the "inner eye" or 

perceptual realization can one grasp this truth. According to Haydari, 



181 | Arwinpoor & Rone | Analysis of the Reflection of "Unity of Being" …  

 

only those who annihilate their own attributes and embody the traits 

of the Divine, while simultaneously purifying the mirror of their 

hearts, are deemed worthy to witness this elusive mystical reality. 

 

Keywords: Mystical Poetry, Unity of Existance, Unity of 

intuition, Heydari Vogjoudi, Mahma Ghaznavi, Mastanshah 

Kabuli 

 





 ---------پژوهی در ادبيات تخصصی عرفان   -دو فصلنامة علمی --

 214-173، 1403، پایيز و زمستان 6، شماره 3دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.82547.11507 

 

 

شی 
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت 

یاف
در

: 
03/

07 /
14

03
   

  
یخ 

تار
 

ش
یر

پذ
 :

22/
10 /

14
03

 
 

 
 

07
43

-
28

21
 

IS
SN

:
 

 
07

51
-

28
21

  
EI

SS
N

:
 

بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود« در   لیتحل

 یدریو ح  یشا  کابلمستان  ،یغزنو  یاشعار محما

 یوجود

 دانشگاه کندز، افغانستان  یدر یفارس اتيگروه زبان و ادب اریاستاد پورن یآرو  نالدیتاج

  

   مهسا رون 
ادب  اریاستاد و  زبان  ب  ،یفارس  اتيگروه  خم  المللینيدانشگاه  )ره(،  ینيامام 

 ران یا ن،یقزو

 چکيده
عرفان و تصوف شاعران معاصر افغانستان، افزون بر مضامین سیاسی، اجتماعی، اخلاقی و میهنی در اشعار خود به  

ای که در عرفان نظری و اند. مسئلة »وحدت وجود« و »وحدت شهود« به سبب جایگاه ویژه نیز توجه نشان داده 
سرای افغانستان از مضامین برجسته و مورد توجه شاعران عرفان   - عربی خصوص پس از ظهور ابن به  - عملی دارد  

حیدر حیدری وجودی، شاه کابلی و غلام است. درونمایة اصلی اشعار خلیفه محمدمحمای غزنوی، مستان بوده 
و صوفی  از شاعران عارف  تن  و عاشقانه  سه  مفاهیم عارفانه  نیز  افغانستان  ازجمله دو - مشرب معروف معاصر 

تحلیلی با بررسی و تحلیل شواهد شعری، مشتمل بر دو   - است. این پژوهش، به روش توصیفی   - مضمون فوق 
دهد محمای غزنوی موضوع ود در دیوان سه شاعر مورد اشاره، نشان می مضمون وحدت وجود و وحدت شه 

کار برده و در واقع های مختلف به یک معنی و مفهوم به وحدت وجود و وحدت شهود را با تعبیرها و تمثیل 
شاه کابلی میان وحدت وجود و وحدت شهود  است. مستان وحدت شهود را نمود عینی وحدت وجود دانسته  

تفاوت قائل است، چنانکه وحدت وجود را اصل و وحدت شهود را فرع آن معرفی کرده است؛ این در حالی 
داند. حیدری وجودی نیز موضوع است که شناخت و مشاهدة حضرت حق را تنها از این دو طریق ممکن می 

شاه، مستان  ویژه تمثیل تشبیه مطرح کرده و همچون وحدت وجود و وحدت شهود را با استفاده از زبان تمثیل به 
 شناخت و مشاهدة حضرت حق را صرفاً با معرفت وجودی و ادراک شهودی میسر دانسته است.  

  ، یغزنو   یمحما   ،یوجود  یدر یوحدت وجود، وحدت شهود، ح  ،یشعر عرفان  واژگان کليدی:
   .کابلی شاهمستان

 
    :نویسنده مسئولrone@hum.ikiu.ac.ir 

https://orcid.org/0000-0002-8136-9445
https://orcid.org/0000-0001-7775-8934


 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 182

 

 مقدمه
و   پیروان   تصوف عرفان  و  تاکنون، گروندگان  بزرگ  در خراسان  پیدایش خود  آغاز  از 

منقطع شعر و ادب عرفانی و صوفیانه هیچ   ة است و سلسل   بسیاری داشته  افغانستان  گاه در 
های صوفیه همچنان در افغانستان به حیات خود ادامه  ها و فرقه است. بسیاری از طریقه   نبوده 

های با وجود فرازوفرودهای سال - اکنون نیز  نشینی هم خانقاه گری و  دهند و سنت صوفی می 
 در افغانستان رواج دارد.   - اخیر 

گرایش     وجود   تصوف با  رویکرد  نوع  دو  افغانستان،  در  عرفانی  متنوع  تمایلات  و  ها 
نزد صوفیان و مردم افغانستان برجسته و مشخص است که رویکرد    1گرا و مارابوتیسم سنت 

قادریه   ة میان پیروان فرق   نقشبندیه و مارابوتیسم بیشتر در   ة میان پیروان فرق  نخست بیشتر در 

وجود  رونق   (. با 47: 1378اللهی و همکاران،  عصمت  و   68:  1369ک: روا،  . رواج دارد )ن 
های دیگر  اما طریقت   ، های نقشبندیه، قادریه، چشتیه و سهروردیه در افغانستان بیشتر طریقت 

دارند  اندکی  پیروان  کشور  مناطق  بعضی  در  نیز  نوربخشیه  و  شاذلیه  خلوتیه،  همچون 
 .( 42:  1394)محمدی، 

به         خانقاهی  و  اجتماعی  سیاسی،  امور  به  توجه  بر  افزون  افغانستان،  معاصر  صوفیان 
نزدیکی و عشق به خدا را با زبان   ة اند تجرب و کوشیده   کارهای فرهنگی و ادبی نیز پرداخته 

روان شاعرانه بیان کنند تا عموم مردم با آن ارتباط بگیرند؛ شاید به همین سبب مردم اشعار  

 سوادان نیز رواج یافته سان بین عوام و بی خوانند و بدینقالب آواز و موسیقی می   آنان را در 
(. در شعر معاصر فارسی افغانستان و در اشعار شاعرانی همچون 17:  1384است )فرمیگن،  

شاه کابلی، محمدانور بسمل، قاری شاه کابلی، مستان غزنوی، مجنون خلیفه محمد محمای  
غلام  جمال،  شایق  حضرت  میرغلام  بیتاب،  عبدالحق  غلام عبدالل،  عشقری،  حیدر نبی 

 است.    حیدری وجودی و... نیز مضامین عرفانی، پیرو ادبیات صوفیانة پیشین، بازتاب یافته 

 1302سرای معاصر به سال  خلیفه محمد متخلص به »محمای غزنوی« از شاعران عرفان     
: 1380متولد شد )سناغزنوی،   در قلعة عشرت، روستایی در جنوب شهر قدیم غزنی قمری  

 
ها  مقصود از مارابوتیسم متابعت جمعی  یک طایفه یا قبیله از یک »خانوادة مقدس« است که »برکت« در میان آن  . 1

 (.68: 1369ها موجب تقدس جامعه است )روا، موروثی و وجود آن



 183 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

( و پس از فراگیری علوم مقدماتی و برخی علوم دینی در زادگاهش به عرفان و تصوف  255
نقشبندیه و ارادتمندان خواجه محمد غزنوی شد )موسوی،    ة روی آورد و از پیروان طریق

(. او که بیشتر به تقلید از حافظ شیرازی غزلیاتی با مضامین عرفانی و صوفیانه 137:  1399
و  می  رباعی  چند  و  سروده  عصر  سلاطین  و  شاهان  بعضی  مدح  در  اشعاری  گاه  سرود، 

نیز در دیوانش موجود است. برخی غزل  مایه و دارای سکتة  های او سست و کم مخمس 
هایی دیده  وزنی و عیوب قافیه است؛ البته در شعر شاعران معروف دیگر نیز چنین کاستی 

محمد سعی و اهتمام دین  به   گلزار وحدت شود. دیوان اشعار محمای غزنوی با عنوان  می 
شده  منتشر  در    عمریار،  محما  مزار  قمری    1342است.  پایین  در  و  درگذشت  غزنی  در 

 مرشدش، خلیفه خواجه محمد غزنوی به خاک سپرده شد. 

پیر دستگیر«، فرزند عبدالغفورکابلی، شاه کابلی چ شتی، معروف به » علی   خواجه مستان 
به  در کابل  افغانستان  معاصر  و شاعر  به عارف  نسبش  تولد وی که  دقیق  تاریخ  آمد.    دنیا 

می  هشتم  قرن  معروف  عارف  همدانی،  )گروه میرسیدعلی  نیست  مشخص  دقیق  رسد، 
و 570:  1386نویسندگان،   پدر  چون  و  فراگرفت  کابل  در  دینی  علوم  مقدمات  وی   .)

اندک در زمرة بزرگان   خاندانش از مشایخ چ شتیه بودند به همان طریقت گروید و اندک 

)موسوی،   گرفت  قرار  چ شتیه  مستان168:  1399طریقت  دیدار   ، شاه (.  مولانا  فیض 
ها نیازاحمد بریلوی و سایر مشایخ خراسان را دریافت و از آن محمدعثمان پادخوابی، شاه 

)کابلی،   گرفت  به 35:  1387بهره  او  می   (.  شعر  عراقی  نام سبک  با  شاعران  از  و  سرود 
سروده کرد. اشعارش بیشتر در قالب غزل  های ششم تا هشتم هجری قمری پیروی می سده 

شاه دهد. از مستان شده و موضوع عمدة اشعار وی را مباحث عرفانی و صوفیانه تشکیل می 

آثاری همچون آتشکدة وحدت، دیوان ثانی، مثنوی یوسف و زلیخا، مثنوی بحرالاسرار، 
 تصوفاسرار( و چند رسالة دیگر در باب  الصالحین، آتشکدة اسرار )مخمس چهل سراج 

که در  سبب نفوذ و شهرتی    شاه کابلی به (. مستان 172:  1400است )حصاریان،    جا مانده به 
خان از این نفوذ  الل دلیل ترس حبیب به   بود و احتمالاً   دست آورده   خان به الل حبیب   عصر امیر 

برخی شهرهای  و  پیشاور  در  و دوستدارانش  مریدان  با  را  مدتی  و  تبعید شد  افغانستان  از 
دهلی رفت و تا پایان   کشمیر و سپش به  به قمری   1284سر برد تا آنکه در دیگر پاکستان به 
 . ( 169:  1399در همانجا نیز درگذشت )موسوی،  قمری    1293سر برد و در    عمر در آنجا به 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 184

 

 شمسی   1318 الل پنجشیری در حیدر، متخلص به »حیدری وجودی«، فرزند ملاشفیع غلام      
به  پنجشیر  بازارک  )آریانفر،  در دهکده کوت  آمد  از گذراندن  150:  1391دنیا  و پس   )

شد   مأنوس  فارسی  زبان  بزرگ  شاعران  اشعار  با  فقهی  کتب  و  قرآن  فراگیری  و  مکتب 
الهام گرفتن مصراعی در عالم  282  اب ب   : 1390)مونس،   با  (. وی در کلاس پنجم مکتب 

با عزیمت به کابل   شمسی   1343( و در  14:  1400رؤیا، سرایش شعر را آغاز کرد )مولایی،  
کار شد  عنوان محرّر مشغول به بود به   که در وزارت معارف تأسیس شده   در انجمن شعرایی 

جمال، عبدالحمید حضرت شایق نبی عشقری، غلام و از محضر سخنورانی مانند صوفی غلام 
بیتاب، غلام محمد خسته، ملک اسیر، خال  محمد نوید، فکری سلجوقی،  الشعراء عبدالحق 

(. با تعطیلی انجمن، 354:  1381ها برد )انوشه،  پاچا الفت بهره الدین سلجوقی و گل صلاح 

کار شد و تا عنوان مسئول بخش جراید و مجلات کتابخانة عمومی کابل مشغول به   وی به 
سبب اوضاع نامناسب حاکم بر کشور به فعالیت خود ادامه داد تا آنکه به   شمسی   1375سال  

به پیشاور پاکستان مهاجرت کرد و در غربت، حلقة درس مثنوی تشکیل داد. وی در سال  
عمومی مشغول شد و به تحلیل و    ة به کابل بازگشت و بار دیگر در کتابخان   شمسی   1381

ولانا و غزلیات بیدل و دیگر بزرگان عرفان و تصوف همت گماشت  شرح مثنوی معنوی م 

 1383اش در سال  سبب خدمات فرهنگی و ادبی (. حیدری وجودی به 106:  1387)قویم،  
)مونس،    شد العرفا« مفتخر  ازسوی فرهنگیان مهاجر در کشورهای غربی به لقب »نجم   شمسی 

 ( 286  اب ب : 1390
نقشبندیه بود  پیرو طریقت  به   ، حیدری در سیروسلوک صوفیانه،  به هم اما    ة گفتة خود 

پیشوایان آن   مکاتب  و  پیروی طریقت  بیدل  و  از مولوی  او در شاعری  ارادت داشت.  ها  

پیرایه و به دور از تعقیدات لفظی و معنوی داشت.  کرد و در اشعارش زبانی ساده و بی می 
به صورت دیوان کامل در کابل به   شمسی  1394هایش ابتدا در نشریات و سپس در سروده 

ای، گزیدة های شعری در اشعار نظامی گنجه ترکیب   توان به چاپ رسید. از دیگر آثار او می 
تا افلاک عشق،  های شایق غزل  از خاک  اشعار صوفی عشقری،  نالان، گزیدة  جمال، دل 

ها از واصل کابلی تا واصف باختری، شرح اسرار خودی  دیوان صوفی عشقری، گزیدة غزل 
(. 150- 149: 1391خودی و تصحیح و مقدّمه آثار صادقی اشاره کرد )آریانفر، و رموز بی 



 185 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

سالگی در اثر بیماری    81در سن    شمسی   1399خرداد سال    21حیدری وجودی سرانجام در  
 کرونا در کابل درگذشت. 

»وحدت وجود«  -   شود بازتاب دو مضامین مهم در عرفان اسلامی در این مقاله سعی می      
حیدر  شاه کابلی و غلام در اشعار خلیفه محمدمحمای غزنوی، مستان   - و »وحدت شهود«

حیدری وجودی بررسی و تحلیل و دیدگاه سه شاعر نامبرده درخصوص این دو مضمون  
 مهم با یکدیگر مقایسه شود. 

 . پيشينة پژوهش2
مفاهیم عرفانی و صوفیانه در شعر  بازتاب  از محققان هنوز کیفیت  برخی  با وجود تلاش 

و غالباً در    درستی واکاوی نشده به   - مورد اشاره ویژه در شعر شاعران  به - معاصر افغانستان  
نامة شعرا بسنده کتب پژوهشگران صرفاً به اشاراتی به این موضوع و معرفی آثار و زندگی 

 است. شده 
 نوشتة محمداکبر سنا غزنوی  ( 1380)  تذکرة عرفان غزنی   - شعة زرین در کتبی همچون ا 

الدین موسوی صرفاً به شرح زندگی  نوشتة سیدجمال   ( 1399)تصوف در افغانستان معاصر    و 

 است.شاه کابلی و حیدری وجودی آمده و آثار خلیفه محمدمحمای غزنوی، مستان 
گرای محمدحسین یمین نیز برخی شاعران عرفان   ( 1388) دومین بیست مقالة یمین  در  

حیدر حیدری وجودی را معرفی کرده  ویژه میرغلام حضرت شایق جمال و غلام معاصر به 
 است.   آنان را تحلیل کرده و شگردهای هنری و زبانی و معنایی شعر  

در   مونس  در سروده محمدمتین  عرفان  و  معاصر تصوف  عرفای  (، ضمن  1390)   های 

طریقت  ویژگی   تصوف  های معرفی  بعضی  شاعران به  برخی  شعر  و شکلی  محتوایی  های 
 است. اشاره کرده   - ویژه حیدری وجودی به   - گرای معاصر عرفان 

ضمن   (، 1394) در شعر معاصر افغانستان به قلم گلنسا محمدی  از عرفان تلقی در کتاب 
صد سال اخیر در افغانستان به بازتاب مفاهیم عرفانی در  یک بحث دربارة جایگاه عرفان در  

شعر محمدانور بسمل، قاری عبدالل، صوفی عبدالحق بیتاب، و صوفی عشقری پرداخته شده  
طور جامع این  منابع کافی، این اثر به   بر دسترسی نداشتن به   گفتة خود  نویسنده مبنی که به 

 است.  مفاهیم را واکاوی نکرده 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 186

 

کتاب   سایه در  میان  در  مولایی به ای  آفتابی  محمدسرور  معرفی  1400)   قلم  ضمن   )
   است.   های شعری و اندیشة او اشاره شده برخی ویژگی حیدری به  

های اشعار  نگاهی به بعضی ویژگی هایی همچون » افزون بر این کتب، اندک مقاله   
 ( نوشته  به   ( 1383حیدری وجودی«  و قلم  عبدالقیوم قویم،  آثار  معرفی  به  شده که در آن 

های بلاغی و زبانی شعر وی  نامة حیدری وجودی و تحلیل و بررسی برخی ویژگی زندگی 
 است.  شده بسنده  

قبلی بیشتر بر شرح زندگینامه یا   های پژوهش ، دهد پیشینه نشان می   ة گونه که مطالع همان      
ویژگی  عرفان توصیف  شاعران  برخی  اشعار  و های  بوده  متمرکز  افغانستان  تاکنون   سرای 

پژوهشی مستقل در بررسی و تحلیل دو مضمون مهم عرفانی  وحدت وجود و وحدت شهود  

حیدر حیدری وجودی انجام شاه کابلی و غلام در اشعار خلیفه محمدمحمای غزنوی، مستان 
بازتاب دو اصطلاح مهم عرفانی   ة انجام پژوهشی در تحلیل و مقایس   ، است؛ بنابراین  نگرفته 

 نماید.مشرب نامدار افغانستان، ضروری می در اشعار این سه شاعر صوفی 

 مبانی نظری  . 3

 عرفان و تصوف در افغانستان معاصر  .1- 3
طریقت   تصوف  و  است  فراگیر  سنتی  افغانستان  جای در  در  صوفیه  کشور  های  این  جای 

های کوچک  نشین، عمدتاً جنوب و شرق کشور، حلقه حضور دارند؛ البته در مناطق پشتون 
فراز  در  دارد.  فراوانی  مریدی  و  مراد  بزرگ  ف رَق   و   و  افغانستان،  تاریخ کشور  فرودهای 

 .( 306: 1393اند )شفایی،  مختلف صوفیه با بینش و منش خاص خود، شکل گرفته 
میان   چشتیه  گرایشدر  و  قادریه  نقشبندیه،  فرقة  سه  افغانستان،  در  صوفیه  متنوع  های 

پرنفوذتر هستند. طریقت برجسته  متوسط جامعه  بین طبقات  های دیگری همچون  تر و در 
سهروردیه، خلوتیه، شاذلیه و نوربخشیه نیز در بعضی مناطق پیروانی اندک دارند؛ البته کابل  

ترین طریقت صوفیه و با پیروان بسیار اند. نقشبندیه، بزرگ تصوفو هرات دو مرکز بزرگ  
 دین البن برهان   دینال در افغانستان، توسط خواجه بهاءالدین محمد فرزند محمد بن جلال 

: 1354شد )پاکتچی،    ق.(، ملقب به »خواجه نقشبند« در بخارا بنیان نهاده   791-718بخاری ) 

ق.(     860کاشغری )متوفی به سال   دین، سعدال ق.(     895- 806خواجه عبیدالل احرار )   (. 500



 187 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

ق.( نیز با ترویج و گسترش نقشبندیه در شهر هرات، این      891-818و عبدالرحمن جامی ) 
  . (73: 1370شهر را به یکی از مراکز تجمع نقشبندیان بدل ساختند )مسرور، 

از       معاصر  افغانستان  پرطرفدار  طریقت  دومین  قادریه،  شیخ   طریقت    دین ال محی سوی 
بغداد تأسیس    561- 471دوست ) صالح جنگی ابی عبدالقادربن به »گیلانی« در  ق.(، ملقب 

همت خلفا و فرزندان وی ادامه    ( و با وفات گیلانی، به 122:  1393شد )مدرسی چهاردهی،  
قرن   در  عبدالقادر  نوادگان شیخ  البته حضور  پیدا کرد؛  اسلام  در جهان  فراوانی  و شعب 

میلادی در هند زمینة ترویج طریقت قادریه را در افغانستان فراهم کرد و برخی از  شانزدهم  
غلزایی  مانند  پشتون  به قبایل  را  )روا،    ها  کشاند  خود  سیدمحمدحسن  71:  1369سوی   .)

ش.( 1297خان )مقتول در  الل حبیب   صاحب« درعهد امیر گیلانی، معروف به »حضرت نقیب 

آباد مستقر شد تا طریقت قادریه را  از هندوستان به افغانستان کوچید و در چهارباغ جلال 
(. پس از او پیر سیداحمد گیلانی، معروف به »افندی«، 23:  1396رهبری کند )مجددی،  

 .( 71:  1369رهبر طریقت قادریه شد )روا،  
به       نیز  به سال    طریقة چ شتیه  )متوفی  ابواسحاق شامی  به    329همت خواجه  ملقب  ق.(، 

بنیان گذاشته دینال»شرف  افغانستان  مرید خواجه علو دینوری در چ شت ولایت هرات   ،»  

( و پس از مرگ وی، خواجه ابواحمد ابدال چ شتی جانشین او  6:  1376شد )لعلی بدخشی،  
(؛ این سلسله که در چ شت در قرن چهارم شکل گرفت تا قرن هفتم  428:  1390شد )جامی،  

قاره گسترش  هرات و خراسان بزرگ به شبه   ة تدریج از ناحی  ادامه یافت؛ البته از قرن ششم به 
معین نهاد  یافت و خواجه  بنیان  این طریقت را در هند   :Subhan, 1938) الدین چشتی 

چ  ( 207 -200 عرفان .  موسیقی  از  متأثر  این  شتیه،  یافت.  بیشتری  استقرار  آنجا  در  هند  ی 

ق.(، توسط مولوی 1298- 1240خان ) شیرعلی   ای رکود در عهد امیر طریقه، پس از دوره 
  ق.( با سماع و موسیقی دوباره از هندوستان به کابل آورده   1240یارمحمد چشتی کابلی ) 

(. در کابل مشایخی همچون حاجی هاشم  145  - 138الف:  1390شد و رواج یافت )مونس،  
مجنون  سید کابلی،  و  بوده مستانشاه  طریقت  این  رهبر  کابلی  چ شتیه اند شاه  و    .  هرات  در 

های انشعابی  آن دو شاخة صابریه و مسکینیه  بل، پیروان بیشتری داشت و از میان شاخه ا ک 
 .( 39:  1396رواج بیشتری در افغانستان دارند )مونس،  

 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 188

 

 وجود   وحدت  .2- 3
وحدت وجود از مفاهیم مهم در فلسفه و عرفان اسلامی است که به باور صوفیه، همچون 

نَحْنُ  ﴿،  1﴾ فَأَیْنَمَا تُوَلَُّوا فَثَمََّ وَجْهُ اللََّهِ ﴿  قرآنی دارد و عارفان آیاتی نظیر اصل تصوف، مبنایی  

لَ﴿ ،  2﴾أَقْرَبُ إِلَیْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِیدِ  إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَیْهِ ﴿،  3﴾رَمَى   اللََّهَ  کِنََّ وَمَا رَمَیْتَ إِذْ رَمَیْتَ وَ

 ذُوالْجَلَالِ   رَبَِّكَ   وَجْهُ وَیَبْقَى    لَُّ مَنْ عَلَیْهَا فَان  کُ ﴿،  5﴾ شَیْء  هَالِك  إِلََّا وَجْهَهُ کُلَُّ  ﴿، 4﴾رَاجِعُونَ 

 .( 13: 2لد ، ج 1389اند ) غنی،  را بنابر نظریة وحدت وجود تفسیر کرده   6﴾ وَالْإِکْرَامِ 

العارفین«،  ق.( که گروهی از پیروانش او را »سلطان   638  –  560عربی ) الدین ابنمحی  

الدین« یا  اند و جمعی از دشمنانش وی را »مُمیت الوجود« لقب داده العارفین« و »قطب »مربی 
است که با تألیف آثار فراوان و سرودن اشعار   اند، صوفی مشهوری الدین« خوانده »ماحی 

را به نوعی فلسفه تبدیل    تصوف عارفانه و اظهارنظرهای جدید و وضع اصطلاحات عرفانی،  
حکمت  با  را  اشاعره  عقاید  خواند.  الهی  اخلاق  به  تخلّق  و  خالق  به  تشبّه  را  آن  و  کرد 

چه صورت غیریت    اسکندریه و افلاطونیان جدید و با رنگی از مسیحیت درهم آمیخت و هر 

  . ( 73: 1388و ثنویت داشت، رد کرد )انصاری،  
عربی از دیگر عارفان نیز کلماتی مُشعر بر وحدت حقیقت وجود و  ابنچند پیش از    هر  

وحدت شخصی وجود و تتمیم آن به نظریة   ة اعتباری بودن کثرات نقل شده، تدوین نظری 
تجلی و بیان ارکان و لوازم و احکام آن و درنهایت استدلال عقلی بر آن امری بود که در  

یعنی قونوی و تابعان او صورت پذیرفت. اصطلاح   ؛ عربی و شارحان این مکتب مکتب ابن

ابن را  وجود«  به »وحدت  آثارش  از  یکی  در  جز  نبرده عربی  اشارات    ، کار  و  عبارات  اما 
 .( 118: 1393فراوان به این مفهوم در کتب و رسایلش موجود است )رحیمیان،  

 
 115سورة بقره، آیة  .1

 116سورة ق، آیة  .2

 17سورة انفال، آیة  .3

 165سورة بقره، آیة  .4

 88سورة قصص، آیة  .5

 27سورة رحمان، آیة  .6



 189 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

عربی با دو روش تمثیلی و فلسفی، وحدت وجود را تبیین کرد. بعدها برهان نیز بر ابن 
عرفا برای فهماندن مسئلة وحدت شخصی وجود، سه کار    ، وحدت وجود اقامه شد؛ بنابراین

گیری از منابع فلسفی و اثبات عقلی  های متنوع و بهره اند: تبیین آن با مثال عمده انجام داده 
    . ( 105: 1396آن )خسروپناه دزفولی،  

معرفت خداوند، دو سنت عرفانی عربی در نگرش عرفا نسبت به  واقع با ظهور ابن  در  
شخصی و انفرادی عارف و میزان و نوع   ة سنت اول مبتنی بر رابط   ؛ وجود آمد متفاوت به 

شناسی پیوند دارد و معرفت شناسی با هستی معرفت  ، در سنت دوم   و  مواجید عرفانی اوست 
 شود. خداوند با معرفت انسان و هستی حاصل می 

حق   وجود  هستی  در  وجود  حقیقت  معتقدند  آیینه عرفا  در  سپس  و  مظاهر تعالی  های 

»   تجلی کرده  بر قاعده  بنا  به وحدت  الله المَوجودُ هُواللهُ و لامَوجودُ سوَی است و  «، قائلان 

ندارند و وجودشان در  واقعی  معتقدند که موجودات وجود  گرو وجود مدرکات    وجود 
نباشد  ادراک  هرجا  و  )محمودی،    ،است  نیست  موجود  وجود 71:  1392چیزی  پس    ، (؛ 

حقیقتی واحد یگانه و همچون نوری است که با اختلاف درجات و مراتب شدت و ضعف 
ممکن   و  واجب  از  موجودات  در سراسر  قلّت و کثرت  و  فقر و غنی  و  و کمال  نقص  و 

ریان آب در (؛ البته این سریان همچون س 202:  1لد  ، ج 1376است )همایی،    سریان  یافته 

گیاه یا خون در بدن و مانند آن نیست تا حلول لازم آید و عالمَ نیز ظرف حق یا متحد با 
یافته در آیینه است  ذات یا عین ذات او نیست تا اتحاد لازم آید، بلکه عالَم صورت  بازتاب 

نشان می  بنابراین  ، دهد که حق را  نیست؛  دائر مدار   ، اما خود حق  اساساً وحدت و وجود 
نشان  را  واحد  امری  همه  ظهورند  و  نمایش  فقط  خود  ذات  در  که  کثرات  یکدیگرند. 

  . (120- 119: 1393دهند )رحیمیان،  می 

فسبحان من اظهر عربی را در عبارت فشردة » خلاصة نظریة وحدت وجود ابن  1نیکلسون  

هستی در جوهر و ذات خود    ، عربی واقع، در نظر ابن  است. در   « دانسته الاشیاء و هو عینها 

جز یک حقیقت نیست که تکثرات آن به اسماء و صفات و اعتبارات و اضافات است و  
های وجودی آن در تغییر و تبدلند  چیزی است قدیم و ازلی و تغییرناپذیر، اگرچه صورت 

 
1. Nicholson, R. 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 190

 

وقتی به این حقیقت گستردة ازلی و ابدی به اعتبار ذات او بنگری »حق« است )نیکلسون،  
1382 :140 ). 

 وحدت شهود  .3- 3
و زرینعرفان  نیکلسون  عفیفی،  ابوالعلا  نامداری همچون  باورند که  پژوهان  این  بر  کوب 

اند. نیکلسون عربی نه به وحدت وجود که به »وحدت شهود« باور داشته عرفای پیش از ابن

سبحانی ما أعظم شطحیاتی همچون » داند،  عربی می که نظریة وحدت وجود را متعلق به ابن

« حلاج را نه اعتقاد به وحدت وجود که حاکی از باور  أنا الحق « از بایزید بسطامی و » شأنی 

گوید: »این خطاست که بعضی از تعبیرات صوفیه را  کند و می به وحدت شهود فرض می 
ذات الهی    ة چراکه صوفی مادام که به تنزی   ، دلیل بر اعتقاد ایشان به وحدت وجود بدانیم 

نمی  است،  باشد معتقد  وجود  به وحدت  قائل  است«    ، تواند  شهود  به وحدت  معتقد  بلکه 

  کوب نیز معتقد است »گفتة کسانی مانند بایزید و حلاج در(؛ زرین61:  1382)نیکلسون،  
بلکه قول است به حلول و اتحاد. به عبارت دیگر، مذهب    ، حقیقت وحدت وجود نیست 

مبتنی است؛ یعنی بر این فکر که وجود امری است واحد که حق   عربی بر اصل وحدت ابن
می  خوانده  ماسوا  آنچه  و  )زرین است  ندارد«  مستقل  و  وجود حقیقی  دیگر  کوب،  شود، 

1385 :109 ). 

تعالی و درک عارف در مواجهه با حقیقت و شهود وجود ذات حق   ، در وحدت شهود 
کند که موجودات محدود متناهی اصلاً قابل قیاس با  عظمت وجود لایتناهی او احساس می 

حساب  توان و نباید این موجودات محدود را به آن ذات نیستند و با مشاهده آن ذات نمی 
از وجود خود دم زد )اخلاقی و محمودی،   یا  مقام   (. درواقع سالک در 14:  1395آورد 

داند و با مشاهده اسماء و صفات را مستهلک در غیب ذات احدیت می   ة وحدت شهود هم 
( و شاید در همین  86:  1382ماند )اخلاقی،  ذات احدیت هیچ تعینی در روحش باقی نمی 
من با خلق سخن  گوید: »چهل سال است که  مقام وحدت شهود است که بایزید بسطامی می 

و جز   (؛ یعنی همه را خدا دیده 520:  1361ام« )میبدی،  ام با حق گفته ام، هرچه گفته نگفته 
 است.  حق ندیده



 191 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

دانسته  رؤیت  معادل  را  شهود  معمولاً  )فولادی،  عرفا  آن 218:  1389اند  روایت  که   )
زیرا سکر و وجد عرفانی عارف را   ؛ دشوار و با تصویرسازی و خیال شخصی همراه است 

آنچه شهود کرده  دقیق  بیان  می   ، از  متمایل  عاجز  تشبیه  و  تمثیل  به  به همین سبب  و  کند 
 شود. می 

است؛ یعنی با طلوع   معرفت شهودی »از غیر غافل شدن« و »غیر را ندیدن« نیز معنا شده 
بلکه وجود خودش را   ، بیند تنها غیر را نمی شود که نه نور مشهود عارف آنچنان جذب می 

(. برخی نیز با برتر دانستن وحدت وجود  15:  1395برد )اخلاقی و محمودی،  نیز ازیاد می 
 نسبت به وحدت شهود معتقدند.

ز معتقد است در وحدت شهود »عارف واصل بدون وحشت و دهشت یجوادی آملی ن 

چیزی غیر از او سهمی از بود ندارد و هرچه جز اوست،   وجود واحد را ببیند و بیابد که هیچ 
نمود اوست، بدون آنکه خود دارای وجود و بود باشد و سراسر جهان غیب و شهادت را  

 .(40: 1369آملی،  آیینة همان وجود واحد بیابد« )جوادی 
است: »توحیدی که دراثنای    امام ربانی در تفاوت وحدت وجود و وحدت شهود نوشته 

دو قسم است: توحید شهودی و توحیدی وجودی.   ، دهد راه این طایفه علیه را دست می 

توحیدی شهودی یکی دیدن است؛ یعنی مشهود سالک جز یکی نباشد و توحید وجودی  
یک موجود دانستن است و غیر او را معدوم انگاشتن و با وجود عدمیت مجالی و مظاهر 

 .( 6:  2لد  تا، ج آن یکی پنداشتن« )سرهندی، بی 
درواقع »برخلاف وحدت وجود که سرّی از اسرار عالم هستی است و جزو علم اسرار 

می  به شمرده  که  است  اثری  و  عارف  حال  به  مربوط  شهود  وحدت  شهود  شود،  واسطة 

(؛ 117:  1383آید« )کاکایی،  حساب می عرفانی در جان او پیدا شده و جزو علم احوال به 
در   ، بنابراین امری  را  نظری و وحدت شهود  در عرفان  مبحثی  را  کاکایی وحدت وجود 

 است. عرفان عملی دانسته 

 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 192

 

مقایس   . 4 اشعار   ة بازتاب و  مضمون »وحدت وجود« و »وحدت وجود« در 

 سرای افغانستان شاعران عرفان
مستان  غزنوی،  محمای  اشعار  دیوان  می مطالعة  نشان  وجودی  حیدری  و  کابلی  دهد  شاه 

یک تعابیر و تفاسیر    اما هر  ،هرچند دو مضمون عرفانی فوق در اشعار این شاعران نمود دارد 

وجود در   اند و بازتاب مفهوم وحدت مختلفی از وحدت وجود و وحدت شهود بیان داشته 
مستان  دارد؛ حال شعر  بیشتری  برجستگی  اشعار حیدری وجودی  به  نسبت  نیز  کابلی  شاه 

ها و نمودهای مفهوم  آنکه بازتاب این مفهوم در شعر محمای غزنوی متفاوت است و جلوه 

آن در این بخش با آوردن   ة تر است که تحلیل و مقایس شهود در دیوان او برجسته   وحدت 
 شود.شواهد شعری، ذکر می 

شاه کابلی، مضمون »وحدت وجود« در اشعار مستان  ة بازتاب و مقایس   .1- 4

 حيدری وجودی و محمای غزنوی
شاه حضرت حق از دو طریق وحدت وجود و وحدت شهود بر عارفان واصل در نظر مستان 

مشاهدة حضرت حق نیز از این دو طریق برای کند و معرفت و  و سالکان عاشق، تجلی می 
 شود:ها حاصل می آن 

بووه  بووه عوویووان  بووود   هوورجووایووی دیوودة عووارف 

 ز بوهور عوواشوووقوی و عشوووق آن شووووه کوونویون 
 

 
 عین وجود حسووون و شوووهود و گهی بوه گهی بوه 

 حسووون  عوارض خوبوان شووود از عودم بوه وجود بوه 
 ( 299  :  1387)کابلی،                                             

 ای هر زمان دیدار خود بر عووووواشووقان بنموده 
 

 
 گه ز مرأت وجود و گه ز تصووویر شووهود 

 ( 262)همان:                                           

شاه کابلی مانند برخی دیگر از عرفا میان وحدت وجود و وحدت شهود تفاوت  مستان 
 و وحدت شهود فرع آن: وحدت وجود اصل است   ، ل است. به اعتقاد او ئ قا 



 193 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

شوووهود  و  وجود  شووووه  مسوووتووانووه   نزد 
 

 
 آن یکی اصوول، فوووووورع او دگر اسووت 

 ( 228)همان:                                         

داند؛ یعنی وجودی غیر از وجود حق نیست  شاه وجود را حقیقتی واحد و یگانه می مستان 
  ، اعتقاد او وجود حق است. به و موجودات دیگر وجود حقیقی ندارند و وجودشان بسته به  

واقع حبابی بیش    تمامی نمودها و مظاهر عالم کثرت نمودهای حقیقت واحد هستند و در 
 اند: مقابل حسن و جمال حضرت حق قرار گرفته   نیستند که در 

 مویونووای عووالوم آفوتووابوی بویوش نویسووووت در هومووه  
 فوووزایش مظهر است از همه ذرات، حسن جان 

 

 
 انود لیکن حبوابی بیش نیسوووت بحر وحودت     

 این مظواهر بر جموال او حجوابی بیش نیسوووت  
 ( 234)همان:                                                          

هووویوودا  بوواطوون  و  ظوواهووووووووور  در   موونووم 
مووی  هووردم  تووجوولووی   دگوورگووون کوونووم 

 « خووطوواب  خووود  تَننرانننی نوومووودم   « لَننن 

 

 
اشووویووا  در جومولووه  نویسووووت کوس  مون   بوجوز 

 « در  فنی شنننأن بووبوویوون  را هنُوَ  مووا  ذات   » 

 « اَرننی بووگووفووتووم  موووسووووی رَبِّ  هوومووچووو   » 

 ( 139)همان:                                                    

نیز وجود را حقیقتی واحد و یگانه می  خداوند، هستی  داند و از نظر او  حیدری وجودی 
اما وجود خلق متکی به اوست. حیدری   ، نیاز از وجود خلق است مطلق و حقیقی واحد و بی 

داند، ورنه در عالم وجودی کثرت را حاصل توهم ذهنی ما و محصول عالم صورت می 

 معنی، وجود یکی بیش نیست: 

 در این عالم به غیر از تو کسووی نیسووت

مووی  خووود  از  بووالاتووو  و  تووه   تووراشووووی 
 

 
موعونوی  دیوودة  نویسوووووت دریوغووا   رسووووی 

 به معنا گر رسووی، پیش و پسووی نیسووت 
 ( 489:  1394)حیدری وجودی،               



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 194

 

بوووی  وجوووود   آیووویووونوووة   مووون  در 
 جوان تو جوان من چو جسوووم اسوووتبی 

 

 
اسوووووت  عوویووان  تووو  وجووود   مووعوونوویّ 
 بوا جوان تو جسوووم من چو جوان اسووووت

 (96)همان:                                           

محمای غزنوی نیز معتقد است که در عالم غیب و شهادت جز حضرت حق موجودی  

نیست و اگر حجاب انانیّت که از نمودهای عالم کثرت و مانع رسیدن به عالم وحدت است، 
 شود:   برطرف شود، حضور واحد حضرت حق درک می 

 اگر به غیب شوهادت شوش جهت نگری 
کنی  پوواره  تو  اگر  را  منی  و  مووا   لبوواس 

 

 
 به تحت و فوق، یمین و یسوار من همه اوسوت 
 یقین بودانی کوه در زیر پیرهن هموه اوسوووت 

 ( 64تا: )محمای غزنوی، بی                           

می مستان  را شرک  معشوق  و  عاشق  میان  دوگانگی  و  دویی  کابلی  را شاه  آن  و  داند 
رسیدن به مقام وحدت و مشاهدة خواند. او دوری از شرک و  حاصل تعیّنات »ما و من« می 

 داند:بینی می ترک خویشتنحضرت حق را وابسته به 

 شوورک دوییایووووووم ز ما و منی به فتاده 
 گویی تو خود عیوانی و بوا موا نهوان همی 

 

 
 بیوا و تو هموه شوووو، کن رهوا من و موا را 
را  موولا  جومووال  بوبویونوی  کووه  بورآ  خوود   ز 

 ( 143:  1387)کابلی،                              

داند صلح کل  متوهم انسان می   حیدری وجودی که دویی و دوگانگی را حاصل نفس

 است:  را مطلوب و مقصود وحدت معرفی کرده 

 نفس واحود را دو دیودن، نفس اوهوام اسووت و بس 
 

 
 صلح کل مطلوب و مقصووود و مرام وحدت است 

 ( 82    : 1394    )حیدری وجودی،                                       



 195 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

نماید؛ حال آنکه  شود، ظاهراً متکثر می که وحدت در کسوت کثرت متجلی می هنگامی 
اسرار و واحدند. انسان با پی بردن به  أ در عالم وحدت تمامی موجودات دارای اصل و منش 

 یابد:حقیقت وجود و کنار رفتن حجاب کثرت حقیقت وحدت وجود را درمی 

 اسوووت و نوه اثبوات وحودت در، نوه نفی بوه 

 

 
شووووود من  و  مووا  بیوواموود  کثرت  در   چو 

 ( 260:  1387)کابلی،                              

افووتوواد  چووون  موونووی  و  مووا  از   پوورده 

بوه می   خود هر سوووواعوت کنم سوووجوده 
 

 
بووه  نووبووود کووس  پوورده  پووس  یووار   جووز 

وجووود اسووووورار  واقووف  شووووودم   تووا 
 ( 276)همان:                                           

از دوبینی و احولی می  ناشی  نیز دویی و دوگانگی را  معتقد  حیدری وجودی  داند و 

است در عالم وحدت همة موجودات اصلی واحد دارند. او برای بیان این موضوع از تمثیل  
است.    گندم و خرمن« استفاده کرده های  »لفظ و معنی«، »دل و ایمان«، »جان و تن« و »خوشه 

معنای آن  باطن و  از  و  متوجه  به ظاهر و صورت موجودات  به کسانی که   ،اند ها غافلاو 
به می  باطنی و    گوید که  به لحاظ امور  بایزید شباهت بسیار و  لحاظ صورت میان یزید و 

 فراوان است:  معنوی تفاوت 

احوولوی  از  بوو  و  رنووگ   اسوووووتاموتویوواز 
ز   کوثورت  کون عویونووک  دور   چشووومووت 

یوکوی  را  زیوبووا  و  زشوووووت  بوبویونوی   تووا 
تنیم  و  ایموان و یوک جوان  و   یوک دل 
بعیوود معنی  مووانووده از  بووه صوووورت   ای 

 

 
 اسووت این سووخن در عین وحدت منجلی 

کون  پورنوور  آشوووونووا  وحوودت   چشووووم 

یووکووی لووفووظ  را  مووعوونووا  بسووووویووار،   هووا 
خورمونویوم...خووشوووووه  یووک  گونوودم   هووای 

بوووایوووزیوودفووورق  و  یوووزیووود  دارد   هوووا 

 ( 587:  1394)حیدری وجودی،               

تعبیر او   و به   شاه نیز تفاوت در صُوَر و اسامی اشیا را محصول عالم کثرت دانسته مستان 

موضوع تمیز »کفر و ایمان« و »گبر و ترسا« حاصل تجلی صفات جمالی و جلالی حضرت  
گونه مغایرت و مباینتی میان »مؤمن و کافر«، که در عالم وحدت هیچ   حالی   حق است. در 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 196

 

پرست«، »موسی و فرعون« و »تسبیح و زنّار« نیست؛ زیرا حقیقت تمامی  »ترسا و گبر«، »بت 
 اشیا واحد است:  

ظوواهوور قووهوور  و  لووطووف  ز   گووردیوود 
 الجملوه هموسووووت فواعول از خویشفی 

 

 
تورسوووووا و  گوبور  و  یوقویون  و  کوفور   ایون 
اشوووویووا  جووموولووه  نووقووش  کسوووووت   در 

 ( 165:  1387)کابلی،                              

 فروش پرسوت و می مؤمن و ترسوا و گبر و بت 

 

 
 جمله عالم از خوداسوت اینجا کسوی بیگانه نیسوت 

 ( 214)همان:                                         

  حیدری وجودی نیز اختلاف و تفاوت در صورت اشیا را محصول عالم کثرت دانسته 
 ورنه در عالم وحدت، تمایز »خوب و بد« و »نور و نار« وجود ندارد:  ؛ است 

 وبیش ز پیودایی رنوگ اسوووت اظهوار کم 
 

 
نبواشوووود در عوالم بی   رنوگ بود و خوب 

 ( 169:  1394)حیدری وجودی،               

 خورد خار و گل  این باغ از یک ریشووه آب می 
 

 
 در گلسووتان معانی فرق نور و نار نیسووت 

 ( 130)همان:                                         

می  تجلیات حضرت حق  را  تمامی هستی  نیز که  و محمای غزنوی  به وحدت  و  داند 

اتحاد عارف و معروف و عاشق و معشوق باور دارد؛ زیرا هم عارف و معروف و هم عاشق  
 اند و این وحدت و اتحاد حقیقی است، نه صوری:   و معشوق مظهر حب ازلی 

 که عارف و معروف خویشوتن همه اوسوت کسوی 
 بویوووووون نوظور کونوی توحوقویوق اگور بوه دیودة حوق 

 

 
 حریف مطرب و سوواقی به انجمن همه اوسووت 
 ببین که عاشوق و معشووق جان و تن همه اوسوت 

 ( 64تا:  )محمای غزنوی، بی                   



 197 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

شاه نیز که قائل به اتحاد »شاهد و مشهود« و »عاشق و معشوق« و »بلبل و گل« و مستان 
»گلشن و گلزار« و »ذاکر و مذکور« است، منکران این وحدت و اتحاد را احول و دوبین  

 دیگری معتقد نیست:است و در عالم جزء وجود حضرت حق به وجود    خطاب کرده 

بووه   بوورکشووووونوود  موورااحووولان   دار 

 خود شواهد اوسوت خود مشوهود  خود به 
 بلبل خود خود اسوووت و خود گل خود 

 

 
اظووهووووووووووار  کوونووم  اگوور  مووخووفووی   راز 

 خود عاشووق اسووت و خود دلدار خود به 
 گلشون خود خود اسوت و خود گلوووووزار

 ( 305:  1387)کابلی،                              

می  خلق  عالم  در  را  کثرت  وجود  وجودی  نمودار  حیدری  و  آیینه  را  عالم  و  پذیرد 
 داند:وحدت می 

 وکم دارد، ولی هایی بیش گرچه کثرت، رنگ 
 

 
 روی عوالم، روشوون از مواه تموام وحودت اسوووت 

 ( 82:  1394)حیدری وجودی،                                

داند که »اول و آخر«،  شاه نیز تمامی جهان هستی را مظهر وجود واحد حق می مستان 
»ظاهر و باطن« است و در »مشرق و مغرب« و »شمال و جنوب« و خلاصه در »جان و جهان«  

 هستی حضوری پیوسته دارد:  

اوسووووتبی   نشووووانم، نشووووان من هموه 
آخووور و  اول  بووواطووون،  و   ظووواهووور 

و شووومووال مغرب و جنوب   مشووورق و 
 

 
اوسوووووت  هوومووه  موون  بوویووان   لابوویووانووم، 
 حسووون جان و جهان من همه اوسوووت...

 بوان من هموه اوسوووت شوووش جهوت دیوده 
 ( 202:  1387)کابلی،                             

از نظر محمای غزنوی کثرت عین وحدت است و حق در تمامی مظاهر و مصادیق عالم  

تشبیه کثرت به تن و وحدت به جان، معتقد است اگر از کثرت کثرت ساری و جاری. او با  
 تن به وحدت جان برسی درخواهی یافت که در مغز جان و تن جز او نیست:



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 198

 

 مورا بووه آیویونووة جووان و دل بووه پونوهووانوووووووی 
 اگور ز کوثورت و وحوودت تورا اشوووواره کونوم 

 اگر ز کثرت تن بگوذری بوه وحودت جوان 
 

 
 اوست گراست هوورزمان به من همه  که جلوه کسی 

 به زلف و خال و چلیپا نظووورفگن همه اوست 

 یقین بدانی که در مغز جان و تن همه اوسووت 
 ( 64تا:  )محمای غزنوی، بی                           

محمای غزنوی در بیتی دیگر، تصویر بحر را برای عالم کثرت آورده که خود در موج 
 است:طوفان آن غرق شده

کووثوورت بووحوور  در  فوونووا  گوورداب   بووه 
 

 
خووودایوووا  طووووفوووانوووم  مووووج   غوووریوووق 

 (14)همان:                                           

شاه نیز با تشبیه عالم وحدت به »تخم« و عالم کثرت به »خوشه و برگ و ثمر«  مستان 

 است: مفهوم عرفانی وحدت وجود را برای مخاطب تفهیم ساخته 

 است و کثرت خوشه و برگ و ثمر   وحدتش تخم 
 

 است   وجود و تا عدم جوش بهار رحمت کز  

 ( 211:  1387)کابلی،                              

را   اشیا  تمامی  وجود،  یگانگی  به  اشاره  در  پارادوکسیکال  تعابیر  با  حیدری وجودی، 
 اند:خویشاوندان هم دانسته که در عالم کثرت از یکدیگر جدا افتاده 

بووی  مووانسوووووبووت  داریووم   نسوووووبووتووی 
هوومووه   بووی بووا  امووا   هوومووهخووویشوووویووم  

 

 
بوووی  موووا الوووفوووت  داریوووم   الوووفوووتوووی 
بووی  مووا عووزلووت  داریووم   عووووووووووزلووتووی 

 ( 59:  1394)حیدری وجودی،                 

داند  و اصل خویش و آواره و سرگشته در این جهان می   أ ای از مبد او انسان را جداافتاده 
 عابری بیش نیست: حکم الهی از شهر جان به دهکدة تن سفر کرده و در جهان خلق  که به 



 199 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

 حکم الهی مهاجریمن کیسوووتم بوووووووه 
 زیر بوارمن کیسوووتم چو اشوووتر پیری بوه  

 

 
 دهکودة تن مسوووافریاز شوووهر جوان بوه  

موعووابوری دوران  کوهونووة  ربوواط  ایون   از 

 ( 411)همان:                                         

 ای ای، سووورگشوووتوه و بیچواره تو از وطن آواره 

 بوال و پر پرواز کن شوووور دگر آغواز کن، بی 
 

 
 ای لامکوان  در مکوان، الل بگو، الل بگو 

بگو  الل  بگو،  الل  نوریووان،  رهنمووای   ای 
 ( 377)همان:                                         

شاه نیز روح انسانی را موجودی جداافتاده از حقیقت خود و درپی بازگشت به  مستان 
تبیین   برای  و  دانسته  بهره اصل خویش  »بحر و آب«  تمثیل  از آیات قرآن و  این موضوع 

 است:   جسته 

 از امر »نَفخَتُ« آمد این روح در این جسووم 
 شوووه بیودل در گردش چشوووموان تو مسوووتوان 

 

 
 جا شوود خدا رفت، خدا شوود چه به   اکنون به 

 جوا شووود از ملوک فنوا رفوت فنوا شووود چوه بوه 

 ( 245:  1387)کابلی،                                        

ای احولان؟   چنود دور از اصوووول خویش 
 شووواه سوووو ز خود مسوووتوان گر شووووی یوک 

 

 
ایون آب جووسووووت  موحویوط،  بوحور  از   آخور 
 جلوة جوانوان تووووووو را از چوارسووووسووووت 

 ( 221)همان:                                                    

داشته و همچنین  که در معرض تابش نور خورشید قرار    ای او معتقد است با توسل به ذره 

 توان به آن خورشید و دریای ذات حق رسید:  که راه فنا را در پیش گرفته، می ای  قطره 

 اسوت ذرّه در تابش خورشوید چو شود، خورشوید 
 

 
دریوا گردد راه عودم گیرد،   قطره چون 

 ( 249)همان:                                        



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 200

 

دانسته که از تعریف دریا عاجز و ناتوان است تا  ای  حیدری وجودی نیز خود را قطره 
داند و ذره پهنای عشق را نمی که قطره در دریای عشق فانی و محو نشود نیز سیر بی زمانی 

 یابد:تا از هویت و هستی خود عاری و فانی نشود روشنایی آفتاب را درنمی 

پوودر! ای  گوویوود؟  چووه  دریووا  از   قوطوره 

عشووووقبووی  دریووای  در  قووطووره   فوونووای 
 گووووووووووووووووووردد فنا ذره تا از خود نمی 

 

 
پوور و  پووا  دارد  خووورشووووویوود  از   ذره 

 پهنوای عشووووووووووقاو چوه دانود سووویر بی 
ضوووویووا دارد  کووی  عشووووق  آفووتوواب   ز 

 ( 402:  1394)حیدری وجودی،               

های  حیدری وجودی برای تبیین وحدت وجود و نسبت آن با نمودهای متکثر از تمثیل 
  ة معمول ادبیات عرفانی همچون »بحر و قطره« یا »نی و نایی و نیستان« بهره گرفته که نشان 

 تأثیرپذیری او از مولاناست:

 تو بحوری و من قطوره، تو زنووده و من مرده 

 

 
بُوَد جواری در جوی روان من تو   جوان 

 ( 353)همان:                                        

 یک نیستان ناله شووود در بندبند من گره
 بیگانه خوارم، باک نیست گر به چشم مردم  

 

 
افتواده   امهمچو نی توا از لوب نوایی جودا 
 ام همچو اشوووکی از نگواه آشووونوا افتواده 

 ( 255)همان:                                         

او از تعابیر متنوع دیگری همچون »نور و نار«، »معنی و حرف«، »م هر و ذره«، »سایه و 

  آب«، و »رنگ و بو« نیز برای این مضمون، استفاده کرده آفتاب«، »نشئه و شراب«، »آتش و  
 است: 

 در من نگر درخود گوذر در خود نگر در من گوذر 

 ای من چون شوراب ام تو آفتاب، تو نشوئه من سوایه 
 

 
 شووم تو می شووی، موووون توی بی من می تو توی بی 

 شووم گه آتش وگاهی چو آب گه رنگ و گه بو می 
 ( 322  - 321)همان:                               



 201 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

شاه، انسان وقایه و سپر حضرت حق است و شناخت مقام اهل وحدت در  نظر مستان به 
فاعلیت حضرت حق و میزان قابلیت اعیان موجودات را    ة گنجد. او مقول فهم مقلدان نمی 

کند و گویی انسان  نیز مطرح و حق را فاعل اعیان و پنهان تمامی افعال موجودات معرفی می 
مقام با    این  گیرد و در شود و حضرت حق فاعل افعال او قرار می در حضرت حق فانی می 

 گوید: شنود و سخن می بیند، می حضرت حق می 

 بواشووود جز انسوووان نمی وقوایوه ذات مطلق را بوه 

  

 
 باشوودمقام اهل وحدت فهم تقلیدان نمی 

 ( 436:  1387)کابلی،                              

بووی  مووو  نوویسووووتووم یووک سوووور   خوویووالووش 
 گوش و چشوووم و نطق و عقول و جوان و دل 

 

 
 پر شووووده از وی هموه اجزا و پوسووووت
اوسووووت  و اعیوان، جملوه  پنهوان   فواعول 

 ( 221)همان:                                         

واقع چون    شود؛ در صورت انسان متجلی می   شاه معتقد است که حضرت حق به مستان 

ای برای ظهور و مثابه آیینه حق انسان را به  ، چشم آدمی توان رؤیت حضرت حق را نداشت 
 تجلی وجود خود آفرید تا خود را بشناساند:

 صووورت انسووان خوش آمدی ای ذات حق به 

 چون تاب آن نداشووت که بیند رخ تو چشووم 
 

 
 در آب و خاک، حضرت سبحان خوش آمدی 

 آیویونوه کورده از بشووور ای جوان خووش آمودی 
 ( 402)همان:                                         

 ذات خووووویشوتن، راکعه و سوجود ما هسوت به 
 

 
 زآن که وجوووووود حق نمود ز آیینه وجود ما 

 ( 145)همان:                                                      

بسطامی مستان  بایزید  معروف  شطح  از  اقتباس  با  سِوَی» -   شاه  جُبَّتی  فی    - «الله   لیس 

 است که در من جزء حضرت حق وجود ندارد: قدسیان را مخاطب قرار داده و گفته 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 202

 

 شوورک دوییایووووووم ز ما و منی به فتاده 
 گویی عیوانی و بوا موا نهوان همی تو خود  

 

 
 بیوا و تو هموه شوووو، کن رهوا من و موا را 
را  موولا  جومووال  بوبویونوی  کووه  بورآ  خوود   ز 

 ( 143:  1387)کابلی،                              

 وقت شوود تا برفشووانم اوج این نُه بام را 

 ام ای قدسیان ا لاّ خوووودانیست اندر جبّه 
 

 
این   را خوانووانم  را حوواملان وحی   الهووام 

 چند گردی همچو پرگار عالم اقسووام را 
 ( 162)همان:                                         

مقایس .  2- 4 و  غزنوی،   ة بازتاب  محمای  اشعار  در  شهود«  »وحدت  مفهوم 

 شاه کابلی و حيدری وجودیمستان
باید با چشم  محمای غزنوی تمامی هستی را مظهر تجلی اسمای حق دانسته و معتقد است  

سر به صورت و ظاهر و با چشم س رّ به معنی و باطن نگریست تا این حقیقت را دریافت؛  
 ها لیلی را دید:   توان در تمامی صورت گونه می تعبیر او، با چشمانی مجنون به 

 ز رای صورت و معنی ببین در ظاهر و باطن 

 ببین مرآت عالم را تو اندر دیدة مجنون
 

 
 به صورت بین به چشم س رّ اسما را به چشم سَر  

 به هر صورت تماشا کن ببین در پرده لیلا را 
 (11تا:  )محمای غزنوی، بی                     

به باور او، کسی که چشم دلش با ذکر حضرت حق، گشوده شود به هرطرف بنگرد 
 نور حق بیند؛ البته دیدة خفاش توان مشاهدة شعاع آفتاب حق را ندارد: 

کبریاست  نور  که  دیدم  تو  زیبوای  رخ   در 

 هرکه را بگشاده شد چشم دلش از ذکر حق 
آفتواب شعاع  بیند  کی  خفاش   دیدة 

 

 
ظاهر   راست دیدة  که  باطن  دیدة   نبیند 

 اش نور خداست جز در دیده هر طرف بیند به 
 در شب تاریک نور شمع در چشمش ضیاست 

 (80)همان:                                            



 203 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

شاه جهان هستی را مجلای حق و عارف را حتی در »چین زلف«، »خال و خط«  مستان 
الیقین به  داند که با رسیدن به حق و »عارض بتان« شاهد وجود و حضور حضرت حق می 

 است:این شهود نائل شده 

»أنووا«  شوووعلووة  من  ذرهّ  ذرّه  ز  زد   سووور 

 و خط و عارض بتان در چین زلف و خووال 
 

 
 مهر رخت ماء و طین مابسووورشوووته بُد به  

حوق  دیوودة  نوودیووده  حوق  موواجوز   الویوقویون 
 ( 174:  1387)کابلی،                              

 آن عوارف عشوووقم کوه ز اسووورار هویّت 
 ام من حوووق دانم و حوووق بینم و حسّان شده 

 

 
 جووووووز از یوار نودیودم در ظواهر و بواطپن بوه 

 جز حق به خدا نیسوت دگر گفت و شونیدم 
 ( 346)همان:                                                  

گوید صفات جمالی حضرت حق را در صورت گل و بلبل با  وجودی نیز می حیدری  
توان دید که منظور از آن ادراک شهودی حقایق با قلب است؛ البته هر چشمی  چشم دل می 

 بالل و راهیابی به عالم وحدت:     شرط  رسیدن به مقام بقای   تاب دیدن پرتو حق را ندارد مگر به 

جلوه  هرجووا  توسووووت  جمووال   گرهووان 
جولووه  نومووایوی  گوول  رنووگ  بووه   هووا گووه 

توو  روی  بویونوود  کووه  بووایوود  دل   چشوووم 
او توواب  نوودارد  چشووووموی  هور   لویووک 

 

 
بوی دگر بوا  و  بووووووووا رنوگ  زموان   هر 

بووه  نووا...گووه  رنوگویون  بولوبوول   صووووورت 

توو... سوووووی  شووووش  آیویونووة  توو،   روی 
او آب  در  آتشووووووی  بووویووونووود   توووا 

 ( 598:  1394)حیدری وجودی،               

که  شاه شروطی برای سالک قائل است تا به شهود حضرت حق برسد و کسی البته مستان 
 است:   باشد از مشاهده حضرت حق عاجز به چنین مقامی نرسیده 

 گوید این چغانه و عود هوش باشوود، چه می به 
 هم اوسوووت اوّل و آخر، هم او نهوان و عیوان 

 

 
 که نیسووت در دوجهان جز جمال حق موجود 
 هم اوسووت راکع و سوواجد، هم او قیام و قعود 

 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 204

 

 دیوودة عووارف بوود بووه هور جووایوی عویووان بووه 
 

 حسوون و شووهود و گهی به عین وجود گهی به  
 ( 299:  1387)کابلی،                              

برمی  به شهود حق  برای وصول سالک  نیز شروطی  او  حیدری وجودی  صرفاً شمارد؛ 
 شده از صفات خود و باقی به صفات خداوند که آیینة دل را صفا داده  بندهة عاشق فانی 

 داند:  لایق این شهود می   ، است 

 بر دوش خود کشوود علم کبریای عشووق 

 در خود به چشووم خویش تماشووا کنی جهان 
 

 
 گر بنده متصووف به صووفات خدا شووود 

شووووود  بوواصووووفووا  اگور  توو  دل   آیویونووة 
 ( 212:  1394)حیدری وجودی،              

بهره ضمن  نیز  غزنوی  تمثیل محمای  از  شهود،  گیری  وحدت  تبیین  برای  متنوع  های 

 تواند تجلّیات حضرت حق را ببیند: معتقد است هرکسی نمی 

 گفتم کوووه چون سمندر در بحر وحدت عشق 

 گوفوتوا بوه روی خووبوان هورکوس نوظواره دارد 
 شووبنم که در گلاب اسووت انوار آفتاب اسووت 

 

 
 عاشووق که تا نسوووزد او را شوورر نباشوود

 انوار حق نبیند چشوومش که تر نباشوود...
 گر نباشدبا چشووووم کور خفاش او جلوه 

 ( 105تا:  )محمای غزنوی، بی                  

توان به  حیدری وجودی نیز معتقد است که وجود و حضور حضرت حق را گاهی می 
 گاه آشکارا با چشم سَر در »رنگ گل«:صورت نهان با چشم س ر در »بوی گل« دید و 

 گوه بوه بوی گول نهوانی، گوه بوه رنوگ گول عیوانی 
 چشوووم اگر باشووود، دلیل دیگری در کار نبوَد 

 

 
 نقابی در دل و در دیدة مون با نقاب و بی 

 در جهان عشوق و عرفان هر سوؤالی را جوابی 
 ( 397:  1394)حیدری وجودی،               

 گه به رنگ گل نمایی جلوه، گه در بوی گل 
 

 
 ام پیودا و پنهوانی هنوز در دل و در دیوده 

 ( 237)همان:                                           



 205 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

شاه کابلی شهود حُسن و جمال حضرت حق را با چشم سر در صورت بشر متجلی مستان 
شده شاه، انسان  از نفسانیات خالی تعبیر مستان   داند. به انسان را آیینه ذات حق می بیند و  می 

شود و او »کعبه و  رسد که حضرت حق فاعل افعال او می و فانی در حق به جایگاهی می 
 بیند: دَیر« و »کفر و اسلام« را امر واحد و یگانه می 

ذات  بور  آیونووه  چوو  انسوووووان   هسوووووت 
بوه  فوانیگشووووت مسوووتوانوه شووووه   حق 

سوووویور جووانووان  نوموود  چشووووموم  ز   تووا 
بورخوواسوووووت مویووان  از  اسووولام  و   کوفور 

 

 
 ذات بر حسووون خویش کرده نظوووووور...
بصووور سووومع و  ز  فوواعلش  شووووده   حق 

بوه   دیوده کعبوه و دَیرگشوووتوه یکسووووان 
غوویوور نوومووانووده شووووبووهووة  دل  در   هوویووچ 

 ( 310:  1387)کابلی،                              

باشد از بحر صفات او   ذات الهی نشدهمحمای غزنوی معتقد است کسی که غرقة نور  
یعنی تا دل و جان آدمی با نور حق درنیامیزد جلوة   ؛ دست نتواند آورد   گوهری یکدانه به 

 تواند دید:  حسن حق در جهان هستی را نمی 

 ای دلا هرکس که مسوتغرق نشود در نور ذات 
 آن که در چشووم دل و جانش نباشوود نور حق 

 

 
 کی برآرد گوهر یک دانه از بحر صفات 
 کی ببیند جلوة حسن ترا در شش جهات 

 ( 49تا:  )محمای غزنوی، بی                    

او در جای دیگر عشق را شرط مشاهدة تجلی جمال حضرت حق و رسیدن به وحدت  

 است:   ای بعد از فنا دانسته شهود را مرتبه 

 ای دلا هرکس که عاشق با رخ جانانه نیست 
شمع   جلوة  ببیند  عیان کی  را   شهودش 

 

 
بی  جمالش  تجلای  نیست از   سروسامانه 

 سرای جان و دل پروانه نیست آنکه در خلوت 

 (49)همان:                                              

زیبایی  همة  حق،  جمال  دانستن  مطلق  با  نیز  وجودی  شیرینی، حیدری  دیدنی،  های 

 است:     بوییدنی و... را منحصر در حضرت حق دانسته 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 206

 

توویوی  دیوودیوم  کووه  چویوز  هور   زیوبووایوی 
بوواغ بووه  نشوووکفتووه  غنچووة  هر   جمعیووت 

 

 
 شووویرینی هر گوپ کوه شووونیودیم تویی 
تویی  شووومیوودیم  کووه  گوول  هر   بویووایی 

 ( 463:  1394)حیدری وجودی،               

تنها در سیر انفسی که در سیر آفاقی نیز به   شاه کابلی معتقد است که عارفان نه مستان 

رسد و حق را با الیقین به کشف و شهود می رسند. عارف با رسیدن به عینشهود حق می 
کند، بانگ »الحق« از تمامی جوارح و اجزای بدن او بلند چشم سَر یا چشم س رّ مشاهده می 

 کند: الل را نفی می شود و با شعار »لا« و »الا« ماسوی می 

 گریبوان فروکننودحقوّانیوان چو سووور بوه  
بوه   یواراز قواف توا   قواف نموایود جموال 

 اثبوات ذات حق تیغی ز »لا« کَشووونود بوه  
  

 
 انودر وجود خویش تمواشووووای او کننود 

 رو کننود در هر جهوت چو مرأت دل روبه 

ملوّت هفتواد و دو کننود   ببریوده سووور ز 
 ( 254،  1387)کابلی،                             

داند و آنگاه که با حیرت به  محمای غزنوی حضرت حق را بر تمامی هستی محیط می 
 بیند: نور حضرت حق را محیط بر تمامی هستی می   ، رسد خلوتخانة وحدت می 

 به خلوتخانة وحدت به حیرت رفتم و دیدم 

 

 
 محیط است نور  جانانم تمام جمله اشیا را 

 (11تا:  )محمای غزنوی، بی                     

شاهد و مشهود تنها حضرت حق است؛ زیرا شاعر  به باور او، طالب و مطلوب و شهود و  

 کند:  از خلوت و تنهایی خود یا بزم مطرب و ساقی مشاهده می   او را در همه جا اعم 

 که طالب مطلوب خویشوتن همه اوسوت کسوی 
 به بزم مطرب و سواقی به چنگ و بربط و نی 

  

 
 شوهود و شواهد و مشوهود جان و تن همه اوسوت... 

 نهان دهن همه اوسوووتنهواده بر لب نای  

 ( 65  -   64)همان:                                   



 207 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

گوید هرگاه شاه کابلی نیز با اغتقاد به اتحاد شاهد و مشهود و عاشق و معشوق، می مستان 
خود بنگرد، حق را در خویش  بیند و چون انسان به انسان نگاه کند خود را در او می حق به  

 کند:مشاهده می 

بووورکشوووووونووود   مووورااحوووولان   دار 

 خود به خود شواهد اوسوت خود مشوهود
 

 
اظوهووووووووووووووووار  کونوم  اگور  موخوفوی   راز 

 خود عاشووق اسووت و خود دلدارخود به  
 ( 305:  1387)کابلی،                              

 گيرینتيجه   بندی و . جمع 5
شاعران افغانستان، ضمن توجه به مضامین سیاسی، اجتماعی، اخلاقی و میهنی به عرفان و 

ویژه   تصوف  توجه  داشته نیز  درونمایه ای  عارفانه اند.  و های  وجود  وحدت  همچون  ای 
صوفی  شاعران  اشعار  در  شهود  معاصر  وحدت  مطرح   غزنوی،   همچون مشرب   محمای 

شاه کابلی و حیدری وجودی، برجسته است که البته در پرداختن به این دو مضمون  مستان 
شود؛ چنانکه محمای غزنوی وحدت وجود ها دیده می هایی در اشعار آن تشابهات و تفاوت 

  کار برده و در های مختلف به یک معنی و مفهوم به و وحدت شهود را با تعبیرها و تمثیل 

ه باور او، وجود امری واحد است. ب   واقع، وحدت شهود را نمود عینی وحدت وجود دانسته 
های متعدد در عالم کثرت است. او که وجود و حضور حضرت  و یگانه در مظاهر و جلوه 

داند برای بیان این مضمون از تمثیل »تن و جان«  حق را در تمامی عالم جاری و ساری می 
است. او به اتحاد عارف و معروف و عاشق و معشوق نیز باور    و »بحر و موج« استفاده کرده 

دارد  وجود  تفارقی  دو  این  میان  ظاهر  برحسب  هرچند  میانشان   ،دارد،  باطن  برحسب  اما 

توان به مشاهدة تجلی جمال بین می وحدت و اتحاد برقرار است و به مدد  عشق و دیدة حق 
حضرت حق و شهود اعیان او نائل آمد. محمای غزنوی وصول به وحدت شهود را مرتبة  

 ست. ا   بعد از فنا دانسته 
شاه وحدت وجود را اصل و وحدت شهود را فرع آن معرفی کرده و البته شناخت  مستان      

است. او نیز همچون محما وجود   و مشاهدة حضرت حق را از این دو طریق ممکن دانسته 
است. او   حق را در تمامی جهان ساری و جاری و او را اول و آخر و ظاهر و باطن خوانده

و ناشی از تعینات ما و منی و درک وحدت شهود را منوط به  دویی و دوگانگی را شرک  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 208

 

شاه روح انسانی را موجودی جداافتاده از حقیقت  است. مستان   ترک تعیّنات و انانیّت دانسته 
های  گشت و در بیان این حقیقت از آیه   داند که سرانجام به اصل خود بازخواهد خود می 

باور او،   است. به   »قطره و دریا« و »ذره و خورشید« بهره گرفته قرآن و تمثیل »بحر و آب«، 
تنها عارف کامل می  و  انسان و آدمی آیینة وجود حق است  افعال  فاعل  تواند تجلی  حق 

 وجودی و شهودی حضرت حق را با چشم بقا مشاهده کند. 
بهره      با  را  شهود  و وحدت  وجود  وحدت  موضوع  نیز  وجودی  زبان حیدری  از  گیری 

مطرح کرده و شناخت و مشاهدة حضرت حق را تنها با معرفت    - ویژه تمثیل تشبیه به -     تمثیل 
است. وجود به تعبیر او، امری واحد و کثرت و    وجودی و ادراک شهودی ممکن دانسته 

دوبینی و باور به دوگانگی از احولی و حاصل نفس متوهم آدمی و محصول عالم صورت  

است. او تمامی افراد و اشیا را خویشاوندان هم دانسته که در عالم کثرت از یکدیگر جدا 
عالم افتاده  بیان  برای  نیز  بازخواهند گشت. حیدری وجودی  اصل خود  به  و سرانجام  اند 

»نور و »قطره و دریا«، »ذره و خو   وحدت و عالم کثرت از تمثیل  رشید«، »زنده و مرده«، 
نار«، »روشن و تاریک«، »سایه و آفتاب«، »رنگ و بو« و »جان و تن« استفاده کرده و معتقد  

گونه  به  را  جمالی حضرت حق  تجلی  است صفات  هستی  تمامی جهان  در  مختلف  های 

توان این حقیقت را دریافت  یعنی ادراک شهودی می   ؛ اما فقط با چشم س رّ یا چشم    ، کرده 
که از صفات خود فانی و به صفات حق باقی و متصف و حامل علم کبریایی    ای و صرفاً بنده 

 شود.  عشق است به شرط صفا دادن آیینة دل، لایق این شهود می 

 تعارض منافع 
 .تعارض منافع وجود ندارد

ORCID 

Tajuddin Arwinpoor  https://orcid.org/0000-0002-8136-9445 

Mahsa Rone  https://orcid.org/0000-0001-7775-8934 

 منابع  
-86  (، 27و   26) 8فلسفه و کلام اسلامی،    (. وحدت وجود و وحدت شهود 1382اخلاقی، مرضیه. ) 

111 . 

https://orcid.org/0000-0002-8136-9445
https://orcid.org/0000-0001-7775-8934
https://orcid.org/0000-0002-8136-9445
https://orcid.org/0000-0001-7775-8934


 209 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

(. دگرگونی و نوگرایی تمثیل در نظریه وحدت وجود و 1395اخلاقی، علی، محمودی، مریم. ) 
تحقیقات تعلیمی و غنایی وحدت شهود )با تکیه بر آثار سنایی و فخرالدین ابراهیم عراقی(.  

 .34- 11(،  29)  زبان و ادب فارسی، 
 . تهران: انتشارات طهوری.7مبانی عرفان و تصوف. چاپ  (.  1388انصاری، قاسم. ) 
) آریانفر، شمس  افغانستان. چاپ  شخصیت(.  1391الحقمری  انتشارات 2های کلان  بنگاه  . کابل: 

 میوند.
 ( فارسی. جلد  (.  1381انوشه، حسن.  ادب  انتشارات 3. چاپ  3دانشنامه  و  تهران: سازمان چاپ   .

 وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی. 
 المللی الهدی.تهران: انتشارات بین  های تصوف در آسیای میانه.جریان (.  1354پاکتچی، احمد. ) 

 ( عبدالرحمن.  نورالدین  حضراتنفحات (.  1390جامی،  من  و القدس الانس  تصحیح  مقدمه،   .
 . تهران: انتشارات سخن.2تعلیقات محمود عابدی. چاپ  

. تهران: مؤسسة 1الل موسوی خمینی. چاپ  روح   ۀ سرُالصَّلو مقدمه بر  (.  1369جوادی آملی، عبدالل. ) 

 تنظیم و نشر آثار امام.
سیداکرام ) حصاریان،  اسلامی دیباچه (.  1400الدین.  تصوف  و  عرفان  مبانی  بر  به  ای  کوشش . 
 زاده. کابل: انتشارات امیری.عطاءالحق رستم 

 . کابل: انجمن دوستداران بیدل.دیوان (.  1394حیدری وجودی، غلام حیدر. ) 
 قم: بوستان کتاب.  جستاری در عرفان نظری و عملی. (.  1396خسروپناه دزفولی، عبدالحسین. ) 
. تهران: انتشارات علمی و 3. چاپ های صوفیة ایران سلسله(. 1393مدرسی چهاردهی، نورالدین. ) 

 فرهنگی.
 . تهران: انتشارات سمت.6مبانی عرفان نظری. چاپ  (.  1393رحیمیان، سعید. ) 

 ( الیور.  سیاسی (.  1369روا،  نوگرایی  و  اسلام  مشهد: افغانستان،  سرومقدّم.  ابوالحسن  ترجمة   .
 انتشارات آستان قدس رضوی.

 ، تهران: انتشارات امیرکبیر. 12. چاپ  ارزش میراث صوفیه (. 1385کوب، عبدالحسین. ) زرین 
 . امرتسر: طبع مجددی.2. جلد  مکتوبات تا(.  سرهندی، احمد. )بی 

 نا.. کابل: بی اشعة رّین )تذکرة عرفان غزنی( (.  1380سناغزنوی، محمداکبر. ) 
 کابل: انتشارات امیری.  شناسی تاریخ افغانستان معاصر.جریان (.  1393الل. ) شفایی، امان 

المللی . تهران: انتشارات بین جریان پرشتاب طالبان (.  1378اللهی، محمدهاشم و همکاران. ) عصمت 
 الهدی. 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 210

 

تاریخ تصوف اسلام و تطورات و تحولات مختلة آن از صدر اسلام تا عصر (.  1389نی، قاسم. ) غ 
 . تهران: انتشارات زوار. 11. چاپ  2. جلد  حافظ 

 . 19- 16(،  7، ) خط سوم گری در افغانستان.  (. سنت صوفی 1384وازیم. ) فرمیگن، یورگین
 . تهران: انتشارات سخن.زبان عرفان (.  1389فولادی، علیرضا. ) 

مستان  ) کابلی،  مستان(.  1387شاه.  خواجه  دیوان  وحدت:  کابلی.آتشکده  مقدمة   شاه  و  تصحیح 
 محمدسرور مولایی، تهران: انتشارات عرفان.

 ( قاسم.  وجود.  1383کاکایی،  وحدت  نظریة  و  سمنانی  علاءالدوله  شیخ  دینی  (.  )دورة اندیشة 
 .122- 97(،  10) 1جدید(،  

 . کابل: انتشارات آکادمی علوم افغانستان.1. جلد  آریانا  المعارف ۀ دایر (.  1386گروه نویسندگان. ) 

بر ادبیات معاصر دری از  (.  1387قویم، عبدالقیوم. )  . کابل: 2. چاپ  ه.ش 1380تا    1259مروری 
 سعید.انتشارات  

شمس  ) لاهیجی،  محمد.  راز مفتاح (.  1388الدین  گلشن  شرح  فی  محمدرضا .  الاعجاز  تصحیح 
 . تهران: انتشارات زوار.8برزگرخالقی و عفت کرباسی. چاپ  

لعل  میرزا  بدخشی،  )لعلی  شجرات ثمرات (.  1376بیگ.  من  و الانس القدس  تصحیح  مقدمه،   .
مطالعات  و  انسانی  علوم  پژوهشگاه  انتشارات  تهران:  سیدجوادی.  حاج  سیدکمال  تعلیقات 

 فرهنگی.
الرحمن فاضل. قاهره: بخش کوشش فضل   بهاز قاهره به کابل.  (.  1396مجددی، محمدصادقمری ) 

 فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی افغانستان.
ها و بزرگان عرفان ها، سلسله آشنایی با مبانی عرفان و تصوف )مکتب(. 1392محمودی، خیرالل. ) 

 . تهران: انتشارات آییژ.اسلامی( 

کابل: مرکز تحقیقات   افغانستان.دین مقدس اسلام و نقش آن در  (.  1370مسرور، محمدحسن. ) 
 علوم اسلامی. 
 . تهران: انتشارات طه.تصوف در افغانستان معاصر (.  1399الدین. ) موسوی، سیدجمال 

 ( میان سایه(.  1400مولایی، محمدسرور.  نجم آفتابی در  اندیشة  العرفا ای )جستارهایی در شعر و 
 .نا . تهران: بیحیدری وجودی( 
 کابل: آکادمی علوم افغانستان.  های امروز شهر کابل.خانقاهالف(.   1390مونس، محمدمتین. ) 

 ___________ ( سرودهب(.  1390.  در  عرفان  و  معاصر تصوف  عرفای  آکادمی های  کابل:   .
 علوم افغانستان.
 . 54- 36  (،132) خراسان، های مشهور تصوف معاصر.  (. جریان 1396. ) ___________ 



 211 | رون و  پور آروین   |  ... بازتاب »وحدت وجود« و »وحدت شهود«   لیتحل

 

اصغر کوشش علی . به  8. جلد  الابرار الاسرار و عقدۀ کشف (.  1361میبدی، ابوالفضل رشیدالدین. ) 

 حکمت. تهران: انتشارات امیرکبیر.
ترجمة محمدرضا شفیعی   تصوف اسلامی و رابطة انسان و خدا.(.  1382نیکلسون، رینولد آلن. ) 

 کدکنی، تهران: انتشارات سخن.
 هما.انتشارات . تهران: 9. چاپ 1. جلد نامهمولوی(. 1376. )الدین همایی، جلال 

References  

Akhlaqi, A . & Mahmoodi, M. (2016). Transformation and modernization of 

symbolism in the theory of unity of being and unity of witnessing 

(Focusing on the works of 2. Sana’i and Fakhr al-Din Ibrahim Iraqi). 

Research on Didactic and Lyrical Persian Language and Literature, (29), 

11–34. [In Persian]. 

Akhlaqi, M. (2003). Unity of being and unity of witnessing. Islamic 

Philosophy and Theology, 8  (26–27), 86–111. [In Persian]. 

Anousheh, H. (2002). Encyclopedia of Persian Literature (Vol. 3, 3rd ed.). 

Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance Publishing 

Organization. [In Persian]. 

Ansari, Q. (2009). Foundations of Mysticism and Sufism (7th ed.). Tehran: 

Tahoori Publishing House. [In Persian]. 

Aryanfar, Sh. (2012). Prominent Figures of Afghanistan (2nd ed.). Kabul: 

Maiwand Publishing Agency. [In Persian]. 

Esmatollahi, M .H . & Colleagues. (1999). The Rapid Growth of the Taliban. 

Tehran: Al-Hoda International Publishing House. [In Persian]. 

Fermingen, JW. (2005). The tradition of Sufism in Afghanistan. The Third 

Line, (7), 16–19. [In Persian]. 

Fouladi, A. (2010). The Language of Mysticism. Tehran: Sokhan Publishing 

House. [In Persian]. 

Ghani, Q. (2010). The History of Islamic Mysticism and Its Developments 

from the Early Days to the Era of Hafez (Vol. 2, 11th ed.). Tehran: Zavar 

Publishing House. [In Persian]. 

Group of Authors. (2007). Ariana Encyclopedia (Vol. 1). Kabul: Academy 

of Sciences of Afghanistan Publishing House. [In Persian]. 

Haydari Wujoodi, G .H. (2015). Divan. Kabul: Bedil Lovers Association 

Publishing House. [In Persian]. 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 212

 

Hisarian, E. (2021). An Introduction to the Foundations of Islamic 

Mysticism and Sufism, edited and compiled by Ata al-Haq Rustamzadeh. 

Kabul: Amiri Publishing House. [In Persian]. 

Homayi, J. (1997). Mowlavi-Nama (Vol. 1, 9th ed.). Tehran: Homa 

Publishing House. [In Persian]. 

Jami, N. (2011). Nafahat al-Uns min Hadarat al-Quds, introduced, corrected, 

and commented by Mahmoud Abedi (2nd ed.). Tehran: Sokhan 

Publishing House. [In Persian]. 

Javadi Amoli, A. (1990). Introduction to Sir al-Salat by Ruhollah Mousavi 

Khomeini (1st ed.). Tehran: Institute for Compilation and Publication of 

Imam's Works Publishing House. [In Persian]. 

Kabuli, M. (2008). Atashkade Wahdat: Divan of Khaja Mastan Shah Kabuli, 

corrected and introduced by Mohammad Sarwar Molayi. Tehran: Erfan 

Publishing House. [In Persian]. 

Kakaei, Q. (2004). Sheikh Ala al-Dawla Semnani and the theory of unity of 

being. Religious Thought, New Era, (1), 97–122. [In Persian]. 

Khosropanah Dezfuli, A. (2017). A Study on Theoretical and Practical 

Mysticism. Qom: Bustan-e Ketab Publishing House. [In Persian]. 

Lahiji, Sh. (2009). Miftah al-Ijaz fi Sharh Golshan-e Raz, edited by 

Mohammad Reza Barzegar Khaleqi and Efat Karbasi (8th ed.). Tehran: 

Zovar Publishing House. [In Persian]. 

Lali Badakhshi, M .L. (1997). Thamarat al-Quds min Shajarat al-Uns, 

introduced, corrected, and commented by Seyed Kamal Haji Seyed 

Javadi. Tehran: Humanities Research Institute Publishing House. [In 

Persian]. 

Mahmoodi, Kh. (2013). Introduction to the Foundations of Mysticism and 

Sufism (Schools, Orders, and Great Figures of Islamic Mysticism). 

Tehran: Aeezh Publishing House. [In Persian]. 

Masroor, M. (1991). The Sacred Religion of Islam and Its Role in 

Afghanistan. Kabul: Islamic Sciences Research Center Publishing 

House. [In Persian]. 

Mawlaie, M .S. (2021). A Sun amidst Shadows (Essays on the Poetry and 

Thought of Najm al-Urafa Haydari Wujoodi). Tehran: s.n. [In Persian]. 


