
-- Mysticism in Persian Literature -------- 
Spring & Summer 2023, 2 (3), 205-238 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.66192.1035 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2
8
2
1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8
2

1
-0

7
4

3
  

 
 

R
ec

ei
v

ed
: 

2
5

/0
1

/2
0

2
2
 

 
 A

cc
ep

te
d

: 
2

1
/0

7
/2

0
2

2
  

 
 

 
 

 
 O

ri
g

in
al

 r
es

ea
rc

h
  

The Connection of Moral and Mystical Teachings in 

Nahj al-Balagheh and Saadi's Bustan   

Mandana Alimi −  

Assistant Professor, Department of Persian 

Language and Litrature, Azadshahr 

Branch, Azad Islamic University, 

Azadshahr, iran 

  

Esmail Bashekare  

Secretary of Islamic Education, First 

Secondary Level of Panzdah Khordad High 

School, Aqqala, Golestan, Iran 

Abstract 

Saadi, a poet and writer, was influenced by Nahj al-Balagha, and the extent of 

that influence is worth examining. This article aims to analyze the moral and 

mystical themes in Nahj al-Balagheh and Saadi's Bustan using descriptive-

analytical and micro-comparative methods. Therefore, the main texts of Nahj 

al-Balagheh and Saadi's Bustan were carefully studied, and the topics related to 

moral and mystical themes were extracted and tabulated. To further expand the 

information, other books and articles related to the two works and the subject of 

the research were also studied and their notes were taken. After finalizing the 

information collected, the words of the two works were compared based on the 

statement of sufficient and appropriate evidence. The research form and method 

of writing and taking notes are key tools for gathering information in this article. 

Since the source of the teachings in Nahj al-Balagha and Saadi's Bustan is a 

Quranic source, the method of analysis is relatively limited. In the method of 

micro comparative analysis, both texts are from the same source. Surveys show 

that they share several common themes including: respecting the status of 

subordinates, learning from the fate of predecessors, justice and contentment, 

punishing evildoers, and loving the Lord.  

Keywords: Moral teachings, mystical teachings, Nahj al-Balagha, 
Saadi's Bustan, comparative analysis. 

                                                            
Corresponding Author: mandana_alimi@yahoo.com 

How to Cite: Alimi, M., Bashekare, E. (2023). The Connection of Moral and Mystical 

Teachings in Nahj al-Balagheh and Saadi's Bustan. Mysticism in Persian Literature, 

Vol. 2, No. 3, 205-238.  

http://orcid.org/0000-0003-0262-3546
http://orcid.org/0000-0003-0262-3546


 ---------ات پژوهي در ادبیعرفانتخصصي  -دو فصلنامة علمي --

 231-219 ،0412، بهار و تابستان 3، شماره 2دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.66192.1035 

 

 

شی
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت

یاف
در

: 
05/

22/
24

00
  

 
یخ

تار
 

ش
یر

پذ
 :

70/
04/

24
02

 
 

 
 

03
47

-
82

82
 

IS
SN

:
 

 
03

52
-

82
82

 
EI

SS
N

:
 

 وستانب و البلاغهنهج در عرفانی و اخلاقی هاي آموزه عميق پيوند
 سعدي

 آزاداسلامی، آزادشهر، ایران و ادبیات، واحدآزادشهر، دانشگاه زبان استادیار گروه  علیمی ماندانا
  

 انقلا، گلستان، ایرآق خرداد، شهرستان پانزده متوسطه اسلامی، مقطع دبیر معارف     باشقره اسماعیل

 چکیده 
 و تأثیر گرفته است غهدر جاي جاي آثارش از نهج البلاسعدي از جمله شاعران و نويسندگانی است که 

تحلیلی و  -د. اين مااله درصدد است با روش توصیفیکنفراوانی اين تأثیرپیيري همگان را شگفت زده می

تدا، البلاغه و بوستان سعدي بپردازد. بدين جهت ابتطبیای خُرد به بررسی مضامین اخلاقی و عرفانی در نهج

طالعه و موارد مربوط به مضامین اخلاقی و عرفانی استخراج البلاغه و بوستان سعدي به دقت ممتن اصلی نهج

شود و در راستاي بسط هر چه بیشتر اطلاعات، کتب و ماالات جنبی ديگر هم در ارتباط با نويسی میو برگه

گیرد. بعد از گردآوري اطلاعات نويسی قرار میدو اثر و موضوع مورد پژوهش، مورد مطالعه و برگه

ها، همراه با بیان شواهد کافی و مناسب به ماايسة تطبیای هاي حاصل از آنها و نتیجهرگهآوري شده در بجمع

ويسی و نسخنان حضرت علی )ع( و بوستان سعدي خواهیم پرداخت. از اين رو، فیش تحایق و شیوۀ برگه

ان لبلاغه و بوستاترين ابزار گردآوري اطلاعات در اين مااله است. از آنجايی که نهجبرداري، مهميادداشت

گیرد، روش تحلیل به صورت تطبیای خُرد است. در روش هايشان از منبع قرآنی سرچشمه میسعدي، آموزه

حال  دهد مضامین مشترکی مانند: رعايتها نشان میتحلیل تطبیای خُرد، دو متن از يک سنخ هستند. بررسی

مجازات بدکاران، عشق به پروردگار از  گیري از سرنوشت پیشینیان، عدالت و قناعت،زيردستان، عبرت

 مشترک مهم اخلاقی و عرفانی مورد تأکید در هر دو متن است. 

های عرفانی، نهج البلاغه، بوساااتان ساااعدی، تحلیل های اخلا ی، آمو هآمو ه ها:کلیدواژه

  .  تطبیقی

                                                            
  :نويسنده مسئولmandana_alimi@yahoo.com 

http://orcid.org/0000-0006-4845-322X
http://orcid.org/0000-0003-0262-3546


 241 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

 مقدمه
 وجود داردها بین آند و بسیاري از شاعران خوش سخن در اعراب که به سخنوري مشهورن

و در عالم ادب شهرتی جهانگیر دارند، سخنان امام علی )ع( را يک پله فروتر از قرآن و 
دانند. ايرانیان نیز  که در بلاغت و سخنوري دست کمی صد پله فراتر از کلام آدمیان می

اند. امام علی )ع( از اعراب ندارند و  شعراي آنان همه بر صدر عرصة سخنوري تکیه زده
کامل مسلمانی بود که بعد از پیامبر )ص( عابدتر و پارساتر از ايشان در  ی والا و نمونةانسان

البلاغه اثر گرانبهاي آن حضرت که آن را دون کلام خالق و فوق کلام میان مردم نبود. نهج
و  از نظر لفظی ان آنانگر اهمیت فراونش مشهور است« اخ الارآن»و به اند مخلوق دانسته
 رد. محتوايی دا

المتکلمین به وي داده شده است، سعدي، شاعر شیرين سخنی است که لاب افصح
موضوعات ارزشمندي نظیر اخلاق فردي و اجتماعی، مبانی و آداب مديريت، سیاست و 
موضوعات گوناگون و در مثنوي ارزشمند اجتماعی خويش؛ يعنی بوستان، تفکرات ناب 

ارمغان  ها سعادت را براي انسان بهبه آن سازي را مطرح کرده که عمل کردنو انسان
توان که حائز تفکر و انديشه خلاق و در عین حال آشنايی به آورد. اين دانشمند پرمی
شناختی و شناس که در جامعهها و جامعه بوده، همانند يک روانهاي انسانها و روحیهرنج
 بشري را شناخته و برايهاي هاي جامعه و سختی و رنجشناختی متبحر است، آسیبمردم

 آنان راهکار پیشنهاد کرده است. 
سعدي در آثار خود هم عاقل است و هم فیلسوف. برهان و حکمت و عشق و عرفان را 

هاي جامعه در آغوش وي نهاده تا آثار وي نماد اعتدال باشد؛ اصلی که يکی از ستون
 بیین گرديده است.آرمانی وي است.  متعدد اجتماعی، اقتصادي و دينی به خوبی ت

البلاغه به صورت آثار زيادي در مورد مضامین اخلاقی و عرفانی در بوستان و نهج
جداگانه نگاشته شده است، اما بررسی تطبیای مضامین عرفانی و اخلاقی در بوستان سعدي 

البلاغه تاکنون مورد بررسی قرار نگرفته و همواره اين خلأ احساس شده است که به و نهج
 تأثیر هر دو اثر از قرآن کريم، ضروري است به اين موضوع مهم پرداخته شود. دلیل 

 



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 241

 

 . بیان مسئله0
البلاغه، بعد از قرآن، هاي ارزشمند و مشهور فارسی و نهجبوساتان ساعدي از جمله کتاب  

هاي اخلاقی و عرفانی در اين دو کتاب برترين کتاب مسلمانان است. در اين میان، آموزه
د دارد که با نگاهی کلی به آثار سااعدي به خصااوص بوسااتان، گلسااتان و  ارزشاامند وجو

هاي غالب بر آثار شااود که ساارچشاامة افکار و انديشااهرسااائل نثر به روشاانی ملاحظه می
 البلاغه است. سعدي مفاهیم و مباحث غنی و بی بديل نهج

الیانی ده و سالبلاغه، هم عصر بودهنده کبیر و نامی نهجسعدي با ابن ابی الحديد، شرح
چند )در حدود چهل سااال( بعد از وي درگیشااته اساات. علاوه بر  اين، ابن ابی الحديد   
رئی  کتابخانه عظیم بغداد بوده که سعدي اين مسافر خواهان علم، در آغاز سفر خود در 
همین شاااهر اقامت نهاد و حتماً به کتابخانه رفت و آمد داشاااته و به احتمال قوي به کتاب 

بی الحديد معتزلی هم دست يافته بود. با اين وجود، شهرت فصاحت و بلاغت شارح ابن ا 
امام علی )ع( در کلام و اشاعار ايشاان و سابات زمانی و تاريخی حضرت بر همه يا بیشتر    

ها تأثیر پیيرفته است، شاهد بر سیراب شدن سعدي از صااحب اثرهايی که ساعدي از آن  
 نمايد. اين سرچشمه می
البلاغه طراحی کرده اسااات، الگوي که حضااارت علی )ع( در نهج ايمدينه فاضاااله

شااهري را تصوير هاي خود آرمانمناسابی براي افرادي بوده که پ  از ايشااان، در نوشااته 
ترين اشخاصی است که در بوستان، جهان اند. ساعدي پ  از فارابی از جمله مطرح کرده

 را آن طور که بايد باشد، طلبیده است. 
هاي اخلاقی تان که اثري اجتماعی است و سراسر آن سرشار از آموزهسعدي  در بوس

و عرفانی اسات، آرمان شاعري را طراحی کرده اسات که در راستاي رسیدن به آن انسان    
هاي دينی و اخلاقی در تناساب با جامعه اسلامی پايبند باشد. اعتااد کامل به  بايد به اصال 

ناپیير آيد در بوساااتان از اصاااول خللت میخداوند که عزّت واقعی از درگاه او به دسااا
سعدي است. انسان مورد نظر سعدي به خصوص حاکمان بايد برقراري امنیت را سرلوحه 

اي الهی هکار خويش قرار دهند و به اصل عدالت کاملاً پايبند باشند؛ شکر و سپاس نعمت
ساااتم بر ديگران هاي ايشاااان بیفزايد؛ از ظلم و را باه جااي بیااورناد تا خداوند بر نعمت    

و  ها اعتااد داردهاي اسلامی بر چنین موضوعاتی که سعدي به آنبپرهیزند و... . در آموزه
أکید کند، تمخاطب خود را براي رسیدن به سعادت به عمل به چنین کارهايی سفارش می



 241 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

البلاغه امام علی )ع( از آثار کم نظیر اسلامی است که در آن چنین اصولی شده است. نهج
اند و در آرمان شااهري که امام اول شاایعیان ترسیم کرده تر و مؤثرتر سافارش شاده  املک

 ها از واجبات است تا انسان را به سمت و سوي کمال حرکت دهد.است، عمل به آن
ي البلاغه و بوستان سعدمضاامین اخلاقی و عرفانی مشترکی در هر دو متن؛ يعنی نهج 

توان: آخرت، روز حسااارت، صااابر، پرهیزکاااري،  هاا را می وجود دارد کااه برخی از آن
مجازات بدکاران، عشااق و محبت به پروردگار، رعايت حال زيردسااتان، عبرت و قناعت 
برشامرد که هر چه بیشاتر به اين مضاامین توجه و عمل شااود، رستگاري و سعادت انسان    

 يابد. تضمین بیشتري می
قی و عرفانی در بوسااتان هاي اخلاپژوهش حاضاار در راسااتاي بررساای تطبیای آموزه

البلاغه اختصااص دارد و در اين راساتا به دنبال پاساخگويی به اين مسأله و    ساعدي و نهج 
البلاغه امیرالمؤمنین )ع( و بوستان سعدي در پرساش اسات که مضامین مشترک میان نهج  
 موضوعات عرفانی و اخلاقی چگونه است؟

 ة پژوهش. پیشین2

ي اپیشنهاد برخی از اعاظم ادب فارسی، مطالعات پر فايده از چند دهه قبل به اين طرف با
هاي دينی در زبان فارسای محاق شاده اسات. نظیر اثر قرآن بر شعر    در مورد تجلی آموزه

فارسای از حیرت ساجادي، تأثیر قرآن و حديث در شاعر فارسای از علی اصغر حلبی. نیز     
تاب رسی از محسن راثی و در بارگاه آفالبلاغه و بیان امیرالمؤمنین )ع( در شعر فاتأثیر نهج
البلاغه در ادب پارسااای( از علیرضاااا کیرزا محمد و تجلی قرآن و حديث در شاااعر )نهج

 فارسی از سید محمد راستگو.
هاي بسیاري در اين مورد به دلیل اهمیت اثرگیاري متون دينی در آثار ادبی، پژوهش

و کارکردهاي مختلف آن سااخن رانده  ها از اقسااام اين تأثیرپیيريانجام شااده که در آن
ها و مطالعاتی که دقیااً و موشاااکفانه به واکاوي تطبیای شاااده اسااات. اما شااامار پژوهش

ي که اتوان از ماالهاند، بسایار کم است. در اين موضوع می البلاغه و بوساتان پرداخته نهج
تعلیمی  هاي اخلاقی و( نوشااته اساات، ياد  کرد که برخی از مضاامون  6866طهماساابی )

البلاغه ماايساه کرده است و در انتها به اين  ها در نهجبوساتان ساعدي را با همان مضامون   
هاي اخلاقی، حکمی و نتیجه دساات يافته اساات که سااعدي در ترساایم بساایاري از آموزه 



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 234

 

البلاغه توجهی خاص کرده است؛ دامنه اين تأثیرپیيري تعلیمی خويش در بوستان به نهج
ی که البلاغه وجود دارد تا جايهاي فراوانی بین بوستان و نهجاشتراکبسیار وسیع است و 

کند و جا دارد که بررسی بیشتري در اين حوزه زده میها خواننده را شگفتاين مشابهت
 صورت گیرد. 

هاي تناص يا هم متنی در اي به بررساای گونه( هم در مااله6866فِسااناري و ديگران )
ندگان پژوهش اند. نويسالبلاغه پرداختهبر روش اثرپیيري از نهجبوستان و گلستان با تکیه 

مایکور بعاد از روشااان کردن مفهوم بنیادين تناص و نشاااان دادن حد و مرز آن، اذعان    
اي هاند که بسایاري از آثار حکمی در ادب فارسای از تأثیر روح و مضاامون انديشه  کرده

ارند که دیساااتند. آنان در پايان ابراز میالبلاغه بر کنار نتربیتی، اجتمااعی و فرهنگی نهج 
البلاغه بسااایار جامع اسااات و از احاطه و  هاي اثرپیيري ساااعدي از نهجها و شااایوهگونه

 هنرنمايی سعدي در اين گستره حکايت دارد. 
نزديکی فکر و اناديشاااة ساااعادي باه تفکرات هادايتگراياانه امام علی )ع( در ماالة        
 نیز بررسی شده است« تان سعدي و ديوان امام علی )ع(هاي اخلاقی بوساشتراکات آموزه»

 هاي هنري سعدي و هارمونی تفکر او بابهره شگفتی»که در آن نويسندگان اعتااد دارند: 
حضرت علی )ع( در جاي جاي متن حاضر پیداست؛ از عرفانی که در سرتاسر ديوان امام 

 (9: 6868ی و کاردل، )وفاي« زند نیز نبايد غافل بود.و بوستان سعدي موج می
هاي اخلاقی و عرفانی در بوساااتان اماا باايد گفت در موضاااوع تحلیل تطبیای آموزه  

 البلاغه، تاکنون پژوهش مستالی به رشته تحرير در نیامده است. سعدي و نهج

 . مضامین مشترک در بوستان سعدي ونهج البلاغه4
 . رعایت حال زیردستان4-0

کند وآن چگونگی ارتباط با ديگران است. زمند ارتباط میزندگی دراجتماع انسان را نیا
به عبارت ديگر، بايد دانست چگونه با زيردستان ارتباط پیدا کرد. خشوع در ماابل 

لاغه البستمديدگان و دستگیري از آنان يکی از مواردي است که در اشعار سعدي و نهج
با مردم آن گونه معاشرت »يد: فرماعلی) ع( می مبه آن تأکید شده است؛ به طوري که اما

 «کنید که اگر مُرديد برشما اشک بريزند واگر زنده مانديد با اشتیاق به سوي شما بیايند
 (.68: حکمت 6876البلاغه، )نهج



 233 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

 البلاغه. رعایت حال زیردستان در نهج4-0-0
هاي ائمه رعايت حال زير دستان و راحتی ايشان را بر خود مادم کردن در سفارش

 فرمايند:شود. از جمله امام علی )ع( خطاب به مالک اشتر میومین )ع( مشاهده  میمعص

ی کردن شود، نیکتش سبب مییزي که حسن ظن ولی را نسبت به رعیو بدان بهترين چ»
از بار رنج آنان و به اکراه وادار نکردن ايشان به  والی است در حق رعیت و کاستن است

 (.98: خطبه 6876)سید رضی، « زم نیستندانجام کارهايی که بدان مستل

 . رعایت حال زیردستان در بوستان سعدي4-0-2
رعايت حال ديگران نه تنها وظیفة حاکم در ماابل جامعه است، بلکه هر انسانی در برابر 
ديگري بايد اينطور باشد. در اين صورت است که جامعه، جامعة آرمانی و به دور از هر 

زيردست از  هم مهربانی و رحمت زبردست بر ديدگاه سعدي نوع خودخواهی است. از
-هاي اجتماعی و اخلاقی است که باعث اعتماد ضعیفان به حاکمان میترين آموزهجالب

برد. همچنین بايد آنگونه باشی تا هر چه نیت کنی هدفت فاط وري را بالا میشود و بهره
برداري، چراکه همیشه مراعات مصلحت مردم باشد و به فکر منافع و در جهت حق قدم 

 کند.هاي تهیدست را بکن، چرا که خدا مراعات تورا میانسان

 تا هاااار چااااه نیت کاااانی  بر آن باش
 

 نظااار در صااالاح رعاااااایت کاااااانی    
 

 (48: 6836)سعدي شیراري،  

 خويش بهر از کن دهاااان ماراعااات 
 

 بیش کار کند خوشااادل مزدور کاه  
 

 ( 48)همان:  

شبختی وآرامش را براي خود به ارمغان بیاورد که به فکر آسايش تواند خوکسی می
 خلق بود.کامیابی و پیروز در نیل به حال مردم و بدانجامی در ظلم به زيردستان است:

 ربود دولت گوي میااان زين کسااای
 

 بود خاالااق آسااااايااش  باانااد در کااه 
 

 (19)همان:                      



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 232

 

 شود: می محتواي اين بیت در حديث زير مشاهده

-؛ مردم عیال خدا هستند؛ پ  محبوب«الخلق عیال الله فاحبهم الیه احسنهم صنیعا الی عیاله»
 (614: 2، جلد 6879ها نزد او نیکوکارترين نسبت به عیالش هستند. )کلینی، ترين آن

 بااد انجااام رفاات و بااد انااديشااااه کرد
 

 کاه باا زير دساااتااان جفاا پیشاااه کرد     
 

 (96: 6836)سعدي شیرازي،          

کند، چراکه ظلم انسان را زمین زده و مرگ را نزديک می»فرمايند: حضرت علی )ع( می 
 (849: 6811)تمیمی آمدي، « البغیُ يیصراعُ الرجالا و يُدنی الآجال»؛ «نتیجه ستم مرگ است

المال جهت راحتی مردم است و ارزش آسودگی خلق از گنیجنه از ديدگاه سعدي بیت
 تر است:ونو ماديات افز

 گنج کااه باهتر  جاماع   دوساااتااان دل
 

 رنج بااه مردم کااه  بااه تهی خازينااه  
 

 (97: 6836)سعدي شیرازي،                     

سعدي عاشق بشريت و دوستدار انسان است و اين از تفکر وسیع و فراگیر سعدي در 
ن اموضوعات انسانی سرچشمه گرفته است. به آسايش ديگران توجه کردن و آسايش ايش

شود؛ اين ابیات بیان کننده را بر خويشتن ترجیح دادن در همه جاي بوستان مشاهده می
که هاي حکومت حضرت علی )ع( است که فرمود به چه صورت من سیر بخوابم زمان

 .(676: 9، جلد 6876)سید رضی،  اطرافیانم با شکم گرسنه باشند

 زن و ماااااارد آسااااااايش آناااکه خنک
 

 خوياشتن اايشآسااا باااار   گاااااازيند    
 

 (94: 6836)سعدي شیرازي،  

 نکااااردند رغااااااااابت هاانر پاااروران  
 

 باااه شادي خويش از غااام دياااگران   
 

 ( 94)همان:                     
 



 231 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

 نخورد مساااکین درويش که بینم چو
 

 درد و زهراساات لامه اندرم کام بااااه 
 

 (93: 6836)سعدي شیرازي،                   

 خوردآن لامااه چون می توانگر خود
 

 خوردچو بینااد کااه درويش خون می 
 

 (96)همان:                

فردي که خودش زيردست بوده و ستم بزرگان را برده اوضاع زيردستان را درک 
گز به کند و هرکند، چراکه  خدا ترس نیز از ستم نکردن نسبت به رعیت خودداري میمی

توانی مان بر تو سخت و غیرقابل تحمل است و نمیکند. اگرسخن حاکديگران ستم نمی
ها را تحمل کنی بر زيردستان بداخلاقی نکن. سعی کن بر کسی ظلم نکنی و بدخُلای آن

 گردد.دل کسی را نشکنی، چراکه دنیا دار مکافات است و هر کار کنی همان به تو برمی

 هار آنااکاا  کااه جور بزرگااان نبرد 
 گر از حااکمان ساااختت آيد ساااخن    

 

 نساااوزد دلاش بار ضاااعایافااان خرد      
 تااو باار زيااردساااتااان درشاااتی مکن 

 

 (682)همان:                   

 هاست.؛ دست خدا بالاي دست آن6﴾یداللهِ فَوقَ أیدیهِم﴿اين بیت اشاره به آيه 

فرمايند: آنکه تو را بر آن سرزمین ولايت داده، بهتر حضرت علی )ع( در اين زمینه می
 لاتر از فردي است که به تو ولايت داده است. از تو است و خداوند با

حاکمان عادل و بزرگان  همواره به فکر زيردستان هستند و از آه مظلوم دوري جستند 
و نبايد به زيردستان سخت گرفت. هنگامی که بزرگان دين ما بر اين طريق و رويه کار 

 کردند.

 نکاااو گااافت بهااارام شاااه با وزيااار    
 اناادچاو منصاااف بزرگااان دين بوده 

 

 که دشوار بااااااا زياااردستاااان مگااایر   
 اناادکااه بااا زيااردساااتااان چنین بوده 

 

 (684)همان:               
                                                            

 68. سورۀ فتح، آية 6



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 231

 

 اگر زير دسااااااتی در آيااااد ز پاااااي  
 

 حاایر کان ز نااالایاادنااش بر خااداي    
 

 (92)همان:                 

اگر فردي به دلیل قدرت و ماامش بر زيردست خود ستم نمايد، خداوند ناله وي را 

و إذا دَعَتکَ القُدرۀ »نمايد که گیارد. لامان حکیم به فرزند وصیت مین جواب نمیبدو

؛ فرزندم هر گاه قدرت، تو را به ظلم بر «علی ظلمِ من هو دونک فاذکُر قدرۀ الله علیک

 (.72: 6، جلد 6462زيردست فرا خواند، قدرت خدا را به خودت به يادآور )ديلمی، 

 . عبرت4
 هج البلاغه. عبرت در ن4-0-4

هاي گیشتگان براي زندگی حال و آينده خويش انسان زيرک کسی است که از تجربه

نیا و هاي د؛ در گردش«فی تصاریف الدنیا إعتبار»فرمايند: بهره بگیرد. امام علی )ع( می

(؛ دنیا 669: 68، جلد 6484هايی است )ابن ابی الحديد، روزگار گیشته و آينده پند گرفتن
 کسی وفادار نبوده و براي همه بدين صورت است.به هیچو روزگار 

 . عبرت در بوستان سعدي4-0-9
انسان بايد از شکست خود يا ديگري عبرت گرفته تا بتواند در حیات به موفایت دست  

 پیدا کند:

 پاااي نااگااهاادار  فااتااادي باااري چااو
 

 جاااي ز باالغزد ديااگاار يااکاابااار کااه 
 

 (19: 6836)سعدي شیرازي،                   

 ندب بااه افتااد در بختی برگشاااتااه چو
 

 پنااد باگاایاارنااد  باخاتااان   نایااک  و از 
 

 (662)همان:                 

 

 



 231 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

 خوانیم: در حديثی نیز می

؛  خوشا به حال کسی که سکوتش فکر و نگاهش «طوبی لِمَن کانَ صَمتُهُ فِکراً و نظرُهُ عَبراً»

 (.269: 6، جلد 6877عبرت آموز است )ابن بابويه، 

ي مال و ماام و ماديات را گیرا و غیر پايدار دانسته و براي اين ماصود به گیشتگان سعد
 ها خبريکند که ايشان هم ملک و ماام و حشم دارا بودند، اما حال نه از خود آناستناد می

 هاي ايشان:وجود دارد و نه از ماام و دارايی

 حشااام و جاه و ملک بر تکیه مکن
 

 هم وت از بعد و بودست تو از پیش که 
 

 (72: 6836)سعدي شیرازي،                            

فرمايند: خداوند تعالی به موسی وحی نمود به فزونی مال خوشحال امام صادق )ع( می
نبااش و مرا فراموش نکن، افزونی ثروت گناهان را از ياد برده و ترک ياد من قلوب را به  

امام صادق به تمرکز انسان به  اينجا(. در 936: 2، جلد 6488کشاند )مجلسی، قسااوت می 
ياد و نام خدا دستور فرمود و اينکه اگر مال داري خدا را در هر حالتی نبايد فراموش کنی 

 و ]به خاطر[ زيادي مال نبايد گناهانی که انجام دادي را از ياد ببري. 

 سااارشاااتمی گل گور سااار بر يکی
 به انديااااشه لااااختی فاااارو رفت پیاااار

 ناادي درين خشااات زرين دلاات چااه ب
 

 که حاصال کند زان گل گور، خشت  
 نفاا  کااوته نظر پند گایر کااااه اي  

 کاه ياک روز خشاااتی کنند از گلت  
 

 (637: 6836)سعدي شیرازي،                

 سعدي مرگ ديگران و ناپايداري دنیا را از ديگر مصاديق عبرت دانسته است:

 دل ز آمااااااد  رحمت  باااااارو  چنانش
 ان شااد از کرده و خوي زشاات پیشاام

 مکن شادمااااانی به مااااارگ کسااااای    
 

 که بساارشاات بر خاکش از گريه گل  
 بفرمود بر سااانااگ گورش نبشاااات 
 کااه دهرت نمااانااد پ  از وي بسااای

 

 (633)همان:  
 



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 231

 

 عاقبت انسان هم خاک شدن است:         

 ناه چنادان نشااانید در اين ديده خاک  
 برين خاااک چناادان صااابااا بگاایرد  

 

 معجر توان کرد پاااککااه بااازش بااه  
 کااه هاار ذرّه از مااا بااه جاااياای باارد  

 

 (633)همان:                            

 تاافاارّج کاانااان در هااوا و هااوس    
 

 گاایشاااتیم بر خاااک بسااایااار ک    
 

(634)همان:                            

 کساااانی کااه ديگر بااه غیااب اناادرنااد 
 

 بایااايانااد و بار خاااک مااا بگاایرنااد     
 

 (634)همان:  

 . عدالت9
اي است که بشر از ديرباز به آن پرداخته است. در حایات همان عدالت از نکات ارزنده

توانند از طريق اخلاق و عرفان به تمامی ها میرسیدن به کمال والاي انسانیست، چون انسان
مند شوند. در واقع شادي و غم هر کمال انسانی دست يابند و به طور مساوي از پاداش بهره

تساوي بررسی شود؛ زيرا حاوق قرادادي هر فردي براي حفظ حاوق خود از فرد بايد به 
 شود.راه خودکفايی خردمندانه و بر اساس عدالت تنظیم می

عدالت در اسلام به حدي مورد توجه است که جزء اصول دين قرار دارد. خداوند تعالی 
خداوند ﴿، 6﴾است هر انسانی که به عدالت فرمان دهد، او در مسیر مستایم﴿فرمايند: می

اگر در بین ﴿فرمايد: . خداوند همچنین می2﴾دهدهمیشه به عدل و احسان فرمان می
هید وصیتی خوااي افتاد، میان ايشان به عدالت رفتار کنید يا اگر حتی میمسلمانان تفرقه

 .8﴾بنگاريد، همواره انسانی عادل را شاهد بگیريد
روي و تفريط در هر موضوعی است و عدالت روي و دوري جستن از زياده عدالت میانه

دو شکل است. عدالت در اقتصاد که عبارت است از اينکه به هر چیزي که حق است، 

                                                            
 71. سورۀ نحل، آية 6

 68. سورۀ نحل، آية 2

 681. سورۀ مائده، آية 8



 231 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

ايمان آوري و عدالت در عمل فردي؛ يعنی کاري انجام دهی که سعادت تو در آن باشد 
که ينو کاري که موجب بدبختی است، انجام ندهی. عدالت در میان مردم عبارت است از ا

هر فردي را در جاي خويش به حکم عال و شرع و يا عرف که استحااق آن است، قرار 
بدهی؛ نیکوکار را پاداش داده و بدکار را مجازات کنی و حق مظلوم را از ظالم بگیري. 

، جلد 6874لیا معلوم است عدالت همواره برابر با حسن و در تلازم با آن است )طباطبايی، 
62 :473 .) 

 اي خواهان عدالتآرمانی که سعدي در بوستان به تصوير کشانده است، جامعهجامعه 
راند و از ستم و بیداد به دور است. محور بوده که در آن عدل و نیکی حکم میو عدالت

ورزي، نیک نامی را به همراه دارد. البته اگر خواسته شود عدل را از ديدگاه سعدي عدالت
، موضوعات بسیار زيادي است. منتها در تناسب با اشعار هاي اسلامی بشکافیمدر آموزه

 سعدي آيات ذکر شده است:

 مکن جااان من، تخم دين ورز و داد
 

 مااده خاارماان ناایااک ناااماای بااه باااد   
 

 (668: 6836)سعدي شیرازي،           

 هااا ملااک راناادباه عاادل و کرم ساااال 
 

 باارفاات و نااکااونااامی از وي بمااانااد  
 

 (98)همان:               

ن شک ياب باشد. بدوکاو وخويشتنشناس، خويشتنحایات انسان بايد خويشتن در 
ايی نزد پروردگار دارد و شايسته اين است که به انسان کامل لاب چنین انسانی جايگاه ويژه

دهیم؛ زيرا او با خوش نامی و ياد مردم به خیر همیشه در دل مردم زنده است و هیچ گاه از 
تواند به جايگاه والايی دست يابد که راين، يک انسان زمانی میبین نخواهد رفت.  بناب

بتواند در آخرين مراحل سلوک اخلاقی و عرفانی دست يابد و مردم در ساية عدالت بتوانند 
 هاي دينی و دنیايشان برسند.به خواسته

از ديدگاه سعدي آنچه ظالم با ظلم به  دنبال آن است؛ يعنی قدرت و اعتماد مردم فاط 
 شود:ا عدالت کسب میب

 



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 231

 

 گمااانش خطااا بود و تاادبیر ساااسااات 
 

 که در عدل بود آنچه در ظلم جُساات 
 

 (16)همان:                

سعدي در حایات عدالت را مورد ستايش قرار داده است. در صورتی که انسان عادل 
لم ظترين درجات معنوي وعرفانی دست يابد و در حایات ناطة ماابل آن تواند به عالیمی

د. مانرسد به طوري که از مسائل معنوي چیزي براي او باقی نمیهم به ناط؛ ساوط می
تواند تثبیت انسان عادل را بکند. سعدي انسان ستمکار را به مجازات در مجازات ظالم می

نمايد. بی شک سعدي بهشت عارفان را همان آن دنیا و  ناکام ماندن از بهشت رهنمون می
 داند.یوصال پروردگار م

 خوانیم:متناسب با اين مفهوم در رواياتی از حضرت علی )ع( می

؛ هر کسی به عدالت رفتار کند، خداوند حکومتش را «مَن عَمِلَ بالعَدلِ حَص نَ اللهُ مُلکَهُ»

 (.899: 9، جلد 6811کند )تمیمی آمدي، حفظ می

سیدن ارتباط آنچه در تحاق عدالت سهم بسزايی دارد، مشارکت مردم به معناي ر
هاست؛ زيرا عدالت چه به معناي عرفانی و چه به معناي گستر با ساير انسانعارف عدالت

اجتماعی آن حداقل نیازمند مشارکت مردم است. بدون همکاري و همراهی مردم تحاق 
 عدالت منجر نخواهد شد.
شاهده مهاي خسرو به شیرويه هاي آن به طور کامل در نصیحتعدالت و مفهوم و نتیجه

 خوانیم:شود. در روايتی از حضرت علی)ع( میمی

إستَعمِلِ العَدلَ و احذَرِ العَسفَ و الحَیفَ فإنَّ العَسفَ یَعُودُ بالجَلاءِ و الحَیفَ یَدعو إلی »

؛ عدالت را اجرا کن و از زورگويی و ستمگر بپرهیز؛ زيرا زورگويی مردم را به «السّیف

: حکمت 6876کشاند. )سیدرضی، ن را به قیام مسلحانه میدارد و ستم آناترک وطن وا می
476.) 

حضرت علی )ع( چهار عامل را در به وجود آمدن ماام عرفانی در عدالت مطرح 
تواند در پی حاايق امور  به انديشه و فهم عمیق است که طی آن عارف می–6کند: می



 231 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

رابطة  -8به حایات است.  دانش ژرف و منظور از  چنین دانشی رسیدن-2اشیاء دست يابد. 
بردباري در  -4گونه پیش داوري. انسان با خود داوري است؛ داوري درست بدون هیچ

وجود عارف است. منظور از بردباري جلوگیري از بروز خشم است که به طور مداوم بر 
(. در واقع 223: 9، جلد 6463خود مسلط باشد و از حیطة شريعت خارج نشود )الموسوي، 

ی که شود؛ در جايبه دو دستة نظري و شناختی و موانع عملی و کاربردي تاسیم میعدالت 
گويد عدالت را اجرا کن )عملی(، از ستمگري بپرهیز )شناختی(، زورگويی مردم را به می

 کشاند )عملی(.دارد )نظري( و ستم آنان را به قیام مسلحانه میترک وطن وامی

 شااانیادم که خسااارو به شااایرويه گفت  
 آن باااش تاااا هاار چااه نیت کنی باااار

 يأالا تااااااا نپیچای ساار از عااادل و ر   
 گااااااااريااازد رعاایاات ز بیااادادگاار    
 از آن بهااااااره ورتر در آفااااق نیااااااست 
 چو نوبت رسد زين جهااااااان غاااربتش  

 

 در آن دم که چشمش ز ديدن بخفت 
 نظر در صاااااااالاح رعیت کاااااااانی    

 پاااي   کااااااه مااااااردم ز دستت نپیچند
 کااااااند نام زشتش باااه گیتی ساااااامر   
 که در ملک رانی به انصاااف زيساات 
 تاااارحّاااام فاارسااتند باار تااربتااش      

 

 (48: 6836)سعدي شیرازي،             

کند که هیچ گاه نبايد در در اين شعر هدف سعدي اين است که به مسؤولان گوشزد 
ر و مصلحت مردم قدم برداري. همیشه خبري به سر ببري و فاط در جهت خیغفلت و بی

طلب شوند. همیشه انسان عادل و حقظلم و ظالم پايدار نیستند و در جهان به بدي شناخته می
کنند. همیشه با فاتحه بر سر مزارش، روح او درآرامش ابدي قرار به نیکی از وي ياد می

جتماعی است؛ هم به گیرد. در واقع هدف ما از عدالت، همان عدالت فردي و عدالت امی
روي در شود. میانهمعناي تساوي و نابرابري است و در واقع عدالت خصوصیت فرد بیان می

امري که مورد قبول جامعه است به عنوان يک ارزش مورد قبول است. بنابراين، عدالت 
ارزشی ابزاري براي راه يافتن به مراتب بالاي عرفانی است و اعمال و کردار انسان عارف 

 کند.ها معنا و مبنا پیدا میا توجه به ارزشب

 . اعتدال در زندگي 2



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 224

 

از جمله موضوعات مهمی که در به وجود آوردن يک حیات سالم از توجه و اهمیت 
اي برخوردار است، موضوع اعتدال در مجموعة حیات است، بدين مفهوم که انسان ويژه

، عشق ورزيدن و ديگر امور را ها، مانند عبادت، خدمت به خلق، آزادي، حبهمة ارزش
به صورت هماهنگ و معتدل در خود ايجاد کند و شايد اعتدال را به نوعی تعامل هم بتوان 
معنی نمود؛ تعامل زبانی همان تعامل اجتماعی است. هنگامی در زندگی اعتدال صورت 

 گیرد که خواستة انسان با استدلال همراه باشد.می

  ( 47)خطبه/6« بهِ  فانها خیرُما تواصی االعبادیاُصیکم عباداالله بِتاوي الله

کنم؛ زيرا آن بهترين چیزي است که بندگان به به تاوا سفارش می اي بندگان خدا شما را
 آن توصیه شده است.

روشی که اسلام براي حیات مسلمانان مورد پسند دارد، هم راه معتدل و وسط است؛ 

ما شما را همچنان به ؛ 2﴾ک جعلناکم أمّۀ وسطاًو کذل﴿فرمايد: چنان که خداي تعالی می

 آيین اسلام هدايت کرديم و به اخلاق معتدل بیاراستیم.
هايی متعادل بودند که در حیات خويش از افراط و تفريط در اهل بیت )ع(  نیز انسان
ت فرمودند که از ايشان تبعیکردند و به ديگران هم توصیه میامور گوناگون پرهیز می

ما هم بیت محمد )ص( امتی معتدل هستیم که درک »فرمايند: حضرت رضا )ع( میکنند. 
 کنند و اشخاصی کهروي میرسند اشخاصی که افراط و زيادهکنند ما را و به ما نمینمی

داشتن  همچنین با در نظر« گیرند.افتند و سبات نمیدنباله روي ما هستند و از ما پیش نمی
 کند وانسان را به رعايت اقتصاد و اعتدال در حیات دعوت میهاي دينی و قرآنی آموزه
گويد در خرج کردن بايد میانه رو باشید و زحمت يک  ساله را در يک لحظه بر باد می

 نداد و در زمان توانايی به فکر زمان رنج و تنگدستی نیز باشد:

 

 به سالی تااااوان خاااارمن اناااادوختن  
 چو در تنگاادساااتی نااداري شاااکیااب 

 

 م نااه مردي بود ساااوختنبااه يااک د 
 نگااااه دار وقت فااااراخاااای حساااااب

 

                                                            
 47. خطبة 6

 648. سورۀ باره، آية 2



 223 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

 (32: 6836)سعدي شیرازي،                               

هاي خود دارد و نبايد انادر در اين ابیات سعدي انسان رابه تعادل نسبت به اندوخته
خرج کرد که در يک زمان کوتاه تمام سرماية خود را ازدست بدهی و همیشه بايد دخل 

چیزي را باخرج مطابات داشته باشد. به قول سعدي هنگامی که تحمل و صبر فایري و بی
نداري، بهتر است اندوختة مالی براي خود کنار بگیاري تا هنگام بلا و  مصیبت ازآن 

 مند شوي.بهره

إذا أراد الله بِعبدٍ خیراً ألهَمَهُ الإقتصاد و »فرمايند:حضرت علی )ع( هم در اين زمینه می

؛ هر زمانی که خداوند متعال ارادۀ نیکويی را «حُسن التدبیر و جَنَّبَهُ سوءَ التدبیر و الإسراف

بیر و اندازد و او را از بدي تدروي و نیکويی تدبیر میاش داشته باشد در دل او میانهبه بنده
 (.898: 6811کند )تمیمی آمدي، روي دور میزياد

اعتدال را داشته باشد و اين موضوعی است که انسان در بخشش هم بايد رعايت حد 

 لَّکُ تَبْسُطْها لا وَ عُنُقِکَ إِلى مَغْلُولَۀً یَدَکَ تَجْعَلْ لا وَ﴿ در قرآن هم به آن توجه شده است:

؛ هرگز دستت را بر گردنت زنجیر مکن )و ترک انفاق و 6﴾مَحْسُوراً مَلُوماً فَتَقْعُدَ الْبَسْطِ

حد )نیز( دست خود را مگشا  تا مورد سرزنش قرار گیر  و از بخشش منما( و بیش از 
 کار فرومانز!

 بااه يااکاابااار بر دوساااتااان زر مپاااش  
 اگاار هاار چااه يااابی بااه کف بر نهی 

 

 وز آسااایب دشااامن به انديشاااه باش  
 کفاات وقاات حاااجاات بمااانااد تهی  

 

 (38: 6836)سعدي شیرازي،                       

بايد هر  چه داري هزينة دوستان کنی، چراکه در اين ابیات ساعدي معتاد  اسات که ن  
چه و ضربه خواهند زد.همچنین اگر هر ها به تموجب حساادت دشمنان خواهی شد  و آن 

انادوختاه داري هزيناه کنی، هنگاام نیاازمندي تنها و بی ک  خواهی ماند و  بايد به فکر      
 آينده بود.

                                                            
 26. سورۀ اسراء، آية 6



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 222

 

روي و تفريط يادهگوياد در مسااایر میانه حرکت کن و از افراط و ز ساااعادي هم می 
 دستی دور باش. وکوتاه

 مااگااوي و ماانااه تااا تااواناای قاادم     
 

 از اناادازه باایاارون و ز اناادازه کاام   
 

 (699)همان:                       

 و اگر تنااد باااشااای بااه يکبااار و تیز 
 دسااااتاای و باایااچااارگاای  نااه کااوتاااه

 

 جااهااان از تااو گاایاارنااد راه گااريااز   
 نااه زجاار و تااطاااول بااه يااکاابااارگی 

 

 (699)همان:                  

خیر »فرمايند: روي مورد تأکید ائمه )ع( هم اسااات. امام علی )ع( میعادالات و میانه  

؛ بهترين کارها روش میانه اساات «الامور النمط الاوسللطإلیه یرجع الغالی و بِهِ یلحق التالی

د رسااگردد و عاب مانده به آن میکه پیشااتازنده و ساارعت گیرنده به سااوي آن بر می  
 (.684: 6811دي، )تمیمی آم

 . قناعت7
نديده هاي پسها نصیب خلق کرده و از صفتقناعت در معناي رضايت به آنچه خدا از نعمت

باعث   کند ونیاز میاخلاقی است که مورد تأکید احاديث دينی است.  قناعت انسان را بی
ا و دنیپالايش روح،  عزت نف ، بلندي همت،آگاهی و  خردمندي و عایده به ناپايداري 

 تعال و دورانديشی دارد. ح  شناخت کامل از خدا، روحیة امیدواري، پايداري در برابر
شود شرايط تر از همه، رهايی از فار از نتايج قناعت است که باعث میگناه و مهم
 حد و حصرشآور را از انسان دور کند و او همواره با ياد خدا و توکل بر توجه بیاضطراب

 دست يابد.  به آرامش حایای

 البلاغه. قناعت در نهج7-0
داند،  بلکه بهره مندي مندي کم از دنیا نمیامام علی )ع( ملاک قناعت را مادار و بهره

داند و البته معتاد است توجه بیش از حد به دنیا انسان را به مرحلة وکفاف کافی از دنیا می
ر قسمت خود باشد. قناعت مدنظ برد. هرچند سخن اهل لغت، انسان راضی بهدنیاپرستی می



 221 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

ما به معناي اکتفا کردن به درآمد کم و عدم تلاش و کوشش نیست، بلکه به تلاش، همت 
شود و به حق در جهت مصالح و منافع انسانی باشد و نه براساس و پیگیري بسیار توصیه می

 پرستش نف .
اوند قسمت او قرار هر کسی به آن مادار از روزي که خد»فرمايند: امام علی  )ع( می

، 6811)خوانساري، « شودنیاز میداده است، قناعت کند، از آنچه در دست مردم است، بی

مِن شَرَفِ الهِمّۀ لُزومُ »فرمايند: (. همچنین در زمینة قناعت و بلند همتی می679: 8جلد 

 (.44: 1، جلد 6811؛ پاي بندي به قناعت، از والايی همت است )تمیمی آمدي، «القَناعَۀ

کند؛ چراکه از حرص و قناعت انسان را هر چند داراي فار باشد، ثروتمند می
فرمايد: خواهی به دور بوده و به آنچه دارد، رضايت دارد. حضرت علی )ع( میزياده

 (. 437ا: ت؛ قناعت ثروتی است که پايان پیير نیست )صبحی صالح، بی«القناعۀ مالٌ لا یَنفَدُ»

 ستان سعدي. قناعت در بو7-2
 حکايتی از عزت قناعت در بوستان آمده است:

 باشاااااااد مگااااار نترا صاابر بااااار من  
 حاالاوت نااباااشااااد شاااکاار در نیش  

 

 و لیکن مرا باشاااااااااد از نیشاااااااااکر  
 چو باااشااااد تااااضاااااي تلخ از پیش 

 

 (643: 6836)سعدي شیرازي،                    

سان افرازي بوده و انضمیر و امیر ختن قناعت باعث بزرگی و سردر حکايت مرد روشن
 شود:قانع براي امور مادي حاضر به خم و راست شدن در ماابل ديگران نمی

 چه خوب اساات تشااريف میااااار ختن 
 اي بر زمین خسااااب و ب گر آزاده

 

 تر خااارقة خاااوياااشتن  و زو خاااوب 
 مااکاان بااهاار قااالاای زمین بوس ک 

 

 (643)همان:                   

اکه به دلیل عزت نف  انسان در نظر ديگران با عزت قناعت ثروتی پر قیمت است؛ چر
شود ثروتمند و فایر در ديدگاه انسان يکسان جلوه کند و سعدي و بزرگ و موجب می



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 221

 

 کند و آن تبديل شدن چیزي بدون ارزشبراي توصیف اين معنا از مثالی زيبا استفاده می
 ند:کگونه بیان می نبهاست نظیر خاک به زر و سنگ به سیم و علت آن را ايبه گران

 شنیاادي کااااه در روزگااااار قادياام     
 نپنااداري اياااان قااول معااول نیاست    
 چو طفال اندرون دارد از حرص پاک 

 

 شاادي سنااااااگ در دسات ابادال سیام  
 چو قانع شادي سیم و سنگت يکی ست 
 چه مشتی زرش پیش همت چه خاااااک 

 

 (646)همان:              

-ت که ماديات را در نگاه انسان يکسان و بدون اهمیت جلوه میاز اين رو، قناعت اس
فرمايد: بزرگوارترين مردم فردي است که قناعت و پارسايی و کند. حضرت علی )ع( می

یازي ندوري از حرص و طمع را پیشه کند؛ زيرا که حرص و طمع فار بالفعل و قناعت بی
توانند به سادگی قناعت می آشکار است که همگان آن را در اشخاص آراسته به وصف

 مشاهده کنند.
ود، تأکید شبار ديگر سعدي بر عزت نف  که با قناعت کسب می ،در حکايتی ديگر

نیازي است و کسی که بدان مزين شد، سلطان و درويش در نظر کند و اينکه قناعت، بیمی
ست ادر فرموده افرمايند: به آنچه خداوند براي تو مايشان يکسان است. امام صادق )ع( می

 (. 662: 73، جلد 6488نیاز شوي )مجلسی، راضی باش تا بی

 بینااداختم شااااانااه کاااين اساااتخوان  
 ناافاا  بر اناادکی قااناااعاات کاان اي

 

 باااياادم ديگرم سااااگ مخوان نااماای 
 کااه سااالاطااان و درويش بینی يکی  

 

 (641: 6836)سعدي شیرازي،               

 . مجازات بدکاران 1
 البلاغهنهج. مجازات بدکاران در 1-0

مجازات به مجموعه راهکارهايی که پ  از ناکامی در رويکرد پیشگیري و درمانی به ناچار 
یري از گکند و از  تداوم رفتارشان با بهرهها ايجاد میهنجاريهاي نابهبراي کنترل کنش

شود. در میان دستورهاي حکومتی حضرت امیر)ع( تنبیه فرد ابزارهاي متفاوت مانع می



 221 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

ا فاط ها راي از تنبیهها دانست؛ زيرا دستهبندي شديدترين مجازاترا در رده« نتکارخیا»
 اند.براي فرد خاطی بیان کرده

نويسد: از خدا بترس و اموال ايشان را حضرت علی )ع( به يکی از حاکمانش نامه می
ا مجازات ر بازگردان و اگر چنین ننمايی و خدا مرا فرصت بدهد تا بر تو دست پیدا کنم، تو

زنم که به هر کسی زدم خواهم داد که از خدا عیرخواه من باشد و با شمشیري تو را می
 (.46: نامه 6876وارد دوزخ شد )سید رضی، 

و نبايد که نیکوکار و بدکار در نزد تو برابر »فرمايد: امام علی )ع( در جايی ديگر می
به نیکوکاري رغبتی نماند، ولی  شود که نیکوکاران راباشند؛ زيرا اين کار موجب می

 (.98)همان: خطبه « بدکاران را به بدکاري رغبتی بیافزايد
هايی که ذکر شد مربوط به مجازات کسانی که حدود قانون را رعايت با توجه به نمونه

شود که نشانگر شدت عمل و اي از پیشنهادها ارائه میالبلاغه مجموعهکنند در نهجنمی
اي سخت و  بازدارنده در برابر بزهکارانی است که واکنش پیشگیري و هاِعمال مجازات

 اصلاحی در آنان مؤثر نبوده است. 
امروزه در دنیا نسبت به بیان جرم و نحوۀ مجازات مجرمان تحولاتی ايجاد شده است و 

نسبت به  تريتر شده و از اين ديدگاه کوشیده تا نگاه انسانینسبت به زمان قبل منعطف
ر و نحوۀ سازگاري با او را فراهم کند، اما حایات امر اين است که اين تغییر نگرش بزهکا

 نتوانسته در تعديل جرم و جنايت مؤثر باشد.
کند که تناسبی براي مجازات مجرمان با جرم در حالت کلی اين واقعیت صدق می

 .انون استاست که اين تنوع مجازات براي بزهکاران نشان از عدالت اجتماعی و نظم و ق

 . مجازات بدکاران در بوستان سعدي1-3
ورت کلی کند و به صسعدي در برخورد با بدکاران در ابتدا پند و سپ  بند را پیشنهاد می

هاي اجتماعی به قصاص و سزاي عمل اعتااد دارد.  سعدي معتاد ها و واکنشدر کنش
تا  يد او را کاملاً از بین ببريتوان انسان بدکار را مجازات کرد بااست تنها با مجازات نمی

انسان  رساند. اگر  بهبه ديگران آسیب نرساند و انسان بدکار در همه حال به انسان ضرر می
ر بینی و فرصت جبران اين ضرفرومايه محبت کنی، مطمئن باش آسیب و ضرر آن را می

 نیست.



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 221

 

 ماکااافااات ماوذي بااه مااالاش ماکان      
 

 کااه باایااخااش باار آورد بااايااد ز باان  
 

 (48: 6836)سعدي شیرازي،                    

 سااار سااافلااه را گاارد  بااالااش ماانااه  
 

 نااهساااار مااردم آزار باار ساااانااگ     
 

 

 (629)همان:                           

 فااريااباانااده را پاااي در پاای ماانااه     
 

 چااو رفااتاای و دياادي امااانااش مااده   
 

 (648: 6836)سعدي شیرازي،                            

کند از بدکار با تعبیرهايی نظیر گرگ و درخت خبیث ياد می کن شود ومفسد بايد ريشه
یکويی در رساند و نگويد همان ابتدا بايد از بین ببري وگرنه به بایه مردم آسیب میو می

 کند:زار و بیهوده معرفی میحق وي را نشاندن درخت در شوره

 ساااار گاارگ بااايااد هاام اول بااريااد  
 

 نااه چااون گوسااافناادان مردم دريااد  
 

 (6836:48)سعدي شیرازي،                                 

 واگر پنااد و بناادش نیااايااد بااه کااار  
 

 درخاتی خبیااث ساااات بیخش برآر   
 

 ( 49: 6836)سعدي شیرازي،                             

 مِنْ ثَّتْاجْتُ خَبیثَۀٍ کَشَجَرَۀٍ خَبیثَۀٍ کَلِمَۀٍ مَثَلُ وَ﴿خبیث مأخوذ از آيه قرآن است: درخت 

)و سخن آلوده( را به درخت ناپاکز « کلمه خبیثه»همچنین( ؛ )6﴾قَرارٍ مِنْ لَها ما الْأَرْضِ وْقِفَ

 تشبیه کرده که از رو  زمین برکنده شده و قرار و ثباتز ندارد.

 مکن بااا باادان نیکی اي نیااک بخاات
 

 کاه در شاااوره ناادان نشااااند درخت    
 

 (629: 6836)سعدي شیرازي،                       

                                                            
 21. سورۀ ابراهیم، آية 6



 221 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

مجازات شود، چراکه در غیر اين صورت به کژ روي  داز ديدگاه سعدي، مجرم باي
و   رساند. نیکیشود و به اشخاص بیشتري ضرر میتر میدهد و گستاخخويش ادامه می

اي ندارد؛ زيرا اگر چنین شخصی به قدرت رحمت به بدکاران، کاري عبث است و نتیجه
 کننده خويش رحم نکند. رحم رسد، ناشکر است و حتی ممکن است به

 نکويی و رحمات باه جاي خودسااات  
 

 ولی بااا باادان نیااک مردي باادساااات 
 

 (629: 6836)سعدي شیرازي،            

 چااو از کااار ماافسااااد خااباار يااافااتی 
 هنراش ماااناای آن باایکااه گار زنااده 

 وگر سااار بااه خاادماات نهااد بر درت 
 

 ز دساااتااش باار آور چااو دريااافااتاای  
 نااخااواهااد تااو را زناادگاااناای دگاار   

 ساااات يااابااد بااباارد ساااارت  اگاار د
 

 (638: 6836)سعدي شیرازي،                      

 . عشق و محبت 9
ی نام ناپیير هستند و نام يکاي که جدايیعرفان و عشق سرنوشتی توأمان داشته به گونه

-کند. خداي متعال از حیث حب به ذات، تجلی کرد و اين همه جهانديگري را تداعی می
لق کرد و تمامی هستی هم عاشق و شیداي وي هستند و در اين زمینه هاي پیدا و نهان را خ
  «خدايا از تو خواهانم که قلبم را از محبت خودت لبريز گردانی.»  فرمايند:امام علی )ع( می

عشق در تعلیم و تربیت هم هدف بوده و هم راه و روش، هم ابتدا است و هم پايان بی 
شود؛ خود، راه و روش کمال و معرفت منتج مینهايت. هدف است؛ زيرا که با وصل و 
هاي میان راه را در دل خويش جاي داده است. است؛ زيرا که سیر تکاملی دارد و منزلگاه

به طور کلی، موضوعیت عشق با عال جزئی انسان و تجربة حسی تفاوت دارد. اين دلالت 
ی با می، تربیت عاطفبر آن دارد که در نظام تعلیم و تربیت تحت تأثیر از عرفان اسلا

مشیري، شود )شترين جنبه تربیت، تلای میمحوريت عشق، داراي اصالت است و حتی مهم
6839 :46.) 
را  هاها و معرفت حق، پیوند لازم ايجاد کرد، نعمت ياین، آنحایات ايمان میان آن»

یده و چشاي ندارند، شیرينی معرفت خدا را شیداي حق گردانید که به غیر خدا هیچ علاقه
از جام محبت پروردگار سیراب شدند...، آنچه آنان را شیفتة طاعت خدا کرده بیر محبت 



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 221

 

: 6876)سیدرضی، « دارندگاه دل از بیم و امید او بر نمیپرورانند و هیچاست که در دل می
 (.66خطبة 
ين ربار خدايا! تو براي عاشاانت بهترين مونسی و براي آنان که بر تو توکل کنند، بهت﴿

اش خبر داري و از اوج بصیرت بینی و از نهانکارسازي. اسرار آنان را در آيینة دلشان می
. هايشان براي تو شیفته و شیداستو بینش آنان آگاهی. پ  رازهايشان نزد تو هويدا و دل

جوم ها بر آنان هاگر تنهايی، آنان را به وحشت اندازد يا تو مونسشان شود و اگر مصیبت
دانند که سررشته کارها به دست تو و در حوزۀ فرماندهی ه تو پناه جويند، چون میآورد، ب

ندانم،  ام يا راه پرسیدن راپروردگارا، اگر از بیان مسألتم عاجز و درماندهو تدبیر تو است. * 
پ  به آنچه مصلحت من است، راهنمايم باش و دلم را به سوي آنچه خیر من است، هدايت 

هاي تو دور نباد )و از شب اندکی را ها و کفايتبیجا نیست و از هدايت کن که اين توقع
 .6﴾کردند(غنودند و در سحرگاهان از خدا طلب آمورزش میمی

 . عشق به خدا9-0
عشق واقعی، عشق به معشوق واقعی و محصور  به فردي است که با عشق به خويش عالم 

قرار داد. محبوبی که قرآن کريم وي را را خلق کرد و عشق را در همة هستی مانند انسان 

اند، کسانی که ايمان آورده؛ 2﴾والذین آمنوا أشَدُّ حُبّاً لِلّه﴿داند: محبوب واقع و اصلی می

 به خدا به شدت محبت دارند. 
در حديث هم بر محبت و عشق خدا تأکید بسیاري شده است. امام صادق )ع( فرمودند: 

باللهِ حتّی یکونَ اللهُ أحَب  إلیهِ مِن نفسِهِ و أبیهِ و أُمِّهِ و وُلدِهِ و أهلِهِ  یُمَحِّضُ رَجُلٌ الایمانَلا »

گردد، مگر اينکه خداوند در نزد ؛ ايمان انسان پاک و خالص نمی«و مالِهِ و مِنَ الناسِ کلّهِم

م اش و همه مردتر از جان، مال، پدر، مادر، فرزند و خانوادهداشتنیتر و دوستاو محبوب
 (.29: 17، جلد 6488باشد )مجلسی، 

                                                            
 63و  67. سورۀ ذاريات، آيات 6

 619. سورۀ باره، آية 2



 221 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

بیند اش را در کنارمعشوق میرسد که تمام هستیدر سخنان عارفانه، عاشق به جايی می
هاي عارف، طالب خدا هستند؛ گیرد. انسانق را در نظر میوو گاه خود را ناديده و فاط معش

 تند:هس ال معشوقدر صورتی که خداوند در روح و قلب ايشان حاضر است. ايشان  به دنب

 دلارام در بااااااااار دلارام جاااااااااوي
 

 لب از تشاانگی خشااک برطرف جوي 
 

 (688 :6836سعدي شیرازي، ) 

و ما ؛ 6﴾الوَریدِ حَبلِ مِن إلیهِ أقرَبُ نَحنُ﴿انسان بسیار نزديک دانسته است:  را به خدا قرآن

 للهَا أنَّ اعلَموا و﴿فرمايد: اي ديگر نیز میتريم. در آيهبه او از رگ گردنش نیز نزديک

بدانید خداوند بین انسان و قلب او حائل ؛ 2﴾تُحشَرونَ إلیه أنَّهُ و قَلبِهِ و المرءِ بینَ یَحُولُ

 شود و همة شما نزد او در قیامت جمع خواهید شد.می
البته اين موارد  تشبیه است و قرب الهی از اين نیز  برتر و والاتر است؛ هر چند مثالی 

سوزند و به شود. عاشاان خدا در عشق الهی میتر در محسوسات پیدا نمیضحها وااز اين
انديشند. امام علی )ع( نیز دوستی خدا را به آتش سوزناک تشبیه چیزي جز محبوب نمی

؛ «حُبُّ الله نارٌ لا یَمُرُّ علی شیٍ إلا إحترَقَ و نورُ اللهِ لا یَطلُعُ علی شیءٍ إلّا أضاء»کند: می

بت  خدا آتشی است که بر هر چه عبور کند، آن را سوزانده و بر هیچ چیزي دوستی و مح
 (. 28: 17، جلد 6488کند )مجلسی، کند، مگر اينکه روشن و نورانیش میتابش نمی

حایات عشق و دوستی فاط مربوط به اين دنیا نیست، بلکه ازآن خارج است متعلق به 
با  شود وهايی از معبود خشنود و شاد مینهجهان روح است. اين روح انسان است که با نشا

شود. اوست که از خلق ها و کمبود جهان پیروز میکند و بر سختیفکر آن زندگی می
گريزان و به حق مشغول هستند. چنان در عشق الهی غرق هستند که به ديگران توجه ندارند 

ه ، اين عارفان هستند کهاي وارستهيابد. در مکتب انسانو همه چیز را در معشوق اصلی می
ان مست رسند. چنيابند و به بالاترين مرتبه عشق بازي میاز همة تعلاات هستی رهايی می

 اند.و مدهوش پروردگارند که خود را به دست فراموشی سپرده

                                                            
 61ورۀ ق، آية . س6

 24. سورۀ انفال، آية 2



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 214

 

 بااه ياااد حااق از خاالااق بااگااريااخااتااه  
 

 ريخته چناان مسااات سااااقی کاه می    
 

 ( 686 :6836ي، سعدي شیراز)                               

إذا تَخَلّی المؤمنُ مِنَ الدنیا سَمَا و وَجَدَ »فرمايند: امام صادق )ع( در بیانی بدين مضمون می

؛ زمانی که انسان مؤمن خويشتن را از «حَلاوَۀَ حُبِّ اللهِ و کانَ عندَ أهلِ الدنیا کأنَّهُ قَد خُولِط

و با  کندخود را احساس می کند، سپ  شیرينی محبت پروردگارمحبت جهان  خالی می
برد، اما گويی اختلال حواس پیدا کرده است )کلینی، اينکه در بین اهل دنیا به سر می

 (.688: 2، جلد 6879
 :ب آن هستندااند، بوده و هنوز در تب و تدلدادگان حق به ياد عهدي که با او بسته

 الساااات از ازل همچنااانش بااه گوش 
 

 بااه فاارياااد قااالااوا باالاای در خااروش   
 

 ( 686 :6836سعدي شیرازي، )               

خواهد بگويد در اين بیت اشاره به عهد الست و جهان ذر شده است. دراين بیت می 
ازتعلاات هستی رهايی پیدا کردن و تنها معشوق را در اين جهان ديدن در قرآن کريم 

 أَ أَنْفُسِهِمْ عَلى أَشْهَدَهُمْ وَ ذُرِّی تَهُمْ ورِهِمْظُهُ مِنْ آدَمَ بَنی مِنْ رَبُّکَ أَخَذَ إِذْ وَ﴿ فرمايد:می

و )به خاطر ؛ 6﴾غافِلینَ هذا عَنْ کُنَّا إِنَّا الْقِیامَۀِ یَوْمَ تَقُولُوا أَنْ شَهِدْنا بَلى قالُوا بِرَبِّکُمْ لَسْتُ

؛ و تها را برگرفبیاور( زمانز را که پروردگارت از پشت و صلب فرزندان آدم، ذريه آن
آر ، »ند: گفت« آيا من پروردگار شما نیستم؟»ها را گواه بر خويشتن ساخت؛ )و فرمود:( آن

ما از اين، غافل بوديم؛ )و از »)چنین کرد مبادا( روز رستاخیز بگويید: « دهیم!گواهز مز
 «!خبر مانديم(پیمان فطر  توحید بز

 صااارف وحدت کسااای نوش کرد می
 

 کااه دناایااا و عاااااباای فاارامااوش کرد 
 

 (686: 6836)سعدي شیرازي،               

                                                            
 672. سورۀ اعراف، آية 6



 213 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

إنَّ العُبّادَ ثلاثۀً قومٌ عَبدوا الله عزّ وجَلَّ خَوفاً فَتلکَ »فرمايند:حضرت صادق )ع( می

عبادۀُ العَبیدَ و قَومٌ عَبَدوا الله تَبارَک و تعالی طَلَبَ الثّوابِ فَتِلکَ عبادۀُ الأجراءِ و قومٌ عَبَدوا 

 ؛ عبادت سه قسم است: گروهی«حُبّاً لَهُ فَتِلکَ عبادۀُ الأحرارِ و هیَ أفضَلُ العِبادۀِ الله عَزَّوَجَلَّ

عبادت بندگان است که از ترس  اند، خداي عزوجل را از راه ترس پ  اينعبادت کرده
از براي ثواب پ  اين عبادت مزدوران است  اندت کردهکنند و گروهی عبادخدمت می

 اند خداي عزوجل را به سببزدي بستانند و گروهی عبادت کردهکنند که مکه کاري می
ها است  )خوانساري، محض دوستی او پ  اين عبادت آزادگان است و اين افضل عبادت

 (. 973: 2، جلد 6811

حُبُّ الله إذا أضاءَ »خوانیم: حديث ديگري از امام صادق )ع( دربارۀ حبّ خداوند می

؛ حب خداوند زمانی «کُلِّ شاغِلٍ و کُلِّ ذِکرٍ سِوی اللهِ عندَ ظُلمَهِعلی سِرِّ عَبدٍ أخلاهُ علی 

دارد و اش را روشن کند، او را از هر دل مشغولی و سرگرمی بازمیکه باطن و درون بنده
 (.76: 69، جلد 6488کند )مجلسی، اي از وي سلب میياد غیر خدا را در هر تاريکی

 هراسد:ست، از سرزنش ديگران نمیسعدي گويد کسی که دوستدار محبوب ا

 کااه عیبم کنااد بر تولااّاي دوساااات؟ 
 

 که من راضاایم کشااته در پاي دوساات 
 

 (668: 6836)سعدي شیرازي،                                

قَوْمٍ بِ یا أَیُّهَا الَّذینَ آمَنُوا مَنْ یَرْتَد  مِنْکُمْ عَنْ دینِهِ فَسَوْفَ یَأْتِی اللَّهُ﴿فرمايد: در قرآن می

سَبیلِ اللَّهِ وَ لا  رینَ یُجاهِدُونَ فییُحِبُّهُمْ وَ یُحِبُّونَهُ أَذِلَّۀٍ عَلَى الْمُؤْمِنینَ أَعِزَّۀٍ عَلَى الْکافِ

اي گروهی که ؛ 6﴾یَخافُونَ لَوْمَۀَ لائِمٍ ذلِکَ فَضْلُ اللَّهِ یُؤْتیهِ مَنْ یَشاءُ وَ اللَّهُ واسِعٌ عَلیمٌ

د، هر که از شما از دين خود مُرتاد شود به زودي خدا قومی را که بسیار ايايمان آورده
دوست دارد و آنها نیز خدا را دوست دارند و نسبت به مؤمنان سرافکنده و فروتن و به 
کافران سرافراز و ماتدرند )به نصرت اسلام( برانگیزد که در راه خدا جهاد کنند و )در راه 

                                                            
 94. سورۀ مائده، آية 6



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 212

 

باک ندارند. اين است فضل خدا، به هر که خواهد عطا دين( از نکوهش و ملامت احدي 
 .منتهاست و )به احوال همه( دانا استکند و خدا را رحمت وسیع بی

 گیرينتیجه
هاي اخلاقی و عرفانی است، آرمان سعدي در بوستان که اثر اجتماعی و سرشار از آموزه

اسب نی و اخلاقی در تنشهري را طراحی کرده است که براي رسیدن به آن بايد به اصول دي
با جامعة اسلامی پايبند باشد. اعتااد کامل به خدا که عزت واقعی از درگاه وي به دست 

ناپیير سعدي است. انسان مورد نظر سعدي مخصوصاً آيد در بوستان از اصول خللمی
حاکمان بايد برقراري امنیت را سرلوحة کار خويش قرار دهند و به اصل عدالت کاملاً 

ند باشند، چراکه عدالت اصل انصاف است. در حایات تحاق عدالت امري شهودي و پايب
گزاران عدالت بايداز راه طريات به تحاق راه به دست آوردن آن امري عرفانی است و بنیان

اي ههاي خدا را به جاي بیاورند تا خداوند به نعمتآن امیدوارباشند. شکر و سپاس نعمت
ال خويش خلوص کامل داشته باشند، از ظلم و ستم به همنوعان ها بیافزايند، در اعمآن

خويش پرهیز کنند؛ زيرا اين عمل، روش ناپسند و غیرانسانی است. از ديدگاه سعدي، عمل 
ا سفارش هرساند. او نه تنها نیکويی را در حق انساننیکو انسان را در نیل به کمال ياري می

گويد خداوند اين کند و میاي سفارش میدهکند، بلکه آن را در حق هر موجود زنمی
دهد. انسان آرمانی سعدي بايد با يتیمان همدردي کند و عمل را با عفو گناهان پاداش می

 اهل قناعت باشد، از حرص و طمع فاصله گرفته تا اسرار غیب به گوش دل وي وارد شود.
أثیر کدام ت ورزي دوکشش متاابلند که هردر حایات فضیلت قناعت و رذيلة طمع

گیارد و يکی باعث آرامش و ديگري باعث اضطراب خاصی در روح و جان آدمی می
 شود. می

باتوجه به خصلت قناعت به اين خوي ارزشمند، ايمان و توکل به خدا ناش اساسی 
 شود در دل انسان آرامش به وجود بیاورد. دارد. اين باور قلبی باعث می

گیرانه هاي پیشها، ماندن کاربست و راهانواع نابسامانی هاي تحایق و رخُدادطبق يافته
و اصلاحی ازيک سو و ضرورت حفظ نظم و همبستگی اجتماعی در اثر به خطر افتادن 
تحاق نیازهاي فردي و اجتماعی افراد توسط هنجارشکنان و ضرورت اجراي عدالت 

 د.آيناجتماعی از جهت ديگر به عنوان شرايط مهم رُخداد به حساب می



 211 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

ها مربوط به آن را گر در راستاي اجراي انواع مجازاتدراين پژوهش شرايط مداخله
اند. همچنین عشق ازديدگاه عارفان رازي است که نبايد بر کسی آشکار شود. فراهم کرده

توان به ازلی و ابدي بودن آن اشاره کرد. راز میان عاشق وقتی معشوق پروردگار باشد، می
کند. از آنجايی که رازآمیز هاي پنهان عشق خويش نمايان میی در لايهو معشوق نوع والاي

به  درشود عشق میافزايد. معناي حایای ن میبودن آن در پديدۀ عرصة هنر بر عظمت آ
تواند ژرفاي احساس با آمیز میها از دنیاي رنجيابد و سرخوردگیپروردگار معنا می

 ديگري بودن را نمايان سازد.
ها معتاد است و مخاطب خويش هايی که سعدي به آناسلامی بر چنین آموزهدر منابع 

. کند نیز تأکید شده استرا براي رسیدن به سعادت به عمل به چنین اموري سفارش می
 تر والبلاغه امام علی )ع( از آثار بی نظیر اسلامی است که در آن اين اصول کاملنهج

ا هي که امام نخست شیعیان ترسیم کرده، عمل به آناند و در آرمانشهرمؤثرتر سفارش شده
 از واجبات است تا انسان به سوي کمال حرکت کند. 

 البلاغه توجه خاص داشته است.ها به نهجآيد که سعدي در ترسیم اين آموزهبه نظر می
هاي بسیار در موضوعات اخلاقی نظیر قناعت، هاي اين پژوهش نشانگر اشتراکبررسی

 البلاغه وو... عرفانی نظیر توحید و عشق الهی، مجازات بدکاران در نهج صبر، عدالت
زده بوستان سعدي است؛ تا جايی که اين تأثیرپیيري در بسیاري از موارد انسان را شگفت

 د. کند و جا دارد که بررسی بیشتري در اين زمینه انجام گیرمی

 تعارض منافع
 تعارض منافع وجود ندارد.

ORCID 
Mandana Alimi  http://orcid.org/0000-0003-0262-3546 

esmail Bashekara  http://orcid.org/0000-0006-4845-322X 

 منابع 
 قران الکريم

ترجمة محمود مهدوي  البلاغه.جلوه تاريخ در شرح نهج(. 6874ابن ابی الحديد، ابوحامد. )
 دامغانی. تهران: نشر نی.

http://orcid.org/0000-0003-0262-3546
http://orcid.org/0000-0006-4845-322X
http://orcid.org/0000-0003-0262-3546
http://orcid.org/0000-0006-4845-322X


 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 211

 

 کتابچی.انتشارات اي. تهران: . ترجمة محمد باقر کمرهخصال(. 6877ابن بابويه، محمد بن علی. )
 هالبلاغه با تأکید بر شرح ابن ابی الحديد و علاممعناي زندگی در نهج(. 6817. )ابوطالبی، فاطمه

 .مجلسی و علامه جعفري

 تهران: وزارت ارشاد اسلامی.سعدي آموزگار قرن. (. 6816امامی، محمدعلی. )
 تهران: انتشارات سخن.  فرهنگ بزرگ سخن.( . 6868انوري، حسن. )

، ترجمة محمدرضا عطايی. مشهد: بنیاد البلاغهشرح نهج(. 6874بحرانی، میثم بن علی. )
 رضوي.  هاي اسلامی آستان قدسپژوهش

 انتشارات بیدار.  :تهران .تطهیر الاعراقق(. 6422) .ابن مسکويه، ابوعلی احمد بن محمد
 قم: دارالکتب الاسلامیة.  الامحاسن.(. 6876برقی، احمد بن محمد بن خالد. )

تهران: انتشارات دفتر نشر  ترجمة غرر الحکم و دررالکلم.(. 6894تمیمی آمدي، عبدالواحد. )
 ی. فرهنگی اسلام

. قم: انتشارات تصنیف غرر الحکم و غرر الحکم(. 6811تمیمی آمدي، عبدالواحد بن محمد. )
 دفتر تبلیغات اسلامی. 

ترجمة احمد جنتی. تهران: انتشارات  تحف العاول.(. 6832حرانی، حسن بن علی بن شعبه. )
 امیرکبیر.

 ل البیت. قم: انتشارات آ .وسائل الشیعۀق(. 6486حر عاملی، محمد بن حسن.)

 ترجمة احمد آرام. تهران: انتشارات دفتر نشر فرهنگ اسلامی. .الحیاۀ( . 6838حکیمی، اخوان.)

 . تهران: انتشارات سفیر.بیم و امید(. 6876حمیدي، محمدحسن. )
. ترجمة میر جلال الدين شرح غررالحکم و درر الکلم(. 6811ن محمد. )يخوانساري، جمال الد

 ران: انتشارات دانشگاه تهران.حسینی ارموي محدث. ته
. تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام تهیيب نف  و سیر و سلوک(. 6833خمینی، سید روح الله. )

 خمینی )ره(.
 تهران: انتشارات دانشگاه تهران.  لغت نامه.(. 6877دهخدا، علی اکبر. )

 ی.قم: الشريف الرض ارشاد الالوب.ق( .  6462ديلمی، حسن بن محمد. )
. مشهد: انتشارات آستان قدس شهر کهن در ترازوي ناد اخلاق اسلامی(. 6816رزمجو، حسین.)
 رضوي )ع(. 

 تهران: انتشارات خوارزمی.  بوستان.(. 6836سعدي شیرازي، مصلح الدين. )
. ترجمة سید علی نای. تهران: انتشارات ترجمه و شرح نهج البلاغه( . 6876سید رضی، محمد. )

 م. فیض الاسلا



 211 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

 .البلاغۀدار  :بیروت .تفسیر الارآن الکريم .ق(6462) .شبر، سید عبد الله
. دانشگاه هاي مضامین دينی در بوستان سعديجلوه(. 6866سعیدي ابواسحاقی، خديجه. )

 شهرکرد. 
 تهران: انتشارات طهوري. تعلیم و تربیت از منظر عشق و عرفان.(. 6839شمشیري، بابک.  )
 . قم: انتشارات عصر ظهور.طور تجلّی(. 6839مانی، عباس. )شیخ الرئی  کر

 . قم: دارالهجرۀ.شرح نهج البلاغهتا(. صبحی صالح. )بی
 . تهران: انتشارات فردوس. تاريخ ادبیات(. 6872صفا، ذبیح الله. )

. ترجمة سید محمدباقر موسوي. قم: جامعة مدرسین المیزان(. 6874طباطبايی، سید محمدحسین. )
 ته به حوزه علمیه قم. وابس

 . تهران: انتشارات فراهانی.مجمع البیان فی تفسیرالارآن(. 6818طبرسی، فضل بن حسن. )
(. مضامین اخلاقی در بوستان سعدي و ماايسه آن با نهج البلاغه. 6866طهماسبی، فريدون. )

  263-636، 4، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی
. قم: البلاغه از منظر استاد مطهرينظري ديگر در نهج.  (6836علیزاده، حسین و ضمیري، حسین. )

 دفتر نشر معارف. 
 اشجع. انتشاراتتهران:  فرهنگ فارسی عمید.( . 6868عمید، حسن. )

فصلنامة مطالعات ملی.  گرايی در انديشة سعدي.جهان(. 6866قاسمی، حاکم و رضايی، ملیحه. )
68(2 ،)27-98. 

 . تهران: دارالکتب الاسلامیة.  قاموس قرآنق( . 6462قريشی بنابی، علی اکبر. )
 قم: دفتر نشر فرهنگ معارف. عرفان و تصوف.(. 6834کاشفی، محمدرضا. )

 اسوه. انتشارات . قم: اصول کافی( . 6879کلینی، محمدبن يعاوب. )
 . تهران: دارالکتب الاسلامیة.کافی، الفروع من الکافی(.6817کلینی، محمد بن يعاوب. )

، ترجمه محمدحسین مهدوي و غلامحسنی يوسفی. تحایق درباره سعدي(. 6816هانري. ) ماسه،
 تهران: انتشارات توس.

 ، بیروت: مؤسسة الوفاء.بحارالانوارق(.6488مجلسی، محمدباقر. )
. قم: انتشارات مؤسسه آموزشی و اخلاق در قرآن )مشکات((. 6833مصباح يزدي، محمدتای. )
 .پژوهشی امام خمینی )ره(

 صدرا. انتشارات . قم: آشنايی با علوم اسلامی( . 6871مطهري، مرتضی. )
 الاسلامیة. تهران: دارالکتب تفسیر نمونه.(. 6874مکارم شیرازي، ناصر.)

 بیروت: الاعلمی. . مصباح الشریعۀق(. 6488منسوب به امام صادق )ع(. )



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 211

 

 : دار نداء الاسلام. قم ديوان امیرالمؤمنین )ع(.ق(. 6466میبدي، حسین بن محمد.)
. قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزۀ علمیه علی )ع( آيینه عرفان(. 6874زاده قمی، سید اصغر. )ناظم

 قم.

References 
Abutalebi, F, (1989). The meaning of life in Nahj alBalaghah with emphasis 

on Ibn Abi alHadid, Allameh Majlesi and Allameh Jafari. [In Persian] 

Alizadeh, H and Zamiri, H,. (2002). Another comment on Nahj alBalagheh 

from the perspective of Professor Motahari, Qom, Maarif Publishing 

House. [In Persian] 

Amid, H,. (۰۰۱۱) . Farhang Persian Omid, Tehran, Ashja. [In Persian] 

Anuri, H. (۰۰۱۳). Farhang Bozor Sokhon, Tehran, Sokhon Publications. [In 

Persian] 

Bahrani,A. (1995). Translation of Nahj alBalagha Commentary, translated 

by Mohammad Reza Atai, Mashhad, Astan Quds Razavi Islamic 

Research Foundation. [In Persian] 

Barghi, A, (1992). AlMahasan, Qom, DarulKitab alIslamiyeh. [In Persian] 

Dehkhoda, A, (1998) Dictionary, Tehran, University of Tehran. [In 

Persian] 

Dilmi,H (۱۲۱۲ AH). Ershad alQulob, Qom, AlSharif alRazi. [In Persian] 

Emami, M. (1990). Saadi Amoozgar Qoran, Tehran, Ministry of Islamic 

Guidance. [In Persian] 

Harani, H, (2003). Translated by Tohf alAqool, translated by Ahmad Jannati, 

Tehran, Amir Kabir. [In Persian] 

 Har Ameli, M, (1988). AlShia means, Qom, AlAlBayt. [In Persian] 

 Hakimi, A, (2002) . Al Hayah, translated by Ahmad Aram, Tehran, Farhang 

Islamic Publishing House. [In Persian] 

Hamidi,M,. (2000). Bim and Omid, Tehran, Safir. [In Persian] 

Ibn Abi alHadid,,A. (1995). The effect of history in the description of Nahj 

alBalagha, translated by Mahmoud Mahdavi Damghani, Tehran, Nei 

Publishing. [In Persian] 

 Ibn Babouyeh, M,. (1998) Khasal, translated by Mohammad Bagher 

Kamrei, Tehran, Kitabchi. [In Persian] 

Ibn Moskawieh, A. (2001). Tathir alAraq, Tehran, Bidar Publications.  

Imam Sadiq (AS), (1979) Misbah alSharia, Beirut, AlAlami. [In Persian] 



 211 | باشقرهو علیمی  |...  در وعرفانی اخلاقی های آموزه عمیق پیوند

 

 Mibdi, H, (1990)Court of Amir alMu'minin (AS), Qom, Dar Nada alIslam. 
[In Persian] 

Kashefi, M, (2۰۰۵) . Irfan and Sufism, Qom, Farhang Ma'arif publishing 

office. [In Persian] 

 Kalini, M,. (1996). Usul Kafi, Qom, Asvah. [In Persian] 

Kalini, M,. (1988). Kafi, AlFaroo Man AlKafi, Tehran, Dar alKitab 

alIslamiyeh. [In Persian] 

Khansari,J (1987). Explanation of Gharral alHakm and Derr alKalam, 

translated by Mir Jalal alDin Hosseini, Ermoy Mohhaddis, Tehran, 

University of Tehran. [In Persian] 

 Khomeini, R,. (2009). Refinement of self and conduct, Tehran, Imam 

Khomeini's (RA) Editing and Publishing Institute. [In Persian] 

Majlesi, Mohammad Bagher. (1982)Baharo lanvar, Beirut, AlWafa 

Institute. [In Persian] 

Makarem Shirazi, N, (1995). Sample interpretation, Tehran, Dar alKitab 

alIslamiyeh. [In Persian] 

Masbah Yazdi, M, (2009). Ethics in the Qur'an (Difficulties), Qom, 

Publications of Imam Khomeini Educational and Research Institute 

(RA). [In Persian] 

Maseh, H, (1990). Research about Saadi, translated by Mohammad Hossein 

Mahdavi and Gholamhosni Yousefi, Tus. [In Persian] 

Motahari, M,. (1997) . Familiarity with Islamic sciences, Qom, Sadra. [In 

Persian] 

Nazim Zadeh Qomi, S, (1995). Ali (AS) Ayane Irfan, Qom, Islamic 

Propaganda Office of Qom Seminary.[In Persian] 

Qasemi, H, and M, Rezaei, (۲۲۱۲). Universalism in Saadi's Thought, 

National Studies Quarterly, ۱۳th year, No. ۲, pp. ۵۲۲۷. [In Persian] 

 Qureshi Bonabi, A,(1991). Qur'an Dictionary, Tehran, Dar alKitab 

alIslamiyeh. [In Persian] 

Rozmjo, H, (1990) The ancient city in the scale of criticism of Islamic ethics, 

Mashhad, Astan Quds Razavi (AS). [In Persian] 

 Saadi Shirazi, Moslehuddin. (2002). Bustan, Tehran, Kharazmi. [In 

Persian] 

Seyed Razi, M,. (2000) Translation and description of Nahj alBalagheh, 

translated by Seyyed Ali Naghi, Tehran, Faiz alIslam. [In Persian] 

Shabar, A, (1991) Commentary on the Holy Qur'an, Beirut, Dar alBalagha. 
[In Persian] 



 3142بهار و تابستان  | 1شماره  | 2سال  |پژوهی در ادبیات عرفان تخصصی-دو فصلنامۀ علمی | 211

 

 Shamshiri, B, (2006). Education from the perspective of love and 

mysticism, Tahori, Tehran. [In Persian] 

Sheikh alRaees Kermani, A, (2006). Manifestly, Qom, the age of 

emergence. [In Persian] 

 Sobhi S, Commentary on Nahj alBalagheh, Qom, Dar alHijra, Bita. 

Safa, Z,. (1993). History of Literature, Tehran, Ferdous. [In Persian] 

Tabarsi, F,(1981), Assembly of AlBayan fi Tafsir alQur'an, Tehran, 

Farahani. [In Persian] 

 Tabatabai, M, (1995). AlMizan, translated by Seyyed Mohammad Baqer 

Mousavi, Qom, the community of teachers affiliated with Qom seminary. 
[In Persian] 

 Tahmasabi, F, (2۰۱2). Ethical themes in Saadi's Bustan and its comparison 

with Nahj alBalagheh, Research Journal of Educational Literature, Year 

۴, Number ۱۶. [In Persian] 

Tamimi Amadi, A, (1987) Gharr alHakm and Gharr alHakm, Qom, Islamic 

Propaganda Office. [In Persian] 

 

 
 

# 

 

 

                                                            
البلاغه (. پیوند عمیق آموزه هاي اخلاقی وعرفانی در نهج6482علیمی، ماندانا، باشاره، اسماعیل. ) استناد به این مقاله:#

 . 283-289، 2( 8، )پژوهی در ادبیاتعرفانو بوستان سعدي، 

 Mysticism in Persian Literature is licensed under a Creative Commons 

Attribution-NonCommercial 4. 0 International License.  


