
 

 
                                            Biannual Journal of 

Metaphysical Investigations, 

Vol.6, No. 11, Spring & Summer 

2025, pp 185-208 

 

 

Naser Momeni2 

  
Abstract 

Archē is commonly translated as “the origin” or “the beginning” Identity, on 

the other hand, means that everything is equal to itself. The principle of 

identity is a logical rule that establishes a relation of self-sameness. Yet, in 

the history of philosophy, Parmenides gestures toward a sense of identity that 

seems different, strange, even difficult. This meaning is not merely that 

everything equals itself, but rather a distinctive trait to which even existence 

itself belongs. What if identity were not simply the statement “A is A”? What 

if, instead of being a dry logical axiom, identity pointed to something deeper, 

something that shapes the very way we understand reality? 

Keywords: Thales, Archē, Heidegger, Identity, Parmenides. 

Introduction 

In everyday logic, identity seems simple: a thing is what it is. The statement 

“A equals A” appears obvious, almost trivial. Yet this “obvious” formula, so 

familiar from schoolbooks, may conceal something far more profound. 

When the ancient Greek philosopher Parmenides declared that “being and 

thinking are the same,” he was not merely playing with words. He was 

making a bold claim: that identity is not just about equality but about a 

fundamental belonging-together that unites existence and awareness. 

                                                           
1 . Research Paper, Received: 8/4/2025; Confirmed: 29/6/2025. 
2 . Ph. D. of Western Philosophy, Islamic Azad University Science and Research Branch, 

Tehran, Iran, (N.momeni1983@gmail.com). 

 



186/ Journal of Metaphysical Investigations, Vol.6, No. 11, 2025, pp 185-208 

 

This idea undergoes a radical transformation in the thought of Martin 

Heidegger. In his lectures on Identity and Difference, Heidegger interprets 

Parmenides in a new light. For him, identity is not reducible to sameness; it 

is a form of belonging-together. It is not merely two terms being equal but a 

deeper unity in which the very things compared, being and thinking, are 

already intertwined. Identity, in this sense, is not one property among others 

but something that determines the very nature of being itself. 

In this paper, we take Heidegger’s interpretation seriously. What would it 

mean for philosophy if identity were not simply a logical shortcut, but a 

foundational feature of reality? And why, if identity is such a rich and 

determinative trait of being, has it over time been reduced to a mere logical 

tautology? 

To pursue this question, we return to one of the earliest philosophical ideas: 

Archē, usually translated as “principle” or “origin.” For early thinkers like 

Thales, Archē was not merely a beginning in time but the fundamental 

ground that explains why the world is as it is. Thales famously declared that 

water is the Archē of all things. But he did not mean that everything is 

literally made of water. Rather, he meant that water embodies a visible, 

transformative, and enduring presence, a symbol of what allows change to 

occur without disappearing altogether. In this way, Archē, like identity, is 

not simply one thing among others, but a way of making sense of everything 

else. It must be visible. It must offer explanation. It must endure through 

change. And it cannot itself belong to the realm of changing things. Archē 

and identity thus begin to resemble one another. Both are not components of 

being but conditions of its possibility. They are not elements within reality 

but the silent grounds upon which all else rests. 

When identity is seen not as a relation between two terms, but as a condition 

of belonging-together, it assumes the same role as Archē: it determines the 

being of beings. And just as Archē was, in the earliest days of philosophy, 

mistaken for a material substance, water, air, or fire, so too identity has been 

reduced to a formula: “A is A.” Yet beneath this flattening lies a forgotten 

depth. The logical version of identity, for all its neatness, may represent a 

loss, a forgetting, of the original question of being. 

Conclusion 

We are all familiar with the classic principle of identity: A equals A. Yet 

Parmenides pointed toward another kind of identity, one that Heidegger saw 

as deeper, more primordial, and more original than the logical formula that 



The Most Important Strategies for Updating Islamic Philosophy/ Mahdi Abbaszadeh/187 

 

has come to dominate. Parmenides only hinted at it, never giving it a fully 

articulated outcome. 

If we turn back to the earliest Greek thinkers, Thales, for instance, makes no 

mention of identity. Some scholars even argue that he lacked a clear notion 

of Archē itself, the first principle from which everything arises. 

Our task here has been to take Heidegger’s reflections on identity as a kind 

of guide. If identity is such a fundamental trait that even Being itself shares 

in it, might it also serve as a lens for interpreting the entire history of 

philosophy? By laying out the key features of Archē and then rethinking 

identity in these terms, we traced a thread stretching from Thales to Aristotle. 

Along this path, something remarkable occurs: the sense of identity hinted at 

by Parmenides gradually becomes the Aristotelian version, a logical 

principle, a law of thought. What once aimed to reach Being itself was 

narrowed into a rule about beings, a mere tool of logic. In fact, what the early 

philosophers often did was interpret the most basic feature of the “first 

principle”: Presence. Each gave this presence its own representative, and the 

result was often a kind of materialism, treating the first principle as if it were 

a physical element. 

Yet Parmenides seems to have pointed to something far more radical: a sense 

of identity that does not belong to either side of a relation but to the relation 

itself, to the equality that binds them together. When we press this idea, when 

we apply it to the very beginnings of philosophy, the place where 

philosophy’s essence discloses itself, we find that identity, like Archē, has a 

dual and paradoxical nature. Both must be present, but neither can be reduced 

to a “thing.” 

The interpretations that followed, and the representatives assigned to this 

strange feature, eventually drew Archē and identity together, crystallizing 

them into what later became the “principle of identity” as we know it: a 

logical law. 

References 

- Burnet, John. (1928), Greek Philosophy Part I: Thales to Plato, 

Macmillan and Co., Limited, St. Martin's Street, London. 

- Coxon, A.H. (2009), The Fragments of Parmenides: A Critical Text 

with Introduction and Translation, the Ancient Testimonia and a 

Commentary, Parmenides Publishing, Las Vegas. 

- Groothuis, Douglas. (2016), Philosophy in Seven Sentences, 

InterVarsity Press. 



188/ Journal of Metaphysical Investigations, Vol.6, No. 11, 2025, pp 185-208 

 

- Heidegger, Martin. (1957), Identity and Difference, Translated and with 

an Introduction by Joan Stambaugh, Harper & Row, Publishers: New 

York, Evanston, and London. 

- O’Grady, Patricia F. (2002), Thales of Miletus: The Beginnings of 

Western Science and Philosophy, Flinders University of South Australia, 

First published by Ashgate Publishing. 

- Palmer, John. (2009), Parmenides and Pre-Socratic Philosophy, Oxford 

University Press, New York. 

 

 



  

                                                                        های مابعدالطبیعی، دوفصلنامة علمی پژوهش

  1404ن ، بهار و تابستا11م، شماره ششسال  

 208-185صص                     

                                                                                                  

     ناصر مومنی2

 چکیده

برابر  به معناینیز  همانیایننمایند. آرخه را عموماً به اصل، سرمنشا و سرآغاز ترجمه می

منطقی است که حاکی از نسبتی ، اصلی همانیاین. اصل است بودن هر چیزی با خودش

ماید ناشاره می همانیاینبه معنایی از پارمنیدس به ایجاز  ،. در تاریخ فلسفهگویانه  استهمان

زی رسد. معنایی که نه عبارت از برابر بودن هر چینظر میغریب بهحتی که متفاوت، دشوار و 

ویژگی است که حتی وجود نیز بلکه نوعی خاصیت و  ،با خودش و گویای نسبت تساوی

از نظر دارد که بیان می Identität und Differenz  گفتار هایدگر در درس بدان تعلق دارد.

از نظر هایدگر  د. بخشتعین میای است که وجود را خصیصه همانیاینظاهراً پارمنیدس 

 ،پارمنیدس است غفلت از تلقیکه البته خود محصول  ،امری که با استیلای تفکر متافیزیکی

-اینمنطقی(  یاصلصورت ) تبدیل به آرخة همانیاین تدریج،بهبه فراموشی سپرده شد و 

-درس. با مطمح نظر قرار دادن در نظر گرفته شدای از آنِ وجود خصیصه یمثابهبهو  همانی

تلاش بررسی آرای تالس و پارمنیدس، همچنین با و تمایز و  همانیاینگفتار هایدگر در باب 

 چیست. همانیاینربط و نسبت آرخه  با  کنیم نشان دهیم کهمی

                                                           

 .8/4/1404تاریخ تایید علمی:   19/1/1404، تاریخ دریافت: مقالة پژوهشی.  1

 (.N.momeni1983@gmail.com) آموخته فلسفهدانش.  2

 



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 190

 

 .تالس ،پارمنیدس، هایدگر ،همانیاینآرخه، اصل : کلیدیواژگان 

 مقدمه .1

آرخه، استویخیون میان های ها و تفاوتشباهت به برخی ملاحظات در بابلازم است در ابتدا 

هر کلمه همچنین توجه به این نکته حیاتی است که اگرچه یونانیان عموماً  .بپردازیمو ایتیون 

برای تبیین عالم اما در تلاشی که کورمال کورمال  ،را دارای یک معنا و مدلول می دانستند

تواند یک استویخیون و موجودی عالم خود نمی ، به این نتیجه رسیدند که آرخةو کثرات

باب بحث و جدل در باب اینکه در نهایت آرخه در ردیف سایر موجودات باشد. همین نکته 

کدام از عناصری هیچ زیرا ر دامن زده است. شمارا باز کرده و به مناقشات بی ،یا اصل چیست

جهان  یهاکثرات و شدن قادر به تبیین کامل، شدندعنوان عنصر نخستین معرفی میکه به

نهفته در تفکرشان چه بیشتر امر آشکارسازی هر همین ناتوانی، متفکران را به سوید. نبودن

 که از جنس( ی)یا وجود یاما حضور ،داشته باشد حضورعالم باید  اینکه آرخة :سوق داد

فهم استویخیون خاص.  و نه یک موجود ، نه یکچیز یکنه یعنی ؛ نباشد «استویخیون»

دشوار  «یک موجود بودن»و  «موجود بودن»یا  ،«یک چیز بودن»و  «چیز بودن»تفاوت میان 

 همانیاین بدان معرفِ ماهیت اساسی فلسفه است. ناست. تمایزی که سرآغاز فلسفه و پرداخت

امری که هایدگر معتقد است یا  ن به نفس و ماهیت این مسئله است؛درواقع پرداخت ،و تمایز

از بتوان  نزد پارمنیدس همانیاینو نه اصل  همانیاینحداقل امیدوار است با ایضاح مفهوم 

در باید را  اینهمانیسان بدین .رونمایی نماید آنو نه اصل  همانیاینمتافیزیکی سرشت غیر

)تساوی(  وحدت و یگانگیرابطه و نسبت )به یکدیگر متعلق بودن( و نه چون  یقالب مفهوم

در مقابل، اصل  نمود.متافیزیکی تلقی نوعی تفکر غیرو از این رهگذر، آن را  فهم کرد؛

 همانیاین و گویای تفکر متافیزیکی است. لذا اصل انگاشتن این معنادقیقاً خلاف همانی، این

چیزی نیست که  ،همانیاین جاکهاز آنای جز موجودانگاری و غفلت از وجود ندارد. نتیجه

 کسی یا چیزی خارج از دایرة ،اقعدرو بلکهباشد، داشته تعلق  یبه یک دوره یا شخص خاص



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 191/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

که سرآغاز  ،نزد کسی مانند تالس همانیاینیابیم که کنیم درشمول آن نیست، سعی می

با آرخه بررسی سان پیوند آن ، تا بدینباشدداشته  هتوانستچگونه مفهومی می ،فلسفه است

همچون خاصیت و  همانیایناست، و و علت سان امری که سرآغاز میان آرخه به شود.

 حضوردر مفهوم که است، پیوند و ارتباطی وجود دارد. این پیوند  بخشتعینویژگی که 

دهد. هایدگر )ادراک پذیری، روئیت پذیری، ملموس بودن، مشهود بودن( خود را نشان می

 مثابةو به همانیاینوجود توسط یک »  :گویدنزد پارمنیدس می همانیایندر خوانش خود از 

-ایناز این جهت  .(Heidegger, 1957, p28)«شودمتعین می همانیاینویژگی از همان 

از نظر  همانیاینگر و تعیین کننده دارد. پیش از آنکه همچون آرخه کارکردی تبیین همانی

 هایدگر را بیشتر توضیح دهیم باید گفت:

وجود متعین  ی آن،واسطهبهی است که امر همانیاینالف( اگر این نظریه صحیح است که  

 گردد؛ می

 ب( و اگر سخن فلسفه در باب وجود است؛

چنین  کم،یا دست، داشته باشد همانیاینج( پس کسی چون تالس  نیز باید درکی از  

 مستتر باشد.  اومفهومی در اندیشه 

از  .یابدتجلی میگری تالس و تلاش او برای تبیین عالم در عمل پرسشاین مضمون نهفته، 

 «عالم»عالم چیست. در این معنا  گردد که روشن شود آرخةنظر تالس عالم زمانی تبیین می

چه که وجود . آناست توجیه وجود آنها به معنایدرواقع یعنی امور کثیر؛ و تبیین کثرت 

حتی اگر تالس این واژه را بکار نبرده باشد.  ،شودنامیده میکند آرخه کثرات را توجیه می

تالس شامل  شود. چون فلسفةآرخه یعنی سرآغاز، اصل، علت اولی و اغلب به اصل تعبیر می»

پدیدارهای طبیعی است، آرخه واژة مناسبی برای ی ها و علل اولجستجوی سرآغازها، اصل

رسد که تالس از این واژه استفاده به نظر می وشود محسوب میاو  هتوصیف و توضیح فرضی

دال بر فهم  «عالم خمیرمایة»سعی تالس در فهم . (O’Grady, 2002, p 49) «کرده است



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 192

 

ضمنی تالس از کثرت عالم است؛ و پرسش او امری واحد را نشانه رفته است که وی قصد 

گر کثرت عالم است. اینکه اساسا چرا کسی باید دارد بدان دست یابد؛ امری واحد که توجیه

است. و پرسش از سرآغاز فلسفه چنین پرسشی را مطرح کند در واقع پرسش از وجود 

اگرچه نه زمان و نه محیط توان توضیح رویداد بغایت شخصی » :گویدکه برنت میچنان

گیری آن ای بر شکلتاثیر قابل ملاحظهاحتمالاً چون فلسفه را ندارد، مع الوصف 

توانست در یکی پاسخ این پرسش تنها می ،.  از نظر تالس (Burnet, 1928, p 17)«اندداشته

تواند از واژة او نمی»  :گونه که گفته شدههمانباشد. هرچند نهفته از چند عنصر شناخته شده 

 «نمایندای استفاده توانستند از چنین واژهسقراطیان نمیعنصر استفاده کند. درواقع، پیش

.(O’Grady, 2002, p48)  اصل»اگرچه میان کلمات» (archē/ἀρχή) ، «عنصر» 

(stoicheion/στοιχεῖον)  علت»و» (aition/αἴτιον) اما از  ،های زیای وجود داردشباهت

 توان غفلت کرد.نمی هامیان آنهای ظریف وجود تفاوت

 «یا  «اصلαρχη  ،پیدایش، سرآغاز ودارای طیف وسیعی از معانی است: مبدأ.. . 

 «است. دال بر معلول و البته جدا و متفاوت از آن  «علت 

 «حضور دارند.  شود که در آن چیزگفته میهر چیز  اجزای سازندة به «عنصر 

چیزها تنها از جسم یا اجسام  نویسد، فلاسفة طبیعی معتقدند که همةگونه که ارسطو میهمان

که تمامی چیزها در ابتدا از همان اصل مادی به وجود  ،(b7-8 983اند )بسیطی تشکیل یافته

(. او b9 983) گردندبازمیشان طبیعی اصلی ، و در نهایت نیز به مادة (b9 983اند )آمده

یعنی واحد، )  μovαςمنتخب آنها  تنها  υλη ،گوید که فلاسفة اولیه دریافتند که مادةمی

 است؛ امری که به گفتةبوده  αρχη ل( یا اصسرآغاز، علت اولی )و در عین حال ( یگانگی

 «موضوعی»؛  امری که قرار داردچیزها  ( است که در زیر همة στοιχειονایشان عنصری) 

(υποκειμενον است که نه خلق )شود می(γιγνεσθσι)  گرددو نه نابود می 

(απολλυσθαι) خود  ، بلکه همیشه با ماهیت(ουσια ) ماندمیمحفوظ 



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 193/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

(αωζομενας)(Ibid, p44). در بطن تفکر این متفکران با  «عنصر» درواقع استفاده از واژة

 στοιχειον« عنصر» افلاطون اولین شخصی بود که واژة » زیرا ،دشواری زیادی روبرو است

. آرخه، مبدا و آغاز جریان و شدن چیزها (Ibid, p 48) «به کار بردرا در مباحث فلسفی 

هنگام »  وجود داشته باشد. اما ، همچنانو لزومی هم ندارد که در آنچه شده است ،است

 ترین واژةمرسوم این واژه، ،بحث در مورد نظریات کسانی که در پی علل و مبادی هستند

ثابت شده »  توان در مورد آرخه گفت:همین سان میبه (Ibid, p49). «استفاده است مورد

عنوان چیزی که در سرآغاز یا به ،معنای منبع، و منشاآرخه توسط هومر و هزیود در  که واژة

بکار رفته است. بعد از دوران تالس و آناکسیماندر، هرودوت از  ،بودهایام گذشته موجود 

آرخه برای توصیف حالتی ابتدایی استفاده نمود، آریستوفانس از این واژه برای اشاره به 

نمود. کرد و افلاطون از آن برای اشاره به وضعیتی اصلی استفاده میزمانی کهن استفاده می

این نکات  با در نظر داشتن. سعی داریم  (Ibid, p 51)« از نظر ارسطو آرخه اصل اولی است

ی این متفکران گام در مسیر اندیشهفراوان میان این اصطلاحات،  هایشباهتو توجه به 

تفکر استاندارد منطق ارسطویی کار را دشوارتر  هرچند که در این مسیر سیطرةبرداریم؛ 

مان ظاهراً بر مبنای نوعی ناتوانی در درک میز متقدآهای اشتباهنقد ارسطو از تلاش» کند. می

 دانست توجه فلاسفةرسد که ارسطو نمی. چنین به نظر میاستوار استهایشان طبیعت پژوهش

به سختی  آنان نیزهای سان نیز، پاسخ، و به همینبودههای وی ناولیه لزوماً از جنس پرسش

مندی وافرش به نظام تاثیرعلاقههای ارسطو باشد. ارسطو تحت پاسخهمان توانست می

  (O’Grady, 2002, p 52).«طبیعی بود قاصر از درک کامل هدف فلاسفة چهارگانه علیت

  



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 194

 

 از نظر هایدگر همانیاین .2

الف  بااین فرمول از برابری الف »شود. تصویر می «الف= الف» عموماً در رابطة همانیاین

الفی که با دیگری  کم به دو عنصر نیاز دارد؛دستکه هر برابری، آن حالگوید. سخن می

کند از هایی را به ذهن متبادر میاین تلقی پرسش .(Heidegger, 1957, p 23)« برابر باشد

جمله اینکه: برابری در جایی معنا دارد که دو چیز وجود داشته باشد. در این صورت دو چیز 

-از حیث یا جهتی برابر باشند. لذا اینکه می توانندبلکه تنها می ،توانند یک چیز باشندنمی

چه که آندقیقاً چیست؟  «همانی» ، یعنی چه؟ معنای«چیزی با خودش همان است»گوییم 

 شود. ترجمةنامیده می τα αθτο (Ta auto) ، در یونانی «idem»است، به لاتین  «هماناین»

τα αθτο (The same)  اگر کسی پیوسته گفتار خود را تکرار کند، برای است.  «همان»یعنی

وجود باشد،  «همان»که چیزی است. برای این «گوییهمان»، او مشغول «گیاه گیاه است»مثال: 

گونه که در نسبت تساوی لازم نیست، آن چیز نیازی به دو یک چیز کافی است؛

پارمنیدس به  در گزارة همانیاینبندی رسد که اولین صورتبه نظر می. (Ibid, p 23)»است

  :باشدشده بیان 

 τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι 1 

اما شاید همراه با والری، » است. نظرهای بسیاری اختلافو در ترجمه و فهم این عبارت بحث 

بودن  ، در حقیقت، هم اندیشیدن است و هم هست«همان» بنامیم. «مروارید جهان»آن را 

 یدنشود: وجود و اندیشاین عبارت چنین معنا می یبطور کل(. 93 ص ،1395)بوفره، « است

گردند که در موجود تلقی میدو سان، وجود و اندیشه همچون دو چیز یا اند. بدینهمان

یکی بودن و به معنای  همانیایندر این تلقی تساوی قرار دارند.  یا نوعیرابطه  یکطرفین 

الف » :شودمی درکتساوی و همانی هر چیزی با خودش بگوییم همان بودن دو چیز یا بهتر 

                                                           
 شود که وجود و اندیشه همان هستند: عموماً چنین ترجمه می 1

for the same thing is for conceiving as is for being )COXON. 2009:58-59) 

for the same. thing is (there) for understanding and for being.  (Palmer. 2009: 71) 



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 195/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

وحدت، وحدت  در ابتدا به مثابة همانیایندر تاریخ فلسفه غرب، . »«مساوی استبا الف 

وحدت، مفهوم کلیدی در . (Heidegger, 1957, p 8)« شدخودش اندیشیده می یک چیز با

 سطحبه  «همانیاین»زعم هایدگر نقشی اساسی در تنزل است. امری که به همانیاینفهم 

»  همانیاینبندی بسیار مناسب اصل بر این اساس صورت» کند.گویانه بازی میاصلی همان

شتر بدین معنا است نفسه همان است؛ بلکه بیکه هر الفی فی بدین معنا نیست، «الف = الف

 نوعی است، یعنی« با»دال بر نسبت  «همانی»نفسه با خودش همان است. که هر الفی فی

انگاری در یک وحدت. به این دلیل است که ، یک رابطه، یک سنتز: وحدت و یکیواسطه

 ,Heidegger, 1957)« شودظاهر می «وحدت» در کل تاریخ تفکر غرب به مثابة همانیاین

p 8.) بلکه در نهایت  ،دهندنمیارائه بخشی از عالم گویی، هیچ خبر تازه و ثمراصول همان

ازدواج همسران  همة»ند. مانند عبارت نماینقش ایضاح یک کلمه، مفهوم یا رابطه را ایفا می

، خود ریشه در امری «= الف الف»از نظر هایدگر این اصل به صورت منطقی یعنی «. اندکرده

گوید س در اینجا نمیپارمنید»اد و منظور پارمنیدس بوده است. که درواقع مر ؛تر داردبنیادی

گوید که است، بلکه می 2+10همان  5+7در معنایی که نه که اندیشیدن همان هستن است، 

خود به عنوان  که به نوبة «تعلقی مشترک»نوعی مگر در دل  ،شوندها از هم متمایز نمیآن

هر چیزی با خودش، بر  «همان بودن»(. 94ص، 1395)بوفره، « شودتعریف می «همانیاین»

مبتنی است که بسانِ نوعی ویژگی یا خاصیت )به یکدیگر متعلق بودن(  «همانیاین»معنایی از 

-، اما شیئیتنیست خاصاگرچه چیز و موجودی  ،زعم هایدگرنماید؛ ویژگی که بهعمل می

دالِ م هایدگر زعای است که بهبخش است. این درواقع فرضیه و نظریهبخش و موجودیت

باید این واقعیت را تصدیق کنیم که در »متافیزیکی متفکران اولیه است. بر سرشت تفکر پیشا

 همانیاینختم گردد،  همانیاینکه اندیشه به اصل از این سرآغازهای اندیشه، بسیار بیش

 دارندتعلق  همانیاینشد: وجود و اندیشه به یک نفسه در چنین اظهاری به زبان رانده میفی

یعنی برابری  (.(Heidegger, 1957, p 27است که وجود دارند همانیاینو تنها توسط همین 



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 196

 

است که حتی همانی  «همانی»و همانی هر چیز با خودش یا دو چیز با یکدیگر مبتنی بر نوعی 

هستی نیز بر آن ابتنا دارد: یعنی همانی وجود و اندیشه. به همین جهت است که هایدگر آن 

به  همان وسیلة، در همان و بهوجود و اندیشه» :نمایدچنین فهم می منیدس رای پارگزاره

، آن چیزی است که از «متعلق بودن یکدیگربه »و  «تعلق داشتن»این «. یکدیگر تعلق دارند

وجود و اندیشه به همان »و مراد پارمنیدس است. زیرا  همانیایننظر هایدگر سرشت اصلی 

به  همانیاینجای اینکه هدرواقع ب»امری که البته رازآمیز و دشوار فهم است.  .«تعلق دارند

را همچون  اینهمانیدر معنایی که ارسطو اصل  آغازین به هستی تعلق داشته باشد، شکلی

تعلق  یوالاتر همانیایناین خود هستی است که به  کند،بنیادین هستی اعلام می مشخصة

(. هایدگر باور دارد که 94 ص ،1395)بوفره، « با اندیشیدن هستی اینهمانیدارد، یعنی 

قرار داده است؛ معنا و نسبتی که هایدگر  توجهرا مورد  همانیاینپارمنیدس همین معنا از 

تفکر متافیزیکی را به چالش کشیده و مورد  شالودةین قرار دادن آن، قصد دارد تا با نصب الع

همانی وجود » وجودی که در حجاب شده است پرتوی افکند. بربا نقد آن انتقاد قرار دهد و 

 همانیاینتر از نوعی از چیزی بسیار پیش ،شودپارمنیدس بیان می ، که در قطعةو اندیشه

-ای از وجود  تعریف میعنوان ویژگیهشود که متافیزیک در قالب وجود، بناشی می

فکری پارمنیدس چیزی از سنخ  در منظومة همانیاین(. (Heidegger, 1957, p28«نماید

موجودات هستند که  بلکه این طرفین رابطه )تساوی( ورابطه نیست؛  طرفینبه  «تعلق داشتن»

توسط اکنون هم ( together) [ یکدیگر]واژة»  اند.رابطه و نسبتوجود خود را مدیونِ  نوعی 

تعلق هایدگر با ایتالیک کردن کلمات . )bidI :29(«شودتعیین می ( belonging) تعلق داشتن
. به نظر هایدگر کندبیان را ها اهمیت تمایزات مفهومی آنتلاش دارد تا  یکدیگرو  داشتن

به اگر ما تعلق داشتن » درک کرد:ساس مفهوم وحدت را بر ا «تعلق داشتن»مفهوم توان نمی
یعنی، توسط وحدت  «یکدیگر» همیم، معنای تعلق داشتن واژةمرسوم بف شیوةرا به  یکدیگر

با یکدیگر »به نظر هایدگر فهم ، درواقع .(Heidegger, 1957, p29) «شودتعیین می هاآن



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 197/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

 نوعیوجود توسط »امکان پذیر است؛ درواقع  «تعلق داشتنبه یکدیگر »بر اساس  «بودن

. (Heidegger, 1957, p 28) «شودتعیین می همانیاین ینعنوان ویژگی همبه ،همانیاین

؛ یعنی هستیخود است که  همانیاینو هستی منوط به فهم معنایی از  همانیاینفهم دقیق 

 «یکدیگر» واژة نیِ اندیشه و هستی در اینجاهمااین بدان تعلق دارد.  اندیشه و هستی همانیِ
ایضاح  حال،با ایناز آن است. که  مفهومی نهفته است «تعلق داشتن» واژةدر ، بلکه نیست

-توان سرشت اینکه چگونه میطلبد، زیرا اینمجالی دیگر می همانیاینبیشتر این معنا از 

با معما  در مواجههدر اینجا پارمنیدس ما را » .ای از ابهام استعجیب را فهمید در هالههمانیِ 

 درک این معناچه چیزی می تواند مانع »( و البته اینکه 94ص ،1395)بوفره « کندرها می

هیچ چیز دیگری مانع ما  ؟خوانیمکه ما در پارمنیدس می همانیاینشود؟ جز خود این اصل 

 «وجود، به همراه تفکر، به همان تعلق دارند :گویدزیرا این اصل چیز دیگری می ؛نیست

(Heidegger, 1957, p 28).  ه در این تلقی همچون آرخ همانیاینتا اینجا روشن گردید که

متعین کننده و نه همچون استویخیون و بسانِ جزء و عنصری برسازنده عمل  سانِ امریو به

-عالم نمی اید ظهور و حضور داشته باشد. آرخةب«  آرخه»در ادامه خواهیم دید که  کند.می

درک  و همچنینلذا این ویژگی حضور و ظهور داشتن آرخه . باقی بماندتواند در کنه خفا 

برای تبیین  هر یک از ایشانبه این امر می انجامد که  ،آن داردو تفسیری که هر متفکری از 

به تعیین و  رویکردنمایند. این آرخه تعیین  نشان یا نمادهر یک عنصری را به عنوان  ،عالم

انجامد. لذا آرخه همان نقشی را ایفا می نماید موجودات و بطور کلی وجود می ،عالمتعین 

مورد  همانیاینپارمنیدس بر عهده دارد. خوانش خود از از نظر هایدگر در  همانیاینکه 

متعینّ یعنی طرفین رابطه را  «یکدیگر»که ؛ تعلقی است تعلق داشتنخوانش هایدگر نیز نوعی 

تواند یک چیز یا عنصر یا یکی از طرفین رابطه نمی همانیاینخودِ  با این حال،کند. می

تواند هیچ بروز و ظهوری نداشته باشد. نفس هم نمی دیگر از طرف )وجود یا اندیشه( باشد.

یعنی  «یکدیگر»که تفکر رایج،  گونههمانرا در بطن خود دارد. اما  «یکدیگر»، تعلق داشتن



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 198

 

سان نیز همانکرد، به تلقی می همانیایناصل مرکز الف= الف( را )در نسبت طرفین رابطه 

عنصر و استویخیون  غلطبه ،شدندعنوان نمایندگان آرخه معرفی میسقراطیان بهپیش آنچه

 توان چنین خلاصه کرد:را می همانیاینانگاشته شد. لذا موارد شباهت آرخه و 

، «ندیشه به همانتعلق داشتن وجود و ا»از طریق به یکدیگر متعلق بودن و  همانیاین  -

 بخشی است. دارای خاصیت تعین

توجیه کثرت را توجیه می کند. توجیه کثرت  گر است. جنبةتوجیه گر وآرخه تبیین -

 .استوجود آنها 

تعلق  یا همانبلکه باید همچون همان  ،تواند جزئی از بازی تبیین باشدآرخه نمی -

 یعنی طرفین )موجودات،کثرات( را تعیین می نماید. «یکدیگر»باشد که  یداشتن

 وجود داشته باشند.باید حضور و ( همانیآرخه و این)هر دو  -

  برای چیزی باشند.باید  همانیاینآرخه و  -

 .تبیینی شوندعناصر  رابطه یا درتوانند منحل در طرفین هیچ یک نمی -

 همانیاینتالس و  .3

 ؛«جهان از چه چیزی ساخته شده است؟»که مشهور است  پرسشتالس به این  (1

بررسی دقیق این عبارت هنگام اما  دانیمهمگی پاسخ آن را میاگرچه پرسشی 

 :حاصل ه این پرسششویم کمتوجه می

 ( نوعی استدلال منطقی و عقلانی است.1

 

 .ای، شاعرانه یا دینی استهای اسطورهاز سنت( تلاشی فردی و نه مکتسب 2 

 

مند و چندپاره، حضوری از کثرت در ذهن تالس است، گویی که جهان کثرت(  3 

 .قرار گرفته استی این پرسش فلسفی زمینهپس



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 199/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

کثرت نهفته در بطن امور یا کثرات حاضر  ،درواقع تالس تلاش دارد تا به مدد عقل 

مفاهیمی متضایف هستند که در  «وحدت»و  «کثرت»در جهان را توجیه نماید. زیرا 

یابند. فلذا توجیه و تبیین هنگامی حاصل شدنی است که معنی میبرابر یکدیگر 

برای یافتن اصل  یابی شوند. این تلاش تالسامری واحد مکانکثرات در نسبت با 

آبی را  تالس یک نظریة» ه و تفکر او است. اصلی اندیش ، مشخصةمشترکِ کثرات

 ,O’Grady, 2002) «هیچ نقشی برای خدایان المپ قائل نبوددر آن مطرح کرد که 

p 56). مسالةبار است که نکتة مهم در اندیشة تالس این است که برای نخستین 

استمداد از سنت اساطیری، هم بیآنها با یکدیگر وحدت و کثرت و تقابل آن

عقلانی چیزی  وجویجستلذا مقصد این  .آیدسخن به میان میعرانه یا دینی شا

نیست. در نگاه تالس جهان خائوسی درهم و برهم و کثرتی تلنبار جز توجیه کثرت 

. اگرچه نوکِ پیکانِ پرسش تالس )جهان از چه چیزی ساخته شده است( است شده

وحدت )آب( را نشانه رفته است، اما خود پرسش گویای واقعیتی دیگر  سویبه

وحدت معنا دارد. لذا  در نسبت بااست: اینکه جهان یعنی تعدد وکثرات. کثرت 

ست که گویا و ا او بیش از آنکه پاسخ تالس حائز اهمیت باشد، این خود پرسش

توان از کثرت یا کثرات  سخن گفت که دارای امری درستی میبیّن است. زمانی به

و شاخص عمل نماید.  واقع فصلی مشترک باشند که همچون سنجه مشترک و در

که البته  ،لذا معنای واقعی سوال تالس چنین است: امر مشترک موجود در کثرات

به هر حال، عظمت »: ه برنت نیز تأکید داردکچنانعامل افتراق نیز هست، چیست؟ 

 ,Burnet)« و بزرگی او در پرسشی است که مطرح نمود تا پاسخی که بدان داد

1928, p 21) . پاسخ تالس برای ما از این جنبه حائز اهمیت است که گویای یکی

شود. به معنای منطقی( گفته می principleآرخه )هایی است که در ادامه از ویژگی

ای این مسئله که آیا تالس از سو»امری که ویژگی بارز آن تبیین و توجیه است. 



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 200

 

عنوان لقی من این است که تالس آب را بهت ،آرخه استفاده کرده است یا نه واژة

خوبی در خدمت تبیین فرضیه او بخش مطرح نموده، و اینکه آرخه بهای حیاتماده

 .(O’grady, 2002, p 51)«است

نوعی شویم که این اصل بهمتوجه می ،دهیمعلیت را مد نظر قرار می اصل چون  وقتی چیزی

نماید که ما انتظار داریم سان اصلی عمل میاست. رابطة علیت به پذیرادراکقابل مشاهده و 

مورد نظر احاطه دارد و هیچ  هده باشد. درواقع این اصل بر حیطةثابت، قابل درک و قابل مشا

کنیم. می ادراکو  بینیممیها را تمامی این مولفههمواره چیز را توان تخطی از آن نیست. ما 

تواند علیت است. اصل یا آرخه نمی اصلتوان گفت شناخت امور، محصول این پس می

خفا باشد. بلکه باید نوعی حضور و ظهور داشته باشد، قابل  در کنهِهمچون گنجی مخفی 

ویژگیِ قابل روئیت بودن و  آرخه و استویخیون به سببِ همین روئیت و قابل ادراک باشد.

معانی مختلف عنصر را های مشترک ارسطو ویژگیگردند. هم نزدیک میپذیری بهادراک

 ،1366 ،)ارسطو« در درون هر چیز استنخستین چیز عنصر »  شمرد که عنصرمیچنین بر

b1014) .  عناصر نخستین چیز در درون همة چیزها است؛ این آرخة همة همینتالس در پی .

تالس این  دهد.ای نشان میگونهیعنی خود را به ؛آرخه ویژگی خود اظهاری دارد ه شدگفت

ظر از ن»نشان داده است. « آب»عنصر حضور یافتن، ادراک شدن، و روئیت پذیری را با 

اساسی طبیعت امری است کافی که از طریق آن  تالس، آب همچون آرخه یعنی مادة

. آب در تمامی (O’grady, 2002, p 49)«گردندمیرویدادهای طبیعت قابل فهم و تبیین 

فهم  تشخیص وقابل اشکال خود یعنی چه به صورت مایع، چه بصورت بخار و گاز یا جامد 

 هاتوان آن را در پس تمامی کثرتسان نیز وحدت چیزی است که میاست، به همانو دیدن 

هایی که برشمردیم یعنی مرئی بودن، ملموس بودن، قابل ادراک بودن مشاهده نمود. ویژگی

د. چیزی که نباش( میPRINCIPLE« )آرخه»و در یک کلام حضور داشتن ویژگی بنیادین 

توان از وصف تر کلمه نمینحو دقیقبلکه  به  ،منشا تاثیر باشد، نه تنها آرخه نیستفاقد اثر و 



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 201/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

اصل، اصلِ چیزی  چراکهموجود برای آن استفاده نمود. چنین چیزی بیشتر نیست است. 

و اختصار  هایی از همین قبیل سبب شد تا تالس به ایجازاست، اصل برای چیزی است. بینش

، باید اثر و باشدهمه چیز را  رخة همه چیز است یا قرار است تا آرخةامری که آ :دریابد که

که بتوان بدان اشاره کرد و  باشدای گونه؛ باید حضور داشته باشد. باید بهتاثیری داشته باشد

بهترین احد و ثابت و یگانه است. آب  گفت: این چیز خاص و متفاوت و متکثر همان چیز و

اما ، شودبار به شکلی متفاوت ظاهر میهر چند که هرقیاس از این رابطه است، زیرا آب نیز 

چیزها  تالس ملطی تلاش کرد تا برای همة» .ماندباقی می قابل مشاهدهی حالاتِ خود در همه

پا کند. او چنین عمومیت جهانی را با آب تصویر نمود. بله، آب، که وعمومیتی جهانی دست

بسا که هست، چه همه جاها است. آب ها و گودالها، دریاچهچیزی بیشتر از باران، اقیانوس

)آبی،  در ابرها، گیاهان، حیوانات طور کل،بههمه چیز باشد. آب یا رطوبت  ریشه و شاخة

شود، لب حضور دارد. آب متراکم و تبخیر می خشکی زیست یا دو زیست( و در فانیان تشنه

شود. با توجه به قدرت و حضور آب، تالس چنین دریافت که آب ناپدید نمی گاهاما هیچ

چیزی بیش از یک چیز خاص و موجود در زمین است، اگرچه چیزی بسیار ضروری برای 

نتیجه . (Groothuis, 2016, p 24) « اصلی متحد کننده برای وجود است، حیات است.  آب

مدد آن عالم کثیر را تبیین نماید، باید به شکلی اینکه هر آن چیزی که  تالس قصد داشت به 

تواند آن گنج مخفیِ متعیّن باشد، موجود باشد، حضور و ظهور داشته باشد. چنین چیزی نمی

نفسه در خود و به تمامه برای خود باشد. تواند بطور کل و فیدر کنه خفای ذاتی باشد، نمی

وجود، چیزی ثابت و نهایی نیست، بلکه مثابه وجود به»گوید طور که هگل میزیرا همان

وجود » (. یا 221ص، 1391)هگل، « ایضا هر آینه بلاواسطه در نظر گرفته شود، هیچ است

 (.222ص، 1391)هگل، « چنانچه نیز بلاواسطه در نظر گرفته شود، همانا لاوجود و عدم است

رسیم. وجود  میمیشه چنان است که گویی به خلأاگر بخواهیم وجود را درک کنیم، ه»یا 

بر همین اساس  (.86ص ،1396)هایدگر، « شبیه عدم است به نحویپرسیم اش میکه درباره



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 202

 

در صورتی شدنی است که امر مورد نظر توان تبیین و توجیه عالم یا عالم  اشتغال مقام آرخة

که  بعبارتی کثرات را داشته باشد. این مهم نیز در صورتی شدنی است که بتوان نشان داد

دریافتیم آورند. ها وجود خود را از آن امر نخستین یا اصل یا آرخه بدست میچگونه کثرت

دانیم کثرت در برابر ها و توجیه و تبیین آنها است. از طرفی هم میتالس کثرت  که دغدغة

. لذا به طریق اولی دریافتیم که طبیعت و ماهیت آن چیزی که تالس کندمعنا پیدا میوحدت 

ارد تا آن را بسانِ آرخه بنمایاند، چیزی نیست جز تبیین و توضیح سرشت متکثر عالم. قصد د

در صورتی شدنی است که در پس این همه تغییر و تبدل بتوان چیزی ثابت و  تبیینیچنین 

. روشن گردید که علت اینکه تالس آب را آرخه نامیده است به قیاس از همین دید پایدار

داشتن در پس تبدلات و تغییرات است. بجز این ویژگی آب برای  پایداریویژگی حضور و 

 «سفَنَ»یا  «پسوخه»یونانیان دارای نوعی نیروی جنبش و سر زندگی است که آن را شبیه 

کند. پسوخه برای ایشان اصلی حیاتی است که در هنگام مرگ از تن و جسم آدمی خارج می

د زیرا آرخه و اصل نیز مجازاً بای ،هم استبخش و تحرک مشود. این ویژگی حیاتمی

 این جوهر واحد برای آنکه آرخة» :سدینویم یگاترتحرک داشته و حیات بخش باشد. 

و این در نظر یونانیان به این  جهان باشد باید علت حرکت و تغییر را در خود گنجانده باشد؛

روح باشد. به نظر تالس آب یا  و همماده هم معنا است که آرخه باید پسوخه داشته باشد و 

هم سازد. پس عنصر آرخه خوبی برآورده می، این شرط را بهدر حالت کلی عنصر مرطوب

 (. 143ص، 1375 گاتری،)«زنده و هم پاینده است

دد که سرشت و طبیعت آرخه گر، از معنای پرسش و پاسخ تالس چنین استنباط مییبطور کل

است. البته بدون آنکه این مرئی بودن و استوار ضور( ملموس بودن و مرئی بودن )= حبر 

را شی و موجودی خاص )استویخیون( لحاظ کنیم. تالس در واقع با  )حضور( ملموس بودن

)تغییرات( به فهم ویژگی مشترک و خاصی در  تشخیص اشکال مختلف آب در گذر زمان

جز تغییر و تبدلات امر نخستین  ها چیزینائل شد. به نظر تالس کثرت یا کثرت هاکثرتاین 



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 203/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

نیستند. ظهورات و بروزات آن نیز چیزی جز آشکار شدن و به لباس جدید درآمدن  )آرخه(

ها در واقع تشخیص امر نخستین نیست. فهم این امر مشترک در پس این تغییرات و کثرت

خود را که « همانیاین»امر نخستین است؛ نوعی  «بودگی  همان» است؛ «همانیاین» نوعی

در پس  پذیری( خود رایعنی حضور )روئیت ژگی اساسی آرخهویدهد: بدین شکل نشان می

پذیری یا حضور دهد. این روئیتنشان می پایدارای واحد و گونهتمامی تغییرات و کثرات به

ها به اما دیگر عناصر یا موجودات یا کثرت ،البته که موجودی خاص از سنخ عناصر نیست

آن وابسته هستند و تعلق دارند. با این اوصاف ما دارای رابطه و نسبتی هستیم که طرفین آن 

یابند. و تعلق داشتن بدان است که موجود گشته و موجودیت می همانیاینرابطه، در ارتباط با 

 «نیهمااین»یابد یعنی امور کثیر، مصداق تام و تمام اما از آنجا که هر آنچه که وجود می

به نیستند،  )حضور تام و تمام( نخستین اصل یا آرخةیعنی برابر با ویژگی اساسی  ،نیستند

از آن اصل و آرخه است تجلیاتی ؛ بلکه تنها حضور و توانند آرخه باشندخودی خود نمی

به فهم و درکی از آن دست میتوانیم آن از   گفتةپیش درکو  «همانیاین»که تنها به کمک 

شود همین و به توسط آن متعین می همانیاینمعنای اینکه وجود توسط یک بنابراین یابیم. 

 است.   

 همانیایننسبت وجود و  .4

ثبات ماهیت و سرشت اصل  همانیاینشود که از نظر تالس از تاملات پیشین روشن می

 آرخةاصل و تغییر ماندن یعنی بی ،. این ویژگیاست ن یا تغییراتنخستین در طی زما

توان توان هم تغییر و تبدلات را توجیه نمود و هم میاست که به مدد آن میامکانی نخستین، 

تغییر است. امر چه که تغییر یافته با آنچه که بیمیان آن برقرار شودحلقة واسط و مشترکی 

مهم  ةنکت تغییر و واحد است.نسبت با امری فهمیدنی است که بی متغیر یا متکثر در ارتباط و

گردد، متعین می همانیاینشود و به توسط دیگر این است که هر آنچه که مشمول این قاعده 

و  تفاوت ،شود. موجودی که ضمن حفظ ربط و نسبت خود با آرخهخوانده می «موجود»



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 204

 

تمامه در این موجود د. آرخه یا اصل نخستین نیز نه بههمراه داراختلاف خود با آرخه را نیز به

و در نهایت شود شود که امری دست نیافتنی گردد و نه چنان در کنه خفا واقع میمیمنحل 

از وجود موجودات سخن  همانیاین» :گویدعدم تبدیل گردد. همانطورکه هایدگر می هب

ای پویایی و سیالیت را چه گونه همانیاینویژگی  (.(Heidegger, 1957, p 27 «گویدمی

در ارتباط یک موجود با موجود دیگر )آرخه( و چه در ارتباط با یک شی با خودش برقرار 

پی موجود یا عنصر با وجود یا آرخه به سازوکار وجود یا آرخه میان از نسبت ما  دارد.می

رای آن عنصری را دهند و بواقع تفاسیری که متفکران مختلف از آرخه ارائه می بریم. درمی

عالم محرک در وجود است. کثرت مفهوم از  آنهابرند، گویای درک و بینش مصداقاً نام می

است و موجب نی توجیه و تبیین منطقی و معقول کثیر بودن آن بود. زما تبیینتالس برای 

رضایت ذهن، که بتوان مفهوم متضایف کثرت یعنی وحدت را دید و اندیشید؛ و در ادامه 

آن امر واحد با امر کثیر را بتوان نشان داد. وقتی امور کثیر به جهت داشتن برخی  نسبت

بیعی ، طهستندهایی همچون متعدد بودن و متغیر بودن ها یا بعبارتی برابر با ویژگیویژگی

باید توان توجیه کنندگی تعدد یا تغیر یا همان کثرات را داشته است که امر نخستین یا آرخه 

 باشد. برای این منظور آرخه خود باید ثابت و لایتغیر و واحد باشد. 

آرخه خود نباید از سنخ و قسم موجودات، کثرات یا عناصر باشد؛ چون در  افزون بر این،

خود محتاج توجیه کثرت  و ؛کثیر قرار گرفته  این صورت به عنصری در ردیف سایر عناصر

یعنی وحدت و یکی و یگانگی آن  ،. پس ویژگی اصلی آرخهخواهد بودو کثیر بودن خود 

چیزی باشد، یعنی  خاص باشد. همچنین آرخه باید آرخة تواند یک چیز یا شی و موجودنمی

وان گفت: ت. به همین جهت میخواهد بودبرابر با عدم اثر و ظهور و بروزی داشته باشد والا 

ظهور و حضور امر ، که در اینجا خود را به هیبت ادراک پذیریبه زعم تالس، «وجود»

زمان است؛ یعنی حفظ وحدت و یگانگی امور  گذردر  همانیاین یابد،تجلی میخستین ن

باید از این ویژگی  «بودن»متغیر، کثرات یا موجودات؛ و از آنجا که هر موجودی برای 



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 205/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

-اینتوان نتیجه گرفت: وجود عبارت است از یعنی با خود همان باشد، میباشد، برخوردار 

 . همانیاین همانیِ اینامر نخستین در طی زمان یا بعبارتی  همانی

یعنی وحدت ویژگی بنیادین امر  همانیاینچنین دریافتیم که  همانیاین در مفهوم از مداقة

کند. به پیدا هد و در امری تجلی نشان د. امر نخستین باید خود را است نخستین در طی زمان

دانیم ، ویژگی بنیادین آن است. از طرفی هم می«دیده شدن»و  «نشان دادن»تالس این  عقیدة

دهند؛ اما همگی در این خاصیتِ های مختلف خود را نشان میکه چیزهای مختلف به شیوه

بودن )= حضور( در حاق مشترک هستند. نشان دهندگی و روئیت پذیر « نشان دهندگی» 

 . در واقع همةشودمیظاهر . هرچند که به صور مختلف است خود، امری واحد و یگانه

نشان  و این جنبة .دنشان دهندگی مشترک هستن دهند و در این جنبةچیزها خود را نشان می

-پذیری و نشانپذیری یکی است. لیکن روئیتدگی به ماهو نشان دهندگی و روئیتدهن

اما هر دو در  ؛است پذیری اسبدهندگی و روئیتسرخ متفاوت از نشاندهندگی یک گل 

را اولین نمود و نشان امر نخستین  «آب»دیدیم که تالس  .اندسهیم« حضور»یا « نمود»اصلِ 

امر  یا حضورپذیری های مختلف روئیتدانست. حالات مختلف آب چیزی جز شیوه

 ،آن حالات یکی هستند ای مختلف نمود و تظاهر آب، همةهرغم شیوه. علینیستندنخستین 

عنی وحدت و یگانگی ادراک و چراکه امر نخستین یعنی آب یکی است. این ویژگی ی

 «این»شود بگوییم نام دارد. زیرا موجب می «همانیاین»پذیری یا حضور در طی زمان روئیت

اولین نمود  از آنجا که .( است-عنصر یا اصل نخستین -)آب  «همان»)مثلا چیز مرطوب( 

، آب و همانیاینآرخه یا اصلِ نخستین آب است یا بعبارتی بهترین قیاس برای ویژگی 

پذیری )= حضور( آن است، آب آن نیز، ویژگی قابل روئیت همانیاینتبدلات آن است و 

اند. آب اولین نمود عنصر و آمده همانی در آن جمعلین جایگاهی است که وجود و ایناو

 ، در آب، به مثابةهمانیایناست. وجود از طریق این  همانیایناصل نخستین و اولین نمود 

معرفی عناصر مختلف توسط متفکران سپسین، . آیدبه سخن درمیعنصر و اصل نخستین 



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 206

 

اند هتلاش کرد . لذا هر کدام از ایشاناست گواهی بر ناخرسندی و عدم کفایت این طرز تلقی

پذیری یا در یک کلام حضور( را تا ویژگی اساسی اصل و آرخة نخستین )یعنی روئیت

ای متفاوت فهم کنند. بر اساس همین فهم خود بود که عنصر دیگری را به قیاس، گونهبه

آناکسیمندر نفی مادیت و متجسد بودن اصل یا آرخه نزد « آپایرون»نامیدند. اصل یا آرخه می

گویای این عبارت است که  ،عنوان آرخهبه« نامتعین» اکسیمندر با معرفی در واقع آن است.

تواند از سنخ عناصر یا استویخیون باشد. به همین خاطر خواهد آرخه باشد، نمیهر آنچه می

دهد. بر همین نمط آناکسیمنس مادی را اصل قرار میجای عنصر مادی تالس چیزی ناهب

مادی و همچنین ضروری بلکه باید معلوم ولی نا ؛علوم باشدمالم امری ناپذیرد که آرخة عنمی

کند. اصل یا و حیاتی باشد. پارمنیدس ویژگی اصلی و اساسی آرخه را هستی معرفی می

-نفی کثرت و انکار نهانگاری آرخه با هستی، آرخة عالم باید هست باشد. نتیجة این برابر

 .واقعی است و هر آنچه جز آن است، در واقع نیستهاست؛ زیرا تنها هستی، اصیل و هستی

گوید البته که قابل دفاع پارمنیدس میهستی واحد و نتایج غیرافلاطون ضمن اعراض از 

د که گویی ای باشگونه لزومی ندارد که به «هست بودن»این  اما ،آرخه باید هست باشد

این ویژگی  شود؛یکی می هستیهست بودنِ ی عالم، با از نظر او، آرخهچیز است. « یک»

گوید آرخه یا اصل ارسطو نیز میتواند یکی در چندگانگی را توجیه نماید. خوبی میبه

و این ، شودگفته می ای گوناگونگونهبه، بلکه یکسانصورت نه به  «هست بودن هستی»

اکنون این مقولات تبیین  .یابدمطابقت میمقولات و طبقات و انواع و اجناس  گوناگونی با

، در که چیزی بتواند ذیل هر کدام از این مقولات قرار گیردیننهایی از عالم هستند؛ و برای ا

همان باشد؛ یعنی الف مساوی الف باشد. اکنون این اصل که هر چیزی اول باید با خود  درجة

که چیزی جز ذهن و  ،همچون سنگ بنایی برای عالم جدید ،باید با خود برابر و همان باشد

ای عنوان خصیصههمانی نه بهاکنون، این نمایدعمل می ،مقولات و مفاهیم منطقی نیست

اصلی  شود؛بخش برای هستی، بلکه همچون اصلی منطقی با کارکردی صوری تلقی میتعین



 نیدر نسبت آرخه و ا پژوهش  
 
 207/  مومن   ناص /  دگر یبراساس نظر ها همان

-اینمنطقی که گویای کارکردی منطقی است. درواقع، ربط وثیق و نسبت اصیل آرخه و 

اصلی که اولین و آغازین  نمایان نمود، همانیاین، در نهایت خود را در اصل منطقی همانی

گر است بخش و تعینیون یا عنصر( نیست. اصلی که تعیناما مادی و موجود )استویخ ،هست

» اما علت )ایتیون( نیست. هر چند که این نتیجه و ماحصل به بهای از دست رفتن اهمیت 

: گویدگونه که هایدگر میهمانرخ داد. « یکدیگر» موقعیت یافتن و مقام و « تعلق داشتن

 همیم، معنای تعلق داشتن توسط واژةمرسوم بف شیوةرا به به یکدیگراگر ما تعلق داشتن »

  .(Heidegger, 1957, p 29)« شودتعیین می ها، یعنی، توسط وحدت آنیکدیگر

 نتیجه .5

آشنایی داریم: الف مساوی است با الف. پارمنیدس در جایی از  همانیاینما با اصل  همة

تر از اصل تر و ابتداییهایدگر سرآغازیناز نظر ست که صحبت نموده ا همانیایننوعی از 

دانیم که نزد دهد.  میاما نتیجه خاصی از آن ارائه نمی دهداو بدان توجه میاست.  همانیاین

زعم برخی دیگر از آرخه هم خبری نیست. در به ؛نیست همانیاینتالس هم هیچ خبری از 

آن  همانیایناصل این مقاله تلاش شد تا با مطمح نظر قرار دادن شرح و تعدیل هایدگر از 

 نوعی خصیصه است که حتی همانیاینچون دستورالعملی بکار بگیریم؛ تا ببینیم اگر را هم

بکار بست یا خیر؟  توان آن را در مورد هر فلسفه و فیلسوفی تعلق دارد، آیا می بر هستی نیز

ربط و پیوندی میان کوشیدیم  ،همانیاینتعریفی از  های اساسی آرخه و ارائةبا بیان ویژگی

ارسطو  به. پیوندی که همچون امر و خطی منطقی از تالس آغاز شد و کنیماین دو برقرار 

سطویی تبدیل شد: به معنای ار همانیاینپارمنیدس به  معنایبه همانیاینانجام گرفت. نهایتا 

 .یابد که ناظر بر موجودات و مقولات استبه اصلی منطقی تقلیل می یعنی اصلی منطقی؛

)حضور(.  هر  باستان چیزی بجز تفسیر ویژگی اصلی امر نخستین نبود ماحصل کار فلاسفة

داشته و مصداقی را بر اساس خوانش پذیری شان برداشتی از این حضور و ادراککدام از ای

انگاری اصل نخستین یجة کار چیزی بجز عنصرانگاری و مادینمودند که نتخود تعیین می



 208-185، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 208

 

اشاره دارد  همانیاینای از رسد که پارمنیدس به خصیصهنبود. در نهایت، چنین به نظر می

و تساوی بدان تعلق  که نه امری متعلق به طرفین رابطه، بلکه خاصیتی است که طرفین رابطه

آن، و اطلاق آن بر سرآغاز فلسفه، که  دارند. ما با کنکاش این عقیده و لازم و جازم بودن

همچون آرخه دارای ویژگی و  همانیایندریافتیم که  معنایی گویای ماهیت فلسفه است،به

شند. نبا موجود)حضور( داشته باشند اما  وجودسرشتی دوگانه و دشوار است. هر دو باید 

را در  همانیاینتفاسیر متفکران از این ویژگی و تعیین نماینده برای آن، در نهایت آرخه و 

 ( به معنای منطقی آن گرد آورده و تثبیت نمود.همانیاین)اصل  همانیاین آرخة

 منابع 

 تهران: انتشارات حکمت. شرف الدین خراسانی، یترجمه متافیزیک. (،1366) ارسطو -

 ققنوس. نشرتهران:  شروین اولیایی، ترجمه دیالوگ با هایدگر، (،1395ژان )بوفره،  -

 تهران: فکر روز. ،تاریخ فلسفه یونان: آغاز تالس (،1375گاتری، دبلیو. کی. سی ) -

، متن و شرح، ترجمه و تحقیق، انشاء الله درآمد به متافیزیک (،1396هایدگر، مارتین ) -

 ا.رحمتی، تهران: انتشارات سوفی

فی به صورت طرح )دانش دانشنامه علوم فلس (،1391) هگل، گئورگ ویلهلم فردریش -
 زیبا جبّلی، تهران: انتشارات شفیعی. ترجمه نامه منطق(،

- Burnet, John (1928), Greek Philosophy Part I: Thales to Plato, Macmillan and Co., 

Limited, St. Martin's Street, London. 

- Coxon, A.H. (2009), The Fragments of Parmenides: A Critical Text with 

Introduction and Translation, the Ancient Testimonia and a Commentary, 

Parmenides Publishing, Las Vegas. 

- Groothuis, Douglas. (2016). Philosophy in Seven Sentences: A Small Introduction 

to a Vast Topic. InterVarsity Press 

- Heidegger, Martin (1957), Identity and Difference, translated and with an 

introduction by Joan Stambaugh, Harper & Row, Publishers, New York, Evanston, 

and London. 

- O’Grady, Patricia F. (2002), Thales of Miletus: The Beginnings of Western Science 

and Philosophy, Flinders University of South Australia, first published by Ashgate 

Publishing. 

- Palmer, John (2009), Parmenides and Presocratic Philosophy, published in the 

United States by Oxford University Press Inc., New York. 


