
 

 

  
Scientific Journal 

Comm en tar y S tud ies  
 

Vol. 16, Spring 2025, No. 61 
 

A Comparative Study of the Meaning of Wilayat 
in the Verse of Wilayat Based on Context With Emphasis 

on Imam Khamenei's Viewpoint 
 

Mohammad Ali Majd Faqihi 1 \ Mohammad Ali Reyhani Nia 2 
 

1. Assistant Professor, sciences of Quran and Hadith department, 
Islamic education university, Qom, Iran. majd@maaref.ac.ir 

2. Assistant Professor, Islamic Studies Department, Farhangian University, 
Tehran, Iran (responsible author). rehaninia@cfu.ac.ir 

 

Abstract Info Abstract 
Article Type: 
Research Article 

 

 
 
Date of receive: 

2024/09/18 

Date of revision: 

2024/12/09 
Date of acceptance: 

2024/12/22 

The connection between the verse of Wilayat and the verses before and after it 
and the aimed meaning in the mentioned verses is a matter of disagreement 
among commentators of Both Parties. Most Sunni commentators believe in the 
unity of the context of the verses and consider the meaning of love and support 
to be the sense of verses 51 to 58 of Surah Al-Ma'idah, but most Shiite 
commentators believe in the lack of unity of the context of the verses; they have 
defined Wilayat in verses 55 and 56 of Surah Al-Ma'idah as supervision and in 
the verses before and after it as love and support. The Supreme Leader 
considers the word Wilayat to mean continuity and unity, which are part of the 
lexical meanings of this word, and by explaining the three dimensions of 
Wilayat based on this meaning and applying it to the mentioned verses, he 
reveals the connection between the verses. The present article uses a 
descriptive-analytical method to explain Ayatollah Khamenei�s view and 
compare it with the views of the commentators of the Two Sects. The present 
study, by presenting in-text evidence and context and proving Imam 
Khamenei�s view, believes in the connection between the verses and considers 
the meaning of the term �guardianship� to be the sense of the verses in all the 
mentioned verses. It is clear that having political and economic relations with 
Jews and Christians is not forbidden, but siding with them and accepting their 
domination and guardianship is forbidden. The Islamic society is a society that 
is under the authority and guardianship of Allah, the Messenger, and the 
Infallible Imam (AS). 

Keywords 
Theological interpretation, meaning of wilayat (guardianship), the verse of 
wilayat (guardianship), context of the verses, Ayatollah Khamenei, 
commentators of the Two Sects. 

Cite this article: 

Majd Faqihi, Mohammad Ali  & Mohammad Ali Reyhani Nia (2025). A 
Comparative Study of the Meaning of Wilayat in the Verse of Wilayat Based on 
Context With Emphasis on Imam Khamenei's Viewpoint. Scientific Journal 
Commentary Studies. 16 (1). 45-66. DOI: 10.22034/16.61.39 

DOI: https://doi.org/10.22034/16.61.39 

Publisher: Islamic Maaref University, Qom, Iran. 

    

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             1 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


Commentary Studies, Vol. 16, Spring 2025, No 61        40 

 

Introduction 
The verse of wilayat (guardianship) is one of the key verses of the Quran, but the 
meaning and interpretation of the verse of guardianship and its connection with the 
verses before and after it are disputed by the commentators of the two sects. Ayatollah 
Khamenei has a unique perspective on this. Paying attention to that His Eminence is the 
leader of the Islamic Republic of Iran, explaining his perspective is of particular 
importance in a way that can play a decisive role in the knowledge of governance. The 
verse of Wilayat has been discussed by the commentators of the Quran, and also it has 
been stated within the commentaries about the relationship between the verses that are 
discussed in this study. Also, various books and articles have been written about the verse 
of Wilayat, but regarding the relationship between the verses, it only could be referred to 
the article �Investigating the thematic relationship between the verse of Wilayat and the 
verses before and after, focusing on the views of Fakhr Razi and Allama Tabatabaei� by 

Mr. Mohammad Ezzati Bakhshayesh, which describes and analyzes the views of Fakhr 
Razi and Allama Tabatabaei. 

Methodology 
The present study, using a descriptive-analytical method, explains the Supreme Leader's 
view using the book "Outline of Islamic Thought in the Quran" and other statements of 
his eminence and compares it to the views of the commentators of Two Sects. Finally, by 
mentioning in-text evidence and contexts, it endeavors to prove Imam Khamenei's view 
and provides an appropriate response to the possible critiques of the commentators of 
Two Sects which are towards this opinion. 

Discussion 
In this section, a comparative study is made about three topics: the semantics of wilayah 
in the verse, the dimensions of wilayah, and the context of the verses.  
One: The meaning of wilayah in the verse: Ayatollah Khamenei considers the literal meaning 
of the word wilayah to be continuity and in one side, by citing various examples and 
instances, then he applies this meaning to the verse. Most Sunni commentators know the 
word �wali� in the verse to mean support or love, but Shiite commentators, citing the 

exclusiveness in the verse, have denied the meaning of love and support in the verse of 
wilayah and have emphasized on being the one who is more deserved and deserves to 
take authority on (others), the Imam who is obligatory to be obeyed, supervision and 
leadership.  
Two: Dimensions of wilayah: The issue of examining the dimensions of wilayah which is an 
innovative theory of Imam Khamenei and such a thing was not found in the words of 
other commentators of the Quran. The explanation of the dimensions of wilayah is based 
on his precise semantics of the word wilayah and is based on rational exclusiveness; an 
individual and a society by (accepting the) wilayah must know how their threefold 
connections with the internal front, the external front and the leader of the true front 
should be, and with whom they should have continuity and solidarity and with whom 
they should not have such a relationship.  
Three: Context of the verses: Imam Khamenei's view has a systematic form and, regarding 
to the explanation of the original literal meaning of the word wilayat, he achieves to the 
theory of the dimensions of wilayat and by applying the three dimensions of wilayat to 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             2 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


41        A Comparative Study of the Meaning of Wilayat in the Verse of Wilayat � 

 

the verses in question, he believes in the context of the verses. Most Sunni commentators, 
relying on the unity of the context of the verses, have considered the meaning of support 
and love to be the sense in verses 51 to 58 of Surah Al-Ma'idah, but most Shiite 
commentators, unlike the verse of wilayat, which consider the meaning of guardianship 
to be the sense, have considered the meaning of friendship, support and alliance to be the 
purpose in the verses prohibit to take wilayat of Jews and Christians. Imam Khamenei's 
view is distinct from both groups of Shiite and Sunni commentators, evidence within the 
text was presented in support of his view and the objections of the commentators of both 
parties were answered. 

Conclusion 
Ayatollah Khamenei�s semantics of the word �wilayah� is consistent with the views of 

Arab lexicographers, and the meaning of continuity and unity are the literal meanings of 
the word �wilayah,� but among the various idiomatic meanings of this word, it should be 

examined which meaning is intended in the mentioned verses. Imam Khamenei�s view 

on the context of the verses, in terms of believing in the connection and relationship 
between the verses, is consistent with the view of Sunni commentators, but regarding to 
the meaning intended by the word �wilayah� in these verses, it is different from the view 

of Sunni commentators. Most Shiite commentators believe in the lack of connection 
between the verses and have interpreted the word �wali� in verses 55 and 56 of Surah Al-
Ma�idah as guardianship and in the verses before and after as love and support. However, 

Ayatollah Khamenei, by explaining the meaning of Wilayat, its dimensions and its 
application to the verses in question, believes in the connection between the verses and 
emphasizes the meaning of continuity and unity in all the verses mentioned. 

References 
 .The Holy Quran ـ
 Aalusi, Sayyid Mahmoud (1994). Ruh al-Ma�aani fi Tafsir al-Qoran al-�Azim (The ـ

Spirit of the Meanings in the Interpretation of the Great Quran). Beirut: Dar Al-Kotub 
Al-Imiyyah. (In Arabic) 

 .Ebad, Al-Saheb Ismail (n.d). Al-Mohit fi al-Loghah (The Ocean in the language) ـ
Researched by Mohammad Hasan Aale-Yassin. Beirut: Aalem al-Kotub.  (In Arabic) 

 Ezzati Bakhshayesh, Mohammad (2019). Barresie Ertebaate Mawdhu�I Aayeh ـ

Welaayat baa Aayaate qabl wa ba�d, baa Mehwariate Nazare Fakhre Razi wa 

�Allameh Tabatabaei ("Examination of the thematic connection of the Velayat verse 
with the preceding and following verses, focusing on the opinion of Fakhr Razi and 
Allameh Tabatabayi"). The congress of re-reading the personality dimensions of Amir 
al-Mu'minin, Imam Ali. Isfahan. (In Persian) 

 .Farahidi, Khalil bin Ahmad (1989). Kitab al-�Ain (The Book of al-�Ain). Qom: Hijrat ـ
(In Arabic) 

 Fayyumi, Ahmad bin Muhammad (n.d). Al-Mesbaah al-Munir (The Illuminating ـ
Lamp). Qom: Dar Hijra. (In Arabic) 

 Ibn Faris, Ahmad (n.d). (Mo�jam al-Maqaaees al-Loghah (Dictionary of Language ـ
Standards). Qom: Maktab al-e�laam al-Islami. (In Arabic) 

 .Ibn Hisham, Abdul Malik (1988). Al-Sirah al-Nabawiah (The Prophetic Biography) ـ
Beirut: Dar al-Kotub al-Arabiyyah. (In Arabic) 

 .Ibn Manzur, Muhammad ibn Makram (1993). Lisan Al-Arab (Language of Arab) ـ
Beirut: Dar Sader. (In Arabic) 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             3 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


Commentary Studies, Vol. 16, Spring 2025, No 61        42 

 

 Javadi Amoli, Abdullah (2011). Tafsir Tasnim (Tasnim Commentary). Qom: Israa. (In ـ
Persian) 

 .Jawhari, Ismail bin Hammad (n.d). Al-Sehaah (The Correct  ones �of the Words�) ـ
Beirut: Dar al- �Elm le-Maleen. (In Arabic) 

 Khamenei, Seyyed Ali (2013). Tarhe Kolly Andishe Eslami dar Qoran (Outline of ـ
Islamic thought in the Qur'an). Qom: Iman Jihadi Institute. (In Persian) 

 Khamenei, Seyyed Ali. Daftare Hifz wa Nashre Aathare Aayatollah al-�Ozma Khamenei ـ

(Office for Preservation and Publication of Ayatollah Grand Ayatollah Khamenei�s 

Works): www.farsi.khamenei.ir. (In Persian) 
-Kolaini, Muhammad bin Ya�qoob (1986). Al-Kafi (The Sufficient). Tehran: Dar al ـ

Kutub al-Islamiya. (In Arabic) 
 Makarem Shirazi, Nasser (2002). Aayate Welayat dar Qoran (The Verses of Wilayat in ـ

the Quran). Compiled by: Abolqasem �Alian-Nazhadi. Qom: Nasl Jawan. (In Persian) 
 Makarem Shirazi, Nasser and colleagues (1992). Tafsir Nemuneh (Exemplary ـ

Interpretation). Tehran: Daar al-Kotob al-Islamiah. (In Persian) 
 Mustafavi, Hassan (n.d). Al-Tahqiq fi Kalemat al-Qoran al-Karim (Investigating in the ـ

words of the Holy Qur'an). Beirut: Dar al-Kutub Al-Elmiyah. (In Arabic) 
 Najjarzadegan, Fathullah (2012). Barresie Tatbiqie Tafsir Aayaate Wilayat dar ـ

Didgaahe Fariqain (A comparative study of the interpretation of verses of Wilayat 
from the perspectives of Two Sects). Qom: Seminary and University Research Center. 
(In Persian) 

 Ragheb Esfahani, Hussain bin Muhammad (1991). Mofradat Alfaz Qoran (Vocabulary ـ
words of the Qur'an). Beirut: Dar al-Qalam. (In Arabic) 

 Razi, Fakhruddin Muhammad bin Omar (1999). Mafatih al-Ghayb (The Keys of ـ
Unseen.) Beirut: Dar Ehya al-Torath al-Arabi. (In Arabic) 

 Rashid Reza, Muhammad (1993). Tafsir al-Qur'an al-Hakim / Tafsir al-Manar (The ـ
Commentary of Wise Quran/Al-Manaar Commentary). Beirut: Dar al-Marefah. (In 
Arabic) 

 Shushtari, Nurullah (1988). Ehqaaq al-Haq wa Ezhaaq al-Baatel (Proving the ـ
Righteousness and Removing the Falsehood). Qom: Ayatollah Mar�ashi Najafi Library. 
(In Arabic) 

 Sobhani, Jafar (1983). Forugh Abadiat (The Shine of Eternity). Qom: Islamic ـ
Propaganda Office. (In Persian) 

 Tabatabaei, Sayyed Mohammad Hossain (1996). Al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an (The ـ
Criterion in the Commentary of Quran). Qom: Islami. (In Arabic) 

 Tabarsi, Fazl bin Hasan (1993). Majma� al-Bayan le-�Uloom al-Qur'an (The Collection ـ
of the Expression for the �Olum al-Quran). Tehran: Nasser Khosrow. (In Arabic) 

 Tabari, Muhammad bin Jarir (1991). Jame� al-Bayan �an Tawil Aay al-Qoran (The ـ
Comprehensive Expression of Interpretation of Verses of Qur'an). Beirut: Dar al-
Marefah. (In Arabic) 

 Tusi, Muhammad bin Hassan (n.d). Al-Tebyan fi Tafsir al-Qur'an (The Explanation in ـ
the Commentary of Quran). Beirut: Dar Ehya al-Torath al-Arabi. (In Arabic) 

 Zamakhshari, Mahmud (1986). Al-Kashshaaf an Haqaaeq Ghamaedh al-Tanzil (The ـ
Most Discoverer of the mysterious facts of Revelation). Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi. 
(In Arabic) 

 
 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             4 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


 

 

  
  

  
  ٦١/ العدد  ١٤٤٦ربيع /  ١٦السنة   

  

  

  على ضوء السياقدراسة مقارنة لمعنى الولاية في آية الولاية 
  (حفظه االله)مع التركيز على رؤية الإمام الخامنئي

  

 ۲ اين حانييمحمدعلي ر/  ۱ هييمحمدعلي مجد فق

  .قسم معارف القرآن والحديث، جامعة المعارف الإسلامية، قم، إيران ،أستاذ مساعد. ١
majd@maaref.ac.ir 

  .المسؤول)(الكاتب  ، إيرانتهرانفرهنجيان، أستاذ مساعد، قسم الدراسات الإسلامية، جامعة . ٢
rehaninia@cfu.ac.ir 

 

 معلومات المادة ملخصّ البحث

يعد الارتباط بين آية الولاية والآيات التي تسبقها وتليها موضع خلاف بين مفسري الفريقين، فغالبية مفسري 
فيها » الولاية«من سورة المائدة)، ويفسرون  ٥٨إلى  ٥١السياق في الآيات (من الآية أهل السنّة يرون وحدة 

 ٥٦ و ٥على أنها المحبة والنصرة، بينما يعتقد مفسرو الشيعة بعدم وحدة السياق، فيفسرون "الولاية" في الآيتين 
بمعنى القيادة الشرعية، ويبقون معنى المحبة والنصرة في الآيات الأخرى، فيرى الإمام الخامنئي أن لفظ 

في أصل اللغة يتضمن معنى الارتباط والانتماء إلى جبهة واحدة وهو من المعاني اللغوية الثابتة » الولاية«
ساس، ويقوم بتطبيق هذا المعنى على الآيات للكلمة. ويبين سماحته أبعاد الولاية الثلاثة على هذا الأ

باستخدام المنهج ـ المذكورة، ليظهر بذلك وجود انسجام وارتباط وثيق بين الآيات. فتسعى هذه الدراسة 
إلى عرض رأي الإمام الخامنئي، ومقارنته مع آراء مفسري الفريقين. ويثبت البحث من  ـالوصفي التحليلي 

لداخلية من النصّ القرآني أن تفسير الإمام الخامنئي أقرب إلى دلالة السياق، خلال الشواهد والقرائن ا
، »القيادة الشرعية والتولّي السياسي«في جميع الآيات المذكورة هو » الولاية«ويرجح أن المعنى المقصود من 

والنصارى ليست  لا مجرد النصرة أو المحبة.ومن الواضح أن إقامة علاقات اقتصادية أو سياسية مع اليهود
محرمة في ذاتها، وإنما الممنوع هو الدخول تحت ولايتهم وقبول سلطتهم السياسية والعقدية، فالمجتمع 

 .×الإسلامي مجتمع قائم على ولاية االله ورسوله والإمام المعصوم

  بحث: نوع المقال
  
  

  تاريخ الإستلام:
۱۴/۰۳/١٤٤٦  

  :تاريخ المراجعه
٠٧/٠٦/١٤٤٦  

  تاريخ القبول:
٢٠/٠٦/١٤٤٦ 

  الألفاظ المفتاحية .التفسير الكلامي، معنى الولاية، آية الولاية، سياق الآيات، الإمام الخامنئي، مفسروالفريقين
دراسة مقارنة لمعنى الولاية في آية الولاية على ضوء السياق ). ١٤٤٦( محمدعلي ريحاني نياو محمدعلي ، مجد فقيهي

 :الاقتباس  DOI: 10.22034/16.61.39 .٤٥ـ  ٦٦). ١( ١٦. مجلة دراسات تفسيرية. الخامنئيمع التركيز على رؤية الإمام 

https://doi.org/10.22034/16.61.39  رمز DOI:  
 ناشر:ال .، قم، ايرانمعارف الإسلاميةالجامعة 

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             5 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             6 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


 

 

  
  

  
  ۶۱، شماره ۱۴۰۴، بهـار ۱۶سال   

  
  اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

  (حفظه االله)يا امام خامنه دگاهيبر د ديكأبا ت
  

 ۲ اين يحانير يمحمدعل/  ۱ يهيمجد فق يمحمدعل
  .رانيقم، ا ،يدانشگاه معارف اسلام ث،يگروه معارف قرآن و حد ،يعلم ئتيعضو ه. ۱

majd@maaref.ac.ir 
  .مسئول) سندهي(نو رانيتهران، ا ان،يدانشگاه فرهنگ ،يو معارف اسلام اتيگروه آموزش اله ،يعلم ئتيعضو ه. ۲

rehaninia@cfu.ac.ir 
 

 اطلاعات مقاله چكيده

مورد اختلاف مفسران  ادشده،ي اتيمقصود در آ يقبل و بعد آن و معنا اتيبا آ تيولا هيارتباط آ
محبت و نصرت را  يقائل بوده و معنا ات،يآ اقيتسنن به وحدت س است. عموم مفسران اهل نيقيفر

 اتيآ اقيبه عدم وحدت س عهيمفسران ش شترياما ب دانند، يسوره مائده م ۵۸تا  ۵۱ اتيمقصود آ
قبل و بعد آن، به محبت و  اتيو در آ يمائده به سرپرست ۵۶و  ۵۵ اتيرا در آ تيمعتقدند؛ ولا

كه  داند يم يجبهگ و هم يوستگيپ يمعنا به را تيواژه ولا ياند. مقام معظم رهبر نصرت معنا نموده
آن بر  قيتطبمعنا و  نيبر اساس ا تيگانه ولا ابعاد سه نييواژه است و با تب نيا يلغو يجزء معان

 نييبه تب ،يليـ تحل يفي. مقاله حاضر با روش توصسازد يرا آشكار م اتيآ انيارتباط م ادشده،ي اتيآ
با ارائه  رو شي. پژوهش پپردازد يم نيقيمفسران فر دگاهيآن با د قيو تطب يا االله خامنه تيآ دگاهيد

باورمند است و در  اتيآ انيم تباطبه ار ،يا امام خامنه دگاهيو اثبات د يمتن شواهد و قرائن درون
. پر واضح است داشتن داند يم اتيرا مقصود آ »يسرپرست« ياصطلاح يمعنا ادشده،ي اتيتمام آ

سلطه و  رشيبا آنان و پذ يجبهگ اما هم ست،يو نصارا ممنوع ن هوديبا  يو اقتصاد ياسيارتباط س
خدا و  يو سرپرست تياست كه تحت ولا يا جامعه ،يآنان ممنوع است. جامعه اسلام يسرپرست

 .قرار دارد ×رسول و امام معصوم

  پژوهشينوع مقاله: 
  )۴۵ـ  ۶۶(
  

  
  

  تاريخ دريافت:
۲۸/۰۶/۱۴۰۳  

  تاريخ بازنگري:
۱۹/۰۹/۱۴۰۳  

  تاريخ پذيرش:
۰۲/۱۰/۱۴۰۳ 

  واژگان كليدي .نيقيمفسران فر ،يا االله خامنه تيآ ات،يآ اقيس ت،يولا هيآ ت،يولا يمعنا ،يكلام ريتفس
اساس بر تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس). ۱۴۰۴( اين يحانير يمحمدعل ي ومحمدعلي، هيمجد فق

 استناد:  DOI: 10.22034/16.61.39 .۴۵ـ  ۶۶). ۱( ۱۶. مطالعات تفسيري. يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيس

https://doi.org/10.22034/16.61.39   كدDOI:  
 ناشر:  ، قم، ايران.دانشگاه معارف اسلامي

    

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             7 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۴۶         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

  طرح مسئله
آيه ولايت از آيات مهم و كليدي قرآن كريم است، اما معنا و تفسير آيه ولايت و ارتباط آن با آيات قبل و 

اي ديدگاهي ويژه  االله العظمي خامنه ، مورد اختلاف مفسران فريقين است. در اين ميان حضرت آيتبعد آن
 اسـاس  لـه، بـر   عنايت به اينكه معظـم بخش باشد و با  تواند الهام و منحصر به فرد در اين باره دارد كه مي

 نظـام  رهبر و فقيه اسلامي، ولي جمهوري نظام در متبلور ديني سالاري مردم و فقيه ولايت مترقي نظريه
است، تبيين ديدگاه ايشان و مقايسه آن بـا ديـدگاه مفسـران فـريقين، جايگـاه و       ايران اسلامي جمهوري

  اي ايفا نمايد. كننده واند در دانش حكمراني نقش تعيينت اي كه مي گونه به ؛يابد اي مي اهميت ويژه
  د:گوي اي در اين باره مي االله خامنه حضرت آيت

كنيم، غالباً كمتر  كنيم و از قرآن استنباط مي مسئله ولايت (را)، به آن صورتي كه ما مطرح مي
بينيد كه چه  كنيم و مي شود. ولايت را از آيات كريمه قرآن، استنباط و استخراج مي مطرح مي

ست اصل ولايت و يك ملت، يك جمعيت، پيروان يك فكر و يك عقيده،  اصل مترقيِ جالبي ا
  ۱خودي ولِ معطلّند. اين را درك خواهيد كرد. اگر داراي ولايت نباشند، چطور بي

مقام معظم رهبري با استفاده از كتاب  ديدگاه تبيين توصيفي ـ تحليلي، به روش رو با پژوهش پيش
له و تطبيق آن با ديدگاه مفسران فريقين  و ديگر بيانات معظم كلي انديشه اسلامي در قرآن طرح

گمارد و  اي همت مي متني به اثبات ديدگاه امام خامنه پردازد و در نهايت با ذكر شواهد و قرائن درون مي
  نمايد. ارائه مياشكالات احتمالي مفسران فريقين كه متوجه اين ديدگاه است، پاسخ مناسب براي 

  پيشينه تحقيق الف)
آيه ولايت و آيات قبل و بعد آن، از سوي مفسران قرآن كريم مورد بحث قرار گرفته است و درباره ارتباط 

شود. همچنـين   ميان آيات نيز در لابلاي تفاسير مطالبي بيان شده كه در اين پژوهش به آنها پرداخته مي
مختلفي تأليف گرديده است، لـيكن دربـاره ارتبـاط ميـان     هاي  هقالها و م در خصوص آيه ولايت نيز كتاب

 فخر نظر محوريت بعد، با و قبل آيات با ولايت آيه موضوعي ارتباط بررسي«توان تنها به مقاله  آيات، مي
بخشايش، اشاره نمود كه بـه توصـيف و تحليـل ديـدگاه فخـر       عزتي از محمد» طباطبايي علامه و رازي

  ۲طبايي در اين باره پرداخته است.رازي و علامه طبا
                                                                        

  .۴۰۷، ص قرآنطرح كلي انديشه اسلامي در اي،  خامنه. ۱
طباطبايي،  علامه و رازي فخر نظر محوريت بعد، با و قبل آيات با ولايت آيه موضوعي ارتباط بخشايش، بررسي عزتي. ۲

  .×علي امام اميرالمؤمنين شخصيتي ابعاد بازخواني كنگره

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             8 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۴۷    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

  مفهوم شناسي واژه ولايت ب)
  :توان براي واژه ولايت معاني ذيل را استخراج نمود هاي لغت، مي با مطالعه كتاب

  ۱».ء الشي بعد ء الشي: الوْلاَء، أي علي]: تقول[ و« قرار گرفتن: ديگر چيز از بعد چيزي معناي به
 معناي به »وليْ« ۲».نَحوِه و اليتيمِ  ولي: و الولي. القرُْب: الوليْ و«قرب و نزديكي نيز آمده است:  معناي به
  .است آن مانند و يتيم ولي معناي به »ولي« و است قرب

»ْليْالو :من كلُّ و. الدنو.. و القرب يلأمرَ و فهو واحد يهلهر است و نزديكي و قرب معناي به »وليْ« ۳».و 
  .باشد مي او بگيرد، ولي عهده به را يكي كار كه كسي
 قُرب بر و است صحيح اصل يك داراي ماده اين ۴».قرُب علي يدلُّ صحيح أصلٌ: الياء و اللام و الواو«
  .كند مي دلالت

 ليس حصولا فصاعدا شيئان يحصلَ أن: التَّوالي و الوْلاَء«حصول و پيوستگي از ديگر معاني واژه ولايت است: 
 و الصداقة حيث من الدين، و حيث من النّسبة، و حيث من المكان، و حيث من للقرب ذلك يستعار منهما، و ليس ما بينهما

ي جاي تا گردد مي افزون و شود مي حاصل بين دو چيز كه پيوستگي تَوالي؛ يعني و ولَاء ۵».الاعتقاد و النصّرة
 نزديكي مكاني، نسبي، ديني، بخشش براي معنا اين و نيست ،نباشد آنها از كه چيزي معاني آن ميان كه
  .رود مي كار به ايمان و اعتقاد و كردن ياري و

 كسر به» ولِاَية«است،  كردن ياري معناي به او،و فتح به» ولاَية«نويسد:  راغب اصفهاني در ادامه مي
به  را كاري كه است سرپرستي همان حقيقتش واژه دو هر شده گفته نيز ؛است سرپرستي معناي به او،و

  ۶.بگيرند عهده
 معناي به »فلْس« مثل »وليْ« ۷».فصَلٍ غَيرِ منْ الْأوَلِ بعد الثَّاني حصولُ) الوْليْ( قيلَ الْقرُْب و فلَْسِ مثْلُ: الوليْ«
  .است فاصله بدون اول از بعد دوم حصول معناي به شده گفته و است قرب

 العالم لأُمور الُمتوَلِّي: قيل و الناصرُ الوْلي؛ هو«كار رفته است.  ناصر و متولي امور نيز به معناي بهواژه ولايت 
 الذي اليتيم ولي: الولي فيها... و جميعها المتصَرِّف الأشَياء مالك هو و الوالي: جل و عز أسَمائه من و بها القائم الخلائق و

                                                                        

  .۳۶۵، ص ۸، ج كتاب العينفراهيدي، . ۱
 .۳۸۰ـ  ۳۸۱، ص ۱۰، ج اللغة في المحيطعباد، . ۲
  .۲۵۲، ص ۶، ج الصحاحجوهري، . ۳
  .۱۴۱، ص ۶، ج ةاللغ مقاييسفارس،  ابن. ۴
  .۸۸۵، ص مفرداتاصفهاني،  راغب. ۵
 .همان. ۶
  .۲۶۷، ص ۲، ج المنير المصباحفيومي، . ۷

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                             9 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۴۸         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

 از يكي: گويد مي و داند مي ناصر و متولي امور معناي به را» ولي«منظور  ابن ۱».بكفايته يقوم و أَمرَه يلي
 چنين» ولي« در ادامه براي وي. اشيا تمام بر تصرّف به توانا و مالك معناي بهاست؛ » والي«خدا،  اسماي

 زن ولي و كند مي قيام آنها انجام به و شود مي او امور دار عهده كه است كسي يتيم ولي: زند مي مثال
  .باشد مي او نكاح عقد دار عهده كه است كسي

 شيء وراء الشيء وقوع هو الواحد الاصل انّ«نويسد:  بندي معاني واژه ولايت مي مصطفوي در مقام جمع
 آنها بين اي كه رابطه دليل ديگر است، به چيز از بعد چيزي گرفتن قرار معناي به» ولي« ۲».بينهما رابطة مع

اي  چيز، رابطه دو اين بين بايد البتّه. است شدن واقع ديگري سر پشت ،»ولي« ماده يعني ؛دارد وجود
 صف در گاه اي باشد؛ مثلاً رابطه بايد گويند، بلكه نمي ولي را شدني واقع سر پشت هر باشد؛ يعني

 واژه اينجا ندارد، در وجود آنها اي بين ابطهر چون گيرند، ولي مي قرار يكديگر سر پشت اتوبوس، افراد
  .رود نمي كار به» ولي«

حاصل كلام اينكه معناي اصلي واژه ولايت در لغت؛ قُرب (نزديكي)، حصول (پيوستگي) و پشت سر 
اما براي واژه ولايت، معاني اصطلاحي مختلفي از جمله سه معناي  ؛واقع شدن همراه با نوعي رابطه است

شده است. تمام اين معاني اصطلاحي به  ذكر لغت هاي كتاب مشهور؛ محبت، نصرت و سرپرستي در
گردد؛ لازمه محبت، نزديكي و پيوستگي طرفين محبت به يكديگر است.  همان معناي لغوي ولايت برمي

ياري و نصرت ديگري را داشته باشد، بايد به او نزديك شود. براي اينكه براي اينكه شخصي، توان 
شخصي بتواند سرپرستي ديگري را بر عهده گيرد، نيز لازم است به او نزديك شده و ارتباط و پيوستگي 

كار رفته باشد، با توجه به  داشته باشد. بر اين پايه در هر متن يا عبارتي كه واژه ولايت و مشتقات آن به
  شواهد و قرائن موجود در كلام، بايد روشن شود، كدام معناي اصطلاحي مورد نظر است.

  بررسي تطبيقي ج)
پس از تبيين لغوي واژه ولايت، بررسي تطبيقي در مورد سـه مطلـب؛ معناشناسـي ولايـت در آيـه، ابعـاد       

  گيرد. ولايت و سياق آيات صورت مي

  . معناي ولايت۱

تگوي مفسران قرآن كريم پيرامون آيه ولايت قرار گرفته، معنا و مقصـود واژه  اولين چالشي كه محل بحث و گف
  گردد. اي و مفسران فريقين بررسي مي ولايت در اين آيه است كه اين مسئله از ديدگاه امام خامنه

                                                                        

  .۴۰۶ـ  ۴۰۷، ص ۱۵، ج لسان العربمنظور،  ابن. ۱
  .۲۰۳، ص ۱۳، ج التحقيقمصطفوي، . ۲

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            10 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۴۹    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

  اي خامنه امام معناي ولايت از ديدگاه يك.
معناي لغوي واژه ولايـت را، پيوسـتگي و    هاي گوناگون ها و مصداق اي با ذكر مثال خامنه االله آيت حضرت

  د.پرداز داند، سپس به تطبيق اين معنا در آيه مي جبهگي مي هم
  د:نويس اي در تبيين واژه ولايت مي امام خامنه

مسئله ولايت دنباله بحث نبوت است، يك چيز جداي از بحث نبوت نيست. مسئله 
  ۱ولايت، در حقيقت تتمه و ذيل و خاتمه نبوت است.

اي دارند  آورد، اينها در ميان چه جامعه عده و يك جبهه را پيغمبر به وجود مي يك
... براي اينكه اينها هضم نشوند، براي اينكه  كنند؟ در ميان جامعه جاهلي زندگي مي

يك جمعي باقي بمانند تا در آينده،  عنوان بهاينها نابود نشوند، براي اينكه اينها بتوانند 
هاي استوار اينها بنا بشود و اداره بشود و ادامه پيدا بكند و اينها  تجامعه اسلامي با دس

ياوران پيغمبر باشند، براي اينكه اينها بتوانند بمانند، اينها را هرچه بيشتر به همديگر 
  ۲كنند. ها جدا مي كنند و هرچه بيشتر از ساير جبهه متصل مي

دارند،  |داند؛ يعني همان ولايتي را كه پيامبر ميكه ايشان مسئله ولايت را تتمه و خاتمه نبوت  اين
شود؛ زيرا بر اساس آيه ولايت، مراتب ولايت وجود دارد؛  منتقل مي ×به جانشينان ايشان امامان معصوم

ولايت در اصطلاح  معناي به. سپس ايشان ×و ولايت امام معصوم |ولايت خدا، ولايت رسول خدا
  :دنويس و مينموده اوليه قرآني اشاره 

جبهگي و اتصال شديد يك  پيوستگي و هم در اصطلاح اولي قرآني، ولايت يعني به هم
عده انساني كه داراي يك فكر واحد و جوياي يك هدف واحدند، در يك راه قدم بر 

كنند، يك فكر را و يك عقيده را  دارند، براي يك مقصود دارند تلاش و حركت مي مي
  ۳اند. پذيرفته

له تمام معاني اصطلاحي واژه  ولايت، معظم لغوي و اصطلاح اوليه قرآني واژهپس از تبيين معناي 
  گرداند و بر اين باور است: ولايت را به همان معناي اصيل لغوي آن بر مي

 اتّصال يعني ؛ولايت ... است يكديگر با دوچيز بودن نزديك از ولايت، عبارت معناي اصل
 براي اي كه همه معاني. يكديگر با ستحكمم و مماس صورت به چيز دو قرب و ارتباط و

                                                                        

  .۴۰۸، ص اسلامي در قرآنطرح كلي انديشه اي،  خامنه. ۱
  .۴۱۲ـ  ۴۱۳، ص همان. ۲
  .۴۱۳، ص همان. ۳

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            11 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۵۰         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

 معاني، كه بقيه و قيوميت محبت، معناي معنايـ  است شده ذكر لغت در» ولايت«
 اينها، به از كدام هر در كه است جهت اين ازـ  هست عربي زبان در معنا هفت، هشت

 محبت معناي به» ولايت« مثلاً. دارد وجود ولايت طرف دو بين نزديكي و قرب اين نوعي
 جدا و دارند معنوي اتّصال و ارتباط يك يكديگر محبوب، با و محب است؛ چون

  ۱نيست. پذير يكديگر، امكان از شان كردن

 ولايت واژه اي از معناشناسي لغوي خامنه االله آيت حضرت كه جبهگي و نزديكي معناي پيوستگي، هم
تر ذكر گرديد، هماهنگ و برگرفته از منابع  باره كه پيشعرب در اين  شناسان لغت ديدگاه با كردند بيان

  د.دان مي است و در آيات مورد بحث، ايشان همين معناي لغوي را مقصود آيات اصيل لغوي

  معناي ولايت از ديدگاه مفسران فريقين دو.
ه معنـاي  امـا دربـار   ۲با اينكه درباره شأن نزول آيه ولايت، اختلافي ميان مفسران فـريقين وجـود نـدارد،   

  .استمفسران شيعه و اهل تسنن اختلاف نظر ميان در آيه شريفه  »ولي«

  ديدگاه مفسران شيعه درباره معناي ولي در آيه ولايت الف)
  نويسد: شيخ طوسي مي

» ولي«واضح است و لفظ  |بعد از پيامبر ×نامؤمنردلالت آيه بر امامت بلافصل امي
  . استأولي و أحق  معناي بهدر آيه 

  ۳داند كه شخص نسبت به ديگران أولويت دارد. موارد استعمال ولي را جايي ميوي 
  طبرسي معتقد است:

 بدانيم؛ زيرا ديني محبت و دوستي را آيه هدف و دوست معناي به را» ولي« توانيم نمي
. كنيم سلب برخي از و ثابت مؤمنان از برخي براي را آن تا ندارد خصوصيتي معنا اين

: فرمايد مي متعال است، خداي مؤمنان همه براي ديني محبت و دوستي كه است بديهي
يكديگرند.  مؤمن، دوست مردان و زنان يعني ۴»والْمؤْمنُونَ والْمؤْمنَات بعضهُم أَولياء بعضٍ«

 همان بر اينكه جز اي نداريم چاره و كرد حمل امعن اين بر را آيه توان نمي بنابراين
 كه طوري اختيار؛ زيرا همان صاحب و الاطاعه واجب امام كنيم؛ يعني حمل اول معناي

                                                                        

 https://khl.ink/f/2834، ۰۶/۰۲/۱۳۷۶نظام،  كارگزاران ديدار در بيانات. ۱
  .۳۹۹ـ  ۴۱۰، ص ۲، ج الباطل ازهاق و الحق احقاق؛ شوشتري، ۸۱ـ  ۸۲، ص قرآن در ولايت آياتشيرازي،  مكارم: ك.ر .۲
  .۵۵۹ـ  ۵۶۰، ص ۳، ج التبيانطوسي، . ۳
 .۷۱توبه / . ۴

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            12 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۵۱    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

باشد،  محال معنا دو از يكي هرگاه. نيست معنا دو از بيشتر» ولي« لفظ براي گفتيم
  ۱بود. خواهد محقق ديگري

  علامه طباطبايي بر اين باور است:

عبارت  ولايت كه اين است آيد مي دست به استعمالش موارد در ولايت معاني از آنچه
 و شود مي تدبير مالكيت و تصرف از خاصي نوع مجوز و باعث كه قربي نحوه يك از است

 و خدا به نسبت شود، ولايت مي استفاده آن از كه دارد بحث، سياقي مورد شريفه آيه
 داده نسبت همه به را ولايت نسبت يك به كه چناناست،  معنا يك به نامؤمن و رسول
 براي» الْغالبونَ هم اللَّه حزبْ فَإِنَّ«: است بعدي آيه از جمله اين مطلب اين مؤيد و است
 از |خدا رسول و مؤمنين اينكه بر دارد اشعار كم دست يا و دلالت جمله اين اينكه
 سنخ پس است چنين چون خدا هستند. و خدايند، حزب ولايت تحت در اينكه جهت
  ۲است. پروردگار خود ولايت سنخ از و يكي دو هر ولايت

  نويسد: مكارم شيرازي مي

 و دوستي يامعن به ولايت نيست؛ زيرا ياور و ناصر يا دوست يامعن به آيه در» ولي« كلمه
دهند،  مي زكات ركوع حال در و خوانند مي نماز كه نيست كساني مخصوص كردن ياري
 بايد مسلمين گيرد، همه مي بر در را مسلمانان همه كه است عمومي حكم يك بلكه

 و نيست واجب آنها بر زكات كه آنهايي حتي كنند ياري و بدارند دوست را يكديگر
 زكاتي ركوع حال در بخواهند اينكه به رسد چه تا بدهند زكات كه ندارند چيزي

 كه شود مي روشن اينجا از. باشند يكديگر ياور و يار و دوست بايد هم بپردازند، آنها
 و مادي رهبري و تصرف و ي سرپرستيامعن به ولايت فوق آيه در» ولي« از منظور
 قرار خدا ولايت و |پيامبر ولايت رديف در ولايت اين اينكه است، به خصوص معنوي
  ۳است. شده ادا جمله يك با سه هر و گرفته

  نويسد: داند و مي سرپرستي مي معناي بهجوادي آملي نيز ولايت در اين آيه را 
معناي رهبر و سرپرست است، نه محب و ياور. قرائني در بخش  بحث بهولي، در آيه مورد 

  ۴كند. نخست و پاياني آيه هست كه ولايت در آن را، در ولايت سرپرستي منحصر مي
                                                                        

  .۳۲۷، ص ۳، ج مجمع البيانطبرسي، . ۱
  .۱۲، ص ۶، ج الميزانطباطبايي، . ۲
  .۴۲۳ـ  ۴۲۴، ص ۴، ج تفسير نمونهشيرازي،  مكارم. ۳
  .۱۱۴، ص ۲۳، ج تسنيم آملي، جوادي. ۴

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            13 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۵۲         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

  د:سوين وي در مقام استدلال مي

ولايت در اين آيه، ولايت انحصاري و خاص است. بر خلاف ولايت نصرت و محبت كه ولايت 
شود و ولايت مطرح در اين آيه،  اختصاص به خدا ندارد و همه مؤمنان را شامل ميعام بوده، 

ترديد چنين  ولايتي يك سويه است كه براي خدا و پيامبر و مؤمناني خاص ثابت است. بي
ولايتي غير از ولايت نصرت و محبت است؛ چرا كه ولايت نصرت و محبت، ولايتي دو سويه 

  ۱معناي سرپرستي است. يت در آيه يادشده بهو همگاني است. بنابراين ولا

آيد آنان معناي محبت و نصرت را در آيه ولايت، نفي  دست مي با بررسي ديدگاه مفسران شيعه به
  اند. الإطاعه، سرپرستي و رهبري، تأكيد نموده واجب نموده و بر معناي أولي و سزاوار به تصرف، امام

  اي ولي در آيه ولايتديدگاه مفسران اهل تسنن درباره معنب) 
طبـري در تفسـير آيـه     داننـد.  نصرت يا محبـت مـي   معناي بهرا » ولي«عموم مفسران اهل تسنن در آيه 

  ۲».المؤمنون و رسوله و االله إلا ناصر المؤمنون أيها لكم ليس«نويسد:  مي
  :نگارد زمخشري مي

موالات آنان بعد از نهي از موالات كساني كه دشمني با آنان واجب است، كساني كه 
  ۳واجب است، ذكر شده است.

معناي متصرف است.  معناي ناصر و محب و به در لغت به» ولي«فخر رازي پس از اعتراف به اينكه 
حمل لفظ ولي بر معناي نصرت، أولي از حمل آن بر معناي متصرف است؛ زيرا ولايت نهي شده از «نويسد:  مي

معناي نصرت است و  معناي نصرت است. پس ولايت در اين آيه نيز به آن، در قبل و بعد از اين آيه، ولايت به
معناي القاي كلام بيگانه بين دو كلامي است كه براي غرض واحدي  معناي امام باشد؛ زيرا آن به تواند به نمي

  ۴».اند و چنين كاري در نهايت زشتي و ناپسندي است و منزه دانستن كلام خدا از آن واجب است بيان شده
  نويسد: آلوسي نيز مي

باشند، به طريق قصر بيان نموده؛ خدا و رسول و  اين آيه كساني را كه سزوار موالات مي
  ۵مؤمنان را اختصاص به موالات و دوستي دانسته است.

                                                                        

  .۱۱۵ـ  ۱۱۶، ص ۲۳، ج همان. ۱
  .۱۸۶، ص ۶، ج جامع البيانطبري، . ۲
  .۶۴۹، ص ۱، ج الكشافزمخشري، . ۳
 .۳۸۳ـ  ۳۸۴، ص ۱۲، ج مفاتيح الغيبرازي، . ۴
  .۳۳۳، ص ۳، ج روح المعانيآلوسي، . ۵

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            14 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۵۳    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

در آيه مورد بحث تأكيد » ولي«ساير مفسران اهل تسنن نيز بر همين معناي نصرت و محبت از واژه 
يل مفسران اهل تسنن براي نپذيرفتن ديدگاه مفسران شيعه درباره معناي ولي در ترين دل مهم اند. كرده

سوره  ۵۸تا  ۵۱سوره مائده، سياق آيات است و آنان با استدلال بر وحدت سياق آيات  ۵۶و  ۵۵آيات 
  اند. مائده، بر معناي محبت و نصرت در تمام آيات يادشده تأكيد نموده

  . ابعاد ولايت۲

 قـرآن چنـين   مفسـران  سـاير  كـلام  در و اي اسـت  امام خامنه ابتكاري ولايت؛ نظريه عادمسئله بررسي اب
 يك اساس بر و ولايت واژه از ايشان دقيق معناشناسي بر نگرديد. تبيين ابعاد ولايت، مبتني يافت مطلبي
 ارتباطـات  بدانـد  بايـد  مـدار  ولايـت  جامعه و فرد است؛ يك گرفته صورت منطقي حصر عقلي و و تقسيم

 و پيوسـتگي  كسـاني  چـه  بـا  ؟باشـد  چگونـه  حق جبهه رهبر و خارجي داخلي، جبهه جبهه با اش گانه سه
  .باشد اي نداشته رابطه چنين كساني چه با و باشد داشته جبهگي هم

  نمايد: اي، ابعاد ولايت را چنين تبيين مي خامنه االله آيت حضرت
ه در قرآن مطرح شده، امت اسلام اگر بخواهند برسند به آن ولايت قرآني، آن ولايتي ك

بخواهد آن را تأمين كند براي خودش؛ دو جهت را بايد مراعات كند. يك جهت، جهت 
 ست، در داخل جامعه اسلامي؛ يك جهت، جهت ارتباطات خارجيا  ارتباطات داخلي

  ۱يعني رابطه عالمَ اسلام و امت اسلام و جامعه اسلامي با جوامع ديگر. ؛ست ا

  :است داند و بر اين باور را ضروري مي» همبستگي داخلي«نخستين بعد ولايت، ايشان  در تبيين
 كه ستا  قرآني معناي به ولايت داراي وقتي آن اسلام داخلي، امت ارتباطات زمينه در

 و آحاد بيشتر هرچه فشردگي و صفوف اتحاد و ارتباط و اتصال و همبستگي كمال
  ۲كند. ينتأم خودش در را گوناگون هاي جناح

 »عدم وابستگي خارجي«در تبيين دومين بعد ولايت، ايشان معتقد به قطع روابط خارجي نيستند، بلكه بر 
  نمايند: تأكيد مي

در زمينه روابط خارجي، عالَم اسلام بايد سعي كند، امت اسلامي بايد سعي كند روابط 
يك ذره تحت فرمان  خود را با دنياي غير مسلمان و غير اين امت جوري تنظيم كند كه

  ۳تأثير افكار آنها قرار نگيرد. آنها قرار نگيرد، يك ذره تحت
                                                                        

  .۴۲۸، ص طرح كلي انديشه اسلامي در قرآناي،  خامنه. ۱
  .۴۲۸، ص همان. ۲
  .۴۲۹، ص همان. ۳

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            15 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۵۴         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

پيوند با ولي و حاكم جامعه «داند و آن  له، سومين ركن و بعد ولايت را ضروري مي سپس معظم
است كه وظيفه هماهنگي و مديريت روابط داخلي و خارجي جامعه اسلامي را به عهده دارد و » اسلامي

  :نويسد ين آن ميدر تبي
يعني  ؛اي و يك امتي كه ولايت قرآني را به اين معنا داشته باشد اگر بخواهد يك جامعه

اش در يك جهت، به سوي يك هدف، در يك خط به راه  بخواهد تمام نيروهاي داخلي
هاي ضد اسلامي در خارج بسيج  اش عليه قدرت بيفتد و بخواهد تمام نيروهاي داخلي

اي  رد به يك نقطه قدرت متمركز در متن جامعه اسلام، به يك نقطهبشود، احتياج دا
احتياج دارد كه تمام نيروهاي داخلي به آن نقطه بپيوندد، همه از آنجا الهام بگيرند و 
همه از او حرف بشنوند و حرف گوش كنند و او تمام جوانب مصالح و مفاسد را بداند تا 

ستي و قوي چشمي، هركسي را در جبهه بانِ نيرومند قوي د بتواند مثل يك ديده
جنگ، به كار مخصوص خودش بگمارد. لازم است يك رهبري، يك فرماندهي، يك 

  ۱قدرت متمركزي در جامعه اسلامي وجود داشته باشد.

  . سياق آيات۳
كننده دارد، مفسران اهل تسنن به وحدت سياق آيات مورد بحث معتقدند  سياق آيات در اينجا نقشي تعيين

اي بـه وحـدت سـياق آيـات      االله خامنـه  حضرت آيـت ؛ اما سران شيعه وحدت سياق آيات را نپذيرفتندو مف
  اند. اما نه آن معنايي كه مفسران اهل تسنن از واژه ولايت، مقصود آيات دانسته است؛باورمند 

  اي سياق آيات از ديدگاه امام خامنه يك.
توجه به تبيين معناي اصيل لغوي واژه ولايت، به نظريه اي دارد و با  ديدگاه ايشان در اينجا شكل منظومه

دارد. ايشـان   گانه ولايت بر آيات مورد بحث، به سياق آيات باور رسند و با تطبيق ابعاد سه ابعاد ولايت مي
  د:نويس تبيين سياق آيات ميدر 

ترين معنايي است كه درباره  ترين و ظريف اين معنايي كه از ولايت بنده گفتم، دقيق
آيد. در اين آيات  شود بيان كرد؛ از قرآن هم اين در مي شود تشريح كرد، مي ولايت مي

يعني پيوند داخلي، هم به جنبه منفي  ؛قرآن از سوره مائده، هم به جنبه مثبت ولايت
يعني ارتباط و اتصال  ؛يعني قطع پيوندهاي خارجي، هم به آن بعد ديگر ولايت ؛ولايت

قطب، يعني آن قلب، يعني آن حاكم و امام ـ به همه اينها  با ولي ـ ولي يعني آن
  ۲اشاراتي رسا شده، حالا دقت كنيد تا مطلب به دست بيايد.

                                                                        

  .۴۳۱، ص همان. ۱
 .۴۳۴، ص طرح كلي انديشه اسلامي در قرآناي،  خامنه. ۲

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            16 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۵۵    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

 الْيهود تتََّخذوُا لا آمنوُا الَّذينَ أيَها يا«در آيات مورد بحث: » خارجي وابستگي عدم«نخستين ركن ولايت 
و ياءلَايد، يهود و نصارا را، يهوديان و مسيحيان را اولياي خود  ايمان آوردهاي كساني كه » النَّصاري أو

مگيريد. اوليا جمع ولي است، ولي از ولايت است؛ ولايت يعني پيوستگي، ولي يعني پيوسته و پيوند زده. 
آنها » ضٍبع أوَلياء بعضهُم«يهود و نصارا را پيوندخورندگان و پيوستگان با خود مگيريد، انتخاب مكنيد. 

هركس توليّ كند با آنان ـ توليّ » منكُْم يتوَلَّهم منْ و«جبهگان و پيوستگان بعضي ديگرند.  بعضي اوليا و هم
يعني ولايت را پذيرفتن، از باب تفعل ـ هركسي كه قدم در وادي ولايت آنها بگذارد و پيوند بزند خودش 

إنَِّ ». «گمان او خود از آنان است ؛ بيمنهْم فَإنَِّه«ابطه برقرار كند، را با آنها، مرتبط كند خودش را با آنها، ر
  ۲».و خدا مردمان ستمگر را هدايت نخواهد كرد ۱؛اللَّه لاَ يهدي الْقوَم الظَّالمينَ

منكُْم عنْ  يا أَيها الَّذينَ آمنوُا منْ يرْتَد«در آيات مورد بحث: » همبستگي داخلي«دومين ركن ولايت 
هينرا خواهد  مردمي اي كساني كه ايمان آورديد، هركه از شما از دين خود بازگردد و مرتد شود، خدا ۳»د

هاي  آن جامعه ايدئال اسلامي، از لحاظ پيوندها و رابطه ؛اند آورد ـ اين مردم همان مردم ايدئال اسلامي
خداي متعال » فَسوف يأْتي اللَّه بِقوَمٍ يحبهم ويحبونهَ«ست ـ داخلي و خارجي اين جورند كه در اين آيه آمده ا

دارند. محبت  دارد، آنها هم خدا را دوست مي جمعيتي را پديد خواهد آورد كه خود خدا آنها را دوست مي
است. اگر خدا را دوست داريد، از من كه پيغمبرم متابعت  ۴»قُلْ إنِْ كنُْتُم تُحبونَ اللَّه فاَتَّبعِوني يحببِكُم اللَّه«خدا، 

يعني اينها صددرصد تسليم فرمان خدا بودند  ؛»يحبونهَ و يحبهم«كنيد تا خدا هم شما را دوست بدارد. پس 
مالِ رابطه و فروتن هستند در مقابل مؤمنان؛ اين نشانه ك» الْمؤْمنينَ يعلَ أَذلَّةٍ«كه مورد محبت خدا بودند. 

» أعَزَّةٍ«در مقابل كافران و دشمنان دين و مخالفان قرآن، » الكْافرينَ يعلَ أعَزَّةٍ« پيوند صميمانه است.
هستند؛ يعني تأثيرناپذير، يعني سربلند، يعني حصاري از فكر اسلامي دور خود پيچيده و كشيده كه هيچ 

خاصيت ديگرشان اين است كه در راه خدا جهاد و » اللَّه سبيلِفي  يجاهدونَ«نفوذي از آنها نپذيرند. 
ترسند.  هراسند و نمي گري هم نمي از ملامت هيچ ملامت» لائمٍ لوَمةَ يخافوُنَ لا و«كنند.  مجاهدت مي

»كفضَْلُ ذل اللَّه ؤْتيهنْ يم شاءدهد  اين فضل و لطف و تفضل خداست كه به هركه خواهد، مي» ي»و اللَّه 
عواس ليم۵».خدا گشاده دست، گشوده دست و داناست» ع  

                                                                        

  .۵۱مائده / . ۱
 .۴۳۴، ص طرح كلي انديشه اسلامي در قرآناي،  خامنه. ۲
  .۵۴مائده / . ۳
  .۳۱عمران /  آل. ۴
 .۴۳۶ـ  ۴۳۷، ص طرح كلي انديشه اسلامي در قرآناي،  خامنه. ۵

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            17 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۵۶         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

آيد،  آيه بعدي دنبال آيات قبلي مي«در آيات مورد بحث: » پيوستگي با ولي«سومين ركن ولايت 
كند نسبت به اين مسائلي  ببينيد چقدر متناسب و زيباست. ببينيد كه تدبر در قرآن چقدر آدم را روشن مي

زند. روابط خارجي را گفت، پيوندهاي داخلي را  قرآني نيست، قرآن چگونه رسا حرف مي كرد كه فكر مي
إنَِّما وليكُم اللَّه ورسولهُ «گويد:  كند؛ يعني پيشوا را، رهبر را، مي گفت، حالا قلب پيوندهاي داخلي را بيان مي

ها و  ولي و قائم امر، آن كسي كه تمام نشاط ۱»توُنَ الزَّكاَةَ وهم راكعونَوالَّذينَ آمنوُا الَّذينَ يقيمونَ الصلاَةَ ويؤْ
هاي جامعه و امت اسلامي به او بايد برگردد و از او الهام بگيرد، خداست. خب خدا كه مجسم  فعاليت

رسول و بين پيداست كه بين » رسولهُ و«شود بيايد بين مردم بنشيند امر و نهي كند، ديگر چه كسي؟  نمي
خدا هرگز رقابت و تنازع و تنافر هم كه نيست؛ رسول، رسول اوست باز. خداست و رسولش، خب رسول كه 

آن مؤمنان. كدام مؤمنان؟ » والَّذينَ آمنوُا«ماند، بعد از رسول چه؟ بعد از رسول هم داريم؛  هميشه باقي نمي
» ويؤتْوُنَ الزَّكاَةَ«كنند،  اقامه نماز مي» الَّذينَ يقيمونَ الصلاَةَ«هركسي كه ايمان آورد كافي است؟ نه، نشانه دارد. 

كه در ركوعند، در حال ركوع زكات  مفسران واو را حاليه گرفتند؛ درحالي» وهم راكعونَ«دهند زكات را،  مي
  ۲».شود مي عنوان ولي معين دهند؛ يعني چه كسي؟ يعني اميرالمؤمنين، علي بن ابي طالب، به مي

 االله آيت حضرت توسط زيبايي بحث، به مورد آيات بر ولايت گانه سه ابعاد تطبيق اركان و و رهگيري
 دو هر از متمايز را ايشان ديدگاه اي كه گونه به گرفت و سياق و پيوند آيات آشكار گرديد اي صورت خامنه
  .سازد مي تسنن اهل و شيعه مفسران گروه

اگر ولايت را مراعات كرديم، چه كار «گانه ولايت اشاره دارد:  پذيرش ابعاد سهادامه آيات به نتيجه 
ما اثري هم دارد؟ اگر ولايت را كه داراي سه بعد شد؛ يكي حفظ پيوندهاي داخلي، يكي  شود؟ براي مي

هاي متضاد خارجي، يكي هم حفظ ارتباط دائمي و عميق با قلب پيكر  قطع پيوند و وابستگي به قطب
مي و قلب امت اسلامي، يعني امام و رهبر، حالا اگر اين سه بعد را مراعات كرديم، چگونه خواهد اسلا

آن كسي  ۳»ومنْ يتوَلَّ اللَّه ورسولهَ والَّذينَ آمنوُا فَإنَِّ حزْب اللَّه هم الغْاَلبونَ«دهد؛  ما جواب مي شد؟ آيه قرآن به
اند، اين پيوند را مراعات كردند و حفظ  و رسولش و با كساني كه ايمان آوردهكه قبولِ ولايت كند با خدا 

ها هستند و اينهايند كه بر همه  كردند و نگسستند، اينها غالبند، پيروزمندانند. از همه پيروزتر همين
  ۴».هاي ديگر غلبه خواهند داشت جناح

                                                                        

  .۵۵مائده / . ۱
  .۴۳۷، ص طرح كلي انديشه اسلامي در قرآناي،  خامنه. ۲
  .۵۶مائده / . ۳
  .۴۳۹، ص انديشه اسلامي در قرآن طرح كلياي،  خامنه. ۴

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            18 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۵۷    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

  مفسران فريقين آيات از ديدگاه سياقدو. 
 ۵۸ تـا  ۵۱ آيـات  در را محبـت  و نصـرت  آيات، معناي سياق وحدت بر تكيه با ننتس اهل مفسران عموم

  ۱.اند دانسته سوره مائده، مقصود
 از نهي آيات دانند، در ولايت كه معناي سرپرستي را مقصود مي آيه خلاف بر شيعه مفسران اما بيشتر

  :اند دانسته مقصود را پيماني هم و نصرت و دوستي نصارا، معناي و يهود ولايت پذيرش
 أي منهم فانه أنصاراً اتخذهم و استنصرهم من يعني« نويسد: سوره مائده مي ۵۱شيخ طوسي در تفسير آيه 

يعني هر كس از يهود و نصارا طلب  ۲»النار أهل من بأنه يحكم و منه البراءة و لعنه وجوب في بحكمهم له محكوم
  شان است. محكوم به حكمياري كند و آنان را انصار خودش بگيرد، جزء آنان و 

در آيه كه  درحاليداند،  نصرت مي معناي بهاست » ولي«را كه جمع واژه » اولياء«وي در اين آيه واژه 
  كند. أولي و أحق به تصرف معنا مي معناي بهرا » ولي«ولايت، واژه 

دم مؤمن، به يعني اي مر ۳»إليهم متوددين بهم الاستنصار علي تعتمدوا لا أي« نويسد: طبرسي نيز مي
  يهوديان و مسيحيان اعتماد نكنيد و از راه دوستي از آنها كمك نخواهيد.

  گويد: علامه طباطبايي در اين باره مي

قُرب محبت و معاشرت جامع هر دو فائده و هر دو معنا است، هم  معناي بهكلمه ولايت 
  ۴آيه است.معناي نصرت و هم محبت و امتزاج روحي و بنابراين همين معنا مراد از 

  نويسد: سوره مائده و بيان ارتباط آيات مي ۵۶و  ۵۵همچنين علامه طباطبايي در تفسير آيات 

بينيد ما بين آياتي قرار دارند كه مضمون آنها نهي  اين دو آيه شريفه همانطوري كه مي
از ولايت اهل كتاب و كفار است، به همين جهت بعضي از مفسران اهل سنت 

آيه را با آيات قبل و بعدش در سياق شركت داده و بگويند همه اينها  اند اين دو خواسته
اند و آن وظيفه عبارت است از اينكه مسلمين بايد  در صدد بيان يكي از وظائف مسلمين

دست از ياري يهود و نصارا و كفار بردارند، و منحصرا خدا و رسول و مؤمنين را ياري 
دهند، نه هر كس  ارند و در حال ركوع زكات ميد كنند، البته مؤمنيني كه نماز بپا مي

  كه در سلك اسلام در آمده باشد.
                                                                        

، مفاتيح الغيبرازي، ؛ ۶۴۷ـ  ۶۴۹، ص ۱، ج الكشاف؛ زمخشري، ۱۸۶ـ  ۱۷۰، ص ۶، ج جامع البيانطبري، : ك.ر. ۱
 .۳۳۳، ص ۳، ج روح المعاني؛ آلوسي، ۴۴۱، ص ۶، ج المناررضا،  ؛ رشيد۳۸۰ـ  ۳۸۴، ص ۱۲ ج

 .۵۵۰، ص ۳، ج التبيانطوسي، . ۲
 .۳۱۹، ص ۳، ج البيانمجمع طبرسي، . ۳
  .۳۶۹، ص ۵، ج الميزانطباطبايي، . ۴

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            19 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۵۸         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

صرف اينكه فعلا اين آيات يكي پس از ديگري «گويد:  سپس در رد ديدگاه مفسران اهل سنت مي
  ۱».اند دلالت بر وحدت سياق آنها ندارد قرار گرفته

  مكارم شيرازي معتقد است:

 اين اينجا در آن از است، منظور دست در كه قرائني ساير و آيه نزول شأن به توجه با
 نداشته مسيحيان و يهود با اجتماعي و تجاري رابطه گونه هيچ مسلمانان كه نيست

  ۲نگردند. پيمان هم آنها با كه است اين منظور باشند، بلكه

  جوادي آملي بر اين باور است:

 تعيين و ولايت، رهبري بيان نيز و تبرّي و توليّ مسئله براي درآمدي و سرفصل آيه اين
ورزي،  محبت از اعم ؛نصارا و يهود ولاي گونه هر از را مؤمنان سبحان خداي. است ولي
 همديگر با آنان كند؛ زيرا مي نهي آنان سرپرستي و قيادت پذيرش و نصرت و پيماني هم

 مؤمنان از كسي اگر و است طرفه يك نصرتشان و محبت مؤمنان، پس با نه دارند توليّ
 ظالمان يعني ؛آنان شمار در و كرده قبول را شان دين حقيقت بپذيرد، در را آنها ولايت

  ۳گيرد. مي قرار

  ارزيابي ديدگاه مفسران درباره سياق آيات سه.
اي درباره معناي لغوي ولايت، ابعاد ولايت و ارتباط آيـات   االله خامنه نگارندگان با الهام از ديدگاه حضرت آيت

 از مجموعـه  اين سياقِ وحدت بر تسنن اهل مفسران اصرار به توجه ر بيان شد، بر اين باور است بات كه پيش
. دانسـت  سرپرستي معناي به را ياد شده، ولايت آيات تمام در و شد سياق آيات وحدت به قائل توان آيات، مي

نمايد، سپس به روابط  ميجبهگي با يهود و نصارا نهي  در آيات نخست از پذيرش حاكميت و سرپرستي و هم
داخلي جبهه حق اشاره نموده و در آيه ولايت، حق حاكميت و سرپرسـتي در انحصـار خـدا و رسـول و امـام      

حضـور داشـته    ×معصوم دانسته شده و از مؤمنان خواسته شده فقط در جبهه خدا و رسول و امامان معصوم
االله بيان گرديده است كه همان غلبـه و   هه حزبباشند و در آيه بعد نتايج پذيرش ولايت الاهي و تشكيل جب

نيسـت،   ممنـوع  نصارا و يهود با اقتصادي و سياسي ارتباط داشتن است واضح باشد. پر پيروزي جبهه حق مي
 پيروي و جبهه شدن و هم آنان سرپرستي و سلطه باشد، پذيرش مي خطرآفرين اسلامي جامعه براي آنچه اما
  .جامعه اسلامي را به دنبال دارد است كه خطر اضمحلال آنها از

                                                                        

  .۵ـ  ۶، ص ۶، ج همان. ۱
  .۴۱۰، ص ۴، ج تفسير نمونهشيرازي،  مكارم. ۲
  .۳۳، ص ۲۳، ج تسنيم آملي، جوادي. ۳

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            20 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۵۹    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

  اي متني در تأييد ديدگاه امام خامنه قرائن درون د)
  گردد. اي ارائه مي متني از آيات يادشده در اثبات و تأييد ديدگاه امام خامنه در اينجا برخي قرائن و شواهد درون

  ۱».ومنْ يتوَلَّهم منكُْم فَإنَِّه منهْم«جمله  .يك
  نويسد: باطبايي در تفسير اين جمله ميعلامه ط

 نصرت معناي به ولايت باشد؛ زيرا نصرت معناي به شود نمي آيات اين در ولايت كلمه
 باعث عقد اين و شده مي منعقد خاصي شرايط با قبيله دو بين كه بوده قراردادي و عقد
 چشم خود به مخصوص عقايد و رسوم و عادات از و شوند يكي قبيله دو كه شده نمي

 آن عقد كه است ولايت، امري آيه اين در آنكه حال و گردند ديگري تابع و بپوشند
 را آنان ولايت شما از كس هر و: فرمايد مي چون ؛است ديگري به يكي پيوستن باعث
 آن باشد، در محبت معناي به ولايت اگر اينكه بود. به خلاف خواهد ايشان از باشد دارا

 آدمي دل و جان به مربوط مودت بود؛ زيرا خواهد موجه و جا هب بسيار تعليل اين صورت
 تغيير در اختلاط اين تاثير و شود مي طايفه دو بين روحي اختلاط و امتزاج باعث و است
  ۲است. واضح پر ملي خصائص از و اغماض قومي سنن

إنَِّ «فرمايد:  با استناد به آيه قرآن كه مي ؛ اماداند ايشان محبت و نه نصرت را عامل يكي شدن مي
وهعينَ اتَّبللََّذ يمراَهِلىَ النَّاسِ بإِبَكردند و آيه ديگر  پيروي او از كه هستند ابراهيم، آنها به مردم سزاوارترين ۳»أو

ليَس منْ أهَلك إنَِّه عملٌ غَيرُ قاَلَ يا نوُح إنَِّه «داند:  كند، اهلش نمي كه فرزند نوح را كه از ايشان پيروي نمي
  باشد. توان گفت تبعيت و پيروي كردن، عامل يكي شدن مي مي ۴»صالحٍ

معناي  بر اين اساس در معناي جمله يادشده بايد گفت: ولايتي كه عامل يكي شدن است، ولايت به
  و پيروي نمايد، از ايشان خواهد بود.باشد. هركس سرپرستي ديگري را بپذيرد و از ا جبهگي مي سرپرستي و هم

  ۵».إِنَّ اللَّه لاَ يهدي الْقوَم الظَّالمينَ«جمله . دو
  شمارد؟ كند و جزء قوم الظالمين مي خداي تعالي در اين آيه چه كساني را تهديد به عدم هدايت مي

پذيرند و زير  را مي بندند يا كساني كه سرپرستي آنان كساني كه با كفار پيمان دوستي و ياري مي
باشند. كساني كه از ولايت و  گيرند؟ روشن است گروه دوم سزوارتر به خطاب آيه مي سلطه آنان قرار مي

                                                                        

 .۵۱مائده / . ۱
  .۶ـ  ۷، ص ۶، ج الميزانطباطبايي، . ۲
  .۶۸آل عمران / . ۳
  .۴۶هود / . ۴
  .۵۱مائده / . ۵

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            21 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۶۰         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

شوند و خدا  سرپرستي خدا و رسول او خارج شوند و سرپرستي كفار را بپذيرند، به حال خود واگذارده مي
 كه چنانكند و اينها ستمكار هستند.  ، هدايت نمياند چنين كساني را كه از دايره ولايت الاهي خارج شده

  ۱شمارد. خداي متعال، شرك را ظلم عظيم مي
  ۲».حبطَِت أعَمالهُم فَأَصبحوا خاَسريِنَ«جمله  .سه

كار خواهند بود كه از دايره ولايت و سرپرستي خدا و  پر واضح است اعمال كساني نابود خواهد شد و زيان
  فرمايد: مي ×خارج شوند و ولايت و سرپرستي يهود و نصارا را بپذيرند. امام باقر ×عصومرسول و امامان م

يع َلم و ِرههد يعمج جح و هاليعِ ممقَ بِجدتَص و هارَنه امص و َلَيله لًا قَامجأَنَّ ر ا لَولَايةَ أَمو ِرف
جميع أعَماله بدِلَالَته إِلَيه ما كَانَ لهَ علَي اللَّه جلَّ و عزَّ حقٌّ في ثَوابهِ و  ولي اللَّه فَيواليه و يكُونَ

  ۳.لَا كاَنَ منْ أهَلِ الْإيِمان
پا خيزد و روزها را روزه دارد و تمام اموالش را  ها را به عبادت به همانا اگر مردي شب

به حج رود و امر ولايت ولي خدا را نشناسد تا از او  صدقه دهد و در تمام دوران عمرش
پيروي كند و تمام اعمالش با راهنمايي او باشد، براي او از ثواب خداي جل و عز، حقي 

  نيست و او از اهل ايمان نباشد.

  ۴...». للَّه بِقوَمٍ يحبهم ويحبونهَيا أيَها الَّذينَ آمنوُا منْ يرْتَد منكُْم عنْ دينه فَسوف يأْتي ا«آيه  .چهار
مفسران شيعه در پاسخ مفسران اهل سنت كه قائل به وحدت سياق آيات بودند، آيه ارتداد را 

اند و چنين استدلال نمودند: دوستي و ياري طلبيدن از اهل كتاب و  زننده وحدت سياق آيات دانسته برهم
  ۵.كافران، موجب ارتداد نخواهد بود

ليكن پر واضح است پذيرش سرپرستي اهل كتاب و كفار، موجب ارتداد خواهد بود. بنابراين با پذيرش 
  توان قائل به اتصال آيات شد و سياق را برقرار دانست. اين معنا از ولايت مي

آن تصريح به » يحبونهَ و يحبهم«آيد با الفاظ  در همين آيه هنگامي كه سخن از محبت به ميان مي
  شود، بنابراين از ولايت بايد معناي ديگري را در اين آيات مقصود دانست. مي

  ۶».اكعونَإنَِّما وليكُم اللَّه ورسولُه والَّذينَ آمنوُا الَّذينَ يقيمونَ الصلاَةَ ويؤْتوُنَ الزَّكاَةَ وهم ر«آيه  .پنج
                                                                        

  .۱۳لقمان / . ۱
 .۵۳مائده / . ۲
  .۱۹، ص ۲، ج الكافيكليني، . ۳
 .۵۴مائده / . ۴
  .۶۵، ص فريقين ديدگاه در ولايت آيات تفسير تطبيقي بررسينجارزادگان، . ۵
 .۵۵مائده / . ۶

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            22 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۶۱    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

كننده باشد؛ زيرا اين صفت براي همه  ي دوست و ياريامعن د بهتوان در اينجا نمي» ولي«كلمه «
دارند و در حال ركوع زكات  مؤمنان ثابت است نه مؤمنان خاصي كه در آيه ذكرشده كه نماز را برپا مي

آيه ناظر به بيان يك كه  درحاليعبارت ديگر دوستي و ياري كردن، يك حكم عمومي است،  دهند و به مي
بعد از ذكر ايمان، صفات خاصي را بيان كرده است كه مخصوص به به اين جهت و است حكم خصوصي 

  ۱».شود يك فرد مي
  ۲».ومنْ يتوَلَّ اللَّه ورسولهَ والَّذينَ آمنوُا فَإِنَّ حزْب اللَّه هم الغْاَلبونَ«آيه . شش

است،  متشكّل جمعيت معناي به حزب. است سرپرستي معناي بر دليل و قرينه بهترين اين آيه«
 اين است؛ بنابراين، از اجتماعي جهش و حركت يك در آنها پيروزي و غلبه معناي به حزب يك پيروزي

 مطرح ولايت كه شود مي اند، استفاده شده نازل زمان هم ظاهراً و است قبل آيه با ارتباط در كه شريفه آيه
  ۳».است حكومتي و سياسي ولايت شده، يك
اب منْ قبَلكُم والكُْفَّار يا أيَها الَّذينَ آمنوُا لاَ تَتَّخذوُا الَّذينَ اتَّخَذوُا دينكَُم هزوُا ولعَبا منَ الَّذينَ أوُتوُا الكْتَ«آيه  .هفت

اءيلَ۴...». أو  
همه ؛ اما باشد اين آيات با اينكه ممكن است شأن نزول آنها مختلف«گويد:  علامه طباطبايي مي
 غرض براي كه كلامي دو بين بيگانه كلام القاي«به گفته فخر رازي:  ۵».داراي سياق واحد هستند

  ۶».است واجب آن از خدا كلام دانستن منزه و است ناپسندي و زشتي نهايت اند، در شده بيان واحدي
توان به وحدت سياق آيات قائل شد و  متني ذكرشده، مي بنابراين با توجه به شواهد و قرائن درون

  سرپرستي دانست. معناي بهولايت را در تمام اين آيات 

  مفسران فريقينهاي  پاسخ به اشكال )ه
دسـت آمـده و    هاي ايشان در قبل و بعد از انقـلاب بـه   اي از سخنراني االله خامنه چون ديدگاه حضرت آيت

كـه متوجـه ايـن    هايي  ند، ضروري است براي تكميل شدن بحث به اشكالا نپرداخته ها له به اشكال معظم
  ديدگاه است، پاسخ مناسب ارائه گردد.

                                                                        

  .۴۲۹، ص ۴، ج تفسير نمونهشيرازي،  مكارم. ۱
 .۵۶مائده / . ۲
  .۸۱، ص آيات ولايت در قرآنشيرازي،  مكارم. ۳
 .۵۷مائده / . ۴
  .۲۷، ص ۶، ج الميزانطباطبايي، . ۵
  .۳۸۴، ص ۱۲، ج مفاتيح الغيبرازي، . ۶

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            23 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۶۲         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

اما آنچه لازم بود به امت گوشزد  ؛مؤمنان يقين داشتند كه متصرف در آنان خدا و رسول است« .يك
محبت خدا و رسول  شود، اين بود كه آنان نيازي به نصرت و محبت اهل كتاب و كفار ندارند و نصرت و

  ۱».و مؤمنان براي آنان كافي است
اگرچه سرپرستي خدا و رسول براي مؤمنان روشن بود، اما متأسفانه در طول ادوار تاريخ و  پاسخ:

اي با  باشد و اين مسئله عصر كنوني، تمام مشكلات مسلمانان، بر اثر پذيرش سلطه اهل كتاب و كفار مي
رر از سوي قرآن دارد. علاوه بر اينكه در آيه ولايت، نكته ديگري نيز در اهميت است كه نياز به تذكر مك

گويد ولايت و  خواهد تعيين نمايد كه ولايت بعد از خدا و رسول از آنِ چه كسي است؟ مي نظر است و مي
نيز در رديف ولايت و سرپرستي خدا و رسول قرار دارد و  ^و امامان معصوم ×نامؤمنرسرپرستي امي

، |مورد پذيرش امت اسلامي قرار گيرد و مسلمانان با پذيرش ولايت ايشان بعد از پيامبر بايست مي
  نيازي به سرپرستي اهل كتاب و كفار ندارند.

  ۲».ندارد آنها سياق وحدت بر دلالت اند گرفته قرار ديگري از پس يكي آيات اين فعلاً اينكه صرف«دو: 
  پاسخ:

محبت و  معناي به. اين سخن در رد ديدگاه اهل سنت است كه در تمام آيات يادشده، ولايت را ۱
  دانند. نصرت مي

اما با قرائن و  ؛. درست است كه صرف كنار هم قرار گرفتن آيات، دلالت بر وحدت سياق ندارد۲
 معناي بهر تمام اين آيات توان به وحدت سياق آيات قائل شد و ولايت را د متني ذكرشده، مي شواهد درون

  سرپرستي دانست.
 هم يهود و نصارا با كه است اين قرائن، منظور ساير و سوره مائده ۵۱آيه  نزول شأن به توجه با .سه
  ۳.نگردند پيمان

  سوره مائده آورده است: ۵۱شيرازي در شأن نزول آيه  مكارم االله آيت

بن صامت خزرجي خدمت  ةبدر، عباداند كه بعد از جنگ  بسياري از مفسران نقل كرده
پيماناني از يهود دارم كه از نظر عدد زياد و از نظر  رسيد و گفت: من هم |پيامبر

كنند و حساب مسلمانان از  قدرت نيرومندند، اكنون كه آنها ما را تهديد به جنگ مي
جويم،  غير مسلمانان جدا شده است من از دوستي و هم پيماني با آنان برائت مي

پيماني با  پيمان من تنها خدا و پيامبر او است، عبداللَّه بن ابي گفت: ولي من از هم هم
                                                                        

 .۳۸۵، ص ۱۲، ج همان. ۱
  .۶، ص ۶، ج الميزانطباطبايي، . ۲
 .۴۱۰، ص ۴، ج تفسير نمونهشيرازي،  مكارم. ۳

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            24 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۶۳    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

به  |ترسم و به آنها نيازمندم، پيامبر جويم؛ زيرا از حوادث مشكل مي يهود برائت نمي
ترسم. عبداللَّه  ترسيدم، بر تو نيز مي او فرمود: آنچه در مورد دوستي با يهود بر عباده مي

كنم، آيات فوق نازل  پذيرم و با آنها قطع رابطه مي نين است من هم ميگفت: چون چ
  ۱پيماني با يهود و نصارا بر حذر داشت. شد و مسلمانان را از هم

  پاسخ:
 توان گفت: مقصود آيه نهي از پيوستگي اي، مي االله خامنه گفته از حضرت آيت . بر اساس مطالب پيش۱
  تن سلطه و رهبري آنان است، نه صرف هم پيمان شدن با آنان.جبهگي با يهود و نصارا و پذيرف و هم
نبايد با قبائل يهودي  |پيمان شدن با اهل كتاب و كفار ممنوع بود، پيامبر اسلام . اگر هرگونه هم۲

و نبايد با كفار قريش، پيمان صلح حديبيه را  ۲كرد آميز امضا مي زيستي مسالمت ساكن مدينه، پيمان هم
جمهوري اسلامي ايران نيز نبايد صدها قرارداد و پيمان سياسي و اقتصادي مانند برجام  ۳نمود. منعقد مي

  كرد. و... با كشورهاي غير مسلمان امضا و اجرا مي

  نتيجه
و معنـاي   اسـت شناسان عـرب هماهنـگ    اي از واژه ولايت، با نظر واژه االله خامنه معناشناسي حضرت آيت

از ميان معاني اصطلاحي مختلف ايـن  ؛ اما لغوي واژه ولايت است جبهگي و نزديكي، معاني پيوستگي، هم
  .است واژه بايد بررسي شود، كدام معنا در آيات يادشده مقصود

اي درباره سياق آيات، از جهت باور به ارتباط و اتصال ميان آيات، با ديدگاه مفسران اهل  ديدگاه امام خامنه
عناي مقصود از واژه ولايت در اين آيات، با نظريه مفسران اهل سنت در اين باره هماهنگ است؛ اما از جهت م

و  ۵۵را در آيات » ولي«سنت متفاوت است. بيشتر مفسران شيعه، به عدم ارتباط ميان آيات اعتقاد دارند و واژه 
 االله اند؛ اما ليكن حضرت آيت سوره مائده به سرپرستي و در آيات قبل و بعد به محبت و نصرت معنا نموده ۵۶

اي با تبيين معناي ولايت، ابعاد ولايت و تطبيق آن بر آيات مورد بحث، به ارتباط ميان آيات معتقدند و بر  خامنه
  نمايند.  جبهگي در تمام آيات يادشده تأكيد مي معناي پيوستگي و هم

مود و به ارتباط اي را اثبات ن االله خامنه متني، ديدگاه حضرت آيت درون پژوهش حاضر با ارائه شواهد و قرائن
را از » سرپرستي«و اتصال ميان آيات و وحدت سياق آيات باور دارد و در تمام آيات يادشده، معناي اصطلاحي 

  هاي مفسران فريقين در اين باره پاسخ مناسب ارائه نمود. داند و به اشكال واژه ولايت مقصود مي
                                                                        

  .۴۰۹، ص ۴، ج همان. ۱
 .۳۷۷ـ  ۳۸۵، ص ۱، ج ابديت فروغ؛ سبحاني، ۱۴۳ـ  ۱۴۶، ص ۲، ج ةالنبوي السيرةهشام،  ابن: ك .ر. ۲
  .۲۶۵، ص ۲، ج ةالنبوي السيرةهشام،  ابن: ك .ر. ۳

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            25 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


۶۴         ۶۱، ش ۱۴۰۴بهـار ، ۱۶فصلنامه مطالعات تفسيري، سال 

 

  و مآخذمنابع 
ـ  .قرآن كريم 
ـ  .ةالعلمي بيروت: دار الكتب .العظيم القرآن تفسير في المعاني حرو). ق ١٤١٥( محمود آلوسي، سيد 
ـ  .الاسلامي الاعلام قم: مكتب .ةاللغ مقاييس معجم). تا بي( فارس، احمد  ابن 
ـ  .بيروت: دار صادر .العرب لسان). ق ١٤١٤( مكرم بن منظور، محمد  ابن 
ـ  .بيروت: دار الكتاب العربي .النبوية ةالسير). ق ١٤٠٩( هشام، عبدالملك  ابن 
ـ  اسراء.قم:  .تسنيم تفسير). ١٣٩٠آملي، عبداالله ( جوادي 
ـ  .للملايين بيروت: دار العلم .الصحاح). تا بي(حماد  بن جوهري، اسماعيل 
ـ  .قم: مؤسسه ايمان جهادي .طرح كلي انديشه اسلامي در قرآن). ١٣٩٢( اي، سيد علي خامنه 
ـ  www.farsi.khamenei.ir: اي االله العظمي خامنه شر آثار آيتدفتر حفظ و ن .علي اي، سيد خامنه 
ـ  .العربي التراث بيروت: دار احياء .الغيب مفاتيح). ق ١٤٢٠( عمر بن محمدفخرالدين رازي،  
ـ  .بيروت: دار القلم .القرآن الفاظ مفردات). ق ١٤١٢( محمد بن اصفهاني، حسين راغب 
ـ  .بيروت: دار المعرفة .المنار تفسير/  الحكيم القرآن تفسير). ق ١٤١٤( رضا، محمد رشيد 
ـ  .العربي بيروت: دار الكتاب .التنزيل غوامض حقائق عن الكشاف). ق ١٤٠٧( زمخشري، محمود 
ـ  .قم: دفتر تبليغات اسلامي .ابديت فروغ). ١٣٦٢( سبحاني، جعفر 
ـ  .نجفي مرعشي االله آيت قم: كتابخانه .الباطل ازهاق و الحق احقاق). ق ١٤٠٩( شوشتري، نوراالله 
ـ  .قم: اسلامي .القرآن تفسير في الميزان). ق ١٤١٧( محمدحسين طباطبايي، سيد 
ـ  .خسرو تهران: ناصر .لعلوم القرآن البيان مجمع). ١٣٧٢( حسن بن طبرسي، فضل 
ـ  .بيروت: دار المعرفة .القرآن تأويل آي عن البيان جامع). ق ١٤١٢( جرير بن طبري، محمد 
ـ  .العربي التراث بيروت: دار احياء .القرآن تفسير في التبيان). تا بي( حسن بن طوسي، محمد 
ـ  .الكتب بيروت: عالم .ياسين محمدحسن آل تحقيق .اللغة في المحيط). تا بي( اسماعيل عباد، الصاحب 
ـ محوريت بعد، با و قبل آيات با ولايت آيه موضوعي ارتباط بررسي«). ١٣٩٨( عزتي بخشايش، محمد 

  .اصفهان .×علي امام اميرالمؤمنين شخصيتي ابعاد بازخواني كنگره .»طباطبايي علامه و رازي فخر نظر
ـ  .قم: هجرت .كتاب العين). ق ١٤١٠( احمد بن فراهيدي، خليل 
ـ  .قم: دار الهجرة .المنير المصباح). تا بي( محمد بن فيومي، احمد 
ـ  .الاسلامية تهران: دار الكتب .الكافي). ق ١٤٠٧( يعقوب بن كليني، محمد 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            26 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


     ۶۵    يا امام خامنه دگاهيبر د ديبا تأك اقيبر اساس س تيولا هيدر آ تيولا يمعنا يقيتطب يبررس

 

ـ  .العلمية بيروت: دار الكتب .الكريم القرآن كلمات في التحقيق). تا بي( مصطفوي، حسن 
ـ  .جوان نسلقم:  .نژادي عليان ابوالقاسمدوين: ت .قرآن در ولايت آيات). ١٣٨١( شيرازي، ناصر مكارم 
ـ  .الإسلامية تهران: دار الكتب .نمونه تفسير). ١٣٧١( و همکاران شيرازي، ناصر مكارم 
ـ قم: پژوهشگاه .فريقين ديدگاه در ولايت آيات تفسير تطبيقي بررسي). ١٣٩١( االله نجارزادگان، فتح 

  .دانشگاه و حوزه
  
  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

                            27 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html


 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

16
.6

1.
39

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ta

fs
ir

.m
aa

re
f.

ac
.ir

 o
n 

20
25

-1
2-

13
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            28 / 28

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/16.61.39
https://tafsir.maaref.ac.ir/article-1-3353-fa.html
http://www.tcpdf.org

