
The State Studies Quarterly 
Spring 2025, 11 (41), 265-296 
tssq.atu.ac.ir   
DOI: 10.22054/tssq.2025.71074.1355 

 

 

 R
es

ea
rc

h
 

 
 

 
 

 
R

ec
ei

v
ed

: 
1

9
/1

1
/2

0
2

2
 

 
 

A
cc

ep
te

d
: 

0
7

/0
1

/2
0
2

3
 

 
IS

S
N

:2
4
7
6
-2

8
0
6

 
 

eI
S

S
N

:2
4
7

6
-6

8
2
8

 
    

 

Relations Between Monarchy and Caliphate: A Critical 

Discourse Analysis of Tughril and Al-Qaim's Letters 

Zekrollah Mohammadi �  
Associate Professor, Department of 

History, Alzahra University, Tehran, Iran 
  

Setareh Ghaffari Bijar  
Ph.D. Candidate, Department of History, 

Alzahra University, Tehran, Iran 

Extended Abstract 

Introduction 

The relationship between the Caliph and Tughril persisted from the 

establishment of the Seljuk monarchy until Tughril’s death, evolving 
in response to various factors and events. This relationship 

experienced three major turning points: 1) the Caliph’s recognition of 
the Seljuk monarchy, 2) the conquest of Baghdad by Basasiri and the 

exile of al-Qaim, and 3) the marriage of the Caliph’s daughter to 
Tughril. Each of these events involved extensive correspondence and 

negotiations between the Sultan and the Caliph. These exchanges 

provide valuable insights that deepen our understanding of the 

                                                           
⌠ Corresponding Author: Ze.mohammadi@alzahra.ac.ir 

How to Cite: Mohammadi, Z., & Ghaffari Bijar, S. (2025). Relations between 

monarchy and caliphate: A critical discourse analysis of Tughril and Al-Qaim's 

letters.. State Studies, 11 (41), 265-296.  

Doi: 10.22054/tssq.2025.71074.1355 

https://doi.org/10.22054/tssq.2025.71074.1355
https://orcid.org/0000-0002-6598-6937
https://orcid.org/0000-0002-3005-5112


Spring 2025 | No. 41 | Vol. 11 | The State Studies Quarterly | 266  

  

dynamics between these the two forms of government. In “Relations 
Between the Seljuks and the Abbasids: Malikshah and Al-Muqtadi,” 
Shahvari (2009) explored the relationship between Malikshah—
assisted by Nizam al-Mulk—and Caliph al-Muqtadi. Shahvari 

referred to Nizam al-Mulk’s role in normalizing the relationship 
between the Caliph and Malikshah, which is divided into two phases: 

one characterized by friendship and the other by hostility. In the article 

“Relations Between the Seljuks and the Abbasid Caliphate with 

Emphasis on the Era of Sultan Masoud,” Dardi Karimi (2009) 
provided a descriptive and analytical account of the relations between 

the Seljuks and the Abbasid Caliphate during Sultan Masoud’s reign. 
Applying Mawardi’s theory, Rezaeian (2012), examined the Seljuks’ 
rise to power in relation to the decline of the Buyids. The present study 

aimed to analyze the relationship between Tughril and Caliph al-

Qaim, with a primary focus on their correspondence. Although the 

original texts of these letters are largely lost—except for one surviving 

letter—their contents or translations are preserved in key sources from 

the Seljuk period. Drawing on principles of critical discourse analysis, 

the study soughtto explore how the prevailing ideologies of the two 

institutions—the monarchy and the caliphate—were reflected in these 

exchanges. 

Materials and Methods 

The present study employed Norman Fairclough’s critical discourse 
analysis (CDA) model, which operates on three analytical levels: 

description, interpretation, and explanation. The description level 

focuses on the formal features of the text, analyzing its linguistic and 

structural characteristics. At the interpretation level, the text is 

examined in light of what has been described, taking into account 

situational context, conceptual frameworks, language strategies, and 

intertextual relationships. Finally, the explanation level seeks to 



  267 | Mohammadi & Ghaffari Bijar 

 

account for the production of the text, exploring why it was 

constructed in a particular way. This involves situating the text within 

its broader socio-historical and ideological context, considering 

factors such as discourse, power relations, conventions, and socio-

cultural knowledge. 

Results and Discussion 

Tughril’s relationship with Caliph al-Qaim began on a foundation of 

respect, as Tughril initially came to the Caliph’s aid. However, it 
ultimately evolved into hostility and a clash of ideologies—
Khalifat’Allah versus Sultan Zill’Allah. Throughout all three phases 

of their interaction, there was a persistent confrontation between the 

two power institutions: the caliphate and the monarchy. The caliphate 

sought to reclaim the authority it had lost during the Buyid era, 

viewing the Seljuks as potential revivalists of the Prophet’s tradition. 

However, the Seljuks adhered to a different discourse. Influenced by 

Iranian statesmen, the Sultan aimed to preserve the legacy of the 

ancient Persian imperial tradition—a vision that aligned with the 

Turks’ aspirations for power. 

Conclusion 

During this period, the Caliph lacked independent financial and 

military resources and was ultimately overshadowed by the dominant 

discourse of monarchy. The caliphate came to realize that the Seljuks 

were no different from the Buyid dynasty and had to reconcile 

themselves to a primarily spiritual authority. However, Tughril sought 

to diminish even this spiritual influence by requesting marriage to al-

Qaim’s daughter, thereby establishing a kinship tie. The Seljuk 
sultans’ respect for the caliphs was largely symbolic and strictly 



Spring 2025 | No. 41 | Vol. 11 | The State Studies Quarterly | 268  

  

limited; it was never permitted to extend into matters of political 

authority. 

Keywords: Seljuks, Tughril, Caliph al-Qaim, Critical discourse 

analysis, Monarchy. 

 

 

   

 

 

 

 



 پژوهیدولتفصلنامه علمی 

 296-265 ،1404 بهار، 41ماره ش، 11دوره 
tssq.atu.ac.ir   

10.22054/tssq.2025.71074.1355DOI:  

 

 

شی
وه

پژ
له 

مقا
تا 

ت: 
یاف

در
خ 

ری
28/

08
8

/
14

01
 

  
ش: 

یر
پذ

خ 
اری

ت
17/

10/
14

01
 

 
28

06
- 

24
76

 
IS

SN
:

 
 

68
28

-
24

76
eI

SS
N

: 
 

 روابط سلطنت و خلافت: 
 طغرل و القائم هاینامه یگفتمان انتقاد لیتحل

 رانیدانشگاه الزهرا، تهران، ا خیتار اریدانش   یکرالله محمدذ
  

 رانیا رانیدانشگاه الزهرا، تهران، ا خیتار یدکتر یدانشجو  جاریب یستاره غفار

 چکیده
هـ.ق( در خراسان و شكست سلطان مسعود غزنوی در نبرد دندانقان  590ـ429گیری سلجوقیان )حک:با قدرت

ز نشستن بر تخت ای در تاریخ ایران گشوده شد. طغرل سلجوقی بلافاصله پس افصل تازه هـ.ق( از ایشان431)

سب مشروعیت کسلطنت در نیشابور، مكاتبات و روابط خویش را با خلیفه عباسی آغاز کرد. سلجوقیان برای 

غداد حالی که بدر  بغداد در این هنگام القائم بود. در حكومت به منشور و خلعت خلیفه نیاز داشتند. خلیفه

مهم مذاکره و مكاتبه  سه مرحله گذراند. طغرل و خلیفه دربویه و مشوش روزگار میی آلتحت سیطره

ن، دوم هنگام سقوط هـ.ق بلافاصله پس از پیروزی در دندانقا431نخستین سلجوقیان در سال  داشتند: اول نامه

ر القائم در خواست طغرل برای ازدواج با دختهـ.ق و سوم در ماجرای در449بغداد و کودتای بساسیری در 

قاله با تأکید بر هـ.ق. این مقاله در پی واکاوی روابط طغرل و خلیفه القائم است. روش تحقیق در این م453

ابط طغرل با القائم رسد اگرچه رورویكرد فرکلاف به تحلیل گفتمان انتقادی خواهد بود. از این رو به نظر می

لطان س الله در برابرلیفهخبا کمک به خلیفه همراه شد؛ اما در نهایت به دشمنی و تضاد انجامید. با احترام آغاز و 

وه ایرانی الله. در این کشمكش نقش ایرانیان دیوانسالار نیز پررنگ است. این دبیران بیشتر پایبند به شیظلّ 

 .  حكومت و فرّه ایزدی پادشاه بودند تا سنت خلافت اسلامی

 .سلطنت ،یگف مان ان قاد لیالقائم، تحل فهیطغرل، خل ان،یسلجوق دی:واژگان کلی

 
 

                                                           
  :نویسنده مسئولZe.mohammadi@alzahra.ac.ir 

https://doi.org/10.22054/tssq.2025.71074.1355
https://orcid.org/0000-0002-6598-6937
https://orcid.org/0000-0002-3005-5112


 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 270

  

 مقدمه
هـ.ق 431سلجوقیان با تسلط بر نیشابور و پس از آن پیروزی در نبرد دندانقان به سال 

مكاتبات و ارتباط خود را با بغداد آغاز کردند. در این زمان خلیفه عباسی القائم بر مسند 

بط خلیفه و طغرل از زمان تأسیس دولت سلجوقی تا مرگ طغرل خلافت تكیه زده بود. روا

آمد دچار به طور مستمر ادامه داشت. این مناسبات بر اساس عوامل و حوادثی که پیش می

عطف داشت: نخست، به رسمیت شناختن حكومت  شد. این روابط سه نقطهنوسان می

عید القائم و سوم ماجرای سلجوقی توسط خلیفه، دوم تسخیر بغداد توسط بساسیری و تب

ازدواج دختر خلیفه با طغرل. در هرکدام از این رویدادها مكاتبات و مذاکرات متعددی 

میان سلطان و خلیفه صورت گرفته است. این مكاتبات حاوی اطلاعات ارزشمندی هستند 

 برند.که درک ما را نسبت به روابط این دو نهاد بالا می

ینجا ابط طغرل و خلیفه القائم است. ملاک اصلی در این مقاله در پی واکاوی روا

سترس صورت مكاتبات خواهد بود. اگرچه به غیر از یک نامه متن اصلی مكاتبات در د

ها ذکر ی آنها یا ترجمهنیست، اما در منابع اصلی دوره سلجوقی مضمون برخی از این نامه

ادی قصد تحلیل گفتمان انتقشده است. این پژوهش با تكیه بر برخی اصول مطرح در روش 

چگونه  پاسخ دهد که ایدئولوژی حاکم بر دو نهاد سلطنت و خلافت دارد به این پرسش

وان رهبر مذهبی رسد طغرل احترام خلیفه را به عنها بازتاب داشته است؟ به نظر میدر نامه

د. سلجوقیان ش است؛ اما از همان آغاز تحكّم سلطان بر خلیفه شروع جهان اسلام نگه داشته

بایست در برابر ستم ابتدا خود را به عنوان فعالان مهم جامعه اسلامی معرفی کردند که می

كر در پی استیلای غزنویان برخیزند. از این رو خواستار مشروعیت از خلیفه بودند. اما این تف

 کامل سلجوقیان بر ایران، رنگ باخت؛ به حدّی که به دشمنی آشكار ختم شد.

ها، ی کتابتوان تحقیقات مربوطه را به سه دستهپیشینه پژوهش می در خصوص

ی اندرو پیكاک نوشته 1سلجوقیان بزرگها و مقالات تقسیم کرد. نخست کتاب نامهپایان

است. پیكاک در یک فصل از کتاب خویش به بررسی روابط سلجوقیان و خلفا و چگونگی 

پیكاک از روابط سلجوقیان  پردازد. نتیجهگسترش این روابط به ویژه در عصر ملكشاه می

                                                           
1. The great Seljuk empire. 



 271 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

توانست صرفاً بر مشروعیتی که از سوی خلیفه با خلافت این است که قدرت سلجوقیان نمی

افزاید بخش اصلی مشروعیت قدرت نزد سلجوقیان از شد، تكیه کند. وی میصادر می

درون خاندان ها نقش مهمی را شد. این سنتگردی ناشی میهای استپی یا بیابانسنت

کردند و مشروعیت خلیفه تنها نمود بیرونی داشت. کتاب دوم مجموعه سلجوقی ایفا می

. در یكی از این مقالات به نام 1سلجوقیان:سیاست،جامعه و فرهنگمقالاتی است با عنوان 

ونسا رنترگم،  نوشته 2قوا در پایتخت عباسی بغداد: خلفا، سلاطین و موازنه کنترل و توسعه

پردازد. تأکید اصلی نویسنده بر اوضاع بغداد از اواسط قرن پنجم تا اواخر قرن ششم می به

پیامدهای محلی تسلط سلجوقیان بر بغداد است و در این میان روابط سلاطین و خلفا و 

این مقاله روابط خلفا و سلاطین  کند. در نگاهی کلی نویسندهبغداد را ذکر می دستگاه اداره

 خواند.     کننده میمتعادل را یک رابطه

مناسبات سلجوقیان با خلافت »ای با عنوان نامهروابط سلجوقیان و عباسیان پایان درباره

نامه عوامل مؤثر بر روابط اکبر داورزنی موجود است. در این پایانعلی نوشته« عباسی

ر عوامل حت تأثیسلجوقیان با خلافت عباسی بررسی شده است. نویسنده این مناسبات را ت

ن دو های فراواداند، عواملی چون: کسب مشروعیت سلاطین سلجوقی، دخالتمتعددی می

ترس  های دستگاه خلافت برای اظهار وجود ونهاد در امور مربوط به دیگری، دسیسه

 نامهینه پایانشد. در این زمیابی خلفای عباسی باعث تنش بین دو نهاد میسلاطین از قدرت

یه بر روابط بررسی روابط سلجوقیان با خلافت عباسیان با تك»وجود است با عنوان دیگری م

رعنا راد است. اهداف این پژوهش بررسی  نوشته« یراناها در مقابله با اسماعیلیان آن

 ن است.  اختلافات خلافت عباسی با اسماعیلیان و بررسی اختلافات سلجوقیان و نزاریا

توان به چهار مقاله اشاره کرد. نخست ظر در این پژوهش میدر رابطه با موضوع مورد ن

ابوالحسن  نوشته« روابط سلجوقیان و عباسیان )ملكشاه و المقتدی(»ای است با عنوان مقاله

الملک با خلیفه  شهواری است. نویسنده در این مقاله روابط ملكشاه به دستیاری نظام

خصمانه تقسیم  دوستانه و دوره ه دو دورهالمقتدی به تصویر کشیده است. وی روابط را ب

                                                           
1. The Sejuqs: politics, society and culture. 

2. Controlling and developing Baghdad: Caliphs, Sultans and the balance of power 

in the Abbasid capital. 



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 272

  

الملک در عادی کردن روابط خلیفه با ملكشاه تأکید  کند و در این میان بر نقش نظاممی

روابط سلجوقیان با خلافت عباسی با تأکید بر دوران سلطان »دوم با عنوان شده است. مقاله

وصیف و توضیح روابط آنا دردی کریمی است. نویسنده به ت نوشته« مسعود سلجوقی

سلجوقیان و خلافت عباسی پرداخته است. وی معتقد است روابط سلجوقیان و خلافت 

عباسی با دوستی آغاز شد و به دشمنی ختم گردید. اما سلجوقیان هرگز چون 

-رسد چنین قیاسی معخوارزمشاهیان در پی نابودی خلافت عباسی نبودند؛ البته به نظر می
حكومت استیلا ماوردی در ارتباط  کاربست نظریه»دیگر با عنوان  الفارق است. مقاله

علی رضاییان است. این مقاله  نوشته« گیری سلجوقیان خلافت و سلطنت در آغاز قدرت

گیری سلجوقیان در  استیلاء ماوردی به بررسی ماهیت قدرت کوشیده تا با استفاده از نظریه

گیرد خلیفه مجبور بود استیلای سلجوقیان را بپذیرد. یبویه بپردازد و اینكه نتیجه مبرابر آل

یابی سیاسی سلاطین سلجوقی روند مشروعیت بررسی و مقایسه»چهارم تحت عنوان  مقاله

علی رضائیان است. هدف از این مقاله این است که نشان دهد طغرل  نوشته« طغرل و سنجر

کردند و سعی داشتند چگونه ل میهایی با خلافت را دنباو سنجر از ارتباطشان چه هدف

تصویری از این ارتباط در جامعه القا کنند. نویسنده در این مقاله کوشیده تفاوت عملكرد 

دو سلطان را نشان دهد. به ویژه اینكه سنجر بر موروثی بودن حق سلطنت خویش تأکید 

 کرد، حقی که مستقیماً از سوی خدا به وی اعطا شده است نه خلیفه. می

داف مورد های پیشین در روش تحقیق و نیز در اهپیش رو با پژوهش تمایز مقاله وجه

تمان انتقادی نظر است. روش تحقیق در این مقاله با تأکید بر رویكرد فرکلاف به تحلیل گف

لقائم، بررسی خواهد بود. هدف اصلی نیز در این مقاله با تأکید بر روابط طغرل و خلیفه ا

رت، خلافت و های رد و بدل شده میان این دو نهاد قددر متون نامه های پنهانایدئولوژی

 سلطنت است.

 تحلیل گفتمان انتقادی به مثابه روش
ها مواجه بودند که گونه پرسششناسی همیشه با اینمكاتب و رویكردهای مختلف زبان

ای شود؟ تلاش برشود؟ متن چگونه تحلیل میکلام یا متن چیست؟ متن چگونه تولید می

های گفتمانی از قبیل تحلیل گفتمان ها منجر به پدید آمدن نظریهکشف پاسخ به این پرسش



 273 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

زبان در سطح بالاتر از جمله و در  و تحلیل گفتمان انتقادی گردید. تحلیل گفتمان مطالعه

(. تحلیل گفتمان عمدتاً به رویكردی 219: 1385زاده،شكل کاربردی آن است )آقاگل

گردد که در آن مطالب زبانی مانند گفتگو یا متون مكتوب به عنوان پژوهشی اطلاق می

دقیق  آید. در نتیجه تحلیل گفتمان مطالعههای فراتر از فرد به حساب میسندی برای پدیده

هایی از جامعه و زندگی اجتماعی است. زبان و کاربرد زبان به عنوان سندی برای جنبه

-وجوه گوناگون گفتگو یا کاربرد زبان چه در نظریهتحلیل گفتمان به مطالعه و تفسیر 
زبان در مقام  پردازی دربارهزبان به عنوان فعالیت اجتماعی و چه در نظریه پردازی درباره

 (.18،21،40: 1397پردازد )تیلور،ارتباط می

ه ریشه یكی از جدیدترین رویكردهای گفتمانی رویكرد تحلیل گفتمان انتقادی است ک

گفتمان انتقادی  ساختارگرایی دارد. تحلیل شناسان پساپسا نوگرایی و زبان لاسفهدر آراء ف

رد زبان به از نظر فلسفی متأثر از نظرات میشل فوکو، فروید و مارکس است. در این رویك

ی ن حوزهنمایاند؛ بلكه این نگرش به زباای شفاف نیست که حقایق را میعنوان رسانه

ح کلان دهد و گفتمان را در سطها گسترش میمتن و موقعیت مطالعات خود را از بافت

مل های پنهان که عاهمچون نهادهای رسمی و صاحبان قدرت در جامعه و ایدئولوژی

لیل گفتمان انتقادی (. تح225: 1385زاده،دهد)آقاگلساخت متن و فهم آن هستند ربط می

 پنج ویژگی اصلی دارد:

-ی و فرهنگی تا حدودی خصلت زبانی. فرآیندها و ساختارهای اجتماع1

های هگفتمانی پدید-ی زبانیتحلیل گفتمان انتقادی قصد دارد جنبهگفتمانی دارند. 

 متأخر را روشن کند. اجتماعی و فرهنگی و فرآیندهای تغییر در مدرنیته

ادی از نظر تحلیل گفتمان انتقشده. . گفتمان هم سازنده است و هم ساخته2

 اختهسازد و هم سفعالیت اجتماعی است که هم جهان اجتماعی را میای گفتمان گونه

ای های اجتماعی است. گفتمان به مثابه یک پرکتیس اجتماعی رابطهدیگر فعالیت

 دیالكتیكی با سایر وجوه اجتماعی دارد.



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 274

  

شود. . کاربرد زبان به نحو تجربی و درون بستر اجتماعی خودش تحلیل می3
ر تعاملات شناختی متن و کاربرد زبان دی به تحلیل انضمامی زبانتحلیل گفتمان انتقاد

 پردازد.اجتماعی می

موضوع اصلی تحقیق در تحلیل گفتمان  . گفتمان کارکردی ایدئولوژیک دارد.4

اعی و های اجتمهای گفتمانی است که بازنماهایی از جهان، سوژهانتقادی هم پرکتیس

های گفتمانی سازد و نقشی است که این فعالیتبرمیروابط اجتماعی از جمله روابط قدرت 

 کنند.های اجتماعی خاص ایفا میدر پیشبرد منافع گروه

داند؛ طرف نمیتحلیل گفتمان انتقادی خود را به لحاظ سیاسی بی . تحقیق انتقادی.5

ر غییر است. دتآورد که به لحاظ سیاسی متعهد به بلكه خود را رویكرد انتقادی به شمار می

تحت عنوان رهایی بخشی جانب  نگاهی کلی رویكردهای تحلیل گفتمان انتقادی

 (.115ـ109: 1389گیرند)یورگنسن و فیلیپس، های اجتماعی ستمدیده را میگروه

درت، قداند: مفهوم وداک تشكیل سه مفهوم را در تحلیل گفتمان انتقادی ضروری می

نتقادی ات اساسی را در تحلیل گفتمان مفهوم تاریخ و مفهوم ایدئولوژی. وداک مفروضا

كه نهادها نیز ـ نه تنها افراد بل2ـ زبان یک پدیده اجتماعی است. 1داند: به شرح زیر می

تون به عنوان مـ 3شود. مند بیان میهای نظامهای خاصی را دارند که با روشمعانی و ارزش

یرندگان گشنوندگان متون  ـ خوانندگان یا4اند. واحدهای زبانی با یكدیگر در ارتباط

ویكرد تاریخی به گفتمان، زبان ر(. وداک معتقد است Wodak,2001:3-6منفعل نیستند)

همچون  گیرد. گفتماننوشتاری و زبان گفتاری را صورتی از کردار اجتماعی در نظر می

کردارهای اجتماعی گفتمانی و غیر گفتمانی  زندهشناختی هم سازبان-کرداری اجتماعی

 (.50: 1386زاده و غیاثیان،)آقاگلهاستآنم ساخته شده توسط و ه

یكی از رویكردهای مشهور در روش تحلیل گفتمان انتقادی رویكرد نورمن فرکلاف 

است که در این مقاله از آن استفاده خواهد شد. روش فرکلاف سه سطح دارد: توصیف، 

های ظاهری مورد خصهتفسیر و تبیین. سطح توصیف که در این سطح متن بر اساس مش

گیرند. در سطح تفسیر به تفسیر متن بر مبنای آنچه در سطح توصیف و تحلیل قرار می

توصیف بیان شده، با در نظر گرفتن موقعیت و مفاهیم و راهبردهای کاربردشناسی زبان و 



 275 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

پردازد. سطح سوم سطح تبیین است. تبیین چرایی تولید چنین متنی از عوامل بینا متنی می

شناختی، یان امكانات مجاز موجود در آن زبان برای تولید متن در ارتباط با عوامل جامعهم

 پردازدردادها و دانش فرهنگی اجتماعی میتاریخی، گفتمان، ایدئولوژی و قدرت و قرا

 (.  19: 1386زاده،)آقاگل

ک هدف هایی میان رویكردهای تحلیل گفتمان انتقادی وجود دارد؛ اما همه یتفاوت

ئولوژی و نقش دیالكتیک میان زبان، قدرت و اید کنند و آن نشان دادن رابطهرا دنبال می

یدئولوژی زبان در تجلی قدرت و مشروعیت بخشی به روابط نابرابر اجتماعی است. ا مؤثر

بر »آید. یمشود و پذیرفتنی به نظر حاکم بر اثر کاربرد همیشگی در زبان بدیهی فرض می

نهان و پگران گفتمان انتقادی برآنند تا با شكار کردن روابط قدرت همین اساس تحلیل

ار ناخودآگاه فرآیندهای ایدئولوژی موجود در متون زبانی، طبیعی زدایی کنند. و با این ک

 «وندشافرادی را بیدار سازند که ناآگاهانه موجب تثبیت و مشروعیت ایدئولوژی می

ی به وجود ولوژی در تعریف آن در علوم اجتماع(. ایدئ53: 1386زاده و غیاثیان،آقاگل)

ه گردهمایی بای جمعی به نام ما است، بدین ترتیب که ایدئولوژی مردم را پدیده آورنده

 هاآنبه  توانند همدیگر را بشناسند وخواند؛ یعنی جایی که افراد میدر یک مجمع می

اجتماعی، یک حزب  د یک طبقهتوانمی« ما»ه دهد. در اینجا ای قوی و استوار ارائیهروح

ساده و  چنانآن غالباًدر ایدئولوژی « ما»سیاسی، یک ملت و یا نهضت اجتماعی باشد. 

ند و آن دهد وحدت یابارائه می آنچهتوانند با آن و یا مشخص شده است که افراد می

ف رکلاف(. به نظر 101: 1370حالات اضطرابی و تهاجمی درونی را تحمل نمایند)روشه، 

عبارت دیگر  ی است بین متون و قدرت و بهارابطهدر تحلیل گفتمان انتقادی، ایدئولوژی 

(. به سخن  :Fairclough,2010 79گفتمان و قدرت است ) ایدئولوژی مرتبط کننده

بان متن آن را ها یا نظام انتقادی است که زای از ارزشدیگر منظور از ایدئولوژی مجموعه

شوند ان میهای متنوع و مختلف و حتی متضاد بیها به صورتئولوژینماید. ایدمنتقل می

 (. 24: 1386،زادهآقاگلکشند )و دائم یكدیگر را به چالش می

 

 



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 276

  

 ( آغاز روابط سلجوقیان با خلافت عباسی1
ا تسلط ایشان بر سلجوقیان به سوی بغداد روان شود، ب نامهرسمی و فتح قبل از اینكه نامه

ای توسط رسول معروف خلیفه ابوبكر طوسی به نیشابور رسید. هـ.ق نامه428نیشابور در 

پی های استگروهی از سلجوقیان به رهبری چغری، ترکان تندرویی بودند که بر سنت

ین اثنا اخویش تأکید داشتند، پس از پایان ماه رمضان قصد غارت شهر را کردند که در 

ها تذکر داده بود آن سرکردگان سلجوقی؛ خلیفه به خلیفه القائم رسید مبنی بر انذار به نامه

؛ 185: 2004انی،که رعایت حال رعایا را بكنند و آبادانی شهرها را به ویرانی نكشانند)اصفه

 را رفع کرد. (. اما طغرل مانع ایشان شد و با پرداخت مبلغی این پلیدی14: 1362آقسرایی،

به اتفاق یكدیگر به خلیفه القائم نامه هـ.ق آل سلجوق 431دندانقان در  پس از واقعه

الصدور نیشابوری و راحة نامه های سلجوقنوشتند. متن نامه با اندکی تغییر در کتاب

ای ما بندگان آل سلجوق بن لقمان طایفه»است. متن نامه به این شرح است: راوندی یكی

و فرایض و در بیشتر هستیم مطیع و منقاد و هواخواه دولت عباسی و مطواع و معاضد اسلام 

 اوقات به غزوه و جهاد اعداء دین کوشیده و ما را عمی بود مقدم و سرور اسرائیل نام یمین

کالنجر هند فرستاد و مدت  جرم و خیانت و ظهور جنایتی بگرفت و به قلعهالدوله او را بی

ه قلاع هفت سال او را در حبس داشت تا آنجا سپری شد. و از خویشان ما بسیاری دیگر ب

نماندند و چون محمود نماند پسرش مسعود بر تخت قیام و به مصالح ملک  بازداشت تا بر

نمود و به ملاهی و لهو و لغو تماشا و طرب مشغول بود. ملک از و نهج رعایا قیام نمی

یافتند. اعیان و مشاهیر خراسان ماند و اهل بدعت مجال فساد میمعدلت مهمل و معطل می

ت کردند تا رعایت و حمایت ایشان کنیم و به مساعدت و معونت ایشان قیام از ما درخواس

و اقدام نماییم. امرا و لشكریان مسعود چند بار قصد ما کردند و میان ما و ایشان کر و حرب 

دولت و علامت اقبال بیشتر اوقات ما را بود  و مصاف بسیار شد و ظفر و نصرت که فایده

و اقبال حضرت « و ما النصرٌ إلّا من عندالله»تعالی و نصرت او که ریو عاقبة الامر به یاری با

نبوی نصرت ما را بود و بر اعدا غالب و مستولی شدیم. شكر این موهبت و نعمت و سپاس 

این عطیه و سعادت را طریق معدلت و نصفت در میان مردم گستردیم و از ظلم و جور و 



 277 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

دین و قانون اسلام به فرمان  کار بر نهج قاعدهخواهیم که این بیداد کرانه کردیم و می

 (.103ـ102: 1364؛راوندی،17: 1332نیشابوری،«)خلیفه باشد

تمام  شود که اولار سطح توصیف مشخص میی سلجوقیان دبا بررسی نامه توصیف:

ن سه کنشگر مت مجهولی وجود ندارد. ثانیا جمله جملات معلوم هستند با فاعلان برجسته و

اسامی نام دو  الدوله و مسعود. در کنار این اند از: آل سلجوق، یمیندارد که عبارتاصلی 

هرکدام  گروه به عنوان کنشگران مطرح شده است: اهل بدعت و اعیان و مشاهیر خراسان.

ذف هرکدام متن کنند. زیرا با حایفا می ها نقش اساسی را در روایتاز این افراد و گروه

 شود:روع میسلجوقیان به خلیفه با این جمله ش ر خواهد رسید. نامهنظ مجهول و ناقص به

«. لت عباسیای هستیم مطیع و منقاد و هواخواه دوما بندگان آل سلجوق بن لقمان طایفه»

طیع، منقاد و مآمیز و ابراز دوستی به خلافت دارد: بندگان، احترام این جمله چهار کلمه

ند. در انتخاب این کلمات مخاطب را راضی نگه دارهواخواه. سلجوقیان سعی دارند با 

ه غزوه و جهاد مطواع و معاضد اسلام و فرایض و در بیشتر اوقات ب»افزایند:بعدی می جمله

ن غازیان در این جمله نویسندگان قصد دارند بر تلاش خود به عنوا« اعداء دین کوشیده

کنند و به اسرائیل را بازگو میمسلمان تأکید کنند. پس از این ماجرای عم خود ارسلان 

خوانند و از الدوله می پردازند. محمود را تنها با لقبش یمینگله از سلطان محمود می

اند. برای سلطان مسعود هم به همین دداری کردهکارگیری لقب سلطان برای وی خوبه

ت بعدی به کنند. در جملاترتیب است و او را با نام کوچک و بدون لقب یا عنوانی یاد می

د و از کلماتی پردازنداری وی میحكومت بدگویی از اعمال سلطان مسعود و طریقه

هو و لغو تماشا به ملاهی و ل»اسلامی آن اعمال قباحت دارد: کنند که در جامعهاستفاده می

ر هستند. سلجوقیان پیروزی خود را مرهون الطاف الهی و کمک پیامب«. و طرب مشغول بود

. ایشان اند از کلمات متضاد پشت سر هم استفاده کنندر این نامه کوشیدهسلجوقیان د

ا از این دهند تمعدلت و نصفت خویش را در مقابل ظلم و جور و بیداد غزنویان قرار می

 طریق مخاطب را تحت تأثیر قرار بدهند و حقانیت خویش را تثبیت کنند.

سلجوقیان به  رخوردار است. در نامهدر سطح تفسیر عنصر زمان از اهمیت زیادی بتفسیر: 

پریشی به دور  خلیفه توالی تاریخی به درستی رعایت شده است. سیر وقوع حوادث از زمان



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 278

  

پیش از  تاریخی تقسیم کرد: نخست دوره-زمانی توان به دو دورهاست. متن را می

 د؛ دوم دورهنامندستگیری اسرائیل، که سلجوقیان خود را مجاهد اسلام و غازی و مطیع می

های غزنوی و سلجوقی است. سلجوقیان در دوره دوم دیگر دشمنی غزنویان و آغاز جنگ

نامند؛ بلكه حاکمانی هستند پیروزمند: و ما النصرٌ إلّا من عندالله، که خود را مطیع نمی

ها اعطا کرده است. از سوی دیگر گفتمان در سطح تفسیر به خداوند این پیروزی را به آن

متفاوت  نیز نظر دارد. در این دو دوره تاریخی که در متن آمده دو چهره ی نویسندهزهانگی

 اول که هنوز جنگی رخ نداده، قصد دارند چهره دهند. در دورهرا سلجوقیان نشان می

 لیاقت و ظالم. در دورهکشیده از خود نشان دهند در برابر دولت غزنویِ بیمظلوم و ستم

گذارند. قدرتی که موجب شده ای قدرتمند از خویش به نمایش میرهدوم سلجوقیان چه

 کفایتاز وضعیت مشوش خراسان و سلطان بیتا اعیان و مشاهیر خراسان برای رهایی 

 ها روی بیاورند.     )مسعود( به آن

گر ه تحلیلکند. در این مرحلتبیین گفتمان را به عنوان کنش اجتماعی توصیف میتبیین: 

 پردازدت میظرف مناسبات قدراجتماعی در  متن به عنوان جزئی از روند مبارزه به تحلیل

(. متن نامه حاکی از یک کشمكش اجتماعی است. این 215و245: 1379)فرکلاف،

ارای داند و حكومت عدالتی واقع شدهکشمكش میان دو عنصر مردم که مورد ظلم و بی

عنوان  سلجوقیان در اینجا خود را بهقدرت به عنوان گفتمان متخاصم مطرح شده است. 

ا جزء مردم ردهند. نویسندگان نامه خود کنشگر اصلی جامعه علیه غزنویانِ حاکم نشان می

رسیدن  دانند که باید علیه ظلم و جور برخاست. ایشان حاصل تلاش خود وستمدیده می

 قدیرتتفكر دانند، نخست الطاف الهی که ریشه در به قدرت را مرهون دو پشتوانه می

راهی را در گرایانه در میان مسلمانان دارد و دوم پشتیبانی و همراهی مردم. ما این هم

 بینیم. ماجرای تصرف نیشابور می

سلجوقیان در این نامه بلافاصله پس از اینكه وفاداری خود را نسبت به عباسیان نشان 

ین تأکیدات به علت رقابت با جهاد و غزا در راه اسلام تأکید دارند. ا دهند بر مسئلهمی

دولت غزنوی است. نام سلاطین بزرگ غزنوی تاکنون به لقب غازی مزیّن بود و حال 

سلجوقیان قصد دارند این تفكر را بر خلافت تلقین کنند که اگر ترکان غزنوی به دلیل 



 279 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

ا اند، مانجام غزوات گوناگون در هند آوازه دارند و مشروعیت کافی را از خلیفه گرفته

ایم. سلجوقیان سلجوقیان نیز ترکان غازی هستیم که در ماوراءالنهر حامی دین اسلام بوده

ای در کنند که تجربهداری متهم میلیاقتی در حكومتدر حالی مسعود غزنوی را به بی

مقبولیت مردمی  اند. سلجوقیان برای اثبات حقانیت خویش دربارهکشورداری نداشته

واست اعیان خراسان از ایشان جهت براندازی حكومت ظلم غزنویان ای نیز به درخاشاره

ها طی مكاتباتی میان سلجوقیان و اعیان و مشاهیر خراسان عنوان شده دارند. این درخواست

سوری مردی متهور و ظالم بود چون دست »کند:ای میاست. بیهقی نیز به این قضیه اشاره

اندازه بستد و آسیب های بیوسا را برکند و مالاو را گشاده کردند بر خراسان اعیان و ر

ستم او بر ضعفا رسید وز آنچه ستد از ده درم پنج سلطان را داد و آن اعیان مستأصل شدند 

ها نبشتند به ماوراءالنهر و رسولان فرستادند و به اعیان ترکان بنالیدند تا ایشان اغرا و نامه

سلجوقیان به خلیفه  (. این سخن بیهقی نوشته2ج638: 1374)بیهقی، ...«کردند ترکمنان را 

که در نامه سلجوقیان آمده یكی « اهل بدعتی که مجال فساد یافتند»کند و آن را تائید می

کوشند تا بن معتز است. از طرفی دیگر آل سلجوق با این سخن می هایش سوریاز نمونه

واقع عملاً به خلافت نشان  مقبولیت و محبوبیت خود را نزد مردم به رخ خلیفه بكشند. در

ها حكومتی مقبول دارند. از این رو منشور دهند که با تائید یا عدم تائید خلیفه آنمی

حكومت از سوی خلیفه تنها یک حفظ ظاهر است. چنانكه پیكاک نیز بر این مسئله تأکید 

بود و  خواهی از خلفا تنها تداوم یک سنت سیاسی نزد مسلمانان کند که این مشروعیتمی

برد. عناصر در درون حكومت سلجوقی حقوق حاکمیتی از میراث سیاسی استپی بهره می

های استپی ها جستجو کرد. در مورد این سنتترکاین میراث را باید در حكومت گوک

های آن را در تقسیمات کشور و ترتیب جانشینی در میان سلجوقیان مشاهده توان نشانهمی

. تعجبی ندارد که قبل از رسیدن منشور Peacock,2015: 126,129,131) ) کرد

ی خلیفه، سلجوقیان تقسیم کشور را آغاز کردند و پیشروی خود به سمت حكومت و نامه

 مرکز ایران را ادامه دادند.

بامرالله، هبة الله بن محمد ایشان به دارالخلافه رسید امیرالمؤمنین القائم چون نامه»

الله را که  های خوب داد، و هبةطغرل بیک فرستاد به ری و پیغام المامونی را با رسول پیش



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 280

  

سمت اختصاص و صفت اخلاص داشت فرمود که نزدیک او باشد تا او را به بغداد آرد... 

ها ها و گرفتن ولایتالله مدت سه سال آنجا بماند به حكم آنكه طغرل بیک را از ناحیت هبة

خلیفه در تواریخ درج  . اگرچه متأسفانه متن نامه(105: 1364)راوندی، «فراغت بغداد نبود

توان استیصال دستگاه خلافت را درک کرد. طغرل نشده است؛ اما از خلال این جملات می

اعتنایی سفیر القائم را سه سال همراه خود معطّل کرد و اینكه مسائل خلیفه جزء با بی

 1لجوقیان احیاگران اهل سنتهای اصلی طغرل نبود و عملی که این تفكر را که سدغدغه

نزد طغرل بک مانده بود او طغرل را به مسافرت به بغداد »الله  برد. هبةبودند را زیر سؤال می

. رسول خلیفه تحقق این نیت را گذاشت که برجای قرار گیردکرد و نمیدعوت می

که  شد. حضور رسول در درگاه طغرل به طول انجامید تا آنجاخواست و منحرف نمیمی

: 2536)بنداری، «جنبان قصد طغرل شد و وی چون سیلی خروشان به حرکت آمدسلسله

(. با وجود آنكه در هنگام فتح نیشابور خلیفه از سران سلجوقی خواسته بود تا شهرهای 10

معمور را ویرانه نسازند اما بنداری خبر لشكرکشی طغرل به بغداد را مملو از نابودی 

به شهری وارد نشدند مگر آنكه مالک شهر را بنده ساختند و » د:کنها توصیف میآبادانی

ها را از افراد خود پر کردند ساکن شهر را ترساندند و ترس و وحشت را بر شهر کوچه

حكمروا ساختند. بر فرمانروایان چیره شدند و چیرگی را فرمانروا کردند. سپس به جانب 

(. همین 10: 2536)بنداری، «انتشار دادند امانبغداد توجه کردند و درازدستی و یغمای بی

دهد که سلجوقیان به سخن خلیفه از همان آغاز حكومت خویش وقعی مسئله نشان می

هایی با مردم شهر پیش آمد نهادند. چون سپاهیان ترک در بغداد ساکن شدند درگیرینمی

این خبر به گوش شدند به جز اهالی کرخ که عملی دشمنانه انجام ندادند. و ترکان کشته می

الملک را نزد عدنان بن الرضی نقیب علویان فرستاد و مراتب تشكر  طغرل رسید و عمید

 کرخ تحت حراست کامل درآمد)ابن سلطان بدو ابلاغ شد و به دستور طغرل محله

 (.9ج611: 1965اثیر،

                                                           
 برای بحث در این باره ر.ک: 1

Van Renterghem, Vanessa (2011)," Controlling and developing Baghdad: Caliphs, 

Sultans and the balance of power in the Abbasid capital" in The Seljuqs Politics, 

Society and Culture, ed by Christian Lange and Songül Mecit, Edinburgh University 

Press, pp120-124. 



 281 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

یدار داز سوی دیگر، بیش از یک سال طول کشید تا طغرل پس از ورود به بغداد به 

دند و الملک کندری وارد بغداد ش لشكریان طغرل و عمید 447یفه برود. در رمضان خل

یدار گرم و طغرل در کنار دجله فرود آمد. ابن مسلمه وزیر القائم و کندری وزیر طغرل د

اوضاع  ای داشتند. در حالی که طغرل پس از دستگیری ملک رحیم و آرام کردنصمیمانه

اجب به کار بست، زمین را وطغرل احترام »ار خلیفه رفت. به دید 448قعده بغداد در ذی

سد به علت خواست به شكرگزاری زمین را ببو» خلیفه تاج را بر سر طغرل نهاد « بوسه زد

 ا بهبر سر داشتن تاج خسروی به خم شدن قادر نبود لذا درخواست کرد دست خلیفه ر

شم فه را بوسید و بر چدست گیرد. خلیفه دو بار دست به وی داد او نیز دست خلی

گذاری بینیم که بلافاصله پس از تاج(. می190: 2004؛ اصفهانی،16: 2536بنداری،«)نهاد

 طغرل دیگر جلوی خلیفه زمین را بوسه نزد.    

 ( القائم در تبعید و طغرلِ ناجی2
ی مصر اقتدا چون بساسیری از طلعت عباسیان روی گردانید و به خلیفه»هـ.ق 449به سال 

رد و لشكر کشید و بغداد بگرفت و خلیفه را اسیر کرد به حدیثه عانه محبوس گردانید و ک

 «خلیفه سالی در آن حبس بماند. در خفیه به طغرل بیک رسول فرستاد و بدو استعانت نمود

 بغداد بگریخته و به حلوان آمده بود آن ملطفه (. ایتگین سلیمانی شحنه15: 1362)آقسرایی،

 الله الله مسلمانی را» رسید تا آن را به نزد سلطان فرستد. خلیفه نوشته بود:از سوی خلیفه 

؛ 108: 1364راوندی،«)دریاب که دشمن لعین مستولی شد و شعار قرمطیان ظاهر گردانید

(. سلطان طغرل از این وضعیت برنجید و از کندری خواست تا جوابی 20: 1332نیشابوری،

زودی لشكریان گیرد و امیدش را از دست ندهد؛ زیرا به درخور برای خلیفه بنویسد که آرام

که بقیّت کتّاب فاضل »الملک صفی ابوالعلا حسّول  سلجوقی نجاتش خواهند داد. عمید

ابوالعلا »بخواند و از وی خواست جوابی مختصر و مفید برای خلیفه القائم بنویسد. « بود

جِعْ إِلَیْهِمْ فَلَنَأْتِیَنَّهُمْ بِجُنُودٍ لا قِبَلَ لَهُمْ رْایتگین بستد و این آیت بر پشت نامه نبشت: ا نامه

بازگرد پس  هاآننزد  »جا(. به این معنی:همان«)1بِها وَ لَنُخْرِجَنَّهُمْ مِنْها أَذِلَّةً وَ هُمْ صاغِرُونَ

                                                           
 .37 سوره نمل، آیه 1



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 282

  

ت نیاورید و شما را از آنجا با ذلت و حقار هر آینه با سپاهی به نزد شما آییم که تحمل آن را

الملک این جواب چون عمید«. »، در حالی که کوچک و حقیر خواهند بودکنیمبیرون می

 به سلطان عرض کرد و معنی بازگفت سلطان را سخت خوش آمد و گفت حالی خوب

   (.109: 1364)راوندی، «شاءالله کار چنین برآیداست ان

شخص یا فاعلان مدر هر دو نامه از جملات معلوم استفاده شده است و فاعل  توصیف:

ارد و ی که درخواست کمک داخلیفه دو کنشگر وجود دارد. خلیفه هستند. در ملطفه

یان در برابر اند. در پاسخ طغرل نیز دو کنشگر وجود دارد سلجوققرمطیانی که مستولی شده

ه دشمن لعین کدریاب  الله الله مسلمانی را» ای از فاطمیان است.دشمنان ذلیل که استعاره

رل سلجوقی ، خلیفه در این نامه کوتاه از طغ«ستولی شد و شعار قرمطیان ظاهر گردانیدم

شمن لعین و کند. الله الله به معنای قسم به خداوند است و منظور از ددرخواست کمک می

یفه قرمطیان حكومت فاطمی و سرکردگان ایشان به رهبری بساسیری در عراق است. خل

اسخ طغرل دهد؛ اما پقرمطی را در مقابل مسلمانی قرار می طبق گفتمان همیشگی عباسیان

نگاهی  نمل است. برای توضیح آن باید از تفاسیر قرآن کمک گرفت. در سوره 37 آیه

ظر مسائل نکند. از کلی سوره نمل مكی است و از نظر اعتقادی روی مبدأ و معاد تكیه می

کند. می ها با اقوام منحرف بحثنپیامبر بزرگ و مبارزات آ 5عملی و اخلاقی سرگذشت 

هنگام اقلیت  تا نوعی دلداری و تسلّی خاطر باشد برای مسلمانان روزگار پیامبر که در آن

رت شروع کوچكی در مكه بودند و هم هشداری باشد برای مشرکان ظالم. این سوره با بشا

 نش غافل نیستبندگاکند که از اعمال یابد. خداوند تأکید میشود و با تهدید پایان میمی

 (.15ج626: 1387)مكارم،

کند. سلیمان چون نمل داستان سلیمان نبی و ملكه سباء را حكایت می قسمتی از سوره

ای ستایند، نامهیابد و اینكه آنان خورشید را بجای الله میاز وجود حكومت سباء آگاهی می

که سلیمان خواستار تبعیت فرستد. مضمون نامه به این شرح است تهدیدآمیز سوی سباء می

خواهد که تسلیم حق شوند. سباء و مشاورانش حكومت سباء از خویش است و از ایشان می

قیمت نزد سلیمان ای با تحف گرانکه از هیبت حكومت سلیمان واهمه داشتند، فرستاده

گرد باز هاآننزد »گوید:کنند. سلیمان که از این عمل عصبانی شده بود چنین میارسال می



 283 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

نیاورید و شما را از آنجا با ذلت و  پس هر آینه با سپاهی به نزد شما آییم که تحمل آن را

)سوره نمل، آیات  «، در حالی که کوچک و حقیر خواهند بودکنیمحقارت بیرون می

آورد و خویش تخت ملكه سباء را به اورشلیم می (. در نهایت هم سلیمان با معجزه37تا22

سوره  37 شود. سلیمان در آیهآورد و تسلیم سلیمان میه سباء ایمان میبا دیدن این معجز

 دهد. در این آیه با آمدن دو کلمهنمل حقانیت خویش و باطل بودن معاندش را نشان می

 بار دشمنان تأکید شده است.ذلت ذلت و صاغرون پشت سر هم، بر آینده

خلیفه از زمان حال سخن  . در نامهعنصر زمان در دو ملطفه با هم متفاوت است تفسیر:

فت است. اما پاسخ طغرل از گوید و در پی نشان دادن وضعیت وخیم دستگاه خلامی

خلیفه از متن  گوید که معلوم نیست چه زمانی رخ خواهد داد. انگیزهای سخن میآینده

کاملاً واضح است: درخواست کمک از سلطان. پاسخ طغرل اگرچه برای القائم 

است. سؤال اصلی اینجاست وقتی دشمنان را با ذلت  کننده است ولی حاوی ابهاماتیراضی

گوید شكست دهد آن زمان چه کسی قدرت مطلق را در دست خواهد داشت؟ چنانكه می

آیا خلیفه به مقام سابقش باز خواهد گشت؟ باید گفت که اگرچه خلافت عباسی پس از 

بخش بزرگی از قدرت خود را  هـ.ق عملا334 تسخیر بغداد به دست احمد معزّالدوله در

دیگر  ای نخورده بود. نكتهاش چنین لطمهگاه قدرت معنویاز دست داد؛ ولی تاکنون هیچ

بود. این دبیران همراه  1طغرل یک دبیر ایرانی از خاندان معروف حسول نامه اینكه نویسنده

زدی شاه بودند. قدرت مطلق را ایرانی حكومت یعنی فرّه ای وزارت کندری حامی اندیشه

سلطنت لل در قدرت و ناکارآمدی دانستند و هرگونه شراکتی را خاز آن سلطان می

 دیدند. می

توان اللهی سلطان می برای بررسی نظر سیاسی دبیران ایرانی نسبت به فرّه ایزدی و ظلّ

سالاران دیوان به متون پیش و پس از دوره زمانی این مقاله اشاره کرد. متونی که توسط

اند. نخست الیمینی اثر عبدالجبار عتبی است. وی از خاندان بزرگ دیوانی ایرانی نوشته شده

سامانیان بود که بعدها به خدمت غزنویان درآمد. عتبی الیمینی را که تاریخ  عتبی در دوره

                                                           
 بویه آل دبیری و وزارت دارعهده هـ.ق5 و 4 سده در مدتی طولانی که ایرانی بودند ادبی و علمی خاندانی خاندان این 1

 (.3ج430: 1967بودند)ر.ک: کتبی، سلجوقیان و غزنویان و همچنین ری شاخه



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 284

  

کتاب  هـ.ق نگاشته است. در مقدمه411است در سال  پادشاهی سلطان محمود غزنوی

ملک و دین توأمان هستند، پس دین اساس و پادشاه نگهبان آن » نویسد:ویش چنین میخ

است و السلطان ظلّ الله تعالی فی أرضه و خلیفته علی خلقه و أمینه علی رعایة 

داند. (. عتبی به صراحت سلطان را ظلّ الله و خلیفه خدا بر مردم می6: 2004عتبی،«)حقه

 اهی مستقیماً یادآور عهد اردشیر است جایی که اردشیرتوأمان بودن دین و پادش جمله

)عهد  «دین بنیاد است و شاهی ستون»دهد:بابكان به جانشینانش چنین اندرز می

هـ.ق 485دیگر از سیرالملوک خواجه نظام الملک، کتابی که در  (. نمونه67: 1348اردشیر،

ایزدتعالی اندر هر » آورد:کتابش چنین می تألیف شده است. نظام الملک در اولین جمله

عصری یكی را از میان خلق برگزیند و او را به هنرهای پادشاهانه ستوده و آراسته گرداند 

الملک در  (. نظام9: 1344الملک، )نظام «و مصالح جهان و آرام بندگان را بدو باز بندد

بر عملكرد رساند، صراحتاً حالی که نسب مخدومش را به افراسیاب از پادشاهان تورانی می

اگر به روزگار بعضی از خلفا اندر » کند:)ملكشاه( نسبت به خلفا تأکید می بهتر سلطان

مشغولی و خروج خوارج خالی نبوده وقت از دلملک بسطی و وسعتی بوده است، به هیچ

است. اکنون بحمدالله در این روزگار مبارک در همه جهان کسی نیست که به دل خلافی 

  جا(.همان«)اندیشد

شده اما ایرانی هم بود و این تار و پود دولت و این تفكر دیوانیان اگرچه اسلامی

(. چنانكه 93: 1381)کلونز، دیوانسالاری ساسانی در چارچوب تفكر اسلامی بافته شده بود

در قرن بعدی نظامی عروضی سمرقندی که در فن دبیری و نویسندگی تبحر داشت و در 

غاز کتابش چهار مقاله درباره مقام پادشاهی چنین خدمت ملوک غوریه بود؛ در آ

اطیعوا الله و اطیعوا الرسول و اولی الأمر منكم، که در مدارج موجودات و معارج » نویسد:می

ای ورای پادشاهی نیست و معقولات بعد از نبوت که غایت مرتبه انسان است، هیچ مرتبه

قت زا این منزلت کرامت کرده است و آن جز عطیّه الهی نیست. ایزد عزّ و علا پادشاه و

این مرتبه واجب داشته تا بر سنن ملوک ماضیه همی رود و رعایا را برقرار قرون خالیه 

سالاران (. در نتیجه باید گفت در تفكر سیاسی دیوان6: 1327نظامی سمرقندی،«)داردهمی

له تضادی را ایجاد ایرانی منبعث از سنت ساسانی، سلطان مقام اول را داشته است. این مسئ



 285 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

خلافت و سلطنت بیشتر نمایان شد. چنانكه گیب نیز در  های آیندهکرد که در کشمكش

سنت ساسانی در جامعه اسلامی تخم نفاق و تشتت پاشید که نه کاملاً »نویسد:این باره می

 (.         Gibb,1962: 72«)جذب شد و نه اینكه هرگز به طور کامل رد گردید

نجات  وعده شد و عملالگرمی خلیفه القائم مید مذکور در ظاهر مایه ه آیهاگرچ تبیین:

را به  تحقق یافت و طغرل توانست بساسیری را از بغداد بیرون رانده و خلیفه عباسی

طغرل پس از  جایگاهش بازگرداند؛ اما نكاتی دیگر در این نامه قابل بررسی هستند. سلطان

الله دیگر امامی محروم نشاه نامید. خلیفهی ایرانی خود را شاهگذاری مطابق رسوم باستانتاج

ین است و الله در زم از حكومت دنیوی شد و حدیثی به پیامبر نسبت دادند که سلطان ظلّ

یایش باشد که نستمدیدگان. از این رو خلیفه اگر امام است باید کار همیشگی او  پناه همه

مردم در این  ام بودن در دین کار اوست و راهنماییدین و نیكوترین کارهاست. پیشگ پایه

ی ماوردی استیلا (. اکنون که طبق نظریه26و24: 1358کند)بارتولد،راه او را بسنده می

ل کمک (، عاجزانه از طغر76: 1383)ماوردی، خلیفه حكومت سلجوقیان را پذیرفته بود

ای را و آیهااست که دبیران مهمی که در پاسخ طغرل پنهان بود این  خواست. اما نكتهمی

 رآن گویندهقفرستند که شاید در ظاهر خطاب به دشمنان گفته شده، اما در برای خلیفه می

دانست یاین آیه حضرت سلیمان است. سلیمانی که هم شاه بود و هم نبی و خود را حق م

خلیفه عملاً و به نامه  دهندگانگونه پاسخها را باطل. از این رو گویی اینو دیگر حكومت

اند گفتمان گونه کوشیدهها ایننظراً به برتری و حقانیت مقام سلطانشان معتقد بودند. آن

خواهی شاه تمامیت قدرت خلیفه را به حاشیه برانند. این دبیران ایرانی به دنبال همان اندیشه

 شد. ده میالله نامی در دوران باستان بودند. شاهی با فرّه ایزدی که اکنون سلطان ظلّ

های استپی است؛ این درست است که برخی اعمال داخلی سلجوقیان برگرفته از سنت

اسلامی بود. زیرا -اما نمادهای عمومی حاکمان بیشتر برگرفته از سنت حكومت ایرانی

های ایران باستان در بافت حكومت اسلامی قرار داشت. القاب باستانی مثل شاهنشاه اندیشه

شد. حمایت از شاعران شد و اکنون در عصر سلجوقیان تكرار مییه استفاده میبوآل از دوره

دادند و به دنبال به رسمیت شناختن توسط خلیفه، همگی پارسی گوی که غزنویان انجام می

ی معناداری از مشروعیت حاکمان. اگرچه طغرل اسلامی بود به عنوان نشانه-سنت ایرانی



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 286

  

های بغداد از لقب سلطان برای ارسلان در خطبها زمان آلبتاج خسروانی بر سر نهاد اما ت

. در نتیجه با اینكه (Peacock,2015: 134-136) پادشاه سلجوقی استفاده نشده است

کوشید تا گفتمان سلطنت سلجوقیان را خلیفه نیاز مالی و نظامی به سلجوقیان داشت اما می

 کمرنگ جلوه دهد.

 رچه در نامهمعنای آن ملطفه را عملاً نشان داد. اگ اما رویدادهایی که در پی رخ داد

بود؛ اما در  نمایی همراه شدهنخستین سلجوقیان به خلیفه اظهار بندگی و تابعیت با قدرت

که به  این ملطفه به طور کامل اقتدار دولت سلجوقی به نمایش درآمده است. اقتداری

بین خلیفه ر هم کمک و احترامی مابخشی خلیفه. اگ اند نه با مشروعیتتنهایی کسب کرده

ی بود. و طغرل وجود داشت صرفاً به دلیل تاکتیک سیاسی سلطان در برابر اذهان عموم

مت بازآورد. و به مقرّ خلافت و منزل اما451الحجه طغرل امیرالمؤمنین را از عانه در ذی»

رکب یا اکه  چون به در بغداد رسید پیاده شد و در پیش مهد برفت امیرالمؤمنین فرمود

نیت نیكو  الدین و بر او ثنای جمیل گفت. لقبش از دولت به دین بدل شد. سلطان رارکن

: 1364،)راوندی «برافراشت و اعدا را بر در کنج ادبار بداشت و فرا هیچ خیر نگذاشت

یرش این گفتمان ای جز پذ(. خلیفه به عنوان تنها یک امام یا رهبر دینی نیز فعلاً چاره110

 ت و سلطان ناجی را رکن دین لقب داد. نداش

کند. روابط خلیفه و طغرل نظر دو دسته از پژوهشگران را مطرح می مورگان درباره

گروهی از محققان قدیمی که به مفاهیم رایج در تاریخ اروپا عادت دارند در مورد روابط 

را در مقایسه با مقام  سلطان با خلیفه معتقدند که طغرل در مقایسه با خلیفه، مقام امپراتوری

های دنیوی و دینی هستیم. اما پاپی دارد. یعنی در اینجا شاهد تفكیک روشنی میان قدرت

اند که در اسلام قرون میانه تمایز میان دین و دولت تر تأکید کردهپژوهشگران امروزی

 وجود نداشته و خلیفه هرچند رهبر امت اسلامی بود اما فاقد بخش بزرگی از قدرت و

کم در این دوره در مسئله تعریف اختیارات پاپ در اروپا بوده است. به عنوان مثال دست

اند اصول عقیدتی اقتداری نداشته است. از این رو متفكران مسلمانی چون غزالی کوشیده

 این مشكل را برطرف کنند. رهیافت او این بود که سلطنت جدا از خلافت یا امامت نیست

الدین به طغرل از سوی خلیفه را توان دادن لقب رکناز این رو می(. 38: 1373)مورگان،



 287 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

تبیین کرد. چون استنباط اصلی اسلام از دولت متوجه یک حكومت دینی است. این القاب 

همكاری میان سلطان و خلیفه را دربر داشت ولی به طور ضمنی این واقعیت را به رسمیت 

 (.   33: 1379)لمتون، ان قرار داردشناخت که حكومت واقعی اسلام در دست سلطمی

 ( تیرگی روابط و ازدواج نافرجام3
داد الملک را در بغ هـ.ق سلطان طغرل سوی آذربایجان روان شد و عمید453در سال 

را به گوش  النساء را خواستگاری کند. وزیر این خواستهگذاشت تا از خلیفه دخترش سیدة

م گرفت ک شد رنگ از رخسارش بپرید و تصمیخلیفه را خوش نیامد خشمنا»القائم رساند:

خودداری کند و مسئول را بازدارد. پس در خانه فراز کرد و در بسته را 

ا در هنگاری(. از آنجا که اصل صورت مذاکرات و یا نامه23: 2536بنداری،«)نگشود

متون  توان در این بخش طبق روش فرکلاف ابتدا به توصیف و تفسیردسترس نیست، نمی

باره تبیین  اخت. از این رو مستقیماً رویدادهای مذکور در منابع عصر سلجوقی در اینپرد

ل با خواهند شد. یكی از نقاط عطف روابط سلطان با خلیفه همین موضوع ازدواج طغر

 قتدارگرایانهرود و سلجوقیان ایدئولوژی اها کنار میدختر خلیفه بوده است. اکنون نقاب

این دوره  شود. روابط خلافت و سلطنت دردانستند، ظاهر میمی خود را که حق خویش نیز

بیران د ترکان حاکم به همراهی طبقه رسد. کشمكش میان طبقهبه اوج کشمكش خود می

 ای گرفت. ایرانی در مقابل خلافت عباسی شكل تازه

د و های سیاه عباسیان را درآورالملک که از رفتار خلیفه عصبانی شده بود لباس عمید 

سیاست است و عملكرد  کنشگران ایرانی در صحنه اعتراض سفید پوشید. او نماینده به نشانه

طغرل با چشم »ای دارد. کنندهالملک در روند مذاکرات سلطان با خلیفه نقش تعیین عمید

داد و کسانی را شنید و به اجازه و مشورت او کسانی را مقام میدید و میو گوش وی می

الملک در  (. از آنجا که مذاکرات خلیفه با عمید11: 2536)بنداری، «آوردفرود میاز مقام 

رسد؛ لذا این مبحث بر اساس روش فرکلاف نیاز نظر می روابط سلطنت و خلافت مهم به

ما خاندان » به توصیف، تفسیر و تبیین دارد. از این رو در پاسخ به وزیر طغرل، خلیفه گفت:

، پیشوایی و راهنمایی تا روز رستاخیز میان ماست. هرکسی به عباسی بهترین مردم هستیم

دامان ما چنگ بزند، نجات یابد و راهنمایی شود و هر کس با ما سر خلاف پیش آورد 



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 288

  

افكنیم الملک نوشته بود ما کار را با تدبیر تو می گمراه و حیران خواهد شد. خلیفه به عمید

 .(24: 2536)بنداری، «مداری تو داریو اعتماد بر درستكاری و دین

وایی و های خلیفه القائم معلوم هستند و تأکید اصلی بر پیشجملات در گفته توصیف:

گمراه  ن پیشوایی را نپذیرد راراهنمایی خاندان عباسی است. خلیفه هرکسی را که ای

مایت از خواند و نه دشمن. خلیفه تنها راه نجات اخروی را پیوستن به عباسیان و حمی

نیایی. به این پردازد و نه تهدید دد. از این رو او به تهدیدات ماورایی میدانخلافت می

ظامی در نترساند و نه عملكردی سیاسی یا احتمالاً معنی که مخاطب را از روز جزا می

 ه نمایندهکالملک  نزدیک. کنشگران اصلی متن خاندان عباسی هستند در برابر عمید آینده

بر است، الملک بر سلطان طغرل باخ ه از میزان نفوذ عمیددولت سلجوقی است. چون خلیف

 ر مسئلهبگذارد. خلیفه در پایان مأموریت اصلی در حل این بحران را بر دوش وزیر می

 دهد.قی قرار میکند و وزیر را بر سر دوراهی دینی و اخلاداری تأکید میدین

روعیت حقانیت و مش ابقهعنصر زمان در جملات خلیفه از گذشته برای ایجاد ستفسیر: 

رای انذار و شود ادامه دارد. متن داای که به رستاخیز ختم میشود و تا آیندهآغاز می

آمده ه پیشحاکمان سلجوقی است. خلیفه برای رهایی از این مهلك هشدارهایی برای آینده

سخنان ن اعتقادی. ای ی خویش را استفاده کرد، یعنی حربهآخرین و قدرتمندترین حربه

ل محمد. آخلیفه یادآور شعار مشهور عباسیان در راه رسیدن به خلافت است: الرّضا من 

امیه را پیرامون شاید این سخنان در قرن دوم هجری جمع کثیری از مسلمانان ناراضی از بنی

ازه از راه خاندان عباسی جمع کرد ولی این شعارها در قرن پنجم هجری در مقابل ترکان ت

ت و شخص اصلی خلیفه از آن سخنان یادآوری اهمیت خلاف داد. انگیزهب نمیرسیده جوا

 خلیفه در جهان اسلام است.

 بویهتأسیس حكومت آلقبل بازگشت.  برای تبیین سخنان خلیفه باید به دورهتبیین: 

حوادث تاریخ ایران و در راستای تحقق هدف  ترینمهماز  ( و فتح بغداد،448ـ322)حک:

در آن مقطع دولت و حكومت  زیراطلبی ایرانیان بوده است. ی جریان استقلالعالی و نهای

ایرانیان  چند سده ثمر نشستن مبارزه سرزمین ایران را در اختیار ایرانیان قرار داد و باعث به

در  گذاریتاجدیگر، اجرای مراسمی همانند  در برابر خلفای اموی و عباسی شد. از طرف



 289 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

نوعی هم تحقق آرزوی کسانی چون مرداویج وهم یادآور حضور توانست به بغداد می

در  (356ـ334)حک: حكومت احمد معزالدوله باشد. دوره عراق درشاهان باستانی ایران 

اثر آن،  آمیز بود. بر اقتصادی و مذهبی برای خلافت عباسی مصیبت تمام ابعاد سیاسی،

: 1389)خلعتبری و طباطبایی،فتو شعائر شیعی در بغداد و عراق رسمیت یا آداب ایرانی

گاه قدرت بویه قرار داشتند؛ اما ایشان هیچ(. از این رو اگرچه خلفا تحت قدرت آل93

دیدند. چون ازدواج به معنای یكی شدن خاندان معنوی خویش را در چنین خطری نمی

الملک،  دیگر آنكه مسئول مذاکرات با خلیفه شخص عمید سلجوقی و عباسی بود. نكته

است. لذا خلیفه ضمن تأکید بر ثبات رهبری و پیشوایی خاندان عباسی حتی با  ک ایرانیی

  خواهد رسوم و شأن خلافت را حفظ کند. بویه، از وی میوجود حكومت ایرانی آل

رل به پس از اینكه کندری از القائم جواب رد شنید، به همدان بازگشت. سلطان طغ

اداش من پاین بود »ای نوشت سراپا سرزنش:سف نامهبن یو القضات و شیخ ابومنصورقاضی

بری از خلیفه کشتم، عمر خود را برای یک از پیشوا خلیفه القائم؟ من برادرم را در فرمان

ی ساعت آسایش خلیفه صرف کردم. مال خود را در راه خدمت به وی خرج کردم. برا

و به  تار من سرد شدکنید به چه سبب گفثروت او خود را مستمند ساختم. چه فكر می

: 2536بنداری،«)انصراف من فرمان داد. در راه قصد من مانع شد و بازداشتن مرا اراده کرد

م ینال را هم در (. طغرل در این نامه با سفسطه و مغالطه تمام اعمال خود حتی قتل ابراهی25

 یک مسئله لدانستند که شورش ابراهیم یناکند. در حالی که همه میراه خلیفه عنوان می

اری بود داخلی درون خاندان سلجوقی بر سر تقسیم قلمرو بوده است. این نامه زنگ هشد

حجت کرده است، هرچند قصد دارد مسئله را به برای خلیفه. گویی طغرل با القائم اتمام

 ست.اعنوان شكایت به بزرگان و علما مطرح سازد اما مخاطب اصلی نامه شخص خلیفه 

کشد و دست روی نقطه ضعف نهاد قدرت خود را به رخ خلیفه میاز این پس طغرل 

الملک فرمان داد که تمام  گذارد. طغرل به عمیدخلافت یعنی اموال و درآمدها می

هایی که از پیش به نام های واگذاری را ضبط کند و برای خلیفه تنها دهات و زمینزمین

به کندری تأکید کرده بود که در القادربالله عباسی بود، باقی گذارد. همچنین طغرل 

الملک که رئیس عراقین بود در بغداد  اختلاف با خلیفه همچنان ثابت و مستمر باشد. عمید



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 290

  

های طغرل را عنوان کرد و بار دیگر سرزنش را آغاز کرد. خلیفه حاضر شد و درخواست

شته است. در نیز دوباره جواب منفی داد و تأکید کرد که از سلطان توقع چنین رفتاری ندا

)همان:  هـ.ق خلیفه به پیوند زناشویی پاسخ مساعد داد454نهایت در محرم سال بعد یعنی 

ها بدون منبع مالی توانست ماه(. نهاد خلافت به درآمد بالایی نیاز داشت و نمی26

ربط خود به این ازدواج توجهی روزگار بگذراند. در نتیجه خلیفه برای حفظ نهاد ذیقابل

ی هرچند که طغرل درگذشت و به سرمنزل مقصود نرسید ولی این عمل سرلوحه تن داد.

سلاطین بعدی سلجوقی قرار گرفت تا بتوانند اندک قدرت معنوی خلیفه و گفتمان اعتقادی 

 آن را مغلوب سازند.

 گیرینتیجه
قیان روابط سیاسی طغرل سلجوقی و خلیفه القائم در ابتدا به نظر سرشار از احترام بود. سلجو

اند اند و اکنون علیه ظلم غزنوی برخاستهبندگان تابعی بودند که در راه اسلام شمشیر زده

خواهند که حكومت نوپایشان را تائید نماید. پس از ماجرای بساسیری خلیفه و از خلیفه می

ای از قرآن بود پاسخ داد و پس از آن به ای که آیهاز طغرل کمک خواست او با ملطفه

اد لشكر کشید و با شكست بساسیری خلیفه را به جایگاه خویش بازگرداند. در سوی بغد

سوم طغرل خواست با دختر القائم ازدواج کند که خلیفه پس از مذاکرات و مكث  مرحله

 هایش توسط طغرل مجبور شد به این ازدواج راضی شود. در همهطولانی و گرفتن زمین

کوشید قدرتی اد سلطنت و خلافت بودیم. خلافت میگانه شاهد تقابل دو نهاین مراحل سه

ها گرفته بودند به امید آنكه سلجوقیان احیاگران سنت رسول هستند، بویه از آنکه آل

بازیابند. اما گفتمان سلجوقیان در مقابل این تفكر قرار داشت. سلطان سلجوقی تحت نفوذ 

شاهنشاهان ایرانی را حفظ کنند. دبیران ایرانی قرار داشت. دبیرانی که سعی داشتند سنت 

طلبی ترکان همخوانی داشت. در نتیجه اگرچه روابط طغرل با قدرت این تفكر با ذائقه

القائم با احترام آغاز شد و با کمک به او همراه شد اما در نهایت به دشمنی و تضاد افكار 

وره خلیفه از منابع مالی و الله. از آنجا که در این د الله در برابر سلطان ظلّانجامید. خلیفه

بهره بود و مغلوب گفتمان سلطنت شد. خلافت دریافت که سلجوقیان نظامی مستقل بی

بایست به قدرت معنوی خود اکتفا کنند هرچند که طغرل با بویه ندارند و میتفاوتی با آل



 291 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

ن درخواست ازدواج با دختر القائم و ایجاد پیوند خویشاوندی گامی مهم در جهت گرفت

سلجوقیان نسبت به  عباس برداشت. اگرچه به طور کلی خلیفه در عهدقدرت معنوی از بنی

بویه از احترام و حقوق نسبتاً بیشتری برخوردار شد اما روشن است که این احترام دوره آل

شد که سلاطین سلجوقی نسبت به خلفا بسیار محدود بود. در نتیجه هرگز اجازه داده نمی

 ن در مسائل سیاسی نیز وارد شود.   این محترم شمرد

 

 تعارض منافع
 مقاله وجود ندارد. نیتعارض منافع در ا چگونهیه
 

ORCID 
Zekrollah 

Mohammadi  https://orcid.org/0000-0002-6598-6937 

Setareh Ghaffari 

Bijar  https://orcid.org/0000-0002-3005-5112 

 عبمنا

 یسراف

 .قرآن کریم

 نگی.، تهران: انتشارات علمی و فرهتحلیل گفتمان انتقادی(، 1385زاده، فردوس )آقاگل

،بهار، 1، شپژوهیادب(، تحلیل گفتمان انتقادی و ادبیات، 1386زاده، فردوس )آقاگل

 .27ـ17صص

مان انتقادی، (، رویكردهای غالب در تحلیل گفت1386زاده، فردوس؛ غیاثیان، مریم سادات )آقاگل

 .54ـ39، صص5،ش3، دورهیشناسزبانزبان و 

، مصحح: خیارتاریخ سلاجقه یا مسامرة الاخبار و مسایرة الا(، 1362بن محمد ) آقسرایی، محمود

 عثمان توران، تهران: اساطیر. 

https://orcid.org/0000-0002-6598-6937
https://orcid.org/0000-0002-3005-5112
https://orcid.org/0000-0002-6598-6937
https://orcid.org/0000-0002-3005-5112


 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 292

  

 ، بیروت: دارالصادر. الكامل فی التاریخ(، 1965ن )اثیر، عزالدی ابن

یی ، مصحح: یحتاریخ دولة آل سلجوق(، 2004حامد) محمد بن محمد بناصفهانی،عمادالدین 

 مراد، بیروت: دارالعلمیه.

 ، ترجمه سیروس ایزدی، تهران: امیرکبیر.خلیفه و سلطان(، 1358بارتولد،و.و )

: بنیاد ، ترجمه: محمدحسین جلیلی، تهرانسله سلجوقیتاریخ سل(، 2536بنداری،فتح بن علی )

 فرهنگ ایران.

 ، تصحیح: خلیل خطیب زهبر، تهران: مهتاب.تاریخ بیهقی(، 1374بیهقی، ابوالفضل )

ران: نشر مترجمان: عرفان رجبی و پدرام منیعی، تهتحلیل گفتمان چیست؟(،1397تیلور،استفنی)

 نویسه پارسی.

یه و خلافت بوآل(،بررسی روابط حكومت 1389الدین)، سید کمالخلعتبری،اللهیار؛ طباطبایی

 .96ـ77،صص14، ش5، دوره نشریه مسكویهطلبی ایرانیان، استقلال عباسی با تكیه بر جریان

نامه کارشناسی ارشد، استاد یانپا، مناسبات سلجوقیان با خلافت عباسی(، 1392اکبر)داورزنی، علی

 ه خوارزمی.راهنما: صالح پرگاری، دانشگا

ن مسعود ید بر دوران سلطاتأک(، روابط سلجوقیان با خلافت عباسی با 1388کریمی،آنا)دردی

 .35ـ29، صص4، تابستان،شرشد آموزش تاریخسلجوقی، 

در مقابله با  هاآنبررسی روابط سلجوقیان با خلافت عباسیان با تكیه بر روابط (، 1395راد،رعنا)
 ، دانشگاه یاسوج.ه کارشناسی ارشد، استاد راهنما: علی رضائیاننامیانپا، اسماعیلیان ایران

مصحح:  الصدور و آیة السرور در تاریخ آل سلجوق،راحة(، 1364بن علی سلیمان) راوندی،محمد

 محمد اقبال و مجتبی مینوی، تهران: امیرکبیر.

و سنجر، یابی سلاطین سلجوقی طغرل یتمشروع(، بررسی و مقایسه روند 1391رضاییان،علی)

 .   92ـ77، صص14، پاییز، شمطالعات تاریخ اسلام

در آغاز  (، کاربست حكومت استیلاء ماوردی در ارتباط خلافت و سلطنت1391ـــــــــــــــ)

 .71ـ61، صص 70، تابستان و پاییز، ش تاریخ ایرانیری سلجوقیان، قدرت گ

 تهران: نشر نی. ،3، ترجمه منصور وثوقی، چتغییرات اجتماعی(، 1370روشه،گی)

، خپژوهشنامه تاری(، روابط سلجوقیان و عباسیان)ملكشاه و المقتدی(، 1387ی،ابوالحسن)شهوار -

 .76ـ57، صص14،ش3بهار، س

 ارالطلیعه.، تصحیح احسان ذنون الثامری، بیروت: دالیمینی (،2004)نصر عبدالجبارعتبی، ابی 



 293 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

ارات علی امام شوشتری، تهران: انتش(، پژوهش احسان عباس، ترجمه محمد1348)عهد اردشیر

 انجمن آثار ملی.

ن، تهران: ، ترجمه فاطمه شایسته پیران و دیگراتحلیل گفتمان انتقادی(، 1379فرکلاف،نورمن)

 ها.مرکز مطالعات و تحقیقات رسانه

  لصادر.دارا بیروت: عباس، احسان کوشش به ،3ج ،الوفیات فوات (،1967شاکر) بن محمد کتبی،

  یرکبیر.، ترجمه یعقوب آژند، تهران: امدیوانسالاری در عهد سلجوقی(، 1381کارلا)کلونز، 

 ر گیو.، ترجمه چنگیز پهلوان، تهران: نشدولت در ایران نظریه(، 1379لمتون، آن.کی.اس)

و  ، ترجمه و تحقیق حسین صابری، تهران: علمیآیین حكمرانی(، 1383ماوردی،ابوالحسن)

 فرهنگی.

امام علی بن  ، قم: انتشارات15، جتفسیر نمونه(، 1387اصر؛ جمعی از نویسندگان)مكارم شیرازی،ن

 .epubطالب، نسخه یاب

 ، ترجمه عباس مخبر، تهران: طرح نو.یوسطقرونایران در (، 1373مورگان،دیوید)

، تصحیح محمد قزوینی و مرتضی مدرسی نامهسیاست(، 1344نظام الملک،ابی علی حسن)

 ی زوّار.فروشکتابچهاردهی، تهران: 

عین، م، تصحیح محمد قزوینی و کوشش محمد چهارمقاله(، 1327عمر) احمد بننظامی سمرقندی،

 تهران: انتشارات ارمغان.

 ، اسماعیل افشار، تهران: خاور.سلجوق نامه(، 1332) نیشابوری، امام ظهیرالدین

 ، ترجمه هادیانیل گفتمدر تحلنظریه و روش (، 1389) فیلیپس،لوئیز یورگنسن،ماریا؛

 ی. نشر ن جلیلی،تهران:

References 

Fairclough,Norman(2010),Critical Discourse Analysis The critical study of 

language, London and NewYork: Routledge. 

Gibb,H.A.R(1962),The social significance of the Shu'ubiyya in Studies on 

the civilization of Islam, ed Stanford J. Shaw and William R. Polk, 

Princeton University Press. 

Peacock,A.C.S(2015), The great Seljuk empire, Edinburgh University Press. 



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 294

  

Van Renterghem, Vanessa (2011), Controlling and developing Baghdad: 

Caliphs, Sultans and the balance of power in the Abbasid capital in The 

Seljuqs Politics, Society and Culture, ed by Christian Lange and Songül 

Mecit, Edinburgh University Press, pp120-124. 

 -Wodak, Ruth (2001), What CDA is about:A summary of its history, 

important concepts and its development, in Methods of Critical 

Discourse Analysis, Ed by Ruth Wodak and Michael Meyer, 

London,Thousand Oaks, New Delhi: Sage pablications. 

Translated References into English 

The Holy Quran. 

Aghagolzadeh, F(1385), Critical Discourse Analysis, Tehran: Scientific and 

Cultural Publications. [In Persian] 

Aghagolzadeh, F(1386), Critical Discourse Analysis and Literature, Adab 

Pajouhi, Vol. 1, spring, pp. 17-27. [In Persian] 

Aghagolzadeh, F; Ghiathian, M(1386), Dominant Approaches in Critical 

Discourse Analysis, Language and Linguistics, Volume 3, Vol. 5, pp. 39-

54.  [In Persian] 

Aghsaraei, M(1362), History of the Seljuks, edited by Osman Turan, Tehran: 

Asatir . [In Persian] 

Ahd –e Ardeshir (1969), Research by Ehsan Abbas, translated by 

Mohammad Ali Imam Shushtari, Tehran: National Works Association 

Publications. [In Persian] 

Bayhaqi, A(1994), History of Bayhaqi, edited by Khalil Khatib  Rahbar, 

Tehran: Mahtab. [In Persian] 

Clones, C(1982), Bureaucracy in the Seljuk Era, translated by Yaqoob 

Ajhand, Tehran: Amir Kabir . [In Persian] 



 295 | جاریب یو غفار  یمحمد

 

Dardi Karimi, A(2009), "Seljuk relations with the Abbasid Caliphate with 

emphasis on the era of Sultan Masoud Seljuk", Roshd Amuzesh Tarikh, 

Summer, No. 4, pp. 29-35. [In Persian] 

Davarzani, A(2013), "Relations between the Seljuks and the Abbasid 

Caliphate", Master's thesis, Supervisor: Saleh Pargari, Kharazmi 

University. [In Persian] 

Isfahani, E(2004), History of the Seljuk Dynasty, edited by Yahya Murad, 

Beirut: Dar al-Ilamiyah. [In Persian] 

Makarem Shirazi, N(2008), Tafsir-e-Namune, vol. 15, Qom: Imam Ali ibn 

Abi Taleb Publications, epub version. [In Persian] 

Mavardi, A (2004), The Rule of Law, translated and researched by Hossein 

Saberi, Tehran: Scientific and Cultural. [In Persian] 

Nizam al-Molk, A(1965), Siasat-nameh, edited by Mohammad Qazvini and 

Morteza Modarresi Chardehi, Tehran: Zouvar Bookstore. [In Persian] 

Nizami Samarqandi, A(1948), Four Articles, edited by Mohammad Qazvini 

and the efforts of Mohammad Moin, Tehran: Armaghan Publications. [In 

Persian] 

Rad, R(2016), "Study of Seljuk relations with the Abbasid Caliphate with 

emphasis on their relations in confronting the Ismailis of Iran", Master's 

thesis, Supervisor: Ali Rezaian, Yasuj University. [In Persian] 

Rezaian, A(1991), "Study and Comparison of the Legitimization Process of 

the Seljuk Sultans Tughril and Sanjar", Islamic History Studies, Fall, Vol. 

14, pp. 77-92 . [In Persian] 

Peacock,A.C.S(2015), The great Seljuk empire, Edinburgh University Press. 

Rawandi, M (1985), Rahat al-Sudur, edited by Mohammad Iqbal and 

Mojtaba Minovi, Tehran: Amir Kabir.  [In Persian] 

Rezaian, a (1991) " , Application of the Mawardi Separatist Government in 

the Relationship between the Caliphate and the Monarchy at the 



 1404 بهار | 41شماره  | 11دوره  |پژوهیدولتفصلنامه علمی  | 296

  

Beginning of the Seljuk Rise to Power", History of Iran, summer and fall, 

Vol. 70, pp. 61-71. [In Persian] 

 Wodak, R (2001), What CDA is about: A summary of its history, important 

concepts and its development, in Methods of Critical Discourse Analysis, 

Ed by Ruth Wodak and Michael Meyer, London,Thousand Oaks, New 

Delhi: Sage pablications. [In Persian] 

 

 # 

 

                                                           
 گفتمان لیتحل (. روابط سلطنت و خلافت:1404ستاره . ) جار،یب یذکرالله و غفار ،یمحمداستناد به این مقاله: #

 .296 -265 (،41) 11 ،پژوهیدولت ،طغرل و القائم یهانامه یانتقاد
 Doi: 10.22054/tssq.2025.71074.1355 

 The State Studies Quarterly is licensed under a Creative Commons 

Attribution-Non Commercial 4.0 International License 


