
Theories and criticism in Arabic literature 

The Second Year, Issue ٦, Summer ۱٤۰۱
Pp: ۱۰۳-۱٤۰ 

Research Paper

DOI: ۱۰٫۲۲۰۳٤/JRAL.۲۰۲٥٫٥۰۷۱۰۰٫۱۰٥٥        

Criticism and study of the historical-literary perspectives of the author of The Influence of the 

Shi'ism in Arabic Literature (Mohammad Seyed Keylani) 

 

Toraj Zeinivand ۱  

Fereshteh Jamshidi ۲  

 

Received:۲۰۲٥٫۰۹٫۰۸,Accepted:۲۰۲٥٫۰۲٫۱٦)( 

 

Abstract 

 

The book "Athar Madhhab Al-Shi'i in Al-Arabic Literature" is written by the Egyptian researcher 

Mohammad Seyed Keylani. This book is about the historical, political, religious, and cultural 

presence of Shi'ism in the field of Arabic literature. The author's method in presenting the topics is 

also a combination of historical, descriptive, and citation methods. Although the author of this work 

has observed aspects of fairness and justice in some cases, in most of the discussions she has moved 

on the path of prejudice and ignorance. This essay aims to present an analytical report of the author's 

method and views, and then criticize them. The main finding of this research is as follows: His 

historical views on the formation of Shi'ism and the issue of the caliphate do not have a solid historical 

or citation basis. The author also does not have much knowledge or insight regarding Shia beliefs. In 

the cultural and literary field (such as plagiarism or non-plagiarism in Nahjul-Balagha), he has been  

 

Key words: Mohammad Seyed Keylani, Shi'ism, Arabic literature, poets of the Umayyad and Abbasid 

eras. 

____________________________________________________________________________ 

۱. Professor of Arabic Language and Literature, Faculty of Humanities, Razi University, Kermanshah, Iran, Email: 
T_zinivand٥٦@yahoo.com (Corresponding Author) 

۲. PhD student in Arabic Language and Literature, Faculty of Humanities, Razi University, Kermanshah, Iran, Email: 
fereshtehjamshidi۱۹۹۲@gmail.com 

 

 © The Author(s).    Publisher:  Kosar University   

 

 

mailto:fereshtehjamshidi1992@gmail.com


 

 

 

 

DOI: ۱۰٫۲۲۰۳٤/JRAL.۲۰۲٥٫٥۰۷۱۰۰٫۱۰٥٥                 

 )محمد سيّد کيلانی( بیادبی مؤلّف أثر مذهب التشيّع فی الأدب العر -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 تورج زینیوند 1

 فرشته جمشیدی 2

 ( 17/06/1404، تاریخ پذیرش:  28/11/1403 :ارسالتاریخ )

 

 چکيده 

تألیف پژوهشگر مصری محمد سیّد کیلانی است. این کتاب، پیرامون چگونگی « أثر مذهب التشیعّ فی الأدب العربی»کتاب 

ث نیز ترکیبی از حضور تاریخی، سیاسی، مذهبی و فرهنگی مذهب تشیع در عرصۀ ادب عربی است. روش مؤلف در طرح مباح

های انصاف و عدالت را رعایت نموده است روش تاریخی، توصیفی و استنادی است. اگرچه مؤلّف این اثر در برخی موارد جنبه

اما در غالب مباحث، بر مدار تعصب و ناآگاهی حرکت نموده است. این جستار بر آن است تا گزارشی تحلیلی از روش مؤلّف و 

گیری های تاریخی وی در باب شکلسپس نقد نماید. یافتۀ اساسی این پژوهش چنین است: دیدگاه های وی مطرح ودیدگاه

مذهب تشیع و مسأله خلافت از نظر تاریخی و استنادی جایگاه استواری ندارد. در باب عقاید شیعه نیز مؤلّف آگاهی و بینش 

یا عدم انتحال در نهج البلاغه( بیشتر راویِ دیدگاههای  چندانی برخوردار نیست. در حوزۀ فرهنگی و ادبی )به مانند انتحال

 طرفانه روی آورده است.دیگران بوده و کمتر به نقد استدلالی و بی

 

 محمد سید کیلانی، تشیع، ادبیات عربی، شاعران عصر اموی و عباسی. واژگان کليدی:

____________________________________________________________________________________________________ 

 

 )نویسنده مسئول(  yahoo.com@T_zinivand٥٦ایران، ایمیل:  – زبان و ادبیات عرب، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه رازی، کرمانشاهاستاد، . 1

 fereshtehjamshidi۱۹۹۲@gmail.com  ایران، ایمیل: –علوم انسانی، دانشگاه رازی، کرمانشاه  زبان و ادبیات عرب، دانشکده ،دانشجوی دکتری. 2

 

 دانشگاه کوثر    ناشر:      گانحق مولف نویسند 

 

mailto:T_zinivand56@yahoo.com
mailto:fereshtehjamshidi1992@gmail.com


 105                    ب العربی )محمد سید کیلانی( ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأد -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 

 . مقدمه1

دبیات عرب؛ که با تألیف محمد سیّد کیلانی، پژوهشی است پیرامون تأثیر تشیعّ در ا« أثّر مذهب التشیعّ فی الأدب العربی»کتاب 

وان علی )ع( و حزبی که طرفدار شود: حزب یاران و پیر)ع( و تقسیم مسلمانان به سه حزب بزرگ آغاز میخلافت حضرت علی

معاویه است و حزب سوم که از این دو حزب، رضایت خاطری ندارد و آن همان حزب خوارج است. این کتاب، همانطور که مولفّ 

گوید، ابزاری جهت دعوت مسلمانان به صلح و برادری و زیستن در سایۀ وحدت و تقوا است. این در مقدّمۀ چاپ دوم کتاب می

است و در فصل دوم مشهورترین  چهار باب تنظیم شده است: مؤلف، باب اوّل را به بحث پیرامون خلافت اختصاص دادهکتاب در 

های شیعۀ علوی و عقاید آنها ذکر نموده است و هدف مؤلفّ تسهیل فهم اشعار شیعی بر خوانندگان است؛ مانند سخن در باب فرقه

اند. علویان، امویان و خوارج که شاعران برخی از قبایل در بیشتر شعرهایشان آوردهرجعت، ائمه و مهدی موعود و دیگری عقایدی 

یک از خطیبان و شاعران و نویسندگان  بخشیدند و هردادند، زینت میها را صیقل میکه شمشیرها و نیزه کلامشان را همچنان

نمودند. دهند و به جهاد و مبارزه تشویق میان پاسخ میکردند و به طعنۀ دشمنبراساس حزبی که بدان منسوب بودند، از آن دفاع می

ها و انتحال، به آن پرداخته شده شود و در بستر نثر، خطابه، نامه، حدیث و قصهتر دیده میدر فصل اوّل باب دوم، اثر تشیعّ، واضح

نهج البلاغه سخن رفته است. در  است. در فصل دوم باب دوم، از مشهورترین خطیبان شیعه، همراه با پژوهشی تحلیلی از کتاب

فصل اول باب سوم، مولّف به مظاهر انتحال شعر در میان شیعیان پرداخته است و فصل دوم را به اغراض شعری این گروه )شیعه( 

 ( که ساده و به دور از پیچیدگی و دشواری است. اما به تدریج، شعر در مسیر غلو وجمله مدح اهل بیت)ع اختصاص داده است؛ از

بینیم که پیش از آن در نهد و در شعرش مدایحی را میپا به عرصۀ شعر می 1«ابن هانی اندلسی»که نهد؛ تا آنجا اغراق گام می

)ع(، سپس گیرد؛ از قتل علیآورد که از ژرفای دل شیعیان سرچشمه میمیان مسلمانان دیده نشده است. شاعر رثای سوزناکی را می

ترین ها که به بدترین و زشتها و عباسیگوید و سپس از اوضاع علویان در عهد امویناک سخن می)ع( به صورت دردپسرش حسین

نیز همین جوهره ناب را در  نام برده شده در این کتاب شاعران شیعیگوید. دادند، سخن میشکل ایشان را آزار و شکنجه می

رو در آیینه شعر شیعی و در رواق ادبیات ولایی و آیینی، تصویری از ایناند. همطرح کردولایت  های آیینی خویش بر محورسروده

)ع( و دین بیتمصائب وارده بر اهلهای حماسه عاشورا و طلبانه و مظلومیت عترت و جلوهها و مبارزات حقها و فضیلتاز پاکی

گیخت. لذا، اشعاری قوی را سرودند این مسأله، عواطف بسیاری از شاعران را بر ان .شودفرهنگ غدیر دیده میاسلام و همچنین 

نامۀ مختصری از ده نفر از شاعران که در آنها سوز و گداز و اندوه عمیق و درد شدیدی وجود دارد. در باب چهارم، مولّف زندگی

به بررسی  ادامه پذیرد.است و اینگونه کتاب پایان می« ابن هانی اندلسی»و آخرین آنها « کمیت»که نخستین آنها  شیعه را آورده

 های وی پیرامون تشیعّ و ادب تشیّع خواهیم پرداخت.افکار و دیدگاه

 . پيشينة پژوهش1-1

تحلیل متونی که پیرامون اشعار دینی و اعتقادی شاعران نوشته شده است، در حوزۀ ادبیات از اهمیت فراوانی برخوردار بوده است 

 اند. کنند، برای آن ارزش زیادی قائلگشایی میات کور تاریخ را گرهلای این اشعار، نکو پژوهشگران به سبب آنکه از لابه

های محمد سید کیلانی در کتاب اثر مذهب التشیّع فی الأدب های علمی معتبر پیرامون نقد و بررسی دیدگاهبا مراجعه به پایگاه

 های محمد سید کیلانی نقد و بررسی دیدگاه پژوهش مستقلی که به زبان فارسی در زمینۀ العرب هیچ اثری تألیف نشده است و تنها



106                                                            

وهش حاضر مستخرج از ترجمه در کتاب اثر مذهب التشیعّ فی الأدب العرب صورت گرفته، توسط نویسندگان این مقاله است و پژ

های وی در مورد مذهب رو، رویکردی نوین در جهت معرفی کیلانی و دیدگاهرو، مقالۀ پیشاست. از اینهای این کتاب و یافته

 . تشیع و شاعران شیعی است

 های پژوهش. پرسش1-2

 چگونه است؟« العربیأثّر مذهب التشیّع فی الأدب » های ادبی محمد سید کیلانی در کتابدیدگاهالف. 

 های کیلانی نسبت به تشیع و شاعران شیعی چیست؟دیدگاهب. 

 نقدهای وارد بر آرای ادبی محمد سید کیلانی چگونه است؟ج. 

 . پردازش تحليلی موضوع2

تأمل دارد: گوید این امر با زور و اجبار مالک اشتر صورت گرفته که البته جای )ع( میی پیرامون بیعت طلحه با امام علیکیلان

)ع( بیعت کردند و اولین کسی که با او بیعت کرد؛ مالک اشتر نخعی یکی از فرماندهان علیی از مسلمانان جمع شدند و با گروه

و زبیر را به بیعت به بیعت کردن با او نیستند. طلحه سپاهش بود، اما علی دریافت که تعداد زیادی از صحابۀ شاخص، راضی 

 .(9: 1994)کیلانی،  به قتل کرد او هم بیعت را پذیرفتکار سر باز زد ولی مالک اشتر نخعی او را تهدید  فراخواند. طلحه از این

روایت . برخی روایات همچون به اجبار بیعت کردند (2با رضایت بیعت کردند؛  (1دربارۀ بیعت طلحه و زبیر هم دو نظریه وجود دارد: 

تی چون اشتر از ترس جان خویش با نارضایهمطلحه و زبیر با زور افرادی  کند،؛ که طبری در کتاب خود به آن اشاره میزهری

تاکتیکی از جانب آن حضرت برای مهار خویش تلقی کرده، آن را جدی  )ع( مبنی بر بیعت با آنها رابیعت کردند. آنان پیشنهاد علی

 54)ع( در نامۀ جود دارد، از جمله سخن حضرت امیروهای بسیاری در رد این مدعا (. اما روایت2329 /2: 1362)طبری،  نپنداشتند

توجهی خود به قدرت و نقش مردم در روی کار آوردن خود، بدون بخشیدن مال یا مقام و نیز به موضع طلحه و بی نهج البلاغه به

ن نهادند و من با آنان من پی مردم نرفتم تا آنان روی به م»کند: خواهی عثمان اشاره میپس از بیعت و ادعای آنها در خون زبیر

بیعت نکردم، تا آنان دست به بیعت من گشادند و شما دو تن از آنان بودید که مرا خواستید و با من بیعت کردید و مردم با من بیعت 

 به هر صورت آنچه از نهج البلاغه(. 341: 1367)شریف رضی،  «آماده مالی یا بود، گشاده من قدرت دست کهکردند، نه برای آن

دانستند که از سوی آید، این است که ایشان در مواردی خلافت را حق خود می)ع( به دست میباره به حکومت رسیدن امام علیدر

دید، در وهله اول از خلفای قبل غصب شده بود؛ اما چون بعد از قتل عثمان، اوضاع زمانه را برای خلافت خویش مناسب نمی

ق کنند و شرایط او را بپذیرند و تنها زمانی که با اصرار مردم و تمام شدن حجت به سبب فاترزید تا مردم اپذیرش آن خودداری و

وجود یاران و عهد خداوندی مواجه شد، خلافت را پذیرفت. نکته مهم آن که حضرت علی)ع( پذیرش مردمی را عامل اصلی به 

بیر بدون هیچ فشاری یا بخشش مال یا مقامی از داند و معتقد است همه مردم از جمله طلحه و زفعلیت رساندن خلافت خود می

عهده شورای مهاجر و انصار، اهل بدر یا اهل حل و عقد  روی رضایت با ایشان بیعت کردند. هم چنین حق انتخاب خلیفه را بر

آنان جایز یافت و مخالفت با کردند، حکومت مشروعیت مردمی می)ع( چون اینان بیعت میدانست نه همه مردم و به نظر علیمی

ابواسحاق . منابع دیگری در صحت این مهم که طلحه و زبیر بدون اجبار با امام علی )ع( بیعت کردند، وجود دارد؛ از جمله: نبود

 )ع( به علت فشار مردم و بعد از پذیرش شروط ایشان و قول مردم به همکاری بنابر روایت او، علی ؛ابراهیم بن محمد ثقفی کوفی



 107                   ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(   -های تاریخیگاهنقد و بررسی دید

کند، به متمردان یید میأرغم آن که پذیرش خلافت علی)ع( را از سوی برخی تم علیو وحدت، به ناچار خلافت را پذیرفت. او ه

)ع( از روی رضایت بود و حضرت از هیچ کس، از جمله طلحه و زبیر، به زور ا علیت بکند، اما معتقد است بیعای نمیبیعت اشاره

 (.132 -131: 1352) بیعت نگرفت

آنها بر این عقیده داند: ظهور مهدی منتظر را عنوان ساخته و آن را جزو تصورات خرافی شیعیان می کیلانی، در ادامه مسأله

های م انبیاء است و علی خاتم أوصیا. بسیاری از باورها و عقاید شیعه به سایر فرقهپیامبری یک وحی دارد و محمد خاتهستند که هر 

)عج( ایمان دارند. ولی اهل تصوّف این خرافه را مشرق و مغرب زمین به مهدی منتظر اسلامی تسریّ یافته است و مسلمانان در

یده ... این عذر در میان مردم عامه پذیرفتنی است؛ زیرا )عج( را قطب ناماند. آنها حضرت مهدیگرفته و در قالب جدیدی قرار داده

:دفرمایخداوند در سوره می(. 17: 1994)کیلانی،  کنندهایی مقابله نمیاهل دین و طریقت با چنین خرافه

ها ها در بسیاری از زمینههدر در دین مبین اسلام، مذاهب و فرق(. 105)انبیاء/  2

مذهب شیعه معتقد به امامت  .)عج( است و پر کردن دنیا از قسط و عدالت استد که یکی از آنها ظهور امام مهدیاشتراک نظر دارن

کند، تظار فرج و ظهور امامی که زمین را پر از عدل میهای متعددی دال بر ان. در منابع اهل سنت روایتامام مهدی )عج( است

 /5: 1419)ترمذی، « افضل عبادت انتظار فرج است» فرماید:می( رسول خدا )صکنیم: وجود دارد، که به برخی از آنها اشاره می

ن که اسم او هم اسم با شود مگر اینکه بیاید مردی از اهل بیت مقیامت بر پا نمی»: فرمایدهمچنین می (رسول خدا )ص(. 532

نام همشود مگر اینکه بیاید مردی از اهل بیت من که قیامت بر پا نمی» فرماید:(. ایشان می491 /3: 1416)ابن حنبل، « من است

 .(110 /2: 1410)الشاشی، « ه جور پر شده استک همانگونه میکند، عدل و قسط از پر را زمین او. شود مالک  با من است، زمین را

)ع( را انکار نموده و احادیثی که دربارۀ علم و دانش ایشان روایت شده، ساختگی های حضرت علیسپس برخی از ویژگی لانیکی

کند اند که ثابت میخواند: شیعیان به وضع احادیثی که بیانگر نظریۀ سیاسی آنها است اکتفا نکردند، بلکه احادیثی را وضع نمودهمی

ها را نداده است. خداوند به یک از افراد بشر این ویژگی )ع( فضایی را اختصاص داده که به هیچلیکه خداوند متعال به حضرت ع

او خصوصیاتی همچون دانش، ذکاوت، شجاعت و بردباری و سایر فضائلی که به سایر مردم اعطا نشده، داده است. نظیر این حدیث، 

ابن جوزی این حدیث را انکار کرده و  « پیامبر فرمود:»سخنی است که از ابن عباس روایت شده است: 

دیدگاه محدثین اهل سنت در رابطه با این حدیث (. لازم به ذکر است که 31: 1994گفته است: این حدیث ساختگی است )کیلانی، 

 حاکم نیشابوری 5هـ(؛323)م یحیی بن معین 4هـ(؛310)م گروهی از حفاظ حدیث همچون ابن جریر طبرییست. یکسان ن

 ابن حجر مکی 10هـ(؛911)م سیوطی 9هـ(؛794زرکشی)م 8هـ(؛761)م علایی صلاح الدین 7هـ(؛491)م سمرقندی 6هـ(؛405)م

 .است شیعیان متواتر حدیث نزداین  .انداین حدیث را صحیح یا حسن دانسته و ... 12هـ(؛1031)م عبد الرؤوف مناوی 11هـ(؛974)م

های مختلفی از این روایت گزارش کرده است که این با بیان سند سیوطی در کتاب 

بن عبدالرحمن انباری، در  از جمله محمد بن جریر طبری، حاکم نیشابوری، خطیب بغدادی و قاسم ان اهل سنتروایت نزد بزرگ

همچنین با اذعان به حسن بودن سند روایت، گفته دارقطنی مبنی او  (.1/302: 1417ست )سیوطی، ا حسن و صحیح شمار احادیث

همچنین ابن حجر عسقلانی معتقد است که این حدیث  (.303 )همان، بر مردود بودن همه اسناد این روایت را رد کرده است

نام بیست و یک تن از  رالغدی کتاب .(155 /2: 1407)عسقلانی،  سندهای متعددی دارد و لذا صحیح نیست آن را ضعیف بدانیم

 .(78 /6: 1368)امینی،  دانند، ثبت کرده استرا که این حدیث را حسن یا صحیح می اهل تسنن محدثان



108                                                            

 يع در ادبيات عرب. تأثير تش2-1

های پردازد و اختلافات دینی میان گروهتشیع یک مذهب سیاسی و دینی در آن واحد است. چون به یکی از اصول حکومت می

کند و پیوسته این اختلافات، جایگاه بحث و گفتگو بین دیگران است. پوشیده نیست، آن واحد ثبت میمختلف از مسلمانان را در

است. برای ایشان بهتر است های داخلی میان ایشان بوده ر گذشته و حال تضعیف نموده است. فراوانی درگیریآنچه مسلمانان را د

گردد و جهان در مسیر تغییر و تحولّ است. لذا بهتر است که به سوی که اختلافات گذشته را نادیده بگیرند. چرا که گذشته بر نمی

دارد و به وحدت و پیوستگی ان است، بازگردند و دین اسلامی آنها را از تفرقه باز میشریعت اسلامی که در آن مسلمان، برادر مسلم

کسی را داند که هیچ تفاوتی میان ایشان جز تقوای الهی نیست و خداوند هرکند و این مسأله، مسلمانان را برادر هم میدعوت می

دهد؛ شهادت به اینکه پروردگاری جز الله نیست و ار میبخشد و همۀ گویندگان شهادتین را مورد رحمت خود قرکه بخواهد می

خواند. دشمنان عرب واقعاً از محمّد فرستادۀ خداوند است. این پژوهش، همگان را به محبتّ و صمیمت در میان یکدیگر فرا می

 .کندزآن نهی میاند و این همان چیزی است که اسلام، مسلمانان را اتفرقه و درگیری میان مسلمان سوء استفاده نموده

و نیکی جامعۀ هایشان پاک گردد و همگان در مسیر خیر و بر برادران واجب است که باهم دوست باشند تا دل 

م؛ خوریهای قوی، پر جاذبه، نافذ و اثرگذار برمیدر بررسی آثار ماندگار شعر شیعی به چهره: ر(. 1994)کیلانی،  اسلامی گام بردارند

کسانی همچون حسان بن ثابت، کمیت اسدی، سید حمیری، عبدی کوفی، دعبل خزایی، ابن رومی، ابو فراس همدانی، صاحب بن 

... . تعداد شاعران شیعه چنان  عباد، مهیار دیلمی، سید رضی و سید مرتضی، کاظم ازری، ابراهیم فخرومی، مصطفی جمالدین و

گوید: ف میکه مؤل رو، آنچنانون بر سخن گفتن از ایشان، امری دشوار است؛ از اینفراوان است که فقط بر شمردن آنها افز

توان در این کتاب به بحث و پژوهش دربارۀ همۀ شاعران شیعه بپردازیم؛ زیرا سخن گفتن دربارۀ این حجم وسیع در محدودۀ نمی»

ه، هر چند به ایجاز سخن گفته است و این بحث را با ذکر (. لذا، دربارۀ برخی از شاعران شیع91: 1994)کیلانی، « گنجدکتاب، نمی

اند، آغاز نموده است. سپس به ذکر یکی از شاعران زیستنهمیسپس شاعرانی که در دورۀ عباسیان  شاعرانی که در عصر اموی و

 عصر فاطمیان؛ یعنی، ابن هانی اندلسی پرداخته است.

 . شاعران شيعه2-2

 . کميت اسدی2-2-1

کیلانی، ضمن بیان مختصری . یکی از بزرگترین شاعران شیعه و زبان گویای نهضت علوی در روزگار امویان است ،31اسدی کمیت

کمیت بسیار زیرک و باهوش بود و سریع »از زندگینامۀ کمیت، به ذکر اشعار شیعی و ابیاتی چند از هاشمیات وی پرداخته است: 

 لعرب و مناقب و مفاخر عرب و انسانگفت و بیانی بلیغ و شیوا داشت و به ایام ایالبداهه سخن مداد و فیپاسخ طرف مقابل را می

داشت و نسبت به مداری نیک و سوارکاری شجاع بود. کمیت بسیار اهل بیت را دوست میایشان آگاهی داشت و همچنین دین

داد و در این راه تا زار امویان اهمیتّ نمیکرد و به خشم و آنیت داشت و در هنگام سختی از آنها دفاع و حمایت می آنها خلوص

 (.92: 1994)کیلانی، « راوان و دشمنی شدیدی را متحمل شدهای فحد مرگ پیش رفت و آزار و اذیت سر

 گوید:مانند این سخن وی که می

 



 109                    ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(  -های تاریخیسی دیدگاهنقد و برر

 ترجمه: برای قبیله هیچ کس مانند خویشاوندان شایسته و بر حق خلافت نیست.

 گویند که این میراث او نیست؛ اگر این میراث نیست، پس چرا قبیلۀ کیل و ارحب در آن شرکت کردند.میترجمه: 

 )ع( دلالت دارد؛ مانند:بر علاقۀ شدید او نسبت به آل علیکند که کیلانی به ابیاتی از کمیت اشاره می

 پنداری؟  را برای من عیب و ننگ میکتاب یا کدام سنّت دوستی اهل بیت)ع( مطابق ترجمه: 

 )ص( ندارم، و تنها راه و شیوۀ من، راه حق و حقیقت است.پیامبرچ دوستداری جز خاندان پاک من هیترجمه: 

 می بدارم؟)ص( که من بدانها خشنود باشم، و کیست که بعد از ایشان، او را بزرگ داشته و گراکیست غیر از آل محمدترجمه: 

)ص( این قلبِ تشنۀ محبت من، به سوی شما گرایش دارد.ای خردمندانِ خاندان پیامبرترجمه: 

 گروهی مرا در عشق به شما کافر پنداشتند، گروه دیگر گفتند: او ستمکار و گنه پیشه است ترجمه:

حروریه( مرا ناراحت کرد و نه این گروه )مرجئه( که دوستی مرا عیب و ننگ شمردند، مرا نه تکفیر کسانی از آن گروه )ترجمه:

د( از سوی آنان، مرا شاد و خوشحال کر عشق به اهل بیت)ع)بلکه کافر پنداشتن و عیب دانستنِ نگران کرد

و من از آنان در  کنند،می شان، به ارادت و دوستی من نسبت به شما خرده گرفته و مسخرهبه خاطر پلیدی و گمراهی ترجمه:

 شگفتم

دهند )اقبالی، خوانند و لقب میۀ او بسوی ابوتراب است، و در میانشان، با چنان گرایشی، مرا میو گفتند: رأی و اندیشترجمه: 

1393 :88). 



110                                                           

 و از جمله: 

 (، شب و روز هراسان و مضطرب هستم؟عشق به  اهل بیت)ع بینی که درآیا نمی

 ترسند از ترس ننگ و عاری که من آن را تجربه کردمه آنها میگویم و گویی کگویی که از اجنه هستم که با آنها سخن می

گیرم؟( )اقبالی، شود و مورد سرزنش قرار می)ص(، در ستایش آنان با من بدرفتاری میرمی و مطابق با کدام سیره پیامبربه چه ج

1393 :57). 

 کثير عزه .2-1-2 

اری رفت. اشع، جریر، فرزدق و جمیل به شمار میدر شاعری همپایۀ عمر بن ابی ربیعه او شاعری شیعی و اهل حجاز بود. کثیر عزه،

از پردازد و سپس کیلانی، ابتدا به معرفی کثیر عزه می .(38 -37 /9: 1415)ابو الفرج اصفهانی،  در مدح اهل بیت)ع( سروده است

علاقه و حب وی نسبت به اهل بیت و اشعاری که در مدح ایشان سروده است و نقل سخنانی که دیگر ادیبان درباره وی و اشعارش 

تبعیت از آنها  بیت واش را با عشقی خالصانه به اهلکثیر بسیار به اهل بیت علاقمند بود. او تمام زندگی»گوید: اند، سخن میگفته

)ع( را لعنت کند، پس بالای منبر رفت و پردۀ ود و به وی دستور داده شد که علیاست که او در مکه ب سپری کرد. روایت شده

 کعبه را گرفت. او چنین سروده است:

خورمی در مدینه( قسم میهای نرم در الجام )نام مکانهای سفید منطقه ریم و آن شاخهبه شنترجمه: 

   ها و عموهایشان افرادی بزرگند شوند در حالی که داییآیا پاکدامنان با اصالت، دشنام داده میترجمه: 

 ای بالا هستند در امن و امان نباشندها در امان هستند چگونه خاندان رسول که دارای مرتبهپرنده و کبوترترجمه: 

.(98: 1994)کیلانی،  یک از آنها برای برپایی اسلام تلاش کردند رحمت و سلام خداوند بر او باد که هرترجمه: 

: ه استگفت دربارۀ وی چنین ابوالفرج



 111        محمد سید کیلانی(            ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی ) -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 مادر و پشتِ پدر، هایش، دوستی پیامبر)ص(، و أبوالحسن و فرزندانش باشد، همان کسانی که در رحمِی که بدیمردترجمه: 

 گیردپاکیزه هستند، هرگز مورد ملامت قرار نمی

 .(99: 1994)کیلانی،  که عشق به آنان، کفّارۀ گناهان است؟ پندارید، درحالیآیا دوستی آنان را گناه میترجمه: 

: ه استگفتنیز « العقدالفرید» در 22ربّهعبدابن 

 

 دارممن بیزاری ام را از ابن أروی )عثمان( و از تمامی خوارج اعلام میترجمه: 

 

 .(73: 1393جویم )اقبالی، المؤمنین خوانده شد، بیزاری میوبکر( به آن، در صبحگاهی که امیراز این عمل، و عامل )ابترجمه: 

ید. ابوالفرج بخشکرد به کودکان اهل بیت میهایی که دریافت میای که جوایز و هدیهگونهبیت، بسیار بود. بهعشق کثیر به اهل 

گفته است: 

 .همان()

 بلیالع. 2-1-3

رسد، از دیگر شاعرانی است که کیلانی در می که از امویان بود، مناف عبدالله بن عمر که نسب او به عبدالله بن شمس بن عبد

بود. صاحب الأغانی گفته است، شاعری  کتاب خود از وی سخن به میان آورده است: او عاشق اهل بیت بود و کنیۀ او 

ومت امویان و عباسیان را به چشم خود دیده است. ابو عدی خالصانه عاشق اهل بیت بود. همین بزرگ که در حد فاصل دو حک

نمودند و از خود راندند و هدایایی را از وی سلب کردند. ابوالفرج گفته است: امر، خشم امویان را برافروخت و او را آزار و تحقیر می

 



112                                                            

 که این درمان درد من استکنند در حالی)ع( سرزنش و نهی میمرا از مدحم درباره علیترجمه: 

 

 کنم)ع( را مدح میکه پیوسته تا زمانی که بمیرم علیبه پروردگارم سوگند ترجمه: 

 دارمو به نیت عشق به پیامبر آنها را دوست میترجمه: 

            

 عشق به او عین دینداری است و من دنیا را دوست ندارم چرا که بدترین عشق، عشق دنیوی استترجمه: 

            

 دهمام نه خود را به آنها نسبت میزادهخداوند مرا آفرید که آنها را مدح و ستایش کنم نه حرامترجمه: 

          

 ام مشخص است و جد من عبدالشمس است و هاشم پدر من استیرداری دارم دایینه بیماری واگترجمه: 

.(103: 1994)کیلانی،  ه عبشمی باشم ادعا میکنم مادرم هاشمی استبه غیر از علی)ع( به کسی تمایلی ندارم کترجمه: 

گرفتند. گاهی به او گردان بودند و کارش را نادیده میکرد، اما آنها از او رویاو گاهی امویان را برای رسیدن به جوایز مدح می

 ده که در آغاز آن چنین آمده است: ای مدح کراو هشام بن عبدالملک را با قصیدهدادند. بهایی میای یا چیز کمهدیه

           

 زنیم )تو خویشاوند نزدیک مایی(که پدر ماست و ما تو را از جای دور صدا نمی عبدالشمس پدر توست در حالیترجمه: 

 .)همان( های محکمی هستند گویی طنابی استوار هستندی که در نزد ما هستند دارای شاخهخویشاوندانجمه: تر

شد و در پایان، هشام او را فراخواند و چیز ناچیزی که به سایر مردم اجازۀ ورود داده می ایستاد، در حالیالعبلی در درگاه هشام می

خشنود بود، لذا روی برتافت و گفت: اای که العبلی نگونه داد، بهبه وی می



 113                   ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(  -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 .کردفروخت به من عطا میپس صبح در میان آنها دارای سهمی بودم پدر بزرگوارم با چیزهایی که میترجمه: 

 بنو مخزوم در داخل شدن به درگاه هشام از او پیشی گرفتند و جایزه را به آنها دادند.

 ای قوی آنها را رثا گفت: هنگامی که دولت امویان سقوط کرد با قصیده

دادند.امیه بهترین افراد بر روی زمین بودند که امور را به بهترین نحو انجام میبنیترجمه: 

 . سيد حميری2-1-4

یبا و قصاید فراوانی دارد. جاحظ نهایت زسید حمیری شاعری نوآور و مطبوع است. شعرش بیگوید: کیلانی دربارۀ حمیری چنین می

 34سید حمیری، ابوالعتاهیه ، 33گویند: از مولدین؛ بشار عقیلیگفته است: کسانی که بدون تکلف شعر می  32نیز درکتاب البیان و التبیین

و ابی عینیه هستند. و ابوالفرج گفته است: 

گوید: اصمعی نیز می 

 است:   37ابن حزم گفته .(107: 1994)کیلانی،  

ابن حزم درباره سید حمیری درست نیست. زیرا اخباری که  به اعتقاد کیلانی، سخنان 

کند که سید حمیری، کند. بلکه با قاطعیت اثبات میدربارۀ این شاعر و قصاید او به دست ما رسیده است، نظر ابن حزم را تأیید نمی

)ص( ایمان داشته و بر این باور بود که هرکس با امر مخالفت کند، کافر است؛ به عنوان وصی و جانشین حضرت محمد )ع(به علی

میری سید ح .(108 ،)همانشد گرفتند، خشمگین میدادند و بر او خرده می)ع( را دشنام میرو، بر آنهایی که حضرت علیز اینا

و در مدح آن شعری نگوید. آمده است که سید حمیری در مجلسی حضور داشته که )ع( را بشنود محال بود چیزی از فضایل علی

باره به  در اینبه رافضی گفتند و او نیز این نسبت را منکر شد. بعضی از حضار از او خواستند که ابوبکر و عمر را مدح کند.  او نیز 

 ع( سخن گفتیم، سخنش گذشت. سپس خشمگینانه برخاست:)که از شعر منسوب به علیواقعۀ غدیر خم اشاره کرد که پیشتر، زمانی

 حقانیت روز غدیر خم ایمان ندارم کنم و بههنگامی که من جانشینی محمد را حفظ نمیترجمه: 

دین  شود و بیفروشم و پس از آن از دین خارج میپس من همانند کسی هستم که ظلالت و گمراهی را به هدایت میترجمه: 

 شودمی

ندان پیامبر را که  صاحبان نعمت از سوی خداوند هستند قبول عدی، خاتمیم و بنیمن را چه شده و همچنین قبیله بنیترجمه: 

 نداریم



114                                                          

 که بعد از اینکه شهادت دادیم در نماز نیستیم دادم و در حالیمان را با نماز ایشان سلام مینمازترجمه: 

 خواندمی که خداوند بزرگ و ربانی مرا به آن فرا به طور کلی اگر به آنها نرسم و در حالیترجمه: 

م مرا مداح طول زمان هکه در  ام را در مدح آنها به بهترین نحو، به کار بگیرم. همچنانتلاش کردم که نهایت سعیترجمه: 

 نامندبیت میاهل

 پایان نپذیرد شایسته و بایسته است که حب آنها اگر در کاری اصرار به خلوص نیت در عشق اهل بیت داریترجمه: 

و گرنه پس به این ریسمان چنگ بزن و  های گمراهی مختاری غیر آنان را انتخاب کنیو اگر خواستی در پس پردهترجمه: 

 .پیوسته اهل بیت را ستایش کن

 دعبل خزاعی .2-1-5

کیلانی به نقل از ابوالفرج  .(100 /11: 1993)حموی،  استاش ابوعلی یا به قولی ابوجعفر بن علی، از قبیله خزاعه و کنیه دعبل

ای سروده است بیت قصیدهو در مدح اهل« حب علی شهرت داشت دعبل از جمله شیعیانی بود که به»گوید: دربارۀ دعبل چنین می

رود. او با این قصیده، آهنگِ علی بن موسی الرضا در خراسان کرد. ها به شمار میترین مدیحهکه از بهترین شعرها و از ارزنده

 -که شهری میان عراق و خراسان است- ایشان نیز به او ده هزار درهم عطا کرد و بردۀ خود را به او داد. شنیده شده اهالی شهر قم

و این مسأله را شنیدند و از او خواستند که برده را به آنها به ازای سی هزار درهم بفروشد، اما او نپذیرفت، آنها پافشاری کردند، اما ا

رو، ناچار شد که خواسته از اینا با زور از دعبل بگیرند. زد. وقتی اصرار را بیهوده دیدند، تصمیم گرفتند که برده رهمچنان سرباز می

آنها را اجابت کند. گفته شده که او این قصیده را بر لباسی نوشته، در آن احرام نموده و وصیت کرده است که هنگام مرگ با آن او 

)کیلانی، گوید: را کفن کنند. یاقوت می

 پردازد که درانتساب آنها به شاعر تردیدی ندارد: کیلانی در ادامه به ذکر ابیاتی از دعبل می .(114: 1994

 

 ها از افراد خالی شدهای وحی و حیات خانهگاهدارس آیات از تلاوت قاریان خالی خالی شد و منزلمترجمه: 

 



 115ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(                         -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 و آل رسول الله از خیف و منی و رکن و جمرات بیرون رفتند و این مکان از آل پیامبر خالی استمه: ترج

 اندنداشته آن در نقشی هاسال و روزها گذشت و است کرده پاک معصوم امامان وجود از را آن دشمن ستم و جور که دیاریترجمه: 

 منزلگاه آن در نماز و روزه که زمانی دربارۀ کنیم سؤال اندرفته آنجا از آن اهل که ایخانه از تا بایستید من یار دو ایترجمه: 

 کنیم سؤال بود برپا

 های درختان در زمین پراکنده گشتندآنها را پراکنده کرد و مانند شاخه کجا هستند آنهایی که دوری غربتترجمه: 

 .او بودند آنها )اهل بیت( میراث پیامبر بودند در نسب خویش و بهتر و برتر حامیان دینِترجمه: 

ین قصایدی است که در مدح تراز بهترین و ارزنده گوید: قصیدۀ دربارۀ این قصیده می 43ابوالفرج

 ،)همان  یز گفته است:)ع( است سروده شده است. یاقوت ناهل بیت

119). 

 ابن رومی .2-1-6

عصر معتضد خلیفۀ عباسی است. ابن رومی، بخش  سرای سدۀ سوم قمری در دوران عباسیان و هم ابن رومی از شاعران عربی

ای داشت که اثر آن در شعرش نمایان است. او همچنین در ایام جوانی جۀ ویژهوسیعی از علوم و معارف را فرا گرفت. به فلسفه تو

( بود. او این ابن رومی دوستدار خاندان علی)ع»به شعر و حفظ قرآن  در توجه وافری داشت و در تاریخ و ادبیات نیز، تسلط داشت. 

اً دوستدار آل علی هستند. او را علی نامیدند. زیرا این اسم در عشق را از والدینش به ارث برده بود. مادر او ایرانی بود و ایرانیان ذات

رشد یافته  علی لرو، علی)ابن رومی( مانند پدر و مادرش در سایۀ عشق خالصانه به آداشتنی است. از این نزد شیعیان بسیار دوست

کرد بعد از خلافت عباسیان آرزو می داشت وو نسبت به عباسیان ناراضی و خشمگین بوده و پیوسته آرزوی نابودی آنان را می

سرایی  مر بن حسین بن علی بن علی، مرثیهای دارد که در آن برای یحیی بن ع 45خلافت علویان شکل بگیرد. او قصیدۀ جیمیه

زندگی  هایچیز شد و با مشکلات و سختیکند. پس از آنکه عباسیان او را از مال و دارایی محروم کردند و او بسیار فقیر و بیمی

روبرو گشت، علیه عباسیان شورید. یحیی در میان مردم محبوبیت داشت. او به صفات پسندیده و نیکو ممتاز بود. اما وی در برابر 

که اهالی بغداد عباسیان شکست خورد، او را به قتل رساندند و سر ایشان را به بغداد فرستادند و آن را  به ستونی آویختند. هنگامی

مواجه شدند، تصمیم به قیام گرفتند اما در همان ابتدا قیامشان سرکوب شد. این امر احساسات ابن رومی را برانگیخت با این صحنه 

ای اش قصیدهگیری از ذوق شاعرانهو به سبب مصایبی که بر اهل بیت واقع شد، به شدت ناراحت و متأثر گشت. از این رو، با بهره

 (. برخی از ابیات وی عبارتند از:  121: 1994نی، )کیلا« بسیار و تأثیرگذار  قوی سرود



116                                                           

 رویدر پیش روی تو دو راه وجود دارد، راه راست و راه کج، بنگر تا بدانی کدامین راه را میترجمه: 

 )ص( افزون شد، پس بترسید یا امیدوار باشیدرساندن شما به خانواده رسولزیان هان ای مردم به راستی که ترجمه: 

)حسینی و  خود بغلتد؟! گناه، کشته شود و در خونیکی از فرزندان پیامبرخدا، محمّد)ص(، پاک و بیآیا هر از گاهی باید ترجمه: 

 (16: 1388 استادی،

 کنید اما در دین خداوند هیچگونه غل و غشی آن نیستاز بدترین آدم پیروی میترجمه: 

 ای فرزندان مصطفی)ص(! تا چند مردم از گوشت بدن شما بخورند! بزودی گرفتاری شما برطرف خواهد گشتترجمه: 

 کنندکند و نه صرفا از ترس خدا، از گناه دوری مین آنها هستند کسانی که حق پیامبر را رعایت میاما در میاترجمه: 

 تکند در دنیا  برایشان سهمی اندک و مزین به زر و زیور اسو کسی که آنها را فراموش میترجمه: 

  

 .)همان( درخشند؟)یحیی( باز هم ستارگان به مانند چراغ میآیا پس از شهید شما، ابو الحسینترجمه: 

 المفجع البصری .2-1-7

سراست که در شعر خود به و لغوی برجستۀ عصر عباسی، از شاعران گمنام عربیق( ادیب، کاتب، نحوی 327)د. بصریالمفجّع ال

است که شاعر در آن با عنایت به حدیث نبوی  های مشهور او پرداخته است. از چکامه (ت)عمدح و منقبت اهل بی

و بیان وجوه )ع( ه ذکر فضایل و مناقب امام علیو احادیث مشابه، و نیز با استناد به آیات قرآن و حوادث صدر اسلام، ب 

شمرد می کیلانی نیر البصری را در زمرۀ شاعران شیعی بر .(237: 1394)حسینی،  شباهت ایشان با پیامبران الهی مبادرت کرده است

د، وجود ندارد. ظاهراً  احترامی کرده باشو بی اخباری که ثابت کند مفجع همچون سایر شاعران شیعه به صحابه تعرض»گوید: و می

   ،[ذکر نمودم ای که جز آنچه ]در این کتابگونهاو از شیعیان غالی و فردی ناآگاه نبوده است و البته اشعارش از میان رفته است. به



 117     فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(                    ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

( منسوب )عایلی که به حضرت علی(. البصری در ذکر مناقب و فض129: 1994)کیلانی، « شعار دیگری به دست ما نرسیده استا

 است، چنین سروده است:

 نی پس سرزنشت را نسبت به جهنم هولناک انجام بده.کای کسی که مرا در عشق به امیرالمؤمنین سرزنش میترجمه: 

کننده از هدایت هستند و این امتیاز که پیوسته دفاع آیا این صلاح مردم است که آن را به نمایش بگذاری، در حالیترجمه: 

 مختص آنهاست

 اندشیرخواره و خردسالان تشبیه کرده انبیا را به پیران و صاحبان فراست و کودکانی که به تازگی از شیر گرفته شدند وترجمه: 

 .)همان(د و القاب خداوند تعلیم داده شد های خداونن زمان که به او اسم)ع( آدر علم و دانش همچون آدمترجمه: 

 همچنین در ابیاتی دیگر چنین سروده است:

کرد حتی خیلی دری او را یاری می)ع( به مانند براشد شدت یافت علیهایی که به پیامبر میهنگامی که آزار و اذیتترجمه: 

 فراتر از یک پس عمو بود برای پیامبر

 خانۀ کعبه را احاطه کرد و از آن مراقبت کرد و هر گونه ناپاکی و پلیدی را از آن دور کرد  ترجمه: 

 کرد که ستاره را لمس کند هیچ مانعی در سر راهش نبود)ع( با دستش تلاش میو اگر علیترجمه: 

 دارد؟ )همان(.شأنی برای پیامبر وجود )ع( و پسرش همگام و همآیا غیر از علیترجمه: 

 

 



118                                                          

 

 شریف رضی .2-1-8

گشود قصاید  که زبان به سرودن مرثیه گرفت. هنگامیشریف رضی شاعری بسیار قوی بود و بسیار تحت تأثیر محیط قرار می

ساخت و مدایح طولانی ترین آنها سیل اشک را جاری میرسید و طولانیبیت می 100د ابیات آن به سرود که تعداطولانی را می

سرود. کرد و به بهترین نحو شعر میکرد، نوآوری میکه فخر می داشت و هنگامیای که ممدوح را به رقص وامیگونهسرود، بهمی

بیت را در د. شریف رضی بسیاری از فضائل اهلداای طولانی جای میتوانست نظیر آنها را آورد، در قصیدهمیابیاتی که کسی ن

ز و انگیهای دل)ع( با قصیدهنهای بسیاری ذکر کرد و در آنها از حق علویان در امر خلافت دفاع کرده و برای ]امام[ حسیقصیده

 (. از جمله این ابیات:135 -134: 1994)کیلانی،  سرایی کرده است سوزناک مرثیه

ها باز داشته ست که ما را از گریه بر خرابه)س( و فرزندانش ای فاطمهای ما به خاطر دیار عالی و ویران شدههاشکترجمه: 

 است

فرات با آن همه آب به پای ایستند برای شهیدان در حالی که شدن باز نمی اری هستند و از جاریها پیوسته جاین اشکترجمه: 

 رسدها نمیآن اشک

 پنداری این کار تو خیر است که حسین به همراه شهدا و فرزندان خونشان ریخته شد با شمشیرهای بنی طرداءآیا میترجمه: 

 آیدمعاویه در شام عید به حساب می یبرا شود در حالی کهم و عزا شمرده میماتاین قضیه در عراق ترجمه: 

هایی را که کنید بذر کینه و دشمنیو میکه درشوید در حالی مت با غضب و خشم پیامبر روبرو میچگونه فردای قیاترجمه: 

 کاشتند

 بصیرت دین را به گمراهی آن فروخت، هلاکت گاهای گمراهی را به قیمت)جای( هدایت خریدندترجمه: 

 گزیدید )همان(.ای را برای قیامتتان برمن خود قرار دادید پس چه بد توشهرسول خدا را دشترجمه: 



 119              ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(         -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 مهيار دیلمی .2-1-9

خلکان دربارۀ او گفته است عر ایرانی و از دیلمیان بود. ابنیسنده و شاابوالحسن مهیار بن مرزویه نو

که مهیار در جلساتی  

 -نظم و نثر - و این مکان برای او فراهم شد تا بخش عظیمی از ادبیات کردکرد، شرکت میرضی برای جوانان برگزار می شریف

های یافت به وجود آمد تا اینکه مهیار به آرمانای دوستی که روز به روز فزونی میرو، میان شاگرد و استاد رابطهرا فراگیرد. از این

کرد و گ وی سرود. او خاندان علوی را مدح میهای بلندی در سوکه شریف درگذشت، مرثیه مند شد و هنگامیاستادش علاقه

 گفت. از جملۀ سخنان او: )ع( با وجود اینکه بر آئین مجوسی بود، مرثیه میبرای علی)ع( و حسین

 اش بودیدی ولایتایهها در سا او شکستید بعد از آنکه سالعهد و پیمان خود را بترجمه: 

 دار بوده بهترین نمازگزار و بهترین روزهو شاهد مرگ پسر عمویش شدید کترجمه: 

 .(143: 1994)کیلانی،  س( ترجیح دادند که همان یزید بودبر پسر فاطمه)و یک گناهکار فاسق را ترجمه: 

)ع( را مدح نموده و بسیاری از فضایل او را در اشعاری مدیح بیان کرده و از حقوق او در امر خلافت به شدت مهیار حضرت علی

 بیت، عبارت است از: اهل و با حرارت دفاع نموده است. از جملۀ اشعار او در مدح

 گذار سنت نیک و پسندیده بودت خداوند به بندگانش بود و بنیانولی نعمترجمه: 

 تند در واقعۀ غدیرو امر ولایت را به حیدر علی)ع( واگذار کرد با خبری مسترجمه: 

او را مولا نامید و فرمود هر کس از او تبعیت کند به حق دست یافته است

 ن برانگیخته شد به کسی که شایستگی این کار را داشتو توسط این انتخاب حسد حاسداترجمه: 



120                                       

 این واقعه دروغ بوده به درستی که حقیقت منحصر به فرد است و گفتید کهترجمه: 

 ها مورد بازیچه قرار بگیرندو پیامبر سخت است که با این وعدههاشم بر بنیترجمه: 

 (.144ی ولایت نازل شد )همان، که آیه )ع( وارث ولایت شدند زمانیندان علیاولاد و خاترجمه: 

های بیت سروده، با طعنه و دشنامهایی را که دیلمی دربارۀ اهلتمام سروده»نکتۀ شایان ذکر آن است که به گفتۀ کیلانی: 

بیت سروده باشد که دربارۀ اهلشود فت نمیای که یک قصیده از وی یاگونهفراوانی نسبت به برخی صحابه همراه کرده است. به

البته وی در برابر این دیدگاه دیلمی، موضع مخالف گرفته و دیدگاه وی را  .(145 )همان،« از حملۀ شدید به خلفا خالی باشد ولی

)ع( تعصب ه علینهایت بمهیار در قصایدش بی»کند: )ع(، افراطی و غلوآمیز تعبیر میبه انتصاب امر ولایت به حضرت علینسبت 

دارد و در این مسأله افراط نموده است. وی ادعای صحابه در امر خلافت و صحت آن را مورد نقد و انکار قرار داده است. او یادآوری 

را در پیش گرفتند و حق سپرد، ولی صحابه نیرنگ ورزیده و راه عصیان )ع( روز غدیر خم امر ولایت را به علیکند که پیامبر در می

)ع( غصب کردند و عمر را در این نیرنگ اطاعت نمودند و سپس عثمان راه ایشان را در پیش گرفت. از دیدگاه مهیار اینها از علیرا 

شوند. به کنند و بزودی به خاطر کردارشان به سختی محاسبه میهمان کسانی هستند که بار گناه خود را تا روز قیامت حمل می

اسلام آوردنت از یک آتش به آتش دیگر رفتی. مهیار گفت: منظورت چیست؟ او گفت: زیرا تو مجوسی او گفته شد: ای مهیار! تو با 

 .(143 )همان،« را مورد دشنام و نفرین قرار دادیبودی و سپس اسلام آوردی، اما صحابه 

های ه، با طعنه و دشنامهایی را که دیلمی دربارۀ اهل بیت سرودتمام سروده»نکتۀ شایان ذکر آن است که به گفتۀ کیلانی: 

بیت سروده باشد شود که دربارۀ اهلای که یک قصیده از وی یافت نمیگونه فراوانی نسبت به برخی صحابه همراه کرده است. به

البته وی در برابر این دیدگاه دیلمی، موضع مخالف گرفته و دیدگاه وی را  .(145 )همان،« از حملۀ شدید به خلفا خالی باشد ولی

)ع( تعصب نهایت به علیمهیار در قصایدش بی»کند: )ع(، افراطی و غلوآمیز تعبیر مینتصاب امر ولایت به حضرت علیسبت به ان

دارد و در این مسأله افراط نموده است. وی ادعای صحابه در امر خلافت و صحت آن را مورد نقد و انکار قرار داده است. او یادآوری 

را در پیش گرفتند و حق سپرد، ولی صحابه نیرنگ ورزیده و راه عصیان )ع( م امر ولایت را به علیخغدیرکند که پیامبر در روز می

ها در پیش گرفت. از دیدگاه مهیار این)ع( غصب کردند و عمر را در این نیرنگ اطاعت نمودند و سپس عثمان راه ایشان را را از علی

شوند. به کنند و بزودی به خاطر کردارشان به سختی محاسبه مییامت حمل میهمان کسانی هستند که بار گناه خود را تا روز ق

او گفته شد: ای مهیار! تو با اسلام آوردنت از یک آتش به آتش دیگر رفتی. مهیار گفت: منظورت چیست؟ او گفت: زیرا تو مجوسی 

 .(143 ،)همان« را مورد دشنام و نفرین قرار دادیبودی و سپس اسلام آوردی، اما صحابه 

 ابن هانی الأندلسی .2-1-10

اش به طرح مشروعیت فاطمیان کمک نمود و توانست پیام آنان را مستمر و از میان شعرای توانمندی که تمامی بضاعت شعری

 وی محمد بن هانی بن سعدون اندلسی است.  هانی اندلسی، شاعر فاطمی، است.های نغز و پرمغز ابندارد، سروده نگاه دگارمان



 121      )محمد سید کیلانی(              ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی  -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 

)جان  می مشهور به ابونؤاس متمایز گردداش ابوالقاسم و ابوالحسن است. به او ابن هانی اندلسی گفته شده تا از ابن هانی حککنیه

گوید: ابن هانی از اندلس به شمال آفریقا کوچ کرد کیلانی نیز در معرفی ابن هانی اندلسی چنین می .(238-237 :1383احمدی، 

و المعز را مدح کرد و از مریدان درگاهش شد و شأن او نزد خلیفه فاطمی زیاد شد و جایگاه والایی نزد آنان بدست آورد. خلیفه او 

ها و . شعر ابن هانی سند معتبری است که اعتقادات فاطمیان و آراء و اندیشهبخشیدرا گرامی داشت و عطایای فراوانی به او می

 کند؛ از جملۀ ابیات او که در این زمینه سروده است: مذهب آنان را روایت می

 .(147: 1994)کیلانی، ی کند پذیرندۀ این دعوت هستی تو منشأ خیری برای ما خداوند عمرت را طولانترجمه: 

هانی در شعر بر همین منوال پیش رفته است و تعجبی ندارد که شعرش رنگ و بویی متفاوت از  گوید: ابنکیلانی در ادامه می

ش را به هجو امویان و شعرسایر شاعران شیعه داشته باشد. زیرا او به رثای امام حسین)ع( و ذکر مناقب و فضائل علی نپرداخت و 

ها اختصاص نداده و به خلفای راشدین اهانت نکرده است. بلکه، اشعارش را به انتشار دعوت خلفای فاطمی و مبادی عبیدی عباسیان

مؤسسانشان افتاد نیاز به تبلیغ اختصاص داده است. این طبیعی است که دولت تازه تأسیس پس از آنکه امر خلافت به دست 

. ابن هانی برای تر از او نیستصه، هیچ شاعری همپای او و شایستهها و مرکزش داشته باشد و در این عرگسترده برای تقویت پایه

، بن هانی را شنیدرفت. گفته شده است که چون معز خبر مرگ اها به شمار میرسان در انتشار دعوت فاطمیمعز بهترین یاری

  .(152: 1994)کیلانی،  بسیار غمگین شد

ابن هانی، به عنوان شاعر شیعه مذهب، در لابلای اشعار خود، تنها راه نجات بشریت را شناخت امام عصر و پیروی از وی 

یۀ اسماعیلیه داند. البته در تحلیل و تبیین بعد معنایی و مفهومی اشعار ابن هانی باید در نظر داشت که این شاهر پیرو مذهب شیعمی

داند و خطاب اشعار او به این خلیفه است. اما است و فاطمیان و در راس آنها، معز را که خلیفۀ فاطمی است، از سلالۀ اهل بیت می

 مراد و مقصود اصلی او بیان حقانیت اهل بیت و بیان لزوم شناخت و پیروی از آنان است. 

پردازد؛ شیعیان امامت می و اعتقادات شیعیان نسبت به مسأله ی اندلسی، به باورهاکیلانی در ادامه، با استناد به ابیات ابن هان

معتقد هستند که آیات قرآن متضمن معانی ژرف و نهانی است که تنها امام که علمش را از امامان پیشین گرفته است به کُنه آن 

 گوید: و می برد و ابن هانی نیز این اعتقاد را در جای دیگر تکرار کردهآیات پی می

 رویدشما اهل نبوت و رسالت و هدایت در قرآن هستید و نیز بزرگانی پاک و پرهیزکار به شمار میترجمه: 

 و در وحی و تأویل آیات و تحلیل و تحریم هیچ اختلاف و انکاری نیستترجمه: 



122                                                             

 

]آنان از فهم آیات قرآن عاجزند؛ زیرا[ قرآن ظهر  خواهند از قرآن چه چیزی بفهمنددشمنان اهل بیت علیهم السلام میترجمه: 

 .(147: 1994کیلانی، )و بطن دارد 

که امامان صاحب علم تأویل هستند، باید افزود: در بسیاری از متون در تکمیل سخنان کیلانی درمورد باور ابن هانی مبنی بر این

و  کبیر امام، وصی، حجت، داعی اسماعیلی، پیامبر صاحب تنزیل و حضرت علی )ع( صاحب تأویل معرفی شده است و اساس،

ریفۀ )ع( هستند. دلیل باطنیان بر امکان تأویل برای غیر خداوند، آیۀ شمطلق، دانش آموختگان حضرت علی

(. نکتۀ دیگر آنکه، اصل تأویل و صاحبان تأویل 178: 1381)بهرامی،  ( است7)آل عمران/ 

کند؛ ذکر؛ که امامان را صاحبان تأویل معرفی میالابیات فوق های گوناگونی از دیوان ابن هانی آمده است. برای نمونهدر بخش

پردازد های بعدی، به تبیین این اصل میبه واژه یعنی آنان بر معانی و مفاهیم اصلی قرآن آگاهند. ابن هانی با افزودن کلمۀ 

ان به فرزندان خود )ع( و ایشان به جانشین و وصی خود حضرت علی)ص( آموخت و ایشاوند تأویل قرآن را به حضرت محمدکه خد

( یاد داد و اینگونه علم تأویل یک به یک، به آخرین امام رسید و دیگر مردمان به قدر فهم خود از تأویل )عم حسن و امام حسیناما

د امامت، بـر آن تأکی ۀدربارامام صادق لی که واص از(. 53: 1352)علی،  کنندشود، استفاده مین انجام میآیات قرآن که توسط اماما

ای است که قبل از رحلتش در آخرین دقیقه لدنیّ علوم ۀاین اصل بدان معنی است که هر امامی دارای مجموع ؛نموده، علم است

عـلم مخصوص امام شامل معانی ظاهری  .(213 /1: 1369)کلینی،  دهدکه از روح او باقی مانده است به امام بعد از خود انتقال مـی

ابن هانی همچنین در بیت سوم دشمنان : فرمود ()عدقو باطنی قرآن است امام صا

گوید: قرآن دارای داند و میاهل بیت را خطاب کرده و آنان را که در واقع امویان و عباسیان هستند، از درک آیات قرآن عاجز می

تأویلات و انتقال آن را به دیگر مردمان داده است و امویان و عباسیان که تأویلی است که خداوند تنها به امامان قدرت درک این 

(. کیلانی در ادامه به بیت دیگری که حول محور 247: 1394)صیادانی،  یابندها معنای ظاهری آیات را میدعوی حقانیت هستند، تن

که از دیدۀ مردم پنهان است؛ . آشکاری، نهانی دارد گوید: شیعیان همچنین بر این باورند که هر امرکند و میتأویل است اشاره می

زیرا عقل آنها از درک علوم نهان و باطن عاجز است. این علم جزء اسرار الهی است که باید همواره از کسانی که شایستگی درک 

 باره گفته است:  آن را ندارند، پنهان و مخفی بماند. شاعر در این

(148: 1994لانی، )کی

از عموم ، پوشیده نبودن اسرار عالم غیب ]قادر به درک امور نهانی نیستند[ اگر خِرَدها را حد و اندازه ای است ]همگانترجمه: 

 .(24: 1394)صیادانی، مردم[ امری غیر ممکن است

 مند نباشند. داند که موجب شده است همگان از علم تأویل بهرهعدم درک اسرار نهانی را علت اصلی می ابن هانی در این بیت

کند: شیعیان به جانشینی که پیامبر هانی، به ضرورت وجود امام از دیدگاه شیعیان اشاره میکیلانی سپس با استناد به ابیات ابن

 گوید: فرمان خداوند را بعد از او اجرا کند. ابن هانی اندلسی در این باره میآن را وصیت کرده، اعتقاد دارند. کسی که امر و 

 .(148: 1994)کیلانی،  جانشین پیامبر باعث وجود خیر و برکت خداوند در زمین استترجمه: 



 123             حمد سید کیلانی(         مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )م ادبی -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 

از دیدگاه شیعیان وجود امام از سه منظر الزامی است: نخست آنکه خداوند آنگاه که رسولش را برای هدایت مردم فرستاد تا آنها 

وظایف پیامبر از جمله هدایت بندگان و ایجاد امنیت و  را به راه راست هدایت کند، ضروری دانست که در همه عصرها شخصی

رو، وجود امام الزامی فهمند، از اینای سخن عدۀ دیگر را نمیعدالت را بر عهده بگیرد. دوم آنکه؛ زبان مردم متفاوت است و عده

آنها را به عنوان ستون  ها را آفرید،که خداوند کوه است تا مردم و امور دینشان را به زبان و لغت خود بفهماند. سوم آنکه هنگامی

 های دین قرار داد زوال نیابد. ابن هانی در اینچنین امامان را به عنوان ستون زمین قرار داد تا زمین را نگه دارند و خداوند نیز این

 گوید:باره می

 ای نبود که آنها مقدم شوندگرفت پس چارهمی ها را در براگر مفهوم امنیت کوه ترجمه:

د تا احکام دین را به زبانشان بیان و کنند، باید امامی باشهای متفاوتی صحبت مینا به علتی، مردمان دنیا به زباناگر بترجمه: 

 تشریح کند

 دبرجایی آن قرار دا ها مایۀ استحکام و پاهای آن این است که خداوند زمین را گسترانید و )امامان را همچون( کوهنشانهترجمه: 

 .(148: 1994)کیلانی، 

ن بخشی دیتری نیز دارند و آن هم حفظ و تداومتنها هدایتگرند، بلکه وظیفۀ مهم در تشریح سخن کیلانی باید افزود: امامان نه

ای در اصول اساسی آن مصون باشد. تبیین و نشر دین نیز توسط امام صورت گونه انحراف و خدشهخدا بر روی زمین است، تا از هر

سازد که دین کند و همین ویژگی او را قادر مییرد؛ زیرا اوست که از بطن آیات قرآن آگاهی دارد و حقیقت مسائل را درک میگمی

 و آیین آن را برای همگان شرح دهد و مقصود ابن هانی از مترجم نیز همین است.

کند، همانطور که پیامبر فقط با اذن نمیاز اصول شیعیان آن است که امام جز با دستور و انتخاب شخص پیش از او امامت 

 شود. ابن هانی گفته است:خداوند به رسالت مبعوث می

 اساس نیستن از زیرکی است و فقط یک گمان بیاین تنها نشاترجمه: 

: 1994)کیلانی، امام وجود یافته از اثر کسی است که جوهرۀ او از قبل از به کمال رسیدن امام به او داده شده است ترجمه: 

149). 

 



124                                                           

 

بخشی دین  تری نیز دارند و آن هم حفظ و تداومه تنها هدایتگرند، بلکه وظیفۀ مهمدر تشریح سخن کیلانی باید افزود: امامان ن

و نشر دین نیز توسط امام  ای در اصول اساسی آن مصون باشد. تبیینخدا بر روی زمین است، تا از هر گونه انحراف و خدشه

سازد کند و همین ویژگی او را قادر میگیرد؛ زیرا اوست که از بطن آیات قرآن آگاهی دارد و حقیقت مسائل را درک میصورت می

 که دین و آیین آن را برای همگان شرح دهد و مقصود ابن هانی از مترجم نیز همین است.

کند، همانطور که پیامبر فقط با اذن ستور و انتخاب شخص پیش از او امامت نمیاز اصول شیعیان آن است که امام جز با د

 شود. ابن هانی گفته است:خداوند به رسالت مبعوث می

 اساس نیستمان بین از زیرکی است و فقط یک گاین تنها نشاترجمه: 

: 1994)کیلانی، امام وجود یافته از اثر کسی است که جوهرۀ او از قبل از به کمال رسیدن امام به او داده شده است ترجمه: 

149). 

اید معصوم و در عقاید و اخلاق حسنه، به ویژه علم و عدالت افضل امت خود باشد امام بدر تبیین این عقیدۀ شیعیان باید گفت: 

و چون تشخیص و احراز قطعی عصمت و افضل بودن از دیگران برای مردم عادی میسر نیست، تعیین امام واجد شرایط منحصر 

وازده امامی، اتّفاق دارند که مردم امام های شیعه مخصوصاً شیعۀ دمیع فرقهج .( استطرف پیامبر )ص به تعیین خدا و ابلاغ از

معصوم را نتوانند انتخاب نمایند، چون معصوم را فقط خدا و رسول شناسند و بنابراین، باید امام از جانب خدا و رسول تعیین شود. 

شیعیان اشاره کیلانی سپس به باور دیگر  باشد،این همان منصوص بودن امام است. شیعۀ دوازده امامی قائل به نصّ جلیّ می

کند: شیعیان معتقد هستند که امام علت آفرینش و تمام متعلقات آن است و اگر نبود، زمین و آسمان و خورشید و ماه هم نبود. می

 ابن هانی گفته است: 

 پیدایش و خلق این جهان و هر چه در آن وجود دارد، است او علتترجمه: 

 او علت پیدایش اولیه هستی است که خداوند آن را آشکار کرد و آن را از دیدگان پنهان داشتترجمه: 

 .(149: 1994)کیلانی، ب قرآن علّت تکوین جهان آمده است به خاطر این تقدیر در کتاترجمه: 

 گوید:در جای دیگر نیز می

 



 125مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(                    ادبی  -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 آمداستدلال و برهان به وجود نمی گرفت ویافت و فرهنگ شکل نمیاگر تو نبودی تفکر بشری رشد نمیترجمه: 

 .(149: 1994)کیلانی،  شدهای زمین از هم گسیخته مینبودی پایه اگر تو ساکن زمینترجمه: 

های در آن را، آزمایش و إمتحان بشر بیان رآن کریم در برخی از آیات خود، هدف از خلقت آسمانها و زمین و نعمتقباید افزود: 

 :فرمایدکند چنانکه میمی

همه  های الهی در آن،ها و زمین و موجودات و نعمتنکند که این عالم طبیعت از آسمایای دیگر رسماً بیان مدر آیه(. 7)هود/ 

ساز رشد و یعنی همه این موجودات و نعمتها در خدمت بشرند و زمینه ؛ند گردیدماند تا شما بهرهها آفریده شدهبرای شما انسان

همچنین(.13ه/ ی)جاثچنانکه فرموده:  ؛باشندتعالی و کمال بشر می

او »فرماید: )ع( در تفسیر آیه میامیرالمؤمنین(. 29)بقره/  در آیه دیگر می فرماید:

خدایی است که خلق کرد برای شما تمام آنچه در زمین است برای اینکه عبرت بگیرد و به وسیله آن به بهشت و رضوان الهی 

 (. 46 /1: 1415)عروسی حویزی،  «برسید و از عذاب او دور شوید

ها این جهان برای خدمت به انسان آفریده شده است. برخی انسانۀ و هم  59بنابراین انسان نزد خدا ارجمندترین مخلوقات است

کنند. اما برخی های الهی در راستای تکامل خویش استفاده میشوند و از نعمتتر میشناسند و خداشناسمقام و ارزش را می

روند؛ البته هدف نهایی های الهی، به کژراهه میشناسند و با سوء استفاده از نعمتنند و قدر خود را نمیکها نیز ناسپاسی میانسان

  .کنندهای الهی استفاده میآفرینش، گروه اول هستند نه گروه دوم، هر چند هر دو گروه از نعمت

کوکاران است باید ببینیم که چه کسی دارای بهترین کنندگان و نیو زمین برای شناسایی بهترین عمل هابنابراین اگر خلقت آسمان

ها دارد. نسان( نازل شده دلالت بر برتری و فضیلت ایشان بر سایر ا)عبیتریم درباره اهلعمل است و آیات متعددی که در قرآن ک

ران ابرار خطاب شده ( نازل شده این بزرگوا)ع( و حضرت زهرا)س( و حسنین)عه دهر که در شأن علی بن ابی طالبچنانکه در سور

 62ولایت بر سایر مردم دارند و طبق آیه إطاعت ، 61مند هستند و طبق آیه ولایتایشان از عصمت بهره  60اند و طبق آیه تطهیر

همانند خدا و رسول خدا واجب الاطاعه هستند و سایر آیاتی که دلالت بر برتری و فضیلت ایشان دارد حکایت از این دارد که ایشان 

 .اندگیری انسان کامل خلق شدهموجوداتی هستند که در راستای شکلبب اینکه در اوج کمالات انسانی هستند لذا غایت همه به س

ترین مخلوقات جهان از نظر جسم و روح هستند. او تمام صفات نیک و گوید: امام در باور شیعیان از کاملکیلانی سپس می

 گوید:باره می مبرّاست. ابن هانی در اینپسندیده را داراست و از هر عیب و نقصی 

رود. جسمش از هر عیبی بدور و روحش از هر نقصی سالم امام تمام فضائل را داراست و سرچشمۀ آن به شمار میترجمه: 

 .های کتاب خدا فضیلت او را شرح داده استکه نشانه روزگار قرار داده درحالیو هر فضیلتی را در  باشد.می



126                                                             

 یتجسَّم لأعلی الذی لمشعاعٌ من ا            روح هُدٍی فی جسم نورٍ یمَُدُّ و

 شودترین مرتبه در افقش کشیده میهای آن در بلندانند نور است قرار دارد، که شعاعو روح هدایت در جسمی همترجمه: 

 .(149: 1994)کیلانی، 

دهند و دربارۀ دهد و به آنها مقام عصمت میافزاید: شیعه عقاید عجیبی دارد که امامان را در مقام خدا قرار میکیلانی سپس می

وی این باور به غلوگویی در شعر شیعیان را در اشعار ابن هانی اندلسی دنبال  .(150: 1994)کیلانی،  کنندآنها غلو و اغراق می

گوید: در باور ابن هانی، امام همانند پیامبر معصوم است و هیچگونه لغزش و خطایی در ساحت او راه ندارد. زیرا او به کند و میمی

کنندۀ مردم پس از همان برگزیده شدن به عنوان هدایتبالاترین مرتبه رضایت و تایید الهی که  ترین درجۀ وحی و الهام وبالا

 گوید: که در این باره می رسول خدا است، دست یافته است. همچنان

 (.150: 1994)کیلانی، زند کنم که از او خطایی سر نمیروحانی است، من خود ضمانت می او قدسی کسی که سیمایترجمه: 

 او گفته است: 

 

را نشانش داده خلل و اشکالی  ن چیز که خدا آنباشد و در آمورد خواستۀ خدا و مؤید اوست و خداوند پشتیبانش میترجمه: 

 (.150: 1994نیست )کیلانی، 

دم ضرورت عصمت های دیرینه در عقاید اسلامی، بحث و گفتگو درباره ضرورت یا عیکی از بحثشایان ذکر است که 

م تا زمان وفات های آغازین ظهور اسلاکریم، سنّت نبوی و سیره صحابه پیامبر اکرم)ص( در سالدر امام است. قرآن

های بوده است و مسلمانان گفته مسأله عصمت در آن زمان نیز مطرح دارند کهایشان، همگی از این واقعیّت پرده برمی

)ع( روایی که به عصمت امامان کُتبُترین مهم. دانستندآن حضرت را واقعی و وحیانی و وی را از گناهان معصوم می

الأخبار و در آن روایات ذکر شده، عبارتند از: الکافی مرحوم کُلینی، معانی« عصمت»ویژه خود لفظ  پرداختند، و به

 ة)ع( در حدیثی دربارامام رضا؛ کنیماشاره میاین روایات  یکی از الأثر خزّاز رازی که به الخصال شیخ صدوق و کفایه

 :امامت به عبدالعزیز بن مسلم فرمودند

 .(199 /1: 1369)کلینی، 

گوید: امام در نزد شیعیان تمامی اوصاف پیامبر را از جمله؛ امانتداری و هدایت مخلوقات و به ارث بردن کیلانی در ادامه می

 گوید:باره می مین و دارای شفاعت است و ابن هانی در اینز



 127       ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(               -تاریخیهای نقد و بررسی دیدگاه

 اگر افراد امین شمرده شوند، وی در بین بندگانش و سرزمینش، امین خداوند استترجمه: 

 او وارث زمین از پدرانش یعنی پیامبر و امام علی )ع( استترجمه: 

 ی هدایت او در سراسر عالم کشیده شده استی اتصال انسان به خداوند است و سایهواسطهترجمه: 

نماید و اجدادش برای اجداد و پدران آنها شفیع امتی است که خداوند آنها را در روز قیامت جمع می یاو شفاعت کنندهترجمه: 

 .(87: 1387فر، زمانی؛ 150: 1994)کیلانی، هستند 

گوید: شیعیان معتقد هستند که عشق ورزیدن به علی و خاندان ایشان برای از بین بردن بزرگترین در جای دیگر کیلانی می

 گوید: می -کندکه نام وی را ذکر نمی-افی است و به نقل از شاعری هان کگنا

نع در میان مردم عشق به امیرالمؤمنین، به مثابۀ سپری است. خداوندا به وسیلۀ آن از گناهانم درگذر. اگر سرزنشگری ماترجمه: 

 عشق من شود، از آتش به آتش کشیده شده است

)ع( خاتم اوصیا ص( خاتم الأنبیاء است و حضرت علی)پیامبری جانشینی دارد. حضرت محمدشیعیان معتقدند که هر ترجمه: 

 (.16: 1994)کیلانی، است 

است. شفاعت  آخرت و دیگر مخلوقات برای رساندن خیر یا دفع شر در دنیا وخدا  شدن یک مخلوق میانواسطه  شفاعت

کس است و هیچ خداوند ، شفاعت به طور کامل از آنشیعه به آن باور دارند. بر اساس عقاید مسلمانان مفهومی دینی است که عموم

دهد در حق او شفاعت راضی باشد به شفیعان اذن می ایایمان بنده  وند ازتواند شفاعت نماید. بر این اساس اگر خدااذن او نمیبی

براساس عقیدۀ شیعیان، امامان شفیع امت خود در روز قیامت هستند و  .ای داردجایگاه ویژه شیعیان کنند. باور به شفاعت در میان

مان ارزانی و این فضیلتی است که خداوند بر اما کننداز خداوند متعال در این روز، درخواست آمرزش و بخشش بر پیروان خود می

به این مهم باور دارد. اعتقاد ابن هانی به شفاعت امامان، قطعی  -کندکه کیلانی به آن اشاره می همچنان-داشته است. ابن هانی

بیان نموده است و به بسط و از روی یقین است؛ چرا که بارها در ابیات متعددی عقاید شیعی خود دربارۀ امامت و شفاعت امامان را 

اند، در تحلیل اشعار ابن هانی به خطا که از مفهوم شفاعت نزد شیعه غافل بودهپردازد و ناقدانی همچون کیلانی یاین عقاید م

 اند.اند و وی را به غلوگویی متهم نمودهرفته

 



128

کند: به اعتقاد شیعیان، شناخت امام بر همگان واجب است. کیلانی سپس به ضرورت شناخت امام از سوی شیعیان اشاره می

کنند: این دیدگاه مستند به حدیثی به نقل از پیامبر است که به آن استناد می

همچنین باور به ولایت و رهبری ایشان بر شیعیان واجب است. به اعتقاد آنها هیچ نجاتی برای 

مان او باشند. ابن هانی به این امر در اشعارش اشاره کرده و گفته مردم نیست، مگر آنکه امام را بشناسند و خالصانه تابع حکم و فر

است:  

 ا پیشه سازندکه سبب نجات آنها هستی، جایگاهت را بشناسند، هرگاه از خدای خویش بترسند و تقو باید تمام کسانیترجمه: 

 روزه و اطاعت از جانشین او، جزء واجبات است و برای ما همیشه این دو درکنار یکدیگر بوده استترجمه: 

 اگر مایه نجات و رستگاری بندگان نبود، ایمان آنها هیچ سود و نفعی نداشتترجمه: 

: 1994)کیلانی،  بودم که امامت شما را پذیرفتم اگرچه من در اظهار دوستی شما تأخیر کردم اما من اولین کسیترجمه: 

151). 

شود که همراه با شناخت امام در تبیین ابیات شاعر باید افزود: ابن هانی معتقد است که تنها هنگامی مقبول درگاه الهی واقع می

همراه با اطاعت و همراهی  بخش مسلمانان است. البته شناخت صرف کافی نیست، بلکه بایدباشد؛ امامی که تنها منجی و سعادت

 امام عصر باشد و این شناخت و اطاعت از امام چنان مهم و واجب است که روزه بر مسلمان واجب است. 

)ع( است: ابن هانی مبین این کلام حضرت علیلازم به ذکر است که این بیت و سخن 

شناسی یکی از تکالیف بزرگ و مهم اسلامی است. بر ماما 

شرعی و مسئولیت خطیر دینی، هر مسلمانی وظیفه دارد که پس از معرفت خدای متعال و پیامبرش، وصی  ۀاساس این وظیف

به  (ع)هارتبیت عصمت و طو امام و رهبر دینی و آسمانی خویش را بشناسد. آنچه از مضمون احادیث و روایات اهل )ص(امبرپی

دارد. و این امر مهم  (ع)ر نسبت به امام معصوم کید و تکیه بر ضرورت شناخت و معرفت هر چه بیشتر و کاملتأآید، تدست می

شود، تا م میخت امام موجب فساد جامعه و گمراهی و زوال و انحراف امت اسلاچندان دارای اهمیت و اعتبار است، که عدم شنا

راز صلاح و اصلاح زمین و اهل آن را در ارتباط و وابسته به وجود امام معصوم دانسته و نخستین و مهمترین  (ع)آنجا که امام صادق

 :به این روایت از سخنان آن حضرت توجه کنیدنیاز هر مسلمانی را معرفت و شناخت امام و رهبر دینی بیان فرموده است. 



 129ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(                     -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 

شود. خداوند با نورش در شخص امام تجلّی ه امام دیگر منتقل میالهی است و این نور، از امامی ب از نظر شیعیان، امام، تجلی نور

 یابیم:توانیم این ابیات ابن هانی را در میکه این موضوع را فهمیدیم، به راحتی مییابد. هنگامیمی

 ه  از نور که در کُنه هستی است، مظهر تجلی خداوند است. در پیشانی امام است اما در نور الهی نیز مشارکت داردهرآنچترجمه: 

 از آدم گرفته تا یونس عفو الهی شامل حال آنها شده است

 (.151: 1994)کیلانی،  های سوزانی که از موسی ساطع شد و به یکباره جهان را روشن کرداز شعلهترجمه: 

یت قرار داد و کتاب را به تو داد )کیلانی، دار این مسئولرا عهده که تو امر خطیر هستی از سوی کسیدار این و تو عهدهترجمه: 

1994 :151.) 

ها هستند و بر این باورند که نور آنها پیش از خلقت امامان از نوادگان بهترین انسان )ص( وشیعیان معتقدند که حضرت محمد

شود تا اینکه به معز برسد و نور معز همان ی خداوند از امامی به امام دیگر منتقل میکه نور ازل جهان وجود داشته است. تا جایی

در تبیین  (.151: 1994)کیلانی،  دعای ایشان را برآورده ساخته استاند و خداوند بواسطۀ وی نوری است که پیامبران به آن رسیده

که در سند و اعتبار  زیارت جامعۀ کبیره یاری از روایات معتبر از جملهدر بس برداشتی که کیلانی از بیت ابن هانی داشته، باید افزود:

: ( از نور بوده استبیت )عت اولّیّه اهلکند که خلقآن هیچ شک و تردیدی نیست تعبیراتی آمده که به قطع و یقین ثابت می

)صدوق، 

: یدفرمامی« انسان»اند پس چرا در سوره بیت از نور آفریده شدهدر رابطه با این بخش از سئوالتان که اگر اهل(. 613 /2: 1405

به این معنا  ،باشد( از نور می)عبیتن که خلقت اهلمبنی بر ای ؛آنچه گذشت( 2)انسان/ 

اند و تولّد نهائی آنها نیز از نور نیست که آنها هرگز از طریق صلب و نطفه و رحم پدید نیامده و این روند را به هیچ وجه طی ننموده

شود که آنچه در برداشت می ،انگونه که در فرازی از زیارت جامعه کبیره گذشتبلکه هم ،الهی و به طریق غیر بشری بوده است

فرماید: لذا بعد از آنکه می ،گرددمی ،باشد عالم ذر تواند مربوط بهکه می آنها است در مرحله اولیّه آفرینشرابطه با خلقت نورانی 

کنار عرش خود قرار داد  فرماید: آنگاه خداوند شما را درخداوند شما را از نور آفرید، می

فرماید: خداوند شما را از نور آفرید، یعنی: بعد از اینکه می 

قرار داد که اجازه ذکر او را در  یهایرماید: شما را در کنار عرش خود قرار داد و بعد از آن که بر ما منتّ گذارد درخانهفسپس می

 مربوط به عالم ذرّ و زمان قبل از پا گذاردن  ،( وارد گردیده)عبیتقت نورانی اهلاز روایات که در رابطه با خل . تعدادیآنجا داده بود



130                                                            

 

فرماید: همچون زیارت وارث که می؛ باشدآن بزرگواران در این دنیا می

ه است که در بعضی روایات آمدبلکه به همان معنائی  ،در این موارد منظور از نور به معنای روشنائی در مقابل تاریکی نیست

 :دهدبه آن گواهی می آیۀ تطهیر طور کهها؛ همانیعنی: پاکی و طهارت از رجس و پلیدی است؛

های بشری بوده و این بدان معناست که در نهایت، خلقت و آفرینش شما از راه (33)احزاب/  

رجس و گونه همچون انوار الهی از هر ،دناو رحَِم مادران خود قرار داشتهی که از همان زمان در پشت پدران یهاولی بشر ،است

 .دناپاکیزه بوده پلیدی پاک و

 

 

  . نتایج3

 شود بر قرار زیر است: های پژوهش در ذهن برآورد میهایی که بر حسب سوالپاسخ

 چگونه است؟« أثّر مذهب التشيّع فی الأدب العربی»های ادبی محمد سيد کيلانی در کتاب الف. دیدگاه

های ایشان، جای بحث و تأمل دارد. به ل شده دربارۀ ویژگی)ع( و احادیث نقها و افکار وی پیرامون حضرت علیبرخی از دیدگاه

)ع( مبنی بر این امر با زور و اجبار مالک اشتر صورت گرفته که البته و زبیر با امام علی عنوان نمونه در مورد قضیه بیعت طلحه

 جای تأمل دارد:

آید، این است که ایشان در مواردی دست می )ع( بهدرباره به حکومت رسیدن امام علی از نهج البلاغهر اساس آن چیز که ب

دانستند که از سوی خلفای قبل غصب شده بود؛ اما چون بعد از قتل عثمان، اوضاع زمانه را برای خلافت خلافت را حق خود می

ا زمانی که با دید، در وهله اول از پذیرش آن خودداری ورزید تا مردم اتفاق کنند و شرایط او را بپذیرند و تنهخویش مناسب نمی

اصرار مردم و تمام شدن حجت به سبب وجود یاران و عهد خداوندی مواجه شد، خلافت را پذیرفت. نکته مهم آن که حضرت 

داند و معتقد است همه مردم از جمله طلحه و زبیر بدون علی)ع( پذیرش مردمی را عامل اصلی به فعلیت رساندن خلافت خود می

توجهی بی نهج البلاغه به 54)ع( در نامۀ حضرت امیرمقامی از روی رضایت با ایشان بیعت کردند. هیچ فشاری یا بخشش مال یا 

خود به قدرت و نقش مردم در روی کار آوردن خود، بدون بخشیدن مال یا مقام و نیز به موضع طلحه و زبیر پس از بیعت و ادعای 

 کندآنها در خون خواهی عثمان اشاره می

 نی نسبت به تشيع و شاعران شيعی چيست؟های کيلاب. دیدگاه

« ابن هانی اندلسی»و آخرین آنها « کمیت»که نخستین آنها  نامۀ مختصری از ده نفر از شاعران شیعه را آوردهکیلانی مولّف زندگی

انتصاب امر ولایت  بهپذیرد. وی در برابر دیدگاه دیلمی، موضع مخالف گرفته و دیدگاه وی را نسبت است و اینگونه کتاب پایان می

 کند و در قالب تحلیل اشعار ابن هانی نیز به بررسی اصل امامت، ضرورت شناخت )ع(، افراطی و غلوآمیز تعبیر میبه حضرت علی



     131       ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(                -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 

پردازد که نگارندگان ضمن تبیین باور کیلانی، با ذکر منابع، بر م نزد شیعیان و باور به عصمت و پاکی امامان در باور آنها میاما

 اند.سخنان ابن هانی مهر تأکید گذاشته

 ج. نقدهای وارد بر آرای ادبی محمد سيد کيلانی چگونه است؟

و مسأله خلافت از نظر تاریخی و استنادی جایگاه استواری ندارد. در باب  گیری مذهب تشیعهای تاریخی وی در باب شکلدیدگاه

عقاید شیعه نیز مؤلّف آگاهی و بینش چندانی برخوردار نیست. در حوزۀ فرهنگی و ادبی )به مانند انتحال یا عدم انتحال در نهج 

های دیدگاهافزون بر آن،  رفانه روی آورده است.طالبلاغه( بیشتر راویِ دیدگاههای دیگران بوده و کمتر به نقد استدلالی و بی

گیری مذهب تشیع و مسأله خلافت از نظر تاریخی و استنادی جایگاه استواری ندارد. در باب عقاید شیعه تاریخی وی در باب شکل

در نهج البلاغه( بیشتر  نیز مؤلّف آگاهی و بینش چندانی برخوردار نیست. در حوزۀ فرهنگی و ادبی )به مانند انتحال یا عدم انتحال

 طرفانه روی آورده است.راویِ دیدگاههای دیگران بوده و کمتر به نقد استدلالی و بی

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132                                                             

 

 هاپی نوشت

در روستای اشبیلیه به دنیا آمد. وی  (ه326). ابوالقاسم یا ابوالحسن، محمّد بن هانی بن محمد بن سعدون اندلسی ازدی، در سال 1

است؛ در مورد تاریخ وفات او چیزی در  «مُعز» شاعر مغرب زمین است که به متنبیّ مغرب مشهور است. بسیاری قصاید او در مدح

 ( 451: 1424دست نیست. ) نورالدین، 

 .برندو همانا ما پس از تورات در زبور نوشتیم که زمین را بندگان شایسته ما به میراث می. 2

 من شهر علم هستم و علی )ع( در آن  است.. 3

»: القاهرۀ –، مطبعۀ المدنی 173، ح105، ص3ج تفصیل الثابت عن رسول الله من الأخبار، الطبری، تهذیب الآثار و. 4

سلسلۀ الأحادیث الضعیفۀ  

 .)صحیح الإسناد( : 518، ص6والموضوعۀ وأثرها السیئ فی الأمۀ، الالبانی، ج

، دارالکتب 50، ص11)تاریخ بغداد، الخطیب البغدادی، ج.5

 .(بیروت –العلمیۀ 

 .4639و  4538و  4637، ح137، ص3ابوری، جشالمستدرک على الصحیحین، الحاکم النی. 6

: 351، ص1ابن الجوزی، ج لموضوعات،ا. 7

فتح الملک العلی بصحۀ حدیث باب مدینۀ العلم علی، احمد بن محمد  

 ، دلیل ما.68الصدیق الغماری، ص

: وتبیر –، دار الکتب العلمیۀ 306، ص1السیوطی، جر.ک: اللآلىء المصنوعۀ فی الأحادیث الموضوعۀ، . 8

تنزیه الشریعۀ المرفوعۀ عن الأخبار الشنیعۀ الموضوعۀ، الکنانی،  

: 378، ص1ج

الفتاوى الحدیثیۀ، ابن حجر الهیتمی  

 ، دار الفکر.192، ص1المکی، ج

مصر :  -، المکتبۀ التجاریۀ الکبرى 46، ص3ر.ک: فیض القدیر شرح الجامع الصغیر، المناوی، ج. 9



 133کیلانی(                         فی الأدب العربی )محمد سیدالتشیع ادبی مؤلف اثر مذهب  -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

، مؤسسۀ الرسالۀ: 149، ص13الأفعال، متقی الهندی، ج ک: کنز العمال فی سنن الأقوال و.. ر10

، دار الفکر : 192، ص1الفتاوى الحدیثیۀ، ابن حجر الهیتمی المکی، ج

: 123و ص 

بن عبد اک عن جابر(  صححه )عن ابن عباس عد و (عق عد طب ک 766ص ،1المناوی، ج)التیسیر بشرح الجامع الصغیر، 

 .مصر –وهم ابن الجوزی. المکتبۀ التجاریۀ الکبرى  فضلاً عن کونه موضوعاً ولا ضعیف  هو )حسن( باعتبار طرفه لا صحیح و الله و

جانشینی یزید بن معاویه  هجری زاده شد، سالی که در آن مرگ معاویه و 60سال  به( ع)کمیت در روزگار شهادت امام حسین . 13

 (284 /4: 1978. )ابن اثیر، روی داد

 نام دو قبیلۀ عرب.. 14

 پنداشتند.خوارج بودند که هرکس را که حب علی)ع( و اهل بیت او را داشت کافر میای از . طایفه15

 امیه که او )کمیت( را متهم به گناه و عصیانگری کردند. ای از بنی. طایفه16

 خباثت و نیرنگ و بد طینتی. . 17

 تراب منسوب کردند که لقب حضرت علی)ع( بود.او را به أبو. 18

 زار نرم.جمع دمث، شن. 19

 .. مکانی در مدینه20

های خود را به سویش پرتاب کردند پس ]شعر فوق را سخن او را شنیدند او را از منبر پایین آوردند و کفش . هنگامی که مردم21

 .سرود[

 .2/246: 1404ربه، ابن عبد. 22

و به او گفت: ای دختر برادرم عموی تو این  اش را فرا خواندهای او، عزت نفسش بود هنگام مرگ، برادر زادهاز جمله ویژگی. 23

داشت، پس تو هم او را دوست بدار او نیز گفت: ای عمو نصیحت تو پذیرفتنی نیست. به مرد )علی بن ابی طالب( را دوست می

که اینگونه  رسد. پس به او گفت: از تو بیزارم در حالیخداوند سوگند که او را دوست دارم و اما دوست داشتن من به پای تو نمی

 سرود ]ابیات فوق را سرود[.می

  عثمان بن عفان. . 24

 «.ابن أبی عتیق»عتیق: عبدالله بن محمّد بن عبدالرّحمن بن أبوبکر الصدّیق، ملقّب به . 25

 شود.در زبان دعی خوانده می . 26

 



134                                                             

 

گفت: پدرم فدای آمد تا هدایای خود را به آنها دهد، به او میکه فرزند حسن بن حسن )ع( نزد او می شیعه بود و هنگامی . 27

ان بود، به او گفت: ای عمو به من عطا کن پس کثیر پیامبران خردسال. محمد بن عبدالله بن عمرو بن عثمان که برادر مادرش

 گفت: نه تو از شجره نیستی.

دادند، دادند و ایشان را بر منبر دشنام می. ابو عدی شاعری اموی بود ولی از کارهایی که بنی امیه در حق اهل بیت انجام می28

این کراهت او را دیدند و او را از آن بازداشتند و لذا به  کرد. جمعی از امویان در مکهبیزار بود و این کراهت خویش را آشکار می

 مدینه رفت و آنجا به کار خود ادامه داد.

 تقطع مهجتی: گفته شده که از شدت عشق به آنها مرُد.. 29

 کسی که با صدای بلند افرادی را فرا بخواند بدون اینکه از آن قوم باشد.. 30

 بد شمس بودم ای کاش از قبیلۀ بنی محزوم بودم.از بد شانسی من بود که از قبیلۀ ع. 31

 .54ص  /1. البیان و التبیین، ج32

ه( در بصره متولد شد. پدرش ایرانی بشار نابینا به دنیا آمد پرورش نخستین او در میان اعراب بادیه  96م/  714. بشار در سال )33

نجا به تحصیل علم پرداخت. او در همان ابتدای کودکی دارای خواست زبان عربی را خوب بیاموزد به بصره رفت و در آبود چون می

گفت و در سخنوری اسلوبی نوین را پدید آورد و بر روی که در ده سالگی شعر می هوشی سرشار و نبوغی زودرس بود به طوری

گویند شاعر مولد می شاعران و ادیبان بابی تازه گشود او حلقۀ اتصال میان متقدمین و نوگراین است از این روست که به او

 (.283: 1383)الفاخوری، 

التمر نزدیک به انبار متولد ای به نام عین. ابواسحاق، اسماعیل بن القاسم بن سوید بن کیسان، معروف به ابوالعتاهیه در قریه34

داتتد. که قول دوم ارج است. شد. دربارۀ نسبت او اختلاف است بعضی او را عرب و از قبیلۀ عنتره و بعضی از موالی قبیلۀ عنتره می

ه( به بغداد آمد و در زمرۀ مقربان خلیفه قرار گرفت. بخش اعظم آثار او را زهد  169-159م/ 785-775در زمان خلافت مهدی )

 (.416: 1383دهد و بقیه را اغراضی چون مدح، هجا و رثا و وصف و حکم و امثال است )الفاخوری، تشکیل می

شود: شاعرترین مردم در عصر جاهلی و اسلامی سه نفر هستند: بشار، ابوالعتاهیه و ون تکلف بود گفته می. شاعری پیشتاز و بد35

 دانست که هیچکس در شعر سرایی همپای او نیست.سید حمیری هستند و او نمی

 توانست به پای او برسد.اگر مذهب و اسلوب وی در شعرش نبود، کسی نمی. 36

 .114تا: .  إبن حزم، بی37

 جملۀ این افراد سید حمیری است. ها پس از مرگ باور داشتند؛ ازبرخی مردم به نبوّت او یعنی علی )ع( و تناسخ روح. 38

ها مطالبی افزوده شده و چنین به نظر برداری شده است که در برخی از این نسخه های مختلف نسخهاین قصیده به صورت. 39

 .اندبه قصیده دعبل افزودهرسد که شیعیان آنها را ساخته و می

 .59. دیوان دعبل الخزاعی: 40

 های طولانی به سجاد لقب داده شد..  علی بن الحسین به علت سجده41

قبلش  ، دور شد و أفانین: قسم، نوع، گونه، شاخه ها، صاحبان هنر، دستۀ مو،  حال برای ما آنان، آنها.  . 42

 است.

 .29صفحه /18. الأغانی، ج43



 135ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(                          -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه
 

 ترین مدایح است.قصیده تائیه که در مدح اهل بیت است از بهترین اشعار و ارزنده. 44

 شوند.می های آن به حرف جیم ختمی که تمام بیتاقصیده. 45

  کج، منحرف   . 46

 تن هر چیزی. . 47

 چراغ را برافروخت، روشن کرد. . 48

 : هدایت.گمراهی.  جای هلاکت و نابودی.   . 49

 نیزه راست و صاف. دشوار، سخت، سرکش.  . 50

شود که توسط شریف رضی ابی الحسن محمد بن موسوی که استاد ابتدا مجوسی بود و سپس مسلمان شد و گفته می. او در 51

 او بوده، مسلمان شده است و در نظم شعر در نزد او کسب علم کرده است.

 .356دیوان: . 52

 .. دشمنان حضرت علی )ع(53

 آن همه به ما»: گویندمى( اندقرآن آیات اسرار درک دنبال به که آنها). دانند تفسیر آنها را، جز خدا و راسخان در علم، نمى .54

 .وردیمآ ایمان

 .راسخون در علم ما هستیم و ما تأویل قرآن را می دانیم. 55

[ آفرید و عرش )حکومت( او، بر آب قرار داشت )بخاطر این او کسی است که آسمانها و زمین را در شش روز ]شش دوران. 56

 .شما را بیازماید که کدامیک عملتان بهتر استآفرید( تا 

 .ها و آنچه در زمین است را، در حالی که همگی از اوست، برای شما مسخر ساختو آنچه در آسمان. 57

 .او کسی است که همه آنچه در زمین است را برای شما آفرید. 58

 (70)اسراء/  . 59

ها روزی دادیم؛ و ها( سوار کردیم؛ و آنان را از پاکیزهو بیقین فرزندان آدم را گرامی داشتیم؛ و آنان را در خشکی و دریا، )بر مرکب]

 .[بسیاری از کسانی که آفریدیم، کاملًا برتری دادیمایشان را بر 

خواهد پلیدی و گناه را از شما اهل فقط می( ]33)احزاب/  . 60

 .[بیت دور کند و کاملًا شما را پاک سازد

سرپرست و ولیّ شما، ]( 55 /)مائده . 61

 .[دهندت میدارند، و در حال رکوع، زکااند همانها که نماز را برپا میتنها خداست و پیامبر او و آنها که ایمان آورده

ای ( ]59)نساء/  . 62

عت کنید پیامبر خدا و اولو الأمر را و هر گاه در چیزی نزاع داشتید، آن را به اید: اطاعت کنید خدا را و اطاکسانی که ایمان آورده

 .[خدا و پیامبر بازگردانید

 



136                                                             
 

 

ها بر ا در میان خلق اوست و حجّت او بر بندگانش و خلیفه او در بلادش است... از گناهان پاک و از عیبهمانا امام امین خد. 63

نشینی ندارد، کانون قدس، پاکی، طاعت، زهد، علم و عبادت کنار است... عالمی است که نادانی ندارد، سرپرستی است که عقب

 .ستوار گشته، از هر گونه خطا، لغزش و افتادنی در امان استاست... پس او معصوم است و تقویت شده و با توفیق و ا

 هرکس بمیرد و ولی امام عصرش را نشناخته باشد، نادان از دنیا رفته است.. 64

شود، این است که حجت خدا را در زمین نشناسد و به شاهد حق تعالی آن گمراه می ۀبه واسط -خدا ۀبند - کمترین چیزی که. 65

 .داوند به اطاعت او فرمان داده و دوستی وی را واجب کرده آشنا نباشدبر بندگانش که خ

شود مگر به وجود امام و هر کس بمیرد و امام خود را نشناسد به مرگ جاهلیت مرده است. و هنگامی زمین آباد و اصلاح نمی. 66

ر است، تا در این حال بگوید: به کار خوبی که هر یک از شما را نفس به سینه رسد، بیشتر از هر چیز به شناسائی امام نیازمندت

 .امپرداخته

او گرد آمده بودید تا آن زمان که خداوند بر ما منتّ گذارد و شما را  عرش خداوند شما را به مثابه نور خلق نمود و شما در جوار. 67

 .و نام او برده شود ها ذکرهایی که اراده بلندی و رفعت آنها را نموده بود قرار داد تا درآن خانهدر خانه

 .ایمای آمیخته آفریدهما آدمی را از نطفه. 68

 .یداهای پاک و طاهر بودههای شامخ و رحَِمها نوری در صلبدهم که شماشهادت می. 69

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 137                    ادبی مؤلف اثر مذهب التشیع فی الأدب العربی )محمد سید کیلانی(       -های تاریخینقد و بررسی دیدگاه

 

 منابع و مآخذ

مؤسسه  :تهران .تصحیح محمدجواد مشکور .المقالات و الفرق (.1963) .بن عبدالله ابوخلف سعد ،الأشعری القمی .1

 .مطبوعاتی عطائی

 . تهران: انجمن آثار ملی.ایترجمۀ محمد باقر کمره .الغارات(. 1352) ، ابراهیم بن محمد.ثقفی کوفی .2

 لبنان: دار الفکر. -بیروت .لسان الميزان(. 1407) .احمد بن علی ،قلانیابن حجر عس .3

 لبنان: الرساله. -محقق: شعیب الأرنووط و عادل مرشد. بیروت .المسند(. 1416) .ابن حنبل، احمد بن محمد .4

 -بیروت .تصحیح امین محمد عبدالوهاب و محمدالصادق العبیدی .لسان العرب(. 1996) .، محمد بن مکرمابن منظور .5

 .داراحیاء التراث العربی لبنان:

 لبنان: دار إحیاء التراث العربی. -بیروت .الأغانی(. 1415) .علی بن حسین ابو الفرج اصفهانی، .6

 تهران: کتابخانۀ بزرگ اسلامی. .الغدیر (.1368) .عبدالحسین امینی، .7

مصر:  -حمد محمد شاکر. قاهرهمحقق: ا .الجامع الصحيح وهو سنن الترمذی(. 1419) .ترمذی، محمد بن عیسی .8

 دار الحدیث.

 .علم :تهران .ساختار نهاد دینی فاطميان در مصر (.1388) .جان احمدی، فاطمه .9

تهران: شهید سعید  .زیر نظر کامران فانی و بهاالدین خرمشاهی .المعارف تشيعدایره(. 1385) .جوادی، احمد صدر .10

 محبی.

 لبنان: دار الغرب الإسلامی. -یروتب .معجم الأدباء(. 1993) .حموی، یاقوت .11

لبنان: دار الکتب  -بیروت الأحادیث الموضوعة.اللئالی المصنوعة فی (. 1417) .سیوطی، عبدالرحمن بن ابی بکر .12

 العلمیۀ.

 المدینۀ المنورۀ: العلوم والحکم. .المسند للشاشی(. 1410) .الشاشی، الهیثم بن کلیب .13

 .علمی و فرهنگی :تهران .ترجمۀ سید جعفر شهیدی .البلاغهنهج(. 1367) ، محمد بن حسین.ریف رضیش .14

 لبنان: دار الأضواء. -بیروت .من لایحضره الفقيه(. 1405) .شیخ صدوق، ابن بابویه .15

 اصفهان: آستانۀ الرضویۀ المقدسۀ. .طوسیالشيخ الرجال (. 1415) .شیخ طوسی، محمد بن حسن .16

 :تهران. ترجمه ابوالقاسم پاینده .تاریخ طبری (.1362) .ر بن غالبابوجعفر محمد بن جریرعلی بن یزید بن کثی، طبری .17

 .اساطیر

 مصحح: هاشم رسولی. قم: اسماعیلیان.  .نور الثقلين(. 1415) .عروسی حویزی، عبد علی بن جمعه .18

 جا: المعارف.بی .تبيين المعانی فی شرح دیوان ابن هانی الاندلسی المغربی(. 1352) .علی، زاهد .19

 مترجم: هاشم رسولی. تهران: علیمه اسلامیه. .اصول الکافی(. 1369) .بن یعقوب کلینی، محمد .20

 .امیرکبیر :تهران .دوم اپچ .دائرة المعارف فارسی (.1380) .غلامحسین ،مصاحب .21



138                                                            

 

 مقالات

های قرآنی. شمارۀ . فصلنامۀ پژوهشتفسیر و تأویل و مثل و ممثول «.اسماعیلیه و علوم قرآنی»(. 1381) .بهرامی، محمد .1

 .201 -178. صص: 32

اث. . دو فصلنامۀ آینۀ میرشاعر گمنام شیعه«. شرح قصیدۀ الأشباه اثر المفجع البصری(. »1394حسینی، سید مرتضی. )2 .2

 .248 -237. صص: 59شمارۀ 

نامه کارشناسی ارشد پایان  «.بررسی و تحلیل مضامین و اسالیب شعر شیعی در عصر اندلس»(. 1387) .فر، پروینزمانی .3

 کرمانشاه: دانشگاه رازی. وند.ینیاستاد راهنما: دکتر تورج ز دانشگاه رازی.

امۀ شیعه شناسی فصلن «.شعار ابن هانی شاعر شیعۀ اندلسپردازش تحلیلی اصل امامت در ا»(. 1394).صیادانی، علی .4

 .250-225، صص49 سال سیزدهم، شمارۀ پژوهشی(.-قم )علمی

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

DOI: ۱۰٫۲۲۰۳٤/JRAL.۲۰۲٥٫٥۰۷۱۰۰٫۱۰٥٥        

 , )  

 

. 

.

T_zinivand٥٦@yahoo.com

fereshtehjamshidi۱۹۹۲@gmail.com 

 

 

 

 

mailto:T_zinivand56@yahoo.com
mailto:fereshtehjamshidi1992@gmail.com



