
JOURNAL  WEBSITE

SOPHIA PERENNIS

VOLUME 21, ISSUE 46

E-ISSN: 6140-2676

Reasons for the Realization of Three Transformations in 

Mulla Sadra's Philosophical Understanding 

Babaei, Ali*

Associate Professor, Department of Philosophy and Islamic Theology, University of Tabriz. 
)hekmat468@yahoo.com(

ABSTRACT

Among philosophers, there are differing opinions regarding Mulla Sadra's 

philosophical approach. There is no doubt that Mulla Sadra for a period of time 

believed in the priority of essence (asalat-e mahiyyat) and explicitly stated this. His 

assertion of priority of gradational existence (asalat-e wujud-e wahdat-e tashkiki) is 

also certain. However, there is disagreement on whether he remained at this stage or 

also reached priority of personal existence (asalat-e wujud-e wahdat-e shakhsi), and 

which position represents Mulla Sadra's true and final stance. This article approaches 

the three stages of Mulla Sadra's philosophical development in two ways: one, by 

referring to Sadra's explicit statements on this subject; and two, by explaining the 

transformations based on these three stages in important topics such as causality, 

substance and accident, motion, knowledge, the one and the many, psychology, 

precedence and succession, and indeed in most philosophical discussions. This 

article considers both approaches to demonstrate the realization of these three stages . 

Keywords: Three stages of Mulla Sadra, priority of essence, priority of existence, 

gradational unity of existence, personal unity of existence. 

Received: 2024/06/22  - Received in revised form: 2024/11/14  - Accepted: 2025/09/20  - Published online: 2025/09/25 

 babaei, A. (2025). Reasons for the Realization of Three Transformations in Mulla Sadra's Philosophical

Understanding, Journal of Philosophical Sophia Perennis, 46(2), 93-118.

https://doi.org/10.22034/iw.2025.445155.1769

This article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0

Research Article 

https://journal.irphe.ac.ir/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/6140-2676
mailto:hekmat468@yahoo.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
https://www.javidankherad.ir/


|  Bi-quarterly scientific journal Sophia Perennis, Vol. 21, No.2, 2025 

 
94 

 

 

Extended Abstract 

It is evident that Islamic philosophy has undergone a journey over many centuries, 

reaching its pinnacle in the transcendentaphilosophy of Ṣadrā. Numerous pieces of 
evidence indicate that Islamic philosophical discourse has evolved from the 

multiplicity of existence to unity within multiplicity (gradation) and, ultimately, to the 

personal unity of existence. Precisely delineating which discussions are according to 

the originality of nature, which according to the originality of existence of gradational 

oneness, and which on Ṣadrā’s more specific view—the personal oneness of 

existence—requires outlining the fundamental and overarching framework of each of 

these aforementioned stages. According to the originality of nature, natural 

multiplicity always indicates multiplicity in objective and external entities, since each 

of them hypothetically refers to a specific objective aspect (Mesbah, 1987, vol. 1, p. 

321). However, as expressed by Ṣadrā, unity is coextensive with existence: wherever 
there is unity, existence is also present, and wherever there is existence, unity is 

realized. These two are coextensive in their application to things—whatever is called 

“existent” can also be called “one”,uand they are alike in strength and weakness. The 
weaker its existence, the weaker its unity, and the stronger its existence, the stronger 

its unity. (Mulla Sadrā, 2003, vol. 1, p. 402; see also: Sajjādī, 2001, p. 520) . 
In the passages where Ṣadrā acknowledges his earlier advocacy for the originality of 

nature, he also refers to his transition from this essentialist perspective to an existence-

centered (wujūd-centric) view. There is no doubt that his philosophy is fundamentally 

grounded on the originality of existence (aṣālat al-wujūd). Once affirming thisaprinciple, 
he employs theIrule of gradation (tashkīk) to explain multiplicity. (Mulla Sadrā, 1981, 
vol. 2, p. 381). It is for this reason that this stage of his philosophical journey is termed 

the originality of existence of gradational oneness. Ultimately, Mulla Sadra's third 

philosophical journey is characterized by belief in the originality of existence of personal 

oneness, through which he addressed numerous philosophical and theological issues, 

bringing about a profound transformation in his philosophical discourse. Apart from the 

explicit distinctions made by Mulla �adrā and the philosophers regarding the three 
journeys of the originality of nature, the originality of existence of gradational oneness 

and the originality of existence of personal oneness, the best evidence for the 

actualization of these three journeys lies in the discussions that can be shown to have 

evolved within the same subjects according to these three journeys. Significant 

transformations have occurred in numerous issues such as causality, essence and 

accident, movement, knowledge, oneness and multiplicity, psychology, tripartite 

division of being, precession and recency, the subject of philosophy, and more . 
 The first journey is characterized by multiplicity as its essence; the second journey is 

marked by unity within multiplicity, while the third journey embodies pure and personal 

unity. Thus, the realization of all three journeys in Ṣadrā’s philosophy is certain, given the 

presented evidence. It is essential to deeply examine the evolution of discussions in other 

philosophical subjects when studying Islamic philosophy, particularly Ṣadrā’s wisdom. 



95 Reasons for the Realization of Three Transformations in Mulla Sadra's Philosophical Understanding  | 

 

 

 

 

 

 

 

References 
The Holy Quran. 

Ashtiyani, Jalal-ed-Din (1999), “Biography and Philosophical Thoughts of Mullā Ṣadrā”, 
Qom: Islamic Propaganda Office of Qom Seminary . 

Ashtiyani, Mehdi, (2011), “Commentary on Sharh al-Mānzoumeh”, Qom: Ashtiyani 
Publications. 

Assar, Mohammad Kazem, (1997), “Treatise on Unity of Existence”, Tehran: Amir Kabir . 
Babaei, Ali (2022), “The Issue of God, the Only Substance of Being: Development of 

Essence and Accident Based on Three Developmental Stages of Mulla Sadra's Philosophy”, 
Journal of Religious Thought, Vol.20, No.75 . 

Babaei, Ali (2022), “The Issues of Science according to Three Philosophical Journeys”, 
Essays in Philosophy and Theology, Vol.55, No.1 . 

Babaei, Ali, Mousawi, Seyyed Mukhtar (2020) “Three Motions based on Mullā Sadrā's Three 
Philosophical Journeys: Natural Motion, Substantive Motion, Renewal of Likes”, Journal 
of Philosophical Investigations, Vol. 16, No. 36 . 

Babaei, Ali; Mousawi, Seyyed Mukhtar (1401), “Three Motions based on Mullā Sadrā's 
Three Philosophical Journeys: Natural Motion, Substantive Motion, Renewal of Likes”, 
Journal of Philosophical Investigations, Vol. 16, No. 36 . 

Bahmanyar ibn al-Marzban, Abu al-Hasan (1996), “Kitāb al-Taḥṣīl”, ed by Morteza 
Motahhari, Tehran: Tehran University Press. 

Ebrahimi Dinani, Gholam Hossein (2001), “General Philosophical Rules in Islamic 
Philosophy”, Tehran: Research Institute of Human Sciences and �ultural Studies . 

Elahi Ghomshei, Mahdi (1984), “Special and Common Divine Wisdom”, Tehran: Islamic 
Publications. 

Fakhr Razi, Mohammad ibn Umar (2003), “Sharh al-Ishãrat wa al-Tanbîhat”, Tehran: 
Association of Cultural Works and Honors . 

Ghasemiyan, Reza (2016), “A Comparative Study of the Erect Estance of Perceptual Forms 
to the Faculty of Perception according to Ibn Sina and Mullā Ṣadrā”, Ayîn Hekmat, Vol.27, 
No.1 . 

Haeri Yazdi, Mehdi (1982), “Knowledge and Evidence”, Tehran: Institute of Cultural Studiesy
and Research . 

Hosseini Tehrani, Seyyed Mohammad Hossein (1996), “Allāh-Shînāsi”, Mashhad: Allameh 
Tabatabai Publications, First Edition . 

Ibn Sīnā, Hossein ibn Abdullah (1982), “al-Ishãrat wa al-Tanbîhat”, Qom: Bústan-e Kitab . 
Ibn Sīnā,�Hossein ibn Abdullah (1983), “Danishnama-i 'Ala'I”, Hamedan: Bu-Ali Sina 

University Press. 
Ibn Sīnā, Hossein ibn Abdullah (1984), “al-Maābdā wa al-Ma`ad”, Tehran: Institute of 

Islamic Studies, University of Tehran - McGill University. 
Ibn Sīnā, Hossein ibn Abdullah (1997), “Kitab al-Shîfa (Theology)”, Research by Allameh 

Hassanzadeh Amoli, Qom: Publication Center of Islamic Propaganda Office of Qom 

Seminary . 
Javadi Amoli, Abdullah (2007), “Raḥiq Mākhtoum”, Qom: Isra Publications, First Edition. 
Mesbah Yazdi, Mohammad Taqi, (1987), “Philosophy Education”, Tehran: Islamic 

Propaganda Organization . 
Motahhari, Morteza (2004), “Collection of Works”, Tehran: Sadra . 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (1962), “al-Shawahid al-Rúbubiyyah”, Tehran: 



|  Bi-quarterly scientific journal Sophia Perennis, Vol. 21, No.2, 2025 

 
96 

 

 

University Publication Center . 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (1981), “Hikmat Al Muta'alyah fi Ἇsfar al-‘aqliyya 

al-arba‘a”, Beirut: Dậr al-Ἇhyyậ . 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (1984), “al-M`afatîh al-Q.y b”, Tehran: Institute of 

Hikmat and Philosophy of Iran. 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (1987), “al-Shawahid al-Rúbubiyyah”, Beirut: 

Institute of Arab History . 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (1989), “Hikmat Al Muta'alyah fi Ἇsfar al-‘aqliyya 

al-arba‘a”, Qom: al-Mustafawi Publications. 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (1999), “al-Maābdā wa al-Ma`ad”, Tehran: Institute 

of Hikmat and Philosophy of Iran . 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (2001), “al-Maābdā wa al-Ma`ad”, trans by Zabihi, 

Qom: Qom University Press. 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (2003), “Sharh al-Shîfa”, Tehran: Institute�of Islamic 

Hikma of Sadra . 
Mullā Ṣadrā, Mohammad Ibn Ibrahim (2006), “Ittihad al-‘Aquil wa’l-Ma’qul”, Tehran: 

Hikmat. 
Mửnẩazah, Mehdi; Kavandi, Sahar (2017) “Thes Evolution of Mullā Ṣadrā from the 

Originality of the Existence of Gradation Oneness to the Originality of the Existence of 

Personal Oneness”, Journal of Hikmat Sadraei, Vol.5, No.2 

Sabzevari, Mullah Hadi, (1990) “Explanation of the Manzomeh”, Tehran: Nashr-e Naab 

Sajjadi, Jafar, (2001), “Dictionary of Philosophical and Theological Sciences”, Tehran: Amir 
Kabir. 

Tabatabai, Mohammad Hossein (2005), “Scientific and Objective Tāwhid in Religious and 
Mystical Schools”, Mashhad, Islamic Publications. 

Tabatabai, Mohammad Hossein (2007), “The Endless of Creation”, Qom: Bústan-e Kitab . 
Tabatabai, Mohammad Hossein (2009), “al-Qûwā wa al-Fîl”, Qom: al-Baqqiyāt . 
Tabatabai, Mohammad-Hossein (1981), “Nihāyat al-Hikmah”, Qom: Publication Center of 

Islamic Propaganda Office of Qom Seminary . 
Tabatabai, Mohammad-Hossein (2008), “al-Risalāh fi Ilm”, Qom: Bústan-e Kitab. 
Zanuzi, Abdullah (1999), “Anwar al-Jāliyāh”, Tehran: Amir Kabir 

 



سایت مجله  وب

علمی دوفصلنامه 
خرد  جاویدان 

46پیاپی  ،  2  شماره ،  2۱ دوره 

6140-2676 :شاپای الکترونیکی

ملاصدرا   یتحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا

علی بابایی

) hekmat468@yahoo.com( .زیدانشگاه تبر یگروه فلسفه و کلام اسلام اریدانش

چکیده 

به    یکه ملاصیدرا زمان  سیتی ن  ید یملاصیدرا وجود دارد؛ ترد  یدر موردِ مسیلکِ فلسیف  ییهایر ی گاهلِ حکمت موضیع انِ ی در م
وجود هم  یکی به وحدت تشیک  شیانیقول ا نی اعتقاد داشیته و به صیراحت به آن اشیاره کرده اسیت؛ همچن  تی اصیالت ماه

و  یقی موضیعِ حق کیو کدام  دهی وجود هم رسی یبه وحدت شیخصی ای ومانده   یباق  مرحلهنیدر ا ایآ  کهنیمحرز اسیت؛ اما در ا
  یک یملاصیدرا پرداخت:    یتحول فلسیف  ری به سیه سی  توانیمقاله با دو راه م  نیاختلاف اسیت؛ از موضیعِ ا، ملاصیدراسیت  یینها

در موضیوعاتِ  ری هر سیه سی یکه بر مبنا  ییهاتحول  نِ یی از راه تب   یگر یموضیوع و د  نیصیدرا در ا  یهاحیاز راه اشیاره به تصیر 
تقیدم و تیاخر و بلکیه در غیالیب  ، مواد ثلاث، یشییینیاسییینفس،  ری واحید و کث ،  علم، حرکیت،  جوهر و عرض،  تییچون عل یمهم

.دهدیمد نظر قرار م ییصدرا ری نشان دادنِ تحققِ سه س یاتفاق افتاده است؛ مقاله حاضر هر دو راه را برا یمباحث فلسف

وجود. یوحدت شخص، یکی وحدت تشک، اصالت وجود، تی اصالت ماه، ملاصدرا ری : سه سها دواژه یکل

1404/ 07/ 03  : ن ی انتشار آنلا   خ ی تار      ـ    1404/ 06/ 29  : رش ی پذ   خ ی تار     ـ   1403/ 08/ 24تاریخ اصلاح:       ـ    1403/ 04/ 02:  افت ی در   خ ی تار 

46 ،۱۱8ـ   93، (2)  بابایی، علی (1403) دلایل تحقق سه تحول در فهم فلسفی ملاصدرا، جاویدان خرد.

https://doi.org/10.22034/iw.2025.445155.1769

This is an open access article under the terms of the Creative Commons ttribution 4.0

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0

 ـ پژوهشی   علمی  

https://www.javidankherad.ir/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/6140-2676
https://orcid.org/0000-0002-2680-2824
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
https://www.javidankherad.ir/


 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
98 

 

 

 مقدمه  

ی حکمتِ متعالیهمحرز است حکمتِ اسلامی در طولِ سالیانِ بسیار زیاد سیری را تجربه کرده است که در  

دهد مباحثِ حکمت اسلامی از رسد. شواهد و قراینِ بسیاری وجود دارد که نشان میصدرایی به اوجِ خود می

و وحدت شخصی وجود سیر کرده است؛ تبیین و ،  به وحدت در عین کثرت )تشکیک(،  کثرت تباینیِ موجودات 

اصالت ماهیت و کدام مورد بر مبنای وحدت تشکیکی وجود که کدام مورد از مباحث بر مبنای تعیینِ دقیقِ این

نگاهِ اخصِ صدرایی یعنی وحدت شخصی وجود است نیازمند ترسیم سیمایِ کلی و  ،  و کدام مورد بر مبنای 

باشد. دو موردِ اول مشیء متعارفِ صدرا در تبیینِ مباحثِ حکمت است؛ اساسیِ هر یک از مراتب یاد شده می

ای« است که از ملاصدرا  ی سوم یعنی سخن از وحدت شخصی وجود به تعبیرِ اهلِ حکمت »شقشقهمرتبه

د و ینما یم  یوی در اغلب آثار خود مطابق جمهور حکماء مش  (595ص ، 17ج،  1386، )جوادی آملیصادر شده است؛ 

ت  یث علکند و در بح ینظر خاص خود را ذکر م ،  رسدین مینو   یاجهیکه به نت   یان هر بحث هنگام یتنها در پا

ت بلکه با ینماید نه تنها بحث عل یح م ی گونه که در اسفار تصر همان،  کند یگاه که مراد خود را اثبات مز آنین

 ی ان عبارت شقشقهیشود و ایدن اصل فلسفه می ت رسان یبه تمام   یمدع،  که به دست آورده است  یاجهینت

د  ی ن نبای د. بنابرای گویگر بار به موطن خود بازگشته و به رسم قوم سخن مید،  است که از او ظاهر شد و از آن پس

اما اثر و  (595ص ،  17ج،  1386،  )جوادی آملید.  ینما  یك منوال مش یع آثار خود بر  یانتظار داشت که ملاصدرا در جم 

 هویداست؛ به نحوی که اش  خلالِ مباحثِ فلسفیردپای اعتقاد باطنی ملاصدرا به وحدت شخصی وجود در  

)به عنوان نمونه بنگرید:    زند.گریزی به لوازم وحدت شخصی وجود می،  مباحث را به اوج برساند  خواهدهرگاه می

قدم مبحث تقدم و تاخر و طرح ت،  88ص ،  1ج،  1368،  ملاصدرامبحث مواد ثلاث؛ ارتقاء از مواد ثلاث معروف میانِ قوم به حق و باطل:  

 .  (257ص ، 3ج، 1368،  و ملاصدرا 61ص ، 1360، بالحق: ملاصدرا

از سوی این قلم  حکمی    چندین مبحثِ مهمِ دادنِ سه مرتبه تحولِ یاد شده  سوابق پژوهش: به قصدِ نشان

گانه در موضوعاتِ مختلف حکمی به نگارش  و برای همین مقالاتی در مورد تحولاتِ سه  گرفتهمورد بررسی قرار  

ده عنوان به چاپ رسیده از این مقالات تا به حال    نزدیک به بیست مقاله تا به حال نگاشته شده است  و  ؛مدهدر آ

حرکت جوهری و ، ؛ برای نمونه مقاله سه مرتبه حرکت بر مبنای سه سیر فلسفی ملاصدرا: حرکت طبیعیاست

ی »مسئله  است؛ همچنین مقاله  منتشر شدهدانشگاه تبریز    فلسفیهای  پژوهشکه از سوی مجله  ؛  تجدد امثال

،  شماره اول،  سال نوزدهم،  معرفت فلسفی ی  از سوی نشریه،  ن« ی»زمان« در سه مرتبه سیر فلسفی صدرالمتأله

 سیر تحول جوهر و عرض بر مبنای سه مرتبه ،  و مقاله »حق تعالی تنها جوهر هستی«   64ی 49ص  ،  73  یاپ یپ

   انتشار یافته است.دانشگاه شیراز اندیشه دینی   فصلنامهدر ، سیر فلسفی ملاصدرا 

، از سوی دانشگاه محقق اردبیلی به چاپ رسیده  1398از این قلم که در سال    های عالم معرفتگانهسهکتابِ  

ترین موضوعاتِ عالمِ معرفتِ اسلامی )اعم از متون دینی و عرفانی و تا حدودی فلسفی( را بررسی کرده مهم



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 99

 

 

 

 

 

 

 

ی اسلامی را بررسی  سه مرتبه تحولِ مباحث در فلسفه،  ی حاضر و دیگر مقالاتِ اشاره شدهاست؛ اما مقاله

   اند.متنی متفاوتایِ مشابهی دارند اما از لحاظِ محتوا و موضوعِ درونگانهکه ساختارِ سه؛ با آنکنندمی

 وحدت شخصی وجود  ،  وحدت تشکیکی وجود، ماهویسه سیر فلسفی: نگاه . 1

 قوم یا نگاه ماهوی یا اصالت ماهیت یا نگاهِ غیروجودی  مبنای . 1ـ1

از نقطه نظرِ تشکیلِ مکتب  را در دلِ خود  ،  حکمتِ اسلامی سه مکتبِ مشاء ،  اگر  متعالیه  اشراق و حکمتِ 

)یا نگاهِ غیرِ وجودی   ی اصالتِ ماهیتیهای آن در نهایت در سه مرتبهاز لحاظِ محتوایی نیز آموزه،  پرورانده است 

وحدت تشکیکی وجود و وحدت شخصی وجود به تحول رسیده است. ملاصدرا در خلالِ آثارِ  ،  و مبنای قوم( 

می تعبیر  ماهیت  اصالت  به  گاه  و  قوم  مبنای  به  گاه  حکما  رایجِ  دیدگاهِ  از  در کندخود  را  »قوم«  تعبیر  او   .

ترین گروهی که مخاطب و منظور ملاصدرا از این تعبیر  ؛ بدونِ شک مهمهای مختلف به کار برده استمناسبت

. هم از آن لحاظ که ملاصدرا به صراحت از بزرگانِ مشائی به ویژه 1  سینا است:ابن است مشائیان و به ویژه

قد  . و نیز:  ( 161ص ،  1360،  )ملاصدرا  کتب القوم کالشفاء  یو أما المذکور ف سینا به عنوان قوم نام برده است:  ابن

 . و نیز:(321ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرا....س و أتباعه من القول باتحاد العقل بالمعقولیخ الرئیکالش   -القوم    یاشتح

نصر" و  ی ن "أبیخ یکتب الش  یرا من فوائدهم و خصوصا ما وجد ف یکتب القوم و استفاد کث یبعد أن عاد النظر ف 

 . (382، تابی، )ملاصدرا... نیقة المشائ یطر  ی" ف یعل  ی"أب

هایی که در  ی قوم یاد کرده است دیدگاهها را با عنوانِ نظریههای معروف آنو هم از این لحاظ که دیدگاه .2

ی ماهیت و تعلقِ آن به مشائیان اعتقادِ حداکثری و غالبی وجود دارد؛ بیشترین این مباحث مربوط به مساله

)بنگرید به:  شود؛  از تبعات و لوازمِ نگاهِ ماهوی محسوب می،  وجود است و باقی مباحث که بسیار هم زیاد است

اتحادِ عاقل به عنوانِ مثال  سینا  ابنبه نحوی که وقتی    (11ص ،  1360،  و ملاصدرا  409و    406-403ص ،  1ج،  1368،  ملاصدرا

تنها به ذکرِ یک مورد اکتفا می  –و معقول از نظر ،  کندرا به دلایلی انکار می  -کنیم  و ما برای رعایتِ اختصار 

سینا به این اگر ابن  مطابق نظرِ ملاصدرا سینا داده شود؛  ای لازم است تا بدان وسیله پاسخ ابنملاصدرا مبانی

اند  های سیر دومکرد؛ مبانی یاد شده همان خصیصهاعتقاد پیدا می  هم  معتقد بود به اتحاد عاقل و معقولمبانی  

. (324ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرا.  وجود در موجود بودن در هر چیزی اصل استاول: اصالت وجود:    عبارتند از  و

گاه حرکت گاه قول به حرکت جوهری و آن. سوم: تشکیک و آن(324ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرادوم: تشکیک وجود  

 : چهارم  به بعد(  324ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدراالبقاء  الحدوث تا روحانیهاستکمالی نفس و در نتیجه سیر از جسمانیه

  .(325ص ، 3ج، 1368،  )ملاصدرا توجه به نوع سوم از اتحاد

گاه که مباحثِ شیخ بیشتر مباحثِ مشائیِ حکمتِ اوست با تعبیر  نسبت به شیخ اشراق نیز آن  موضعِ ملاصدرا



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
100 

 

 

ی موضع قوم از زمرهگونه است و موضعِ او را قوم همراه است؛ مثلا در همین مبحث مجعول بودنِ ماهیت این

؛ اما وقتی که مباحث اختصاصیِ حکمتِ نوری و اشراقی در میان  (405ص ،  1ج،  1368، )ملاصدراآورد؛  به حساب می

  ی لو تأملت ف  إنك کند؛ مثلا در مباحثِ مربوط به نور بودنِ نفس گوید: »ی قوم استثناء میباشد او را از زمره

 ة ی طة نور یقة بسیه من کون النفس ذات حقیکتاب   یف  یخ المتأله السهروردی نه الشی أصولنا السابقة و تذکرت ما ب

بهذه القاعدة فإن لها    یبی ا حبیك  یفعل...  ر واقعة تحت مقولة الجوهریة غی لعلمت أن الذوات المجردة النور ..  .

، 1368،  ا)ملاصدر .  هایدفع شکوك تستعرض لك ف  یما ذهل عنه جمهور القوم و بمراجعة کتبه و قواعده فیعمقا عظ

بینیم که در این متن ملاصدرا دیدگاه شیخ اشراق را تایید و ذهنِ قوم را از ادراکِ آن عاجز دانسته می  .(44ص ،  2ج

گونه نیست چرا که او با اعتباری اصالتِ ماهیت معروف است؛ اما حقیقتا این  طرفداری از  شیخ اشراق بهاست.  

ی اختصاصی او دهد؛ بلکه فلسفهرا مبنای فلسفه خود قرار نمیگیرد و آندانستن وجود جانب ماهیت را نمی

تشکیک و خارجیت و ترتب » نورمحوری است و از وجوهِ مهم اصالت وجود یعنی ، که ورای فضای مشایی باشد 

چه اشاره کردیم در برخی مباحث  ؛ بر همین اساس است که مطابقِ آن توان در آن سراغ گرفتمی  «و وحدت

 کند.  ملاصدرا شیخ اشراق را از حکمِ »قوم« استثناء می

ی وجود و ماهیت قایل است و در غالب مباحث  ای برای مسالهملاصدرا در نقدِ دیدگاهِ قوم سهمِ بسیار ویژه

این در  را  قوم  دیدگاه  ردِ  گاه  و  نقد  دیدگاهنکته میدلیلِ  مبنای  و  احتجاجات  مدار  که  عقلیِ  داند  امرِ  هایشان 

جا که دلیلِ اصلیِ تفاوتِ  در کل از آن  .( 406ص ،  1ج،  1368، )برای نمونه بنگرید: ملاصدرااعتباری دانستنِ وجود است 

و ،  گردد ی اصالتِ وجود و اعتباری بودن ماهیت باز میدر نهایت به مساله  های قومملاصدرا با بیشترِ دیدگاه

 توان سیر اول یعنی مبنای قوم را نگاهِ غیرِ وجودی پس می،  نگاهِ غیرِ وجودی لاجرم با نگاه ماهوی همراه است

عنوان کرد.   دو سیر  بینِ  فارقِ  را  وجود  اصالتِ  به  و رسیدن  دانست؛  نگاهِ ماهوی  بسیاریا  ،  بر حسبِ شواهدِ 

اصالتِ وجود را مبنای فلسفه خود قرار داده است؛ سابق ،  ملاصدرا اولین کسی است که به صراحت و عامدانه

محوری؛ قبل از حکمتِ هایی مبنی بر وجودمحوری وجود دارد و هم نشانههایی مبنی بر ماهیتهم نشانه،  بر او

علیت ،  متعالیه  نظیرِ  مباحثی  گفته،  از  سخن  فلسفی  مهمِ  موضوعاتِ  دیگر  و  بر جعل  تکیه  با  تنها  که  اند 

تحقق بالذاتِ وجود در   دربارۀمسلک  وجودمحوری قابل طرح است؛ حتی در آثارِ کسانی چون بهمنیارِ مشایی

. اما ویژگیِ وجود در (280ص  ،  1375،  )بهمنیار خارج و حملِ تشکیکیِ آن بر مادونِ خود سخن گفته شده است؛  

ی نخِ تسبیحِ همه،  ترحکمتِ صدرایی چنان است که با تعمد مبنای مباحث قرار داده شده؛ و به تعبیری عامیانه

بخشِ وجود نه تنها محورِ وحدت،  ار گرفته است؛ در این مکتبها قر بخشِ آن مباحثِ حکمت صدرایی و وحدت

تواند  عینِ وحدت و مساوق با آن است؛ چیزی که عینِ وحدت نباشد نمی،  خودِ وجود،  بلکه،  مباحثِ مختلف

در دو تعبیر »وحدت تشکیکی وجود« و »وحدت  ،  محوری ملاکِ وحدتِ حقیقی باشد؛ این نکته یعنی وحدت



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 101

 

 

 

 

 

 

 

،  ی نگاهِ ماقبلِ اصالتِ وجودی ویژگیِ برجسته،  دهد؛ و برعکسِ آنشخصی وجود« به خوبی خود را نشان می

یا اصالتِ ماهیتی  بودنِ ماهیت است؛ »لأن الماه»کثرت،  یعنی نگاهِ ماهوی  ة مثار الکثرة و فطرتها یمحور« 

ن یتبا به نظر اهل تحقیق »  (74ص ،  2ج،  1369،  )سبزواریات بذواتها مختلفات و متکثرات«  یالاختلاف فإن الماه 

ن سرابی و یات تباین ناشی از ماه یتبا، اندات اعتباری محضیات است و چون ماهین ماه یناشی از تبا وجودات

 . (112ص، 1378، )آشتیانیاعتباری است«  

 ها  گرایی و تباین بالذات پدیده کثرت ،  ماهوی   نگاه .  1ـ  1ـ  1

 کثرت موجودات عینی و خارجی است؛ زیرا هریک از آنها علی نشانۀ  کثرت ماهوی همیشه  ،  بنابر اصالت ماهیت

به تعبیرِ ملاصدرا . حال آن (321ص ،  1ج ،  1366،  )مصباح کند.  می   حکایت از یک حیثیت عینی خاصی ،  الفرض  که 

مساوقِ وجود است؛ هر کجا وحدت باشد وجود هم مطرح است و هر کجا وجود باشد وحدت هم تحقق  ، وحدت

ت و شود واحد می می اء متساوقند و به هر چه موجود گفته  یدر صدق بر اش ن هر دو  ی دارد و ا  توان گفت و در قو 

 تر وحدتش قوی   تر و هر چه وجودش قوی   ترف ی وحدتش ضع   تر ف ی اند. هر چه وجودش ضع ز مانند هم ی ضعف ن

. ( 520ص ،  1379،  و نیز بنگرید: سجادی   402ص ،  1ج،  1382،  )ملاصدرا است. فکل  ما وجوده أقوی و أکمل فوحدته کذلك.  

گردد؛  می ل نین و متخالف بالذات تشک یعت واحد از امور متبا ی واقع »طب انجامد و به کثرت بدونِ وحدت به تباین می 

هی است و به برهان یبد ،  دیآ می د ن یعت واحد پدی ن امر که از دو شیء مخالف به تمام ذات طبی توان گفت: امی حتی  

اند عبارتند از: . با این وجود برخی از دلایلی که برای نفی کثرت تباینی ذکر کرده ( 85ص  ، 1380، )ملاصدرا از ندارد؛«  ی ن 

تنافی تباینِ وجودات با حرکتِ ،  ها در چندین مقوله بندی ماهیت دسته ،  »ارتباط و مناسبتِ واقعی میانِ موجودات

،  3ج ،  شرح اصول فلسفه و روش رئالیسم ،  تا بی ،  )بنگرید: مطهریساختِ مفهوم واحد وجود از حقایقِ عینی وجود«.  ،  اشتدادی

 های بسیاری را در پی خواهد داشت: محال ، قول به تباینِ بالذات   ( 61ص 

 و انحلالِ اصل علیت   تباینی   نگاه .  2ـ  1ـ  1

گرایی محض اولین چیزی که از مقامِ اعتبار ساقط ها یعنی همان کثرتی پدیدهبا قول به تباین بالذاتِ همه

شود؛ نفیِ  ترین سطحِ آن »علیت« خوانده میهاست که به تعبیرِ فلسفی در عمیقی بینِ پدیدهرابطه،  شود می

پدیده بالذاتِ  تباینِ  به  میعلیت  علیتها  اعتبارِ  بدونِ  نمی،  انجامد؛  انسانی  ابتداییهیچ  در  حتی  ترین تواند 

ی تواند به هنگامِ گرسنگی در وهلهبه دنبالِ رفعِ نیاز باشد؛ به تعبیری عامیانه هیچ انسانی نمی،  مایحتاجِ خود 

چرا که در چنان فرضی ارتباطی    اول »به تناول غذا« باور داشته باشد و در مرتبه دوم نسبت به رفعِ آن اقدام نماید؛

نمی گرسنگی  رفعِ  و  غذا خوردن  کثرتمیانِ  کرد. عملا  تصور  و همهتوان  است  ی گرایی محض یک فرض 

ارتباط و وحدت اعتقاد دارند.  ،  چه در فطرتِ طبیعی و چه در فطرتِ علمی به تحققِ درجاتی از سنخیتها  انسان

file:///C:/Users/pro7/Desktop/سه%20سیر%20فلسفی%20ملاصدرا/مقالات%20لینکی%20سه%20سیر%20صدرایی/تطبیق%20نظریه%20اختلاف%20حقایق%20وجودی%20مشاء%20با%20اتحاد%20حقیقت%20وجود%20و%20اختلاف%20مراتب%20آن.pdf
file:///C:/Users/pro7/Desktop/سه%20سیر%20فلسفی%20ملاصدرا/مقالات%20لینکی%20سه%20سیر%20صدرایی/تطبیق%20نظریه%20اختلاف%20حقایق%20وجودی%20مشاء%20با%20اتحاد%20حقیقت%20وجود%20و%20اختلاف%20مراتب%20آن.pdf


 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
102 

 

 

نفیِ سنخیتِ میان علت و معلول است؛ و ،  هاگرایی و در نتیجه تباینِ محض پدیدهترین مشکلِ ماهیتعمده

موضوعاتِ مختلف مطرح   و  علیت  موردِ  در  مشائیان  خود  از جمله  و  اهلِ حکمت  که  قواعدی  با  این سخن 

 اند سرِ سازگاری ندارد.  کرده

حقیقتا و به تمامِ معنا محال است بتوان کسی را سراغ گرفت که به تباین بالذاتِ ،  بنابراین از میانِ اهلِ حکمت

ی حقایق قایل باشد؛ هر چند در مقامِ نظر منسوب است که از میانِ متکلمان و مشائیان کسانی قایل به تباینِ همه 

گر  یکد ی ات با  یت است و چون ماه یمعنی آن ماه ه  ت انتزاع شود ب یمفهوم وجود از هرماه »  ها هستند. بالذاتِ پدیده 

تباینِ طبق دیدگاه  .  (242ص ،  1363،  ای )الهی قمشه خواهد بود«.  م مختلف  ی مفاهدارای  ز  ی ن است پس وجود نی متبا

ه و  ی ا به عوارض خارج ی ات متخالفه؛ یز انواع ماه ی مانند تما،  ا به فصول استین دو موجود  ی ز بی »تماها بالذتِ پدیده 

به نحوی  ،  قت استی ز به نفس ذات و تمام حقی ا تما ی،  گر ی کدی ز افراد نوع واحد از  ی مانند تما،  مقارنات فردی است

ها چون وجود گر. آن ی کد ی ه از  ی ز اجناس عال ی ر تما ی از بخواهد؛ نظی ن دو موجود اصلا جهت اشتراك نباشد تا امتی که ب

مغا ی را بس و امری  ماه یط  تما،  دانندات می یر  تمام ذات ی معتقدند  به  این اساس »افراد ز وجودات  بر  است؛  شان 

شان تنها در مفهوم وجود است« رند و اشتراك ی ن و متغایگر متبا ی با افراد د ،  ط یك به تمام ذات بسیخارجی وجود هر  

سینا در مورد حق تعالی تعبیر »مباین« با دیگر وجودات را به کار برده  حتی ابن   (7ص  ،  رساله وحدت وجود ،  1376،  )عصار 

، . از نظر اهل تحقیق مطابقِ این تعبیر از شیخ الرییس ( 341ص ،  1376،  سینا )ابن ع الموجودات«  ین لجم ی است؛ »أنه مبا 

ه( یا ذهنی ه  ی ه خارجی لی ا تعلی ه  ی د ییچ حیثیت تق ی کتا است و به تنهائی )بدون هیع موجودات و ی حق تعالی مبائن جم

ع موجودات آشکار است که قائل به وحدت وجود بر وجه  یح به مبائنت با جم ی ع موجودات است و از تصر ی ء جمامبد 

ست حتی در مبدء اول؛ چرا که حق ی ست بلکه قائل به اصالت وجود هم ن ی ن منتسب است ن ییك که به فهلوی تشک 

ت مثار یت است و ماهیع موجودات ماهیداند؛ پس اصل نزد او در جم می ع موجودات مبائن بالذات  ی تعالی را با جم

 . ( 236ص ،  2ج ،  1362، )حائری مازندرانی باشد.  کثرت و متبائن بالذات می 

کردم »و می  صدرا به صراحت اشاره کرده است که: من نیز در سابق شدیداً از دیدگاه اصالت ماهیت حمایت

انکشافا    یو انکشف ل  یرب  یات حتی أن هدان یة الوجود و تأصل الماهیاعتبار   ید الذب عنهم فیقد کنت شد   یإن

که این حقیقت . تا این(35ص ،  1363،  شرح المشاعر،  و عمادالدوله  49ص ،  1ج،  1368،  )ملاصدرانا أن الأمر بعکس ذلك.  یب

ات هرگز بوی وجود را یاند و ماه حقایقای آشکار بر من روشن شد که وجودات همان  به هدایت الهی به گونه

گاه سهمی از واقعیت نخواهند داشت مطابق اصول صدرایی وجودات متاصله برخلاف اند و هیچاستشمام نکرده

حقایق متباین نیست بلکه دارای مراتب مشکک  ،  آنچه به برخی از ظواهر کلمات حکمای مشا منتسب است 

تر باید گفت: تشکیک مربوط به شئونات و اطوار و ظهورات حقیقت واحد واجب است؛ و در نهایت به نظر دقیق

 .  (359ص ، 1ج، 1382، )جوادی آملی .است که تنها فرد حقیقی و اصیل وجود و هستی است



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 103

 

 

 

 

 

 

 

 وحدت تشکیکی وجود. 2ـ1

به گذر از این نگاهِ ،  ملاصدرا در همان فقراتی که بر طرفداریِ قبلی خود از اصالتِ ماهیت اشاره کرده است

ی او مبتنی بر اصالتِ وجود ای نیست که فلسفهماهوی به وجود محوری هم اشاره دارد؛ و هیچ شک و شبهه

با قول به اصالتِ وجوداست؛ آن از قاعده،  گاه  تبیینِ کثرات  ،  )ملاصدرای تشکیک استمداد کرده است.  برای 

فلسفی ملاصدرا به »وحدت تشکیکی وجود« تعبیر سیرِ  . به این سبب است که از این مرتبه از  (381ص ،  2ج،  1368

کثراتی که در ،  شود و بر مبنای این وحدتاز کثرت به سوی نوعی از وحدت سِیر می،  در دومین مرتبه شود.می

ی اصلیِ  خط و بلکه نقطه،  وجود به جای ماهیت،  شوند. در این مرتبهسیرِ اول نمود داشتند تبیین و توجیه می

طرحِ مباحث است؛ و همین وجود با وحدت تساوق دارد؛ و در آنِ واحد کثرتِ مشهود در موجودات بر مبنای 

گیرد. در این مرتبه وجود امرِ واحدی است ی تشکیک و در نتیجه با تفاوتِ تشکیکی مورد تبیین قرار میقاعده

کثرتی که به وحدتی  انجامد؛ اهلِ تحقیق از  که مراتبِ مختلف دارد؛ یعنی کثرتی حاکم است که به وحدت می

اند: »کثرت  گردد به کثرتِ نورانی تعبیر کردهشود به کثرت ظلمانی؛ و از کثرتی که به وحدت باز میختم نمی

دارد و لذا انسان جز میاء بازیقت وجود متخلل در اش یانسان را از حق ، ات یظلمانی کثرتی است که اختلاف ماه 

کثرت نورانی قرار دارد. در کثرت نورانی هم ،  ند. در مقابل کثرت ظلمانییب مین نیز و تبایر و تمایاختلاف و تغا 

گر کثرت  یر دی ن ما به الاشتراك است. به تعبیاز عی ای است که ما به الامت  ز به گونهیز هست اما نحوه تمایتما

مرتبه ك مرتبه به طور کلی از  یشود که  مینکه کثرت موجب نی عنی ای،  شودمیوقت حجاب وحدت ن   چی ه هینور 

ك وجود مربوط به کثرت نورانی است نه کثرت ظلمانی«. یبرخلاف کثرت ظلمانی؛ و تشک،  گر گسسته باشدید

 .  (240ص ، 1386، )صمدی

تحول از نگاهِ ماهوی به نگاهِ وجودی چنان اهمیت دارد که غفلت نسبت به آن به غفلت نسبت به بسیاری از 

سری جهله فی امهات المطالب و معظماتها.  یانجامد؛ به تعبیر معروف: »فمن جهل بمعرفة الوجود  مطالب می

و معرفة النفس و اتصالاتها و ، ات و نبواتهایو علم الربوب، ئاتها یات المعارف و خبی فاتت عنه خف، و بالذهول عنها 

. »هستی« نخ تسبیح  مقدمه بر المشاعر(،  592ص ،  1ج،  1385،  )ملاصدرا / احسائیاتها.«  یرجوعها الی مبدأ مبادئها و غا

وجود بستر ،  توان در عالم معرفت سراغ گرفت. ماهیت اگر مثار کثرت بودتمام مفاهیم و حقایقی است که می

ده و چه یاء چه پدیئی از اش ی»مطلق وجود تنها مفهومی است که بر هر ش ،  تعبیرِ اهلِ تحقیق وحدت است. به  

گانگی منطقی  یانطباق و  ،  عه و چه واجب و چه ممکنیعت و چه مابعد الطبی ن و چه طب ینهاد و چه ذهن و چه ع

گاه  یناگر یدارد و ما را از همۀ حقائق و م . هم وحدتِ  (10ص،  1361،  )حایری یزدیسازد«.  میهای جهان هستی آ

و هم  (35ص ، 1ج، 1368، )ملاصدرامفهومِ وجود )یعنی همان مشترکِ معنوی بودنِ مفهوم وجود( ثابت شده است 

 وحدتِ حقیقتِ وجود.  



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
104 

 

 

شواهدی از مباحثی را که تحول از نگاه ماهوی به وحدت تشکیکی وجود را نشان    ،ما در بخش دوم مقاله

 دهد ارایه خواهیم داد.  می

 شخصی وجود  وحدت. 3ـ 1

به  و  گذر کرده  این مرتبه  از  یا  باقی مانده است  آیا در وحدت تشکیکی  که  در تفسیر دیدگاه حقیقی ملاصدرا 

 های مختلفی وجود دارد.  دیدگاه،  وحدت شخصی وجود رسیده است 

 مورد قول ملاصدرا به وحدت شخصی وجود   در های مختلف  دیدگاه .  1 ـ3 ـ1

گروهی با تکیه بر لوازم اصولی مثل صرافت ذاتِ حق تعالی معتقدند ملاصدرا در وحدت تشکیکی باقی مانده   

توان  ن را می یك در وجود مسائل خود را سوار نموده است. و ا یاست؛ »ملاصدرا... بر اساس صرافت روی مسأله تشک 

آورد؛ و قائل شدن ك سر از وحدت عددی بودن حق  در می یرا بالاخره مسأله تشک ی خبط و اشتباهی از وی گرفت؛ ز 

قتها أبداً سازش ندارد. و کسی که  ی با قائل شدن به صرافت بحق ،  ستیه جدا ن ی  ك که بالاخره از وحدت عددیبه تشک 

ی و معنای واقعی صرافت در وجود پی ببرد ه  ی  ك باشد که بالمآل سر از وحدت عددیتواند قائل به تشکنمی ،  به مغز 

ه آو رون می ی ب  ص در وجود ،  برد قت صرافت و لوازم آن پی می ی ن به حقیرد؛ و اگر صدر المتأل  بدون شك  إعلان تشخ 

ا تبعاً لسا یداد؛ و إبا و امتناعی از ا را می  و قائل ،  ك در وجود تجاوز ننموده یر الفلاسفه از تشک ی ن مطلب نداشت؛ ام 

ص در آن نگرد ص آن از ی ده است. پس در ادراك صرافت در وجود پیبه تشخ  شقدم است؛ و در عدم إدراك تشخ 

د . گروهی با استناد به نقد ملاصدرا (213ص ،  توحید علمی و عینی ،  1417،  )حسینی طهرانی ن عقب مانده است.«  ی قافله موح 

که تاکید دارند وحدت دانند؛ ضمن این بر دیدگاه عرفا در موضوعِ وحدت وجود او را قایل به وحدت تشکیکی می 

نیز   59ص  ،  3ج ،  1383،  و مطهری   152  –   140ص ،  1376،  )مصباح یزدی نی ملاصدرا سازگار نیست.  شخصی با مبا  به بعد و 

هایی پاسخ ملاصدرا در مقامِ قول به وحدت شخصی وجود به چنین خوانش   ( 173ص ،  1396،  بنگرید: منزه و کاوندی 

در مقابل گروه اول . (71ص   1ج،  1368،  )ملاصدرا دهد که رویکردِ یاد شده از او تنها برای سهولت تعلیم بوده است.  می 

جوادی آملی ،  گروهی نیز معتقدند ملاصدرا به وحدت شخصی وجود رسیده است؛ بزرگانی چون علامه طباطبایی

 (173ص ،  1396، بنگرید: منزه و کاوندی ،  1981،  )طباطبائی اند.  زاده آملی بر این دیدگاه و حسن 

.  (129ص،  1ج ،  1382،  )برای نمونه بنگرید: ملاصدرا  غالبِ مباحثِ صدرایی مبتنی بر وحدت تشکیکی وجود است؛

ای بالاتر گذر کرده و بعضی از مباحثِ خود را بر مبنای وحدت  اما او در این مرتبه هم توقف نکرده و به مرتبه

با همهشخصی وجود قرار داده است؛   تجلی  به  ارتقای مبحث علیت  نمونه  ،  1360،  ملاصدرابنگرید:  ،  های آنی لازمه)برای 

ارتقاء می  (50ص  به تشکیک در مظاهر  اما تشکیک در مراتب  مرتبه اصالتِ وجود محفوظ است  این  یابد؛ در 

ك ی ك وجود دارای مراتب را مقدمۀ تشکیست بلکه وی تشکیی ن ینظر نها،  ك خاصی در نظر ملاصدرای»تشک

 : (252ص ، 1386،  )صمدی آملیوجود دارای مظاهر قرار داده است 



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 105

 

 

 

 

 

 

 

 های ملاصدرا بر قول به وحدت شخصی وجود تصریح .  2 ـ3 ـ1

دهد این یکی از شواهدی که بیان صریح ملاصدرا در مورد وحدت شخصی بودن وجود را مورد اشاره قرار می

م من کون الموجود و الوجود یإلی صراط مستق  یر العرشیبالبرهان الن  یرب  یعبارتِ ملاصدرا است که: »هدان 

  یس ف ین و ل یالع  ی له ف  یو لا ثان   -  ةی ق یالحقة  یالموجود   یك له ف یة لا شر یقة واحدة شخص یحق  یمنحصرا ف 

ات  یر الواجب المعبود فإنما هو من ظهورات ذاته و تجلیعالم الوجود أنه غ  یتراءی ف یار و کلما  یره دیدار الوجود غ

 .  (293ص ، 2ج، 1368،  )ملاصدران ذاته«. یقة عیالحق یف  یه  یصفاته الت

ن... أن مراتب  یالع   یالحقائق المتأصلة الواقعة ف  یشاهد دیگر این عبارت است که: »و هو أن الوجودات ه 

... إنما  یو الوجود الواجب   یقیست إلا أشعة و أضواء للنور الحق یحقائق الممکنات ل یه یة التیالوجودات الإمکان

 .  (49ص ،  1ج، 1368، )ملاصدراقة فاردة «. یشئونات لذات واحدة و تطورات لحق یه

ئی برای  یه و ظل  و ف یه همه سای  ه موجودات امکانی  وجود اختصاص به ذات حق  دارد؛ و بق،  در نظر عرفاء

ند؛ و نفس ظهورند و بس؛ و نسبت وجود به آنها مجازی است؛ و بالاعتبار به آنها موجود گفته می شود.« وجود حق 

طباطبایی بیاناتِ  (213ص ،  1426،  )حسینی طهرانی/  از  را در یک بخش  یاد شده  نیز هر سه سیر  . علامه طباطبایی 

ن احکامی  یت کرده؛ و با براهی  بحث در أحکام ماه ،  ونانیارزشمند خود جمع کرده است که: »چنانچه حکمای  

ت را به  ی  ت ماه ی  و اعتبار ،  ك وجود یه أصالت و تشکی  کردند؛ و چون حکمای إسلامی نظر از برای آنها إثبات می

لی باطل نشده؛ و أحکام ثابته آن از مدند؛ سبك أی اثبات رسان ن نسبت به سبك  یان نرفت؛ بلکه سبك نخستیو 

ل  ،  کی وجودینسبت به وحدت تشک ،  ن مسأله وحدت شخصیِ وجودیق؛ همچن یدر برابر نظر دق،  ی شد ی  تازه نظر ج 

ك وجود به آن در مقابل  یقتی که تشکی تر از حققیقتی است عم یو حق،  قی نظری است أدق  در مقابل نظر دق

در  ،  ن اثبات شدهیبا براه ك وجود  یقی که از روی مسلك تشکیکرد. پس أحکام و حقاحکم می  اصاله الماهیه

ظر الادق  موضوعشان مرتفع است؛ نه ا ظر إلی الن  قند؛ بالن  نکه با یجای خودشان ثابت؛ و در مرتبه خودشان محق 

لی بر آنها دارد. و علی بعض الاصطلاحات نظر ثانی وارد ،  حفظ بقاء موضوع حکمی مناقض و مبطل حکم أو 

ل   . (152ص ، 2ج، 1388، )طباطبایی. «نه معارض، است به نظر أو 

 )حرکت( گانه سیر صدرایی بر حسب تحول در مباحث فلسفیهای سهتحول. 2
وحدت تشکیکی  ،  گذشته از تصریحِ ملاصدرا و اهلِ حکمت بر تفاوتِ سه مرتبه نگاهِ ماهوی )یا مبنای قوم(

وحدت شخصی   و  سیر،  وجود وجود  سه  این  تحققِ  شاهدِ  می،  بهترین  که  است  در مباحثی  داد  نشان  توان 

، اند؛ در موضوعاتِ بسیاری مانند موضوع فلسفهی یاد شده تحول پذیرفتهموضوعاتِ یکسان بر مبنای سه مرتبه

جوهر و ،  شناسینفس،  علیت ،  انواع حمل،  و کثرت   وحدت،  قوه و فعل،  تقدم و تاخر،  مواد ثلاث ،  بحث علیت



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
106 

 

 

به اختصار مبحث حرکت را مورد بررسی  های مهمی روی داده است که  علم و... تحول،  حرکت،  زمان،  عرض

   دهیم.قرار می

 بر مبنای سیر اول فلسفی ملاصدرا )اصالت ماهیت یا مبنای قوم( حرکت.1ـ2

چند موضوعِ مهم مرتبط با »حرکیت« و منطبق بر »سه سیر فلسفی صدرا« را مورد بررسی   تحولِ در این فرصت 

   دهیم:قرار می

 بحث از حرکت در علم طبیعی . 1 ـ1 ـ2

ی معرفتی تعلق دارد؟ از میانِ سه مرتبه علمِ اولین نکته قابل توجه در بابِ حرکت این است که به چه حوزه

چرا   اند؛ات آوردهیعینا مباحث »حرکت« را در طب ی سابنمشائیانِ پیرو او مانندِ    ارسطو و،  ریاضی و الهی،  طبیعی 

  اوصاف جسم متغیراز  ی سنتی  دانیم که علمِ طبیعیات در فلسفه. میعی استیحرکت از عوارض جسم طب   که

در   سینا ابن .کندمیبحث   در کل در مورد امورِ مرتبط با جسمو اقسام و انواع و احکام جسم و قوای جسمانی و  

باشد و بحث یر مییرو که در معرض تغعی جسم محسوس است از آنیموضوع علم طبزمینه معتقد است:  این

و    ندی گویرا ذاتی ماعراض  و آن  ؛  ر بودن آنیاست که همراه جسم است از جهت متغ  اعراضیعی در  یعلم طب

چه از صور باشند خواه آناعراض  و    شوند خواه صوریجسم ملحق م ه  ت بیمقتضای جسم ه  لواحقی هستند که ب

پس جایگاهِ .  (8ص ،  11ج،  1398،  ؛ نیز بنگرید: جوادی آملی7ص ،  1ج،  1405و  12ص،  1361،  سینا)ابن.  شودیمشتق م   اعراضو  

ی دوم از عوارضِ وجود علم طبیعی است؛ شاهد خواهیم بود که حرکت در مرتبه،  ی اول »حرکت« در مرتبه

 شود.  بماهو وجود محسوب می

 طبیعی   علم بحث از حرکت در  .  2 ـ1 ـ2

 اند. قرار داده   ات یع ی طبۀ  ط ی حرکت را در ح  دربارۀ مطالعات خود    ،سینا ابن همچون  ،  مکتب مشاء  روان ی ارسطو و پ 

به ،  یدر فلسفه سنت   اتی ع ی علم طب  . شود می   یتلق  یع ی جسم طب  ی از صفات ذات،  است که حرکت  ل یدل   ن یامر بد   ن ی ا 

و قوا ،  اقسام،  اوصاف ،  ری جسم متغ  یبررس  را جسم    ی عی موضوع علم طب   سینا ابن .  پردازد می   ی جسمان  ی احکام 

تغ تغ  داند می   ر ییمحسوس در معرض  از جهت  را در اعراض همراه جسم  آن  ا ندیبمی   آن   ی ر ی رپذ ی و بحث   ن ی. 

چه صورت و عرض باشند و چه ، شوندمی  به جسم ملحق ، ت یجسمۀ هستند که به واسط   ی و لوازم  ه ی ذات،  اعراض 

با   .رد ی گ می   قرار،  یعی علم طب   ی عنی ،  اول معرفت ۀ  در مرتب ،  حرکتبحث از  ۀ  یاول  گاه ی جا،  نی بنابرا   ها.  مشتق از آن 

از وجود به ماهووجود   یعنوان عرض   به ، بالاترای  در مرتبه   توانمی  حرکت را  ،گونه که اشاره شده  همان ،حال  ن ی ا 

 از معرفت را دربر   ی متعدد و سطوح مختلفهای  جنبه   ، حرکتۀ  مطالع   که  دهدمی   نشان   ان یب   ن ی اکرد.    ی بررس  زی ن 

 .(8ص ، 11ج ،  1398،  ؛ نیز بنگرید: جوادی آملی 7ص ، 1ج ،  1405و 12ص ، 1361،  سینا )ابن   . ردی گ می 

   حرکت امر ماهوی است .  3ـ  1 ـ2



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 107

 

 

 

 

 

 

 

اند: »ماهیتی است که هرگاه شود؛ در تعریف جوهر گفتهدر فلسفه مشاء ماهیت به جوهر و عرض تقسیم می

. روشن است که در مبحثِ یاد (98ص ،  1404،  سینا)ابناز از آن نیازمند نخواهد بود.  ینبی  یموجود شود به موضوع 

ماهیت است؛ و چون از نظرِ مشائیان در ماهیت شدت و ضعف تحقق ،  مقسمِ تقسیم به »عرض و جوهر«،  شده

آید که حرکت هم در جوهر تحقق سخن بر میپذیرد؛ از اینندارد جوهر نیز تقدم و تاخر و شدت و ضعف نمی

ص  ،  1404،  سینا)ابننداشته باشد چرا که ویژگی حرکت این است که قابل نقصان و زیادت و شدت و ضعف است.  

دهد و هم در برخی از اعراضِ جسم نظیر کیف و کم و أین و وضع روی می. حرکت در واقع در اعراض و آن(43

امری ماهوی است. سخت است که بتوان ،  شود که: بحث از حرکت پس روشن میجوهر امری ثابت است؛  

ن ی ت« و همچنیفرض »اصالت ماه میانِ قبولِ حرکت و ماهیتی دانستنِ آن باقی ماند. به تعبیر اهل تحقیق:  

و استکمالی که در »واقع یفرض »تبا با حرکات اشتدادی  و چون وقوع    منافات داردت« هست  ی ن وجودات« 

ت ی از فرض اصالت ماه، د است پسیر قابل تردیامری قطعی و غ، شتداد در حرکتحرکت و وقوع استکمال و ا

ی و روی به حیطه  (518ص ،  6ج،  1376،  )مطهری   . دید دست کش ی شه باین وجودات برای هم ین از فرض تبایو همچن

اثباتِ   با  اتفاقی که اقتضای سیر دوم صدرایی است و شاهد خواهیم بود که صدرا  ،  اصالت وجودوجود آورد؛ 

 کند.  حرکت را نیز امری وجودی تفسیر می

 رد قول به حرکت جوهر و قول به حرکت اعراض  .  4ـ  1 ـ2

و    سینا ابن در آثار    ژه ی به و ،  ی دارد و در فلسفه اسلام  یی ارسطو   ی در آرا   شه ی ر ،  در جوهر یا عرضبحث از حرکت  

، نه در جوهر  داند می   را در اعراض   ر یی که تغ   یدگاه ی بر اساس د،  سینا ابن مورد توجه قرار گرفته است.  ،  ملاصدرا

، داندمی   حرکت در جوهر را مجاز  ی و  .داندمی   فساد را کون و  ی آن ر یی و تغ  شمارد می   ی ج یتدر  ر یی تغ ی حرکت را نوع 

  و شدت و ضعف   ف ی کم  و ک ،  وجود ندارد؛ صورت جوهری   ی کمال متوسط،  قوه صرف و فعل صرف جوهر   ان ی م  را ی ز 

در عرض واقع   ریی صورت تغ  نی که در ا  ماند می   ینوع جوهر باق  ای ،  شدت و ضعف  رش ی در صورت پذ   رای ز   . ردی پذ نمی 

که   شود می   متصور   ی شمار بی   بالقوه   ی جوهرها،  دو جوهر  ان ی صورت م  ن یکه در ا   ماند نمی   ی باق  ا ی،  شده است 

است.   ابن   123ص ،  1361،  سینا )ابن باطل  بنگرید:   123ص ،  1361،  سینا و  د   (95ص ،  1360،  ملاصدرا   و  نقد  با    دگاه یملاصدرا 

را بر حرکت در کم و حرکت در وضع   سینا ابن   راد ی ا ،  ی با روش نقض  ی و   . کند می   را اثبات   ی حرکت جوهر   ، سینا ابن 

 ر یمقاد  ر ییحال در معرض تغ  نی باشد و در ع   ت یکم   یبالفعل دارا   د یبا  زی جسم متحرك در کم ن   رای ز ،  داند می   وارد  زی ن 

 حرکت است که در ادامه مورد بحث قرار  ی کی بر مراتب تشک   ی مبتن  ز ی ملاصدرا ن  یروش حل    . ردی گ می   گوناگون قرار 

  ان ی اشتباه م  ا یو    تی وجود و ماه  ان ی م  زی از عدم تما   ی ناش،  به اعتقاد صدرا،  سینا ابن اختلاف ملاصدرا با    . ردی گ می 

 .(98و    95ص ، 1360،  )ملاصدرا  اوصاف عارض بر موجودات است.   ر یصفت وجود و سا 



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
108 

 

 

 غلبه ثبات بر تغییر  .  5ـ  1 ـ2

چرا که اگر ماهیات به جوهر    ویژگی حرکت در این مرتبه آن است که: ثبات غالب است و تغییر و حرکت قلیل.

جواهر ثابت است و به تعبیر ارسطو تنها در سه مقوله کم و کیف و أین حرکت روی ،  شوندو عرض تقسیم می

. در واقع در این قول بینِ (135ص ،  1360،  سینا)ابنکند.  سینا بعدتر حرکت در وضع را هم اضافه میابن  دهد ومی

ترِ پارمنیدسی جمع شده است. در حالی که در سیر دوم عکسِ ی سنگیننظر پارمنیدس و هراکلیتوس با کفه

   خواهیم بود.موضوع را شاهد  این

 متواطی بودن حرکت  .  6ـ  1 ـ2

 مشکک بودن حرکت را رد   دگاهید،  نسبت حرکت به مقولات دهگانه  یضمن بررس،  اتیعیدر کتاب طب   سیناابن

ۀ حرکت را از مقول   ی گروه،  : اولکندمی  خصوص مطرح  نیرا در ا  دگاهیسه د  ی. و (462ص ،  1360،  سیناابن)  کندمی

 ت ی فیک ،  تیکه کم ای  به گونه،  دانندمی  آن  ز ا  یمقوله را جنس و حرکت را نوع یگروه،  دوم   دانند؛می  علینف  ان

؛ ( 462ص ،  1360،  سیناابن)آن است    الیس  هستند و حرکت در هر کدام نوعِ   الیدو نوع قار و س  یدارا  کیو مکان هر  

ها  که بر آن  دانندمی  ی اصناف  ی دارا،  بلکه مانند وجود و وحدت ،  حرکت را نه از اجناس دهگانه  ی گروه،  سوم

 رایکه مذهب سوم باطل است ز   کندمی  استدلال ،  دوم و سوم  دگاهیبا رد  دو د  سیناابنحاکم است.    کیتشک

در صورت    ایاز مقولات دهگانه باشند    یک ی  دی با  ا یمنطبقند؛ لذا    نیر یهستند که بر کث   یکل   ی اصناف حرکت از معان

 ی و   .دی اجناس به شمار آ وجز  زیتا حرکت ن میده شیتعداد مقولات را افزا دی با ها،از آن کی  چی با ه قیعدم تطب 

، 1360،  سیناابن)نفعل است  ی   انۀ  مقوله هستند و آن مقول  کی که همه اصناف حرکات    کند می  با برهان اثبات 

 و متماثل   المراتب  یمتساو ،  ی متواط  یحرکت ۀ  کنند  جابیدر مورد حرکت را ا   هینظر اول  یی. علامه طباطبا(462ص 

با   . ردیگ می  المراتب قرار  که در مقابل حرکت مشکک واحد مختلف  (120ص ،  1ج،  1387،  یی)طباطبا  داندمی  الاجزا

ث که قوه یتش از آن ح ی عنوان »کمال اول برای جسم بالقوه نسبت به غا  از حرکت به   انیمشائ   فیتوجه به تعر 

است که با وصول به آن قوه مربوطه   تی و غا  یالوجود به کمال ثان   متعلق،  کمال اول  نیا،  وصولش باقی است« 

از وجود واحد    تریو وجود واحد بالفعل قو   شودمی  موجب وحدت، ی. اتصال کمال اول به کمال ثان شودمی  زائل

  تینها بی  انقسام  نیو ا  شودمی  بالقوه به دو جزء منقسم،  به جز حد آخر ،  متصل  نیبالقوه است. هر حد از حدود ا

 یبه استثنا ،  آن  هیاست و حدود فعل  یبه قو   فیمرتبه ضع  ازمتدرج بودن حرکت  ،  لی تحل  نی. لازمه اابد ی می  ادامه

. هر  شودمی  حرکت منقطع،  است که با حصول آن  یهمان حد ،  و تنها حد بالفعلاند  بالقوه  یجملگ،  حد آخر

. گردد می  هنگام حصول تجرد منقطع   ی حرکت پس هر  ،  است  ی رمادیمجرد غ  یموجود،  موجود بالفعل بدون قوه

 .(20ص ،  1ج،  1387،  یی)طباطبااست    رمعقولی و غ  معنابی  ،رمشکک یغ  یشود که حرکت متواط می  روشن  ان یب  ن یاز ا



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 109

 

 

 

 

 

 

 

 تعریف حرکت به قوه و فعل )= استحاله( .  7ـ  1 ـ2

در جوهر و   کیدارد. رد تشکای  ژهیو  تی در فلسفه اهم،  آن با استحالهۀ  و رابط،  بحث از حرکت به قوه و فعل

تدر   جیرا  فیتعر ،  حرکت  در حرکت جوهر   ءیش  یج ی»خروج  را  فعل«  به  قوه  تشک  یاز  مواجه  یک یو  ابهام   با 

که   دهدمی  حی و توض  کند می  ذکر  را  اهیتخم گ  ایاز رشد نطفه    یمثال،  یبا رد حرکت جوهر ،  سینا ابن.  سازد می

، سیناابن)پنهان است    یفیو ک   ی کمهای  از استحالهای  مجموعه،  قتیدر حق ،  د یآمی  ی آنچه به نظر حرکت جوهر 

و   .(126ص،  1ج،  1405،  سیناابنو    126ص،  1361 نظر  ح  شیپ  یمن،  ی به  تغ،  شدن  وانی از   ی متعدد   راتییمتحمل 

  ی حرکت از صورت ،  ظاهر امر  .ابدیمی  تا مرگ ادامهای  روند استحاله  نی . اابدی ب   یوان یتا سرانجام صورت ح  شودمی

مجموعه حرکات و سکونات متعدد وجود ،  تی که در واقع  یدر حال،  دهدمی  را نشان  گرید  یبه صورت   یجوهر 

خواهد بود که به   یعرض  یحرکت صرفاً امر ،  در جوهر   کی بدون توجه به تشک  .(126ص،  1ج،  1405،  سیناابن)  .دارد

کثرت  ،  ک ی که بدون تشک  کندمی دی نکته تأک  نیبر ا  زین   ییعلامه طباطبا  .شودمی محدود  یموقت های  استحاله

متوال   یل یتحل از حدود مسافت چنانچه تکث انجامدنمی  و متشابه  یبه حرکت  و تجز ی: »هر حدی  به یر  ه شود 

کثرت چنانی به    رایز ،  نبوده است  ن آنها حرکتی لزوماً ب،  برنگردند  كیای که اجزای مفروضه در آن به تشکگونه

،  نه حرکتی موجود است، ن عناصر مفروضه در مرکبیهی است که بی بد... انجامد  حرکت متواطی و متشابه می

قوه و فعل به اجمال و ،  دوممرتبط با سیر  در نگرش    . (121ص ،  1ج،  1387،  یی)طباطباکی برقرار است«  یو نه تشک

  یگفتن   .گرددمی  کثرت حرکات  نیگز ی حرکت جا  یکیشوند و وحدت تشکمی  ریواحد تعب   قتیحق  کی   لیتفص

 . (20ص ، 1ج، 1387، یی)طباطبامعقول است  ریو غ معنابی ،مشکک  ری غ یاست که متوال

 موضوع حرکت  .  8ـ  1 ـ2

بر اصالت   یمبتن،  اول   ری. در سشود می  متفاوت ارائه  ریبحث از موضوع حرکت در دو س،  در کتاب اسفار ملاصدرا

 به آن عرض  ثابت است که  یموضوع  ازمندی حرکت ن،  : اولاً ردیگمی  قرار   یمورد بررس  یسه محور اصل،  تیماه 

، 1368،  )ملاصدراعرض له الحرکة«  ی  یء ثابت بوجه حت یکون شیجب أن  یالة ...  ی: »أن الحرکة حالة سشودمی

، 1368،  )ملاصدرا.از قوه و فعل است نه محض بالقوه و نه بالفعل محض  ی مرکب،  موضوع حرکت،  اً ی. ثان(59ص  ،  3ج

مدعا چهار    نیا  ی صدرا برا  .(60ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرا  . ستیجوهر ن   چی ه  یحرکت صورت نوع ،  . ثالثاً (59ص  ،  3ج

ص  ، 11ج ،  1394،  یآمل  یو جواد  60ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرا  شودمی به منابع مربوطه ارجاع داده  که  دهدمی  ارائه  لیدل

، که در آن  شودمی  ارائه  افتهی  تحول   یدگاه ید ،  یبر اصالت وجود و حرکت جوهر   ی مبتن،  دوم   ریاما در س   .(135

 هیصورت نوع   تواند می  و حرکت ،  ستین   زیموضوع آن لزوماً مرکب از دو امر متما ،  ندارد   ازیحرکت به موضوع ن

موضوع حرکت ارائه کرده  دربارۀ دگاهیکم پنج د دست یکه و  دهدمی آثار صدرا نشان گرید یبررس جوهر باشد.



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
110 

 

 

مورد با اصالت  کی و    ی کیدو مورد با اصالت وجود و وحدت تشک، تی اول و اصالت ماه  ریاست که دو مورد با س 

مع صورة   یول یبه »ه  توانمی  ، ماهیتمرتبط با اصالت  های  دگاهیمرتبط است. از جمله د  یوجود و وحدت شخص 

  ی به عنوان موضوع حرکت ثابت باق   ،همراه با صورت در طول حرکت   یولیه   یبقا  لی ما« اشاره کرد که به دل

بحث  ، یاز اثبات حرکت جوهر  شیاگر پ،  نیهمچن  .(274ص ، 4ج، 1981،  )ملاصدراصورة  ما«  مع  ولیی: »ه ماندمی

با    یاول   یولایو صوره ما خواهد بود که ه   یولیموضوع حرکت جسم مرکب از ه ،  آغاز شود  ی عرضهای  با حرکت

  .(189ص،  11ج،  1394،  یآمل  ی)جواد  ردیپذ می  صور گوناگون را،  یمتوال   یخود و استعدادها  یو ابهام   یجنس   حدتو

 . ( 61ص ، 3ج، 1981، )ملاصدرا نامدمی یبه عنوان موضوع حرکت جوهر  زی را ن ت یملاصدرا گاه ماه

 و محرک    تغایرِ حرکت و متحرک .  9ـ  1 ـ2

 از ی بر ن  دیبا تأک ،  . ملاصدرارند یمتغا  زیحرکت و متحرک دو چ ،  اول و قول به حرکت در اعراض  ریبر اساس س  

 رایز   کند؛می  را اثبات  ریتغا  نیا،  ( و فاعل )به سبب حدوث(یامکان  یحرکت به قابل )به عنوان صفت وجود

از نوع عارض و ، حرکت و قابل ابطهر  . (38ص ، 3ج، 1368، )ملاصدراهم قابل و هم فاعل باشد   یزیمحال است چ

، 11ج،  1376،  ی)مطهرمه« که عروضش در خارج بر موضوعش است  ی»محمولات بالضمبه نحو  ،  معروض است

حرکت و متحرک  ،  دوم )حرکت در جوهر(   ریکه در س  یدر حال،  رند یهمه عناصر حرکت متغا،  دگاهید  نیدر ا  .(15ص 

 دارند.  دت وح  گریکدیعناصر حرکت )به جز محرک( با  واحدند و

 بر مبنای سیر دوم فلسفی ملاصدرا )اصالت وجود وحدت تشکیکی(  حرکت.2ـ2

، مرتبه »وجود محوری پردازیم. روشن است که خصلتِ این سیر فلسفی ملاصدرا می   از ی دوم  ما اکنون به مرتبه 

محوری« است؛ بنابراین ما باید بتوانیم هر سه خصلت را در موردِ حرکت در این مرحله محوری و تشکیک وحدت 

 شاهد باشیم: 

 به جای بحث در طبیعیات ،  بحث در الهیات .  1ـ  2 ـ2

 دانست می  و محدود به عوارض جسم  اتیع یکه حرکت را صرفاً در قلمرو طب  نیشیپ  دگاهیملاصدرا برخلاف د 

حرکت را از احکام ،  بر اصالت وجود  د یبا تأک   ی و   .داندمی  و مقوم وجود   یذات  یقت یآن را حق ،  ( ی)چهار مقوله عرض

.  یمانند عوارض عرض  هیاز اقسام ثانو  نه،  شمارد می  «موجود بما هو موجود»  یۀو اوصاف وجود و از اقسام اول

حرکت همانند قوه ، او ر یبه تعب . (11ص، 13ج، 1394، یآمل ی؛ جواد27ص ،  5ج، 1376،  ی؛ مطهر20ص ،  3ج، 1368،  )ملاصدرا

، دگاهید  نیا  .( 20ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرا( ندارد.  ی می تعل  ای  یعیاز موجود )طب   یبه نوع خاص  ازیو فعل است و ن

 لانیس نکهیا انیبا ب  زین یسبزوار  ی. ملاهادکندمی  منتقل یبه فلسفه اول اتیع یحرکت را از طب یبررس گاهیجا

، یآمل   ی)جواد.  کندمی  دیینظر را تأ  نیا،  آن و مقدم بر آن است   یبلکه از مباد،  ستی)حرکت( از لواحق جسم ن



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 111

 

 

 

 

 

 

 

از متن    یحرکت عرض،  ییدر حکمت صدرا،  ن یابنابر   . (21ص ،  3ج،  بر اسفار   هیقیتعل ،  یسبزوار   ی؛ ملاهاد161ص ،  11ج،  1398

 نه صرفاً عارض جسم. ،  اتیاست و مقدم بر ماه  یهست 

 وجودی بودن حرکت به جای ماهوی بودن آن .  2ـ  2 ـ2

،  حرکت است  یوجود  تیاز ماه   یانتقال ناش  نی. اشودمی  به وجود منتقل  ت یحرکت از ماه، هیدر حکمت متعال

عارض جوهر است که ،  هیحرکت در حکمت متعال،  است: اولاً   نیی جنبه قابل تب   چند امر از    نیا  آن.   ینه ماهو 

وجود قوه و   و،  حرکت به قوه و فعل   فی تعر   ،اً ی. ثان (191ص ،  1378،  )ملاصدرا  شودمی  خود از اقسام وجود محسوب 

در   کیتشک   ،ثالثاً   بودن حرکت دارد.   ینشان از وجود،  (20ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرا احوال وجود    فعل به عنوان

 . کندمی  آن دلالت یوجود ت یبر ماه، است ر یپذ که تنها در وجود امکان، حرکت 

 تدریجی بودن حرکت جوهر به جای دفعی بودن آن .  3ـ  2 ـ2

، 3ج،  1376،  ی)مطهر  دانندمی  و کون و فساد  یدر جوهر را دفع  رییتغ،  سینا ابن ارسطو و    ژهیبه و،  مکتب مشاء 

،  )ملاصدراکه از قوه به فعل است    داند می  حرکت  یو نوع  یج یدر جوهر را تدر   رییملاصدرا تغ،  در مقابل   . (118ص 

کرده و جهان را واحد   یثبات در جوهر را نف، انیبر خلاف مشائ  یو  .(263ص ،  1ج، 1389، ت ی؛ عبود22ص ، 3ج، 1368

، سکوننه  ،  است  ریی غلبه با تغ  ،یی صدرا  دگاهیدر د  .(189ص،  13ج ،  1376،  ی)مطهر   داندمی  دائم  انیحرکت و جر 

به ثابت همچنان برقرار است   الیهرچند ربط س،  ابندیمی  رییبه تبع آن تغ  ز یاست و اعراض ن  ریجوهر متغ  رایز 

 . (168ص ،  3ج، 1368، )ملاصدرا

   تشکیکی بودن حرکت به جای متواطی بودنِ آن .  4ـ  2 ـ2

اتصال  یامر ،  یی در حکمت صدرا،  حرکت   به وحدت  آن  است که تشخص  و متصل   گردد   یبازم اش  یواحد 

 در مراتب آن اتفاق  ک یحرکت در بستر وحدت و تشک ، یحرکت متواط  هیبرخلاف نظر  .( 748ص ، 1360، ی)سبزوار 

 ی م ی؛ ابراه 121ص ،  1ج،  1378،  یی)طباطبادرون ذات آن است نه خارج از آن  ،  تفاوت شدت و ضعف در حرکت  افتد؛می

ع  ، کی ملاک تشک  ،نی بنابرا  .(81ص ،  3ج،  1380،  ینانید در    کی و حرکت بدون تشک  ،اختلاف است   نی اشتراک 

 محال است. 

 به جای »استحاله«    قوه و فعل: » اجمال و تفصیل و استمرار= دو مرتبه از یک حقیقت« .  5ـ  2 ـ2

اول سیر  فعل    فیتعر ،  ییصدرا  فلسفه،  برخلاف  و  اعراض  -قوه  در  به  -  حرکت  تفس   را  استحاله   ر ی صورت 

هستند »... أقول   ل یواحد با نسبت اجمال و تفص  قت یحق  ک یقوه و فعل دو مرتبه از  ،  دوم  ر یاما در س  .کندنمی

لکنها موجودة بالقوة و علی الإجمال«.   -ل  ی وجد بالفعل و علی التفصیها و إن لم  ی عل  یالجواب إن المقو   یف



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
112 

 

 

د،  ن یهمچن  (.(236ص ،  3ج،  1368،  )ملاصدرا طب   ی سنت  دگاهی برخلاف  در  را  حرکت  ، کردمی  یبررس  اتیعیکه 

صورت    اقسام وجود هستند و به،  قوه و فعل  را یز   دهد؛می  عام و پس از بحث قوه و فعل قرار  یملاصدرا آن را امر 

،  ت ی وحدت و فعل،  در وجود   کیتشک  نیا  .(184ص ،  تایب،  یی)طباطباای  نه استحاله،  با هم نسبت دارند   یکیتشک

، 1388،  یروانی)شیاست نه تناقض   یکیتشکها  است که تقابل آن  ی و ذهن  ی خارج ای ریدر واحد و کث   ک یمانند تشک

همان وجود است که با حرکت به   تیفعل از  ای  مرتبه،  است و قوه  تیوجود مساوق با فعل،  نی بنابرا  .(469ص ،  2ج

 . رسدمی الاترمراتب ب

 موضوع حرکت  .  6ـ  2 ـ2

  ت ی و فاقد ماه ،  مرکب از قوه و فعل ،  ثابت   ی امر   و   شد   ر ی مع صوره ما تعب   ی ول ی و ه   ت ی موضوع حرکت به ماه ،  اول   ر ی در س 

که ذاتاً    داند می   جوهر   ال ی س   عت ی ب را ط   ی صدرا موضوع حرکت جوهر ،  دوم   ر ی . اما در س شد مستقل دانسته    ی جوهر 

،  1387،  یی ؛ طباطبا 66ص ،  3ج ،  1981،  و ملاصدرا   85ص ،  1ج ،  1417،  )ملاصدرا از خود ندارد    ر ی غ   ی به موضوع   ی از ی متجدد است و ن 

صادق    ی در عروض خارج ،  قوه و فعل در موضوع حرکت   ب ی ترک ،  ن ی همچن   . ( 145ص ،  12ج ،  1394،  ی آمل   ی ؛ جواد 171ص 

و   63ص ،  3ج ، 1368،  )ملاصدرا  گردند   ی قوه و فعل به جهت واحد برم ، ی مانند حرکت جوهر   ی قل اما در عروض ع ،  است 

  ی مفهوم   ، جوهر باشد   ه ی صورت نوع  تواند می   حرکت ،  دوم  ر ی در س ، سرانجام   . به بعد(   188، 174ص ، 11ج ،  1394، ی آمل  ی جواد 

 . ( د به بع   188ص ،  11ج ،  1394،  ی آمل   ی )جواد   ی بر اصالت وجود و حرکت جوهر   ی مبتن 

   وحدت حرکت و متحرک به جای تغایرِ حرکت و متحرک .  7ـ  2 ـ2

 ی وجود ،  آن است که امر متصل واحد  لیبه دل  نی ا  .داندمی  ملاصدرا حرکت را امر واحد متصل و متشخص 

،  حدود گوناگون باشد  یبلکه دارا،  ن تشخص است. اگر حرکت واحد و متصل نباشدیع ،  واحد داشته و وجود

خواهد بود که   حیصح بالجنس    ای بالنوع    ای در اشتداد خود بالشخص    یاهی س  یعدم بقا  یصورت ادعا  نیدر ا

  یژگیامر در و  نی. راز ا(97ص،  1360و    193ص ،  3ج،  1368،  : ملاصدرادیبنگر   زین  100ص ،  1360،  )ملاصدرا.  ست ین  نیچن 

بوده و به ذات    ی صفات ذات  یدارا،  نهفته است: وجود اصل است و در هر مرتبه و مقام ییدوم صدرا  ریس   یاصل

، گری به عبارت د  . (97ص،  1360و    193ص ،  3ج،  1368،  : ملاصدرادیز بنگر ین  100ص ،  1360،  )ملاصدرا  است.   ن یخود متع

 .متحد است ی اتحاد با آن معان یبه نوع، منتزع از آن ی با وجود اختلاف معان وجود

متحرك بالذات است و اصل  ، جوهر ،  نیبنابرا وحدت متحرک و حرکت است. ، حرکت  یلوازم وحدت اتصال از

نسبت موضوع حرکت ،  یدر حرکت جوهر   . (116ص،  11ج،  1376، ی)مطهرهمان حرکت جوهر است.  ، همه حرکات

علامه   است.  زیچك  یمتحرك و حرکت خارجاً    بلکه،  ستینسبت عارض و معروض ن،  )قابل حرکت( و خود حرکت 

که وجود آنها از سنخ وجود   ،یره در موضوعات جوهر ینفسه و وجود لغ  یوحدت وجود ف   انیبا ب   زین   ییطباطبا 

 ی لنفسه بوده و وصف جوهر   یوجود محمول،  نفسه در جواهر   ی. وجود ف دهدمی  حی امر را توض  نیا،  لنفسه است



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 113

 

 

 

 

 

 

 

 ، 1387،  )طباطبائین حرکت است.  یمتحرك ع،  تصور   نیره و نفس حرکت است. در ا یصورت وجود لغ  لانیو س

، و در آن،  موضوع است  یره )نعت( برایلغ ،  نفسه آن  یاست که وجود ف   یدر مقابل وصف عرض  نی ا  .(114ص ،  1ج

ن موصوف یوصف )حرکت( ع ،یبرخلاف حرکت عرض، ی در حرکت جوهر ،  جهیدر نت  .رند یمتحرك و حرکت مغا

 )متحرك( است. 

 بر مبنای سیر سوم فلسفی ملاصدرا )اصالت وجود وحدت شخصی( حرکت.3ـ2

های ی سوم مشترک است اما در عینِ حال ویژگیی دوم سیر فلسفی صدرا با مرتبههای مرتبهبرخی از ویژگی

بنابراین برای رعایت اختصار ما ای برخوردار است؛ بحث حرکت نیز از چنین ویژگی مختصِ به خود را هم دارد؛

 پردازیم: تنها به وجوهِ متفاوتِ سیر سوم با سیر قبلی می

 تحول حرکت بر مبنای تحول در جوهر و عرض  .  1 ـ3 ـ2

علاوه بر تحول   ن یا  .شود می   متحول ،  ملاصدرا  یسوم فلسف ری حرکت در س  مبحثِ ،  متناسب با همه مبانی دیگر   

 ی صدرا به وحدت شخص،  سوم  ری . در سدهد می   نگرش به وجود و جوهر و عرض رخ  ریی تغ  ی در پ،  تحول در مبانی

، 4ج،  1366،  )ملاصدرا   داندمی   به او  الربط   ن یموجودات را ع   ری را وجود مستقل و سا   ی وجود معتقد است و حق تعال

تعر   . ( 359ص  بالذات   دی جد  ف ی با  به غ  =   جوهر )موجود مستقل  ، 4ج ،  1366،  )ملاصدرا (  ری واجب( و عرض )متعلق 

به   ی حرکت جوهر ،  جه یدر نت  عرض. ،  موجودات  ر یو سا   شود می   شناخته   ی تنها جوهر هست  ی حق تعال  ، ( 359ص 

 : دارد  ی هماهنگ   ز یحرکت ن  ف ی عناصر تعر   ری که با سا  ی تحول  گردد؛ می   لی تبدل امثال تبد  ای تجدد امثال  

 سیر سوم موضوع حرکت در  .  2 ـ3 ـ2

 ارجاع داده  یحق تعال   یبه بقا،  با حفظ وحدت مراتب حرکت،  سوم  ریحرکت در س  موضوع،  در فلسفه صدرا 

به   تیقائم به وحدت جوهر و در نها،  مشابه وحدت وجود ،  را  یو عرض  یصدرا وحدت حرکت جوهر   .شود می

ف  یاصرفاً مجر ،  یجوهر   ال یس   عتیطب   . (428ص ،  11ج،  1376،  ی)مطهر  داند می  وحدت عقل مجرد   ضی انتقال 

ه" یباق  یاست: "انما ه  یحق تعال  یبلکه به بقا،  ینه به ابقا ،  حرکت   یاست و بقا  یاله ه لا بابقاء الل  ة ببقاء الل 

ه    .( 277ص ،  1ج،  1366،  )ملاصدرا ة یحفظ نوعها بتعاقب الامثال و بوجود صورة عقلی عقبها بالبدل و  یعبارت "و الل 

ه دائما" ن  ابقاء ،  الربط  نیبه ع  یوجود محمول  رییبا تغ ،  دگاهید  نیا  امر دلالت دارد.  نی ا  رب  زیهی موجودة عند الل 

،  ذات هستند نیفقر و غنا ع، سوم ریدر س .یوابستگ نی مستقل به وجود ع  مهیوجود ن  کند؛می  لی را به بقاء تبد

را به عنوان عطا   علفا،  نگرش   نیا  .(162ص ، 11ج،  1398،  یآمل  ی)جوادذات وجود متحرک است    نیع  زیلذا حرکت ن

تفاوت    است.  یغنا به هست  ایهمان نسبت فقر  ،  و نسبت حرکت به وجود  کند می  یکننده وجود و حرکت معرف



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
114 

 

 

حرکت به ،  سوم  ر یدر س،  نیبنابرا  در بقاء است.  یوابستگ  نیموجود در ابقاء و ع  یدر استقلال نسب ،  بقاء و ابقاء

 .گرددمی  او باز یو بقا ی ذات اقدس اله

 تجدد امثال به جای حرکت طبیعی و حرکتِ جوهری .  3 ـ3 ـ2

اصالت وجود  یبر مبنا .ابدیمی گوناگونهای صورت، مختلف  یبا توجه به مبناها، حرکت، یی در فلسفه صدرا 

حرکت به شکل تجدد ، وجود یو با توجه به وحدت شخص، شودمی  مطرح  ی حرکت جوهر ،  یک یو وحدت تشک

آنچه در   .رندیگمی  ضیاو ف  زدم ا  به  به خداوندند و دم  الربط  نیع،  مخلوقات   .گردد می  گر  تبدل امثال جلوه  ای

به تبدل ، یاله  تیاض یسوم با لحاظ ف ر یدر س ، ی و در سیر دوم حرکت جوهری استعیاول حرکت طب یرهایس

ا ،  و مخلوقات به امواج  ای به در   ی هست   هی . صدرا با تشبشودمی  ل یامثال تبد  ،  )صدرا  .کندمی  دی تبدل تأک  نیبر 

صدرا دو نحوه حرکت در   و هم مجردات تعلق دارد.  اتیهم به عالم ماد،  تجدد امثال   نی. ا(359ص ،  1ج،  1366

 یبه بقا  ی باق،  ی تجرد  ثی و از ح  رندیپذ می  استحاله،  یماد  ثی مخلوقات از ح،  اول:  کندمی  را اثبات  ردات مج

همراه   ی حرکت ذات یبا نوع،  حدوث  نی دارند و ا   یمجردات حدوث ذات ،  . دوم(302ص ، 1ج،  1366،  )ملاصدرا  اند. حق

المقولات الأربع المشهورة علی    یف  نتقالکما أن الا ،  ةیر فکأنه حرکة ذات یرورة نحو من التغیاست: »و هذه الص

ظهور تجدد امثال ،  یحرکت جوهر   .(160ص،  11ج،  1398،  یآمل  ی)جواد.  (16ص ،  تایب،  )ملاصدراة«  یج حرکة زمان ی التدر 

و   یعقل  قیاما به نحو تشر ،  محرک همه متحرکات است،  خداوند   است.  یبطون حرکت جوهر ،  و تجدد امثال 

افول   ،ملکوت السماوات و الارض«  میابراه  یو »و نر   ن«یلا احب الآفل  ی»ان  هیبه آ  رهصدرا با اشا  .ی امداد نور 

تجدد    لیبر سب ،  نگهدارنده ذات   داند؛می را از جهت صفات و جوهر را از جهت تجدد امثال  یجسمان   عتیدر طب 

 . (44ص ، 6ج 1368،  )ملاصدرا.  یاست که نه جسم است و نه جسمان یامثال وجود

 له حرکت در مجردات أ مس .  4 ـ3 ـ2

  ریدر س   است.قابل نقد  ،  قوه و فعل،  حرکت  کی کلاس  فیبر تعر   یمبتن،  بحث از محال بودن حرکت در مجردات

،  از جمله حرکت و تجدد  یشناخت  یهستهای  نیی و تب   ابدیمی رییاز صعود به نزول تغ  یجهت هست،  ی سوم هست

و موجودات    کندمی  یتجل   یحق تعال   ابد.یمی  ارتقا  یبه تجل  جادیا،  مرتبه   نی در ا  شوند.  یمنظر بررس   نیاز ا  دیبا

  کندمی  دیلحظه به لحظه موجودات را تجد ،  ضی ف  افتیدر   نی شان(. ا  یهم ف  ومی)کل    رندیپذمی  را  یتجل  نیا

  یکه حرکت   کندمی  هیتشب  یوح   افتیرا به در   ضی ف   افتیدر   نیممکنات است. ملاصدرا ا   یالفقر   نی و لازمه ع

الفی است: »ف  ینزول ف   الأمرض من عالم  ی نزل  الصورة  و تبصر  الکلام  النفس... فتسمع  کل  عالم من   ی إلی 

شرط   ی ماد  ازی و ن  ضند یف  افتیمتصف به در ،  امکان  ل ی. ممکنات به دل (300ص ،  1366،  )ملاصدراالعوالم الثلاثة«  

  اتیو در ماد   ضیف  ندهونوش  یدر مجردات به شکل مجرا  افتیدر   نیا  است.  دتریشد   اتیهرچند در ماد،  ستین

ش...  یدا یقوه و فعل است. »برخی از موجودات ممکن در پ   بی ترک ایو   ضی ف  ضی نده و مفونوش ی مجلا حو به ن



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 115

 

 

 

 

 

 

 

حرکت با    .(218ص ،  3ج،  1387،  زاده   )حسناند«    ن دستهیستند... مفارقات از ا ی زی جز امکان ذاتی ن یازمند به چ ین

»فإن   عالم عقل )دهر( است.، دوم بهمرت عالم ماده است؛ در ، زمان طهیح،  نسبت دارد. در مرتبه اول زیزمان ن 

قوه   ،نیبنابرا  .( 70ص ،  6ج،  1366،  )ملاصدراسلك واحد من الانتظام«    یالزمان و المکان متوافقان... منسلکان ف

عرفان و   دگاهیاز د  یو حب   یحرکت شوق،  نیعلاوه بر ا   جلوه کند.  ضی به نحو قبول ف  تواندمی  در مراتب بالاتر

، ی)کامران .  (156ص  ،  7ج،  1368،  )ملاصدرابر آن استوار است    یکه نظام هست  ی: عشقاست  ر یپذ  ملاصدرا امکان

 . (5ص ،  1392، یذهب، مهر یدیسع

 برچیده شدنِ بساطِ ماهیات و مقولات بر اساس نظر نهایی صدرایی .  5 ـ3 ـ2

 ز ی جوهر را ن،  دوم با اصالت وجود  ریس  بودند.  ریغالب بود و جوهر ثابت و اعراض متغ  ینگاه ماهو ،  اول  ریدر س

،  )ملاصدرام الحکمة«  یبر »إکمال الفلسفة و تتم  دیصدرا با تأک ،  ت یاما در نها  و اعراض را تابع آن دانست.  ریمتغ

 . داند می  موجودات را رابط  گری. او خداوند را وجود مستقل و ددیو مقولات را برچ   اتیبساط ماه،  (292ص ،  2ج  1368

ماه ،  ن یبنابرا فاقد  رابط  وجود  مفاهها  تیماه ،  است   تیچون  ، 13ج،  1394،  یآمل  ی)جواد  ابندی می  لیتقل   م یبه 

 ی در مفهوم حرکت از نگاه ماهو  نیادیبن  رییبا تغ است. هودمش زیتحول در مفهوم جوهر و عرض ن نیا .(288ص 

های برهان،  ربط ثابت به متحرک   نهی در زم  شتریب  قاتی. تحقشودمی  متحول  زیخود مبحث حرکت ن ،  یبه وجود

 1است.  یو وحدت عناصر حرکت ضرور ، اثبات حرکت

 گیری نتیجه
تاکید بر تحققِ سه سیر فلسفی اصالتِ ماهیت وحدت تشکیکی وجود و وحدت  ،  هدف از نگارشِ این مقاله 

ویژه حکمتِ   به  و  اسلامی  در حکمت  وجود  این سه سیرشخصی  از  برای هر کدام  است؛  به ،  صدرایی  هم 

های مستقیم ملاصدرا به هر سه سیر که آشکارترین شاهد برای تحولاتِ یاد شده است پرداخته شد و هم اشاره

از تحولِ مباحثِ ،  هایی از تحولِ مباحث بر مبنای سه سیر اشاره رفت؛ برای نشان دادنِ این موردبه مصداق

چند موضوعِ مربوط سخن گفته شد؛ تا گواهی بر تحولِ مباحث بر مبنای هر سه سیر  در  مربوط به »حرکت«  

محوری است؛ ویژگی سیر دوم وجودیِ وحدت  کثرت  در نتیجهماهیت و ، ی اول ارائه شده باشد. خصلتِ مرتبه

محضی است. پس تحقق هر سه سیر در حکمت  ی سوم وجودیِ وحدتو ویژگی مرتبه،  در کثرت محوری

رایی با توجه به قراین ارایه شده حتمی است و لازم است در تحقیقاتِ آتی تحول مباحث در دیگر موضوعاتِ  صد

 حکمی مورد بررسی عمیق قرار گیرد. 
 

ملاصدرا: حرکت   یفلسف  ریسه س  یمختار. سه مرتبه حرکت بر مبنا   دی س،  یو موسو،  یعل،  ییبابا  برای تفصیل مطلب بنگرید:  . 1

 1401، 153-119(, 38)16(,  ز ی)دانشگاه تبر یفلسفهای تجدد امثال. مجله پژوهش، یحرکت جوهر ،  یعی طب



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
116 

 

 

 منابع 
 . 1380،  یو مطالعات فرهنگ   ی. تهران: پژوهشگاه علوم انسانیدر فلسفه اسلام  یفلسف   یقواعد كل.  نیغلام حس،  ینانید  یمیابراه
 ی اسلام  غاتی(. قم: مرکز انتشارات دفتر تبلیزاده آمل  علامه حسن  قی)تحق  من كتاب الشفاء  اتی. الإلهبن عبد الله  نیحس،  سیناابن

 . 1376، قم  هیحوزه علم
 . 1405، )ره( ینجف یمرعش یالله العظم تیحضرت آ ی(. قم: کتابخانه عموماتیعی )الطب الشفاءبن عبد الله. نیحسسینا، ابن
 . 1953، م خروزی)استانبول((. استانبول: مطبعه ابراه سیناابن)رسائل  النفس و بقائها و معادهابن عبد الله. نیحسسینا، ابن
 . 1361، ری کب ری. تهران: امیمحمد عل ی(. مترجم: فروغسینا ابن) یعیفن سماع طببن عبد الله. نیحسسینا، ابن
 ه.ق.1404، ة الله المرعشیی)المنطق(. قم: مکتبه آ الشفاءبن عبد الله. نیحسسینا، ابن

 .1375، تهران: انتشارات دانشگاه تهران، (یمطهر  یمرتض قیو تعل حی)تصح  لیالتحص ، اریبهمن  ابوالحسن
 .: مؤسسة البلاغروتی. بالمشاعر  شرح(. 1385ملاصدرا. ) نی الد ن یاحمد بن ز ، یاحسائ

- 31  ،)بهار(79  ،. خردنامه صدراناسازگار در آثار ملاصدرا  یفلسف   اتیو علل طرح نظر   اهنه یزم .  لیجل  دیس  انین یو حس  دیسع  یانوار 
56 ،1394 . 

 . 1378، ه قم یحوزه علم ی غات اسلامی. قم: دفتر تبل ملا صدرا یفلسف یشرح حال و آرا . نیجلال الد، یان یآشت
 . 1390، )ره( یانیالمؤتمر العلامة الآشت. قم: یقه بر شرح منظومه حکمت سبزوار یتعل. یمهد ، یان یآشت
 شه ی. فصلنامه اندملاصدرا  یفلسف   ریسۀ  سه مرتب  یتحول جوهر و عرض بر مبنا  ریس،  یتنها جوهر هست   یحق تعال.  یعل،  ییبابا
 https://doi.org/10.22099/jrt.2020.5711. 1399، 20-1 ،(75)20 ،رازیدانشگاه ش  ینید
 . 1398، یلی: انتشارات دانشگاه محقق اردبلی. اردبعالم معرفتهای سه گانه. یعل، ییبابا
تجدد ،  یحرکت جوهر ،  یعیملاصدرا: حرکت طب  یفلسف  ریسه س  یمختار. سه مرتبه حرکت بر مبنا  د یس،  یو موسو ،  یعل،  ییبابا

 . 1401، 153-119 ،(38)16 ،(زی)دانشگاه تبر  یفلسف های مجله پژوهش امثال. 
https://doi.org/10.22034/jpiut.2021.45165.278 

، 64-49  ،(73)19  ،یمعرفت فلسف .  نیصدرالمتأله   یفلسف  ریمسئله »زمان« در سه مرتبه س  مختار.  دیس،  یو موسو ،  یعل،  ییبابا
1400 . 

 . ی . تهران: مرکز نشر دانشگاهة یالسلوک المناهج یف ةیبر الشواهد الربوب قاتیتعل(. 1360. )یملاهاد، یسبزوار 
 حسن زاده(. تهران: نشر ناب. قاتی)تعل شرح المنظومة(. 1369. )یبن مهد  یهاد، یسبزوار 
 سازمان چاپ و انتشارات.،  یتهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلام  ملاصدرا.  یاصطلاحات فلسف (. فرهنگ  1379جعفر. )،  یسجاد

مشهد: انتشارات ،  یو عرفان  یحکم  بیدر مکات  ینیو ع  یعلم  دیتوح،  ییطباطبا  نیو محمدحس  یطهران  ین یحس  نیمحمد حس  دیس
 . 1417، ییعلامه طباطبا

رسول حس  یشاهرود  ین یحس  یمرتض  دیس آن  نی"تبا،  پور  نیو  ارتباط  و  وجودها  وجود  ها  بالذات  اصالت  ماه  ایبا  ، " تیاصالت 
 . 25ص ، (1390) 63، بهار، خردنامه

 قم(.  هیحوزه علم یاسلام غاتیة الحکمة. قم: بوستان کتاب قم )انتشارات دفتر تبل ی(. ترجمه و شرح بدا 1388. )یعل، یروانیش
 قائم آل محمد )عج(.. قم: الحکمة ةیشرح نها(. 1386داوود. )، یآمل یصمد 

 غاتی)علامه طباطبائی(. قم: موسسه بوستان کتاب )مرکز چاپ و نشر دفتر تبل   مجموعه رسائل  (.1387. )نیمحمد حس،  ییطباطبا
 قم(. هیحوزه علم یاسلام
قم )انتشارات ((. قم: بوستان کتاب  ی )مجموعه رسائل )طباطبائ  ریناپذ  انیپا د یرساله خلق جد(.  1387. )نیمحمد حس،  ییطباطبا

   قم(. هیحوزه علم یاسلام غاتیدفتر تبل 
((. قم: بوستان کتاب قم )انتشارات ی )مجموعه رسائل )طباطبائ  ریناپذ  انیپا د یرساله خلق جد(.  1387).  نیمحمد حس،  ییطباطبا

 قم(.  هیحوزه علم یاسلام غاتیدفتر تبل 
 . مشهد مقدس.ی و عرفان یحکم بیدر مکات ین یو ع یعلم دیتوح(. 1417) .نیمحمد حس، ییطباطبا
 . اتی(. قم: باقی )مجموعه رسائل العلامه الطباطبائ رساله القوّه و الفعل(. 1428). نیمحمد حس، ییطباطبا
 .نی. قم: جامعه مدرسالحکمة ةیبدا(. تا ی)ب .نیمحمد حس، ییطباطبا
 . 1381، رانیحکمت و فلسفه ا یمؤسسه پژوهش تهران: ، هیاله لمعات ، یبابا خان زنوز  یرمقلیبن ب عبدالله

 . 1382، قم: نشر اسراء ، 1ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد



 ملاصدرا  ی تحقق سه تحول در فهم فلسف لیدلا   | 117

 

 

 

 

 

 

 

 . 1394، قم: اسراء، 11ج ، مختوم قیرح  ،عبدالله، یآمل یجواد
 . 1398، قم: اسراء، 11ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد
 .1395، نشر اسراءقم: ، 11ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد
 . 1394، قم: اسراء، 13ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد
 .1395، قم: نشر اسراء، 17ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد
 .1396، قم: نشر اسراء، 18ج ، مختوم قیرح  ،عبدالله، یآمل یجواد
 .1396، قم: نشر اسراء، 19ج ، مختوم قیرح  ،عبدالله، یآمل یجواد
 .1396، قم: نشر اسراء، 20ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد
 . 1386، قم: نشر اسراء ، 4ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد
 . 1382، قم: نشر اسراء ، 5ج ، مختوم قیرح،  عبدالله، یآمل یجواد
 . تهران: سمت.ییبر نظام حکمت صدرا یدرآمد (. 1389عبدالرسول. )، تیعبود

 . ر یکب ری)عصار( )مجموعه آثار عصار(. تهران: ام رساله وحدت وجود(. 1376محمد کاظم. )، عصار
تهران: انتشارات ،  3ج  ،  (یمدرس طهران  یمؤسس آقا عل  م ی)مجموعه مصنفات حک   المبدأ و المعاد  رات یتقر ،  یبن عبدالله زنوز   یعل

 . 1378، اطلاعات
 .ی(. المشاعر. تهران: طهور 1363. )یالملک بن امام قل عیبد، الدوله عماد

 .1387، اشراق تیقم: آ، ةیمشاهد الألوه، رضا نژاد نیغلامحس
 قت ی»اتحاد حق  هیدر حکمت مشاء با نظر   «یوجود   قی»اختلاف حقا  هینظر   قی(. تطب1398. )دیام،  و ارجمند،  رضایعل،  نژاد  یفارس

 . 119- 107 ،(1)8 ،ییحکمت صدرا یی پژوهش ی. دوفصلنامه علمهیوجود و اختلاف مراتب آن« در حکمت متعال
 doi: 10.30473/pms.2019.46278.1699 

 .ی(. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگ ی)فخر راز  هاتیشرح الإشارات و التنب(. 1384محمد بن عمر. )، ی راز  فخر
 .داری. قم: بةی المشرق المباحث(. تا ی)ب عمر.محمد بن ، ی راز  فخر

 فهرست منابع 
 ی پژوهش   یو ملاصدرا. فصلنامه علم  سیناابنمدرکه در نظر    ۀبه قو  یادراکهای  صورت  امی ق  یقیتطب  ی(. بررس1395رضا. )،  انیقاسم

 . 136-109 ،(27مسلسل  -95)بهار  ،حکمت نییآ
شماره   ،ذهن(. امکان حرکت در مجردات از نظر ملاصدرا.  1392عباس. )  دیس،  یو ذهب ،  محمد ،  مهر  ید یسع،  هیسم،  یکامران
 . 29- 5ص، 56
 .یمعاونت فرهنگ ، یاسلام غاتی. تهران: سازمان تبلآموزش فلسفه (. 1366. )یمحمد تق، مباح

تابان:  ،  طهرانی  نیی حس  نیمحمدحس تلم   ادنامهیمهر  ربان  ذیو مصاحبات  عالم   یی طباطبا   نیمحمدحس  دیعلامه س  یو علامه 
 . 1426، مشهد: نور ملکوت قرآن، (دی)طبع جد یزیتبر 

 . 1362، یتهران: انتشارات علم، 2ج ، نایس یحکمت بوعل ، یمازندران  یحائر  محمدصالح
 .. تهران: صدرا62و  61ص ، 3ج  ،سم یاصول فلسفه و روش رئال(. تا ی. )بییطباطبا/یمطهر 
 .(. تهران: صدرایمطهر  دی)جلد سوم( )مجموعه آثار استاد شه  سم یفلسفه و روش رئالاصول (. 1376. )یمرتض، یمطهر 
 .. تهران: صدرا3ج  ،یمطهر  دیمجموعه آثار استاد شه (. 1376) .یمرتض، یمطهر 
 .)شرح منظومه مختصر(. تهران: صدرا 5ج  ،یمطهر  دیمجموعه آثار استاد شه (. 1376) .یمرتض، یمطهر 
 .. تهران: صدرامجموعه آثار(. 1377) .یمرتض، یمطهر 

 .یو علوم انسان اتی. اصفهان: دانشکده ادبةیعرش(. 1341. )م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
 .ی دانشگاه. تهران: مرکز نشر ةیالمناهج السلوك  یف ةیالشواهد الربوب(. 1360). م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
حکمت و    یانجمن اسلام،  یفرهنگ   قاتی. تهران: مؤسسه مطالعات و تحقبیالغ  حیمفات(.  1363)  .م یمحمد بن ابراه،  ملاصدرا

 .رانیفلسفه ا
 .داریقم: ب .م یالقرآن الکر  ریتفسالف(.  1366). م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
 قات یموسسه مطالعات و تحق،  یتهران: وزارت فرهنگ و آموزش عال.  یشرح أصول الکاف(.  1366).  م یمحمد بن ابراه،  ملاصدرا



 |   1404، 46پیاپی ، 2شماره ،  21دوره ، جاویدان خردعلمی  ۀ دوفصلنام 

 
118 

 

 

 .)پژوهشگاه( یفرهنگ 
 .ی. قم: مکتبة المصطفو الأربعة ةیالأسفار العقل یف  ةیالحکمة المتعال(. 1368) .م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا

ابراه،  ملاصدرا   بن  القدس(.  1378)  .م یمحمد  فلسف   ةی المسائل  رساله  القرآن    ی)سه  القدس  -)متشابهات  أجوبة   -  ةیالمسائل 
 .مرکز انتشارات، قم  هیحوزه علم یاسلام غاتی المسائل((. قم: دفتر تبل

ابراه،  ملاصدرا بن  القدس(.  1378).  م یمحمد  فلسف   ةی المسائل  رساله  القرآن    ی)سه  القدس  -)متشابهات  أجوبة   -  ةیالمسائل 
 .مرکز انتشارات، قم  هیحوزه علم یاسلام غاتی المسائل((. قم: دفتر تبل

 .انتشارات اشراق، )ملاصدرا(. قم: دانشگاه قم  ترجمه مبدا و معاد(. 1380) .م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
 .انتشارات اشراق،  . قم: دانشگاه قم ترجمه مبدا و معاد(. 1380) .م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
ابراه،  ملاصدرا تعل(.  1382)  .م یمحمد بن  و  المتاله   قهیشرح  اله  نیصدر  بن  شفا  اتی بر   ی حکمت اسلام   ادی)ملاصدرا(. تهران: 

 .صدرا
 .صدرا یحکمت اسلام ادی. تهران: بنشفا اتیبر اله نیصدر المتاله قهیشرح و تعل(. 1382). م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
 .یخ العرب ی: مؤسسة التار روتی(. بی)مقدمه عرب  ةیة فی المناهج السلوكیالشواهد الربوبه.ق(.    1417)  .م یمحمد بن ابراه،  ملاصدرا
 .یخ العرب ی: مؤسسة التار روتی(. بی)مقدمه عرب  ةیة فی المناهج السلوكیالشواهد الربوبه.ق(.    1417).  م یمحمد بن ابراه،  ملاصدرا
 .(ییعلامه طباطبا هی)با حاش  ة الأربعةیالعقل ة فی الأسفاریالحکمة المتعالم(.  1981). م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
 .(ییعلامه طباطبا هی)با حاش  ة الأربعةیة فی الأسفار العقلیالحکمة المتعالم(.  1981) .م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
 .(جا ی. )بالمبدأ و المعاد(. تا ی)ب .م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا
 .(جا ی. )بالمبدأ و المعاد(. تا ی)ب .م یمحمد بن ابراه، ملاصدرا

از وحدت تشک   یوحدت شخص  ای  یک ی(. ملاصدرا؛ وحدت تشک 1396سحر. )،  یو کاوند ،  یمهد ،  منزه به   یک ی)گذار ملاصدرا 
 .186- 169 ،(2)5، ییحکمت صدرا یف پژوهش  یدوفصلنامه علموجود(.  یوحدت شخص

 .1361، رانیحکمت و فلسفه ا یانجمن اسلام، یفرهنگ  قاتیتهران: مؤسسه مطالعات و تحق، یهرم هست، یزدی ی حائر  یمهد 
 .ی. تهران: اسلامعام و خاص یحکمت اله(. 1363. )یمهد  ای،قمشه  یاله




