
 

 
 
 

 

 

 
Scientific-research Biannual Journal of 

Islamic Philosophy 
Vol. 11, Issue 1, successive No. 20, spring - summer 2025 

 چرايی و چیستی اجتهاد در فلسفه  

The Why and What of  Ijtihad in 

Philosophy1 

Mohammadreza Noormohammadi2  

Sayyed hojjatollah Fghihi3 

Hossein Ahmadi4 

Abstract  
Success in philosophy-research depends on following the criteria on the three sides of the 

teacher, the student, and the textbook. Finding these criteria is actually drawing a kind of 

methodology in the field of philosophy. Although Muslim philosophers themselves have 

addressed the norms of philosophy education, their descriptions in original philosophical 

texts usually refers to the spiritual conditions of Philosophy education, and educational 

standards are less discussed in them. According to the current situation, these educational 

standards of the past need to be updated. This article is an attempt to revise the 

methodology of philosophical research in the field of Islamic philosophy. For this 

purpose, I have first paid attention to the necessity of learning philosophy and have shown 

that according to the identity of philosophy, this necessity will not be satisfied except by 

achieving "ijtihad" (to be expert). Then, I have tried to provide a clear picture of what 

ijtihad is in philosophy by following the spoken and written works of some of the most 

prominent contemporary Muslim philosophers, in which ijtihad has been delivered to five 

skills, which are From: 1) micro and macro logical view, 2) sourceology, 3) mastery of 

resources, 4) historical/analytical view, 5) innovation and creativity. After recognizing 

ijtihad based on these indicators, I have introduced focusing on the third feature as a way 

to achieve ijtihad and Briefly I have explained how In this way, Ijtihad was achieved.   

Keywords: Ijtihad, methodology, Islamic philosophy, contemporary philosophers.

 
1. Received: 26 April 2025          Accepted: 30 August 2025 

2. Corresponding Author: Mohammadreza Noormohammadi: Assistant Professor, Department of 
Philosophy, Imam Khomeini Educational and Research Institute. Email: noormohammadi@iki.ac.ir 

3. Sayyedhojjatollah Fghihi: PhD in Comparative Philosophy, Imam Khomeini Educational and Research 

Institute. Email: amiryamir232@gmail.com 

4. Hossein Ahmadi: Associate Professor, Department of Philosophy, Imam Khomeini Educational and 
Research Institute. Email: h.ahmadi@iki.ac.ir 



 

 
 

 

 

 

 

 دوفصلنامه علمی پژوهشی فلسفه اسلامی
 1404/ بهار ـ تابستان  20 یاپی/ شماره اول / پ ازدهمیسال 

 1چرایی و چیستی اجتهاد در فلسفه 
 4؛ حسین احمدی 3الله فقیهی ؛ سیدحجت 2محمدرضا نورمحمدی 

 ده ی چك 
شناسی ترسیم نوعی روش   - در واقع- ها  آن   آموزی منوط به رعايت ضوابطی است كه تنقیح فلسفه موفقیت در  

اند، اما كلام آموزی پرداخته ورزی است. گرچه فیلسوفان مسلمان، خود به هنجارهای فلسفه در حوزۀ فلسفه 
ناظر به شرايط معنوی فلسفه  آموزی بوده و در آن، به ضوابط آموزشی كمتر پرداخته شده ايشان، معمولًا 

روزرسانی است. اين است. علاوه بر اين، به اقتضاء شرايط كنونی، معیارهای آموزشی گذشتگان نیازمند به 
روش  تنقیح  برای  است  تلاشی  فلسفه مقاله  مقالۀ شناسی  منظور،  بدين  اسلامی.  فلسفه  حوزۀ  در  آموزی 

است كه با توجه به فضای حاكم بر دانش  آموزی توجه داده و نشان داده رو، نخست به ضرورت فلسفه پیش 
فلسفه، اين ضرورت جز با نیل به اجتهاد تأمین نخواهد شد و سپس، كوشیده است با تتبع در آثار گفتاری و 

ترين فیلسوفان مسلمان معاصر، تصوير روشنی از چیستی اجتهاد در فلسفه ارائه نوشتاری، برخی از برجسته 
( نگاه منطقی ۱اند از: ای تحويل برده شده است كه عبارت گانه های پنج دهد كه در آن، اجتهاد را به مهارت 

( نوآوری و خلاقیت. در 5  ؛( نگاه تاريخی/تحلیلی 4  ؛ ( تسلط بر محتوا 3  ؛شناسی ( منبع 2  ؛ خُرد و كلان 
ها، تمركز بر ويژگی سوم را به عنوان راهكار نیل به نهايت، پس از بازشناسی اجتهاد بر اساس اين شاخصه 

 توان از اين طريق به اجتهاد نائل شد.اجتهاد معرفی شده و به اختصار توضیح داده شده است كه چگونه می 

 . شناسی، اجتهاد فلسفه اسلامی، فیلسوفان معاصر، روش كلیدواژگان:  
 

 ۱404.4.۸؛ تاريخ پذيرش: ۱404.2.6تاريخ دريافت: . 1
 noormohammadi@iki.ac.irرايانامه: . )ره( آموزشی و پژوهشی امام خمینیمؤسسه استاديار گروه فلسفه، )نويسنده مسئول(  . 2
 amiryamir232@gmail.comرايانامه:  . )ره( آموزشی و پژوهشی امام خمینی مؤسسه آموخته دكتری فلسفه تطبیقی، . دانش3
 h.ahmadi@iki.ac.irرايانامه: . )ره( دانشیار گروه فلسفه، موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی . 4



 ۱02  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

 مقدمه 

مند است كه دارای سه ضلعِ استاد، شاگرد و  آموزی مانند آموختن هر دانش ديگری، فعالیتی روش فلسفه
خوانی با چنین سؤالاتی مواجه هستیم: چه  متنِ درسی است؛ بنابراين، برای شناخت شیوۀ بهینۀ فلسفه

خوانی،  توانند/بايد فلسفه بخوانند؟ در فرآيند فلسفهكسی صلاحیت آموزش فلسفه را دارد؟ چه كسانی می
به عنوان متن درسی   -از میان انبوه متون فلسفی-چه متونی را بايد خواند؟ اساساً منطق انتخاب يک متن  

خوانی چیست؟ عوامل معرفتی و غیرمعرفتیِ دخیل  های بايسته و شايسته در فلسفهچیست؟ مرز فعالیت 
 در پیدايش و رشد فهم فلسفی چیست؟ و ...  

را می فلسفهبرآيند چنین سؤالاتی  آموزان در دوران تحصیل، چه  توان در يک پرسش خلاصه كرد: 
هايی را بايد بدست آورند؟ به تناسب پاسخ اين سؤال است كه معلمان و متعلمان  اطلاعات و مهارت 

خوانی بیش از هر چیز ديگر،  شوند؛ اما تعیین هدف از فلسفهشايسته و نیز متون درسی مناسب شناخته می
خوانی نیز مانند هر كار ديگری،  در پاسخ سؤالات يادشده مؤثر است و به تعبیر ديگر، چگونگی فلسفه

 بیش از هر چیز تابع چرايی اين كار است. 

خوانی در جهان اسلام، در متون فلسفی نیز  های آموزشی سنت تاريخی فلسفهنظر از دلالتصرف 
خوانی مطالبی ذكر شده كه غالب آنها، به شرايط معنوی استاد  كمابیش درباره چرايی و چگونگی فلسفه

-25۸،  ۱2-۱۱:  ۱3۸۸؛ سهروردی،  3۹5،  ۱۸5:  ۱3۹6سینا،  اند )ن.ک: ابنيا شاگرد اختصاص يافته
(. در  ۸:  ۱3۷۸؛ همو،  ۱0-۸/  ۱:  ۱3۸۱؛ همو،  ۷-6/  6؛ همان،  ۱2/  ۱:  ۱36۸؛ صدرالمتألهین،  25۹

انديشه تراكم  و  زمان  گذر  با  صورت،  ديدگاههر  اين  از  برخی  روزگار،  اقتضائات  نیز  و  فلسفی  ها  های 
قاعلی مدرس روزرسانی است. برای مثال، فیلسوف نامدار صدرائی، آدستخوش تغییر شده و نیازمند به

شوارق  قوشچی،  تجريد  شرح  چون  مهمی  كتب  متعالیه،  حكمت  و  مشاء  حكمت  كلام،  در  زنوزی، 
الالهام، شرح خواجه بر اشارات، الهیات شفا، شرح صدرالمتألهین بر هدايه اثیريه، مبدأ و معاد، مشاعر،  

زا محمدحسن چینی، چون پدرش، میر-شواهد الربوبیة، مفاتیح الغیب و اسفار را نزد مدرسان بزرگی  
قزوينی و سیدقوام  نوری، سیدرضی لاريجانی، محمدجعفر لاهیجی  است    -میرزا حسن  درس گرفته 

( و اين در حالی است كه امروزه، در هیچ ۱4۱-۱40،  ۱24،  ۱22،  ۱۱۹-۱۱6:  ۱3۹۷)ن.ک: زنوزی،  
به طور   -راز علمیآن هم نزد استادانی در اين ت-توان حتی كتاب شوارق يا اسفار را  مركز فلسفی نمی

آموزی نیز، تقريباً اين كار را  سینا و سهروردی برای فلسفهنامۀ پیشنهادی ابنكامل آموخت؛ چنانكه شیوه 
- 25۸،  ۱2-۱۱:  ۱3۸۸؛ سهروردی،  3۹5،  ۱۸5:  ۱3۹6سینا،  به فعالیتی رازگونه تحويل برده است )ابن



 103  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

های وسائل آموزشی جديد، كمبود وقت، غلبۀ نظام درسی  (. در اين میان، اموری مانند: قابلیت25۹
گیر منابع فلسفی،  ثمرِ مراكز آموزشی، تراكم چشمهای پرطمطراق و در عین حال كمدانشگاهی، برنامه

خوانی  كند تا در شیوۀ فلسفهنیازها و اقتضائات زيست در جهان امروز و مسائلی از اين دست، ايجاب می
جويان قرار داده شود. با توجه به گسترۀ  بازنگری شود و راهكاری معقول و كارآمد در پیش روی فلسفه 

فلسفهانديشه تناسب  به  مقدمه(  ابتدای  )در  يادشده  سؤالات  پاسخ  طبعاً  فلسفی،  گوناگون،  های  های 
ای متفاوت، پاسخ كوشد از زاويهمی  متفاوت خواهد بود. اين مقاله به فلسفۀ اسلامی اختصاص دارد و

پژوهی، چهار  های مقدم بر فلسفهتوضیح اينكه در میان پرسش   1چنین سؤالاتی را در اين حوزه ارائه دهد.
 پرسش مهم وجود دارد كه عبارتند از:

 فلسفه چیست؟. ۱
 خوانی چه اهمیتی دارد؟فلسفه. 2
 خوانی چیست؟حد نصاب فلسفه. 3
 توان به اين سطح از فهم فلسفی دست يافت؟ چگونه می. 4

دو پرسش اخیر، اهمیت فراوان دارند؛ زيرا برنامۀ جامعۀ تعلیم و تعلم و نیز هرگونه پژوهش در فلسفه،  
اند.  پرسش نخست، كمتر مورد بحث قرار گرفتهالوصف در قیاس با دو  گیرد؛ معشكل میها  آن  بر اساس

مسئلۀ اصلی اين مقاله، ارائۀ پاسخی برای پرسش سوم است. اما به سبب ارتباط منطقی اين مسائل با  
ها نیز پرداخته شده است. بدين منظور، در اين مقاله، فرض  يكديگر، در حد نیاز، به پاسخ ديگر پرسش

گاه است و سخنی كوتاه برای توجه دادن او به ضرورت فهم   بر اينست كه مخاطب از چیستیِ فلسفه آ
از اين فلسفی كافیست و او را برای ورود به مبحث اصلی مقاله آماده می  رو، در پاسخ دو سؤال سازد؛ 

نخست، به اختصار بسنده شده و در برابر، درباره حد نصاب فهم فلسفی به تفصیل بحث شده است؛  
خوانی را اجتهاد معرفی كرده و سپس بر اساس تتبع در آثار گفتاری  فلسفه  بدين نحو كه ابتدا حد نصاب

نام معاصر، سعی شده تا تصويری نو از چیستیِ اجتهاد در فلسفه ارائه  و نوشتاری برخی از مجتهدان به
لكن   است،  مستقلی  نوشتار  نیازمند  اجتهاد،  به  دستیابی  تفصیلی  الگوی  بیان  گرچه  نهايت،  در  شود؛ 
راهكار نیل به اجتهاد در فلسفه تبیین شده تا نشان داده شود دستیابی به اين معنای از اجتهاد در فلسفه،  

 مكن است. امری م

 
اسلامی و فیلسوفان  صرفاً فلسفه  -جز در مواردی كه تذكر داده شود-. بنابراين، مراد از فلسفه و فیلسوفان در اين نگاشته  1

 مسلمان است. 



 ۱04  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

 خوانی . ضرورت فلسفه ۱
تر از ضرورت  پژوه پیش خوانی، منوط به اينست كه دانشبَر و دشواری چون فلسفهورود به فعالیت زمان

كنیم. درباره ضرورت فلسفه  ای كوتاه در اين زمینه آغاز میاين كار مطمئن باشد؛ بنابراين، بحث را با اشاره 
نوشته و  گفته  تابع  فراوان  چیز  هر  از  بیش  فلسفی  فهم  تحصیل  ضرورت  درک  كه  اينست  حقیقت  اند. 

الله مصباح در تعريف فلسفه  شود. در اين میان، بیان آيتتصويری است كه از چیستیِ فلسفه ارائه می
ستودنی است. از منظر ايشان، فلسفه عبارت است از »بكار گرفتن عقل در حل مسائلی كه تنها با روش  

يزدی،   )مصباح  است«  حل  قابل  اين  ۱3۷:  ۱3۷۸تعقلی  بر  فلسفه،  (.  ضرورت  اثبات  برای  اساس، 
باشیم:   توجه داشته  قابل حل  ۱كافیست  از طريق عقل  پیش روی بشر وجود دارد كه جز  ( مسائلی در 

( حل چنین مسائلی در بهبود كمّیت و كیفیت زندگی بشر يا تعیین سرنوشت او ضرورت دارد.  2نیست و  
های كلان در باب مبدأ و معاد، جز از  شک، پرسشچندان دشوار نیست؛ بی  -البته-اثبات اين دو مدعا  

بیش از هر چیز ديگری در تعیین سرنوشت انسان ها  آن  طريق عقل قابل حل نیستند، در حالی كه پاسخ
رسد مراجعه به كتاب آموزش فلسفه برای توضیح بیشتر در اين زمینه كافیست تأثیرگذار است. به نظر می

 گیريم.  ورت تحصیل فهم فلسفی از جهان را مفروض می(، بنابراين، ضر۱3۸-۱30)ن.ک: همان: 

 خوانی . حد نصاب فلسفه 2
خوانی پرداخت.  دانستیم كه فهم فلسفی از جهان ضرورت دارد. اكنون، بايد به تعیین حد نصاب فلسفه

فلسفه از »حد نصاب«  نیاز كفايت  مقصود  اين  رفع  برای  فلسفی  فهم  از  میزان  اينست كه: چه  خوانی 
 كند؟ پاسخ اين سؤال به دو شكل ممكن است:  می 

پژوه به نخست اينكه نشان داده شود كه فهم فلسفیِ پاسخ به چه سؤالاتی درباره جهان، نیاز دانش( ۱
 خوانی را تأمین خواهد كرد؟  فلسفه

آشنا خواهیم شد، توضیح   با چنین سؤالاتی  فلسفه،  آنجا كه معمولًا در ضمن بررسی ضرورت  از 
واكاوی بحث ضرورت فلسفه خواهد بود؛ بنابراين، در اينجا از اين بحث   -در واقع-بیشتر در اين زمینه 

 دهیم.  گفته ارجاع میاجتناب كرده و خوانندگان را به منبع پیش 

خوانی اينست كه بدون پرداختن به محتوای فهم فلسفی وجه ديگر در توضیح حد نصاب فلسفه(  2
 نشان داده شود كه فهم يادشده لازم است به چه كیفیتی باشد: سطحی، مقلدانه يا محققانه؟ 

مقصود از بیان حد نصاب فهم فلسفی همین است. توضیح اينكه فهم هر دانشی در دو سطح ممكن  



 105  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

است: آشنايی اولیه و دانش تخصصی. قسم اخیر، خود به دو وجه ممكن است: مقلدانه و اجتهادی. بر  
دانند، ممكن است افرادی در  نظر از كسانی كه فلسفه را تنها در حد آشنايی اولیه می اين اساس، صرف 

خود  اما  باشند،  فلسفه  تخصصی  متون  درست  فهم  به  قادر  و  باشند  كوشیده  فلسفی  فهم  تحصیل 
نظر نبوده و صرفاً به نقل آراء فیلسوفان اكتفا كنند؛ در برابر، كسانی وجود دارند كه خود فیلسوف صاحب

نظر نیز هستند؛ بدين معنا كه در میان هستند؛ يعنی علاوه بر فهم درست آراء فلسفی ديگران، صاحب
 كنند.  نظريات فلسفی، رأی درست را برگزيده و از آن دفاع می 

های  شود كه از جمله ويژگیپس از تبیین ضرورت تحصیل فهم فلسفی، اكنون، بر اين نكته تأكید می
دانش فلسفه اينست كه برای استفادۀ مطلوب، بايستی در آن به اجتهاد رسید. حكايت شده است كه علامه  

خواهی فلسفه بخوانی، اند: »اگر میآموزی بود، فرموده طباطبائی به يكی از شاگردشان كه در صدد فلسفه
: جلسه اول. همچنین، ۱3۸3تا آخرش بخوان، فلسفه دانشی است كه كمی از آن فايده ندارد« )فیاضی، 

مندی شايسته از  (. اين توصیه، اشاره به اين است كه حد نصاب بهره ۱۷2-۱۷۱:  ۱3۹2ن.ک: تهرانی،  
حقیقی نخواهیم برد. در اينجا دو  فلسفه، كسب اجتهاد است و تا در فلسفه مجتهد نشويم، از آن بهره  

 توان در فلسفه به اجتهاد رسید؟( چگونه می2( چرا بايد در فلسفه مجتهد شد؟ و  ۱سؤال قابل طرح است:  
( آشكار شد كه فهم فلسفی ضروری است؛  ۱پاسخ سؤال نخست دشوار نیست؛ از سويی )در بند  

سزايی دارد؛ از سوی ديگر، با نگاهی گذرا به فضای حاكم بر دانش چرا كه در سرنوشت انسان، تأثیر به
شود كه در باب هر موضوعی، آرائی متعارض وجود دارد و چه بسا با  فلسفه در طول تاريخ، آشكار می

به زمان،  ازها  آن  گذر  پس هر يک  در  و  ناسازگارند  يكديگر  با  آراء  اين  بسا  ها  آن  افزوده شود.  نیز چه 
برجستگی دارای  و  بزرگ  كه  شخصیتی  نحوی  به  است،  گرفته  قرار  توجه  قابل  اخلاقی  و  علمی  های 

سازند، به نحوی  شتتر اينكه مسائل فلسفی، گاه مبنايی و سرنوتوان سخن وی را سبُک شمرد؛ مهمنمی
سزا داشته باشد؛ بنابراين،  كه اتخاذ هر موضعی در قبال آنها، چه بسا در حل و فصلِ مسائل ديگر، تأثیر به

تواند از اين بارش فكری به خوبی توان از داوری دربارۀ آن مسئله اجتناب نمود. در اين میان، كسی مینمی
مند گردد كه توان درس گرفتن از آراء ديگران و نیز تشخیص رأی درست و دفاع از آن را داشته باشد و  بهره 

شود. اين چیزی نیست جز اجتهاد در فلسفه؛ بنابراين، نیاز به فهم فلسفی، جز با نیل به اجتهاد تأمین نمی
حال بايد بدين سؤال بپردازيم كه: »برای دستیابی به اجتهاد در فلسفه، بايد چه كرد؟«. اما پیش از اين، 

است تصوير روشنی از اجتهاد در فلسفه بدست آورد؛ زيرا بدون داشتن تصوير روشنی از هدف،  لازم  
تشخیص راه نیل به آن چندان معقول نخواهد بود؛ بنابراين، در ادامه بر تبیین چیستی اجتهاد در فلسفه  



 ۱06  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

متمركز شده و گرچه در پايان به اجمال، راهكار رسیدن به اجتهاد در فلسفه بیان خواهد شد، اما شرح و  
 گردد. تفصیل آن، به مجال ديگری واگذار می 

 . چیستی اجتهاد در فلسفه 3
باشد. دربارۀ  بايد در حد اجتهاد  اين فهم  دارد و  از جهان ضرورت  ثابت شد كه تحصیل فهم فلسفی 
معنای لغوی و اصطلاحی اجتهاد به ويژه در فضای فقه و اصول، به تفصیل بحث شده است، اما مقصود 

مسئله« و به تعبیر  (، اجتهاد را به »توانايی حل 2از اجتهاد در فلسفه، دقیقاً چیست؟ تا اينجا )ن.ک: بند 
ديگر، »توانِ يافتن پاسخ درست يک مسئله و دفاع از آن« معنا شد. حقیقت اينست كه اين توانايی، حالتی  

گشايی از آن ارائه داد؛  توان آن را به ديگران نشان داد و نه حتی به راحتی تعريف راهنفسانی است كه نه می
افر برای  آن  مانند غريزۀ جنسی كه توضیح  افادۀ معنا نمیدرست  نابالغ، چندان  از سوی ديگر،  اد  كند. 

دانش تناسب  به  يادشده،  معنای  به  نگاهی  اجتهاد  با  اينجا  در  دارد.  مختلفی  اقتضائات  گوناگون  های 
شود تصويری روشن از اين معنا ارائه گردد؛ بدين  كاربردی و با پرهیز از مباحث نظری محض، تلاش می

توان اموری را به ، می1نام معاصر نحو كه در خصوص فلسفۀ اسلامی، با تتبع در آراء و احوال مجتهدان به
عنوان لوازم اجتهاد شناسايی و سپس، اجتهاد را بر اساس همین لوازم بازشناسی كرد. توضیح اينكه با  

های اجتهاد ای را ملاحظه كرد كه شاخصههای پنجگانهتوان ويژگیاستقراء در آثار فیلسوفان معاصر، می
به  در فلسفه  به گونهشمار میايشان  به حق  روند،  باشد،  اين خصائص  نیز واجد  فرد ديگری  اگر  ای كه 

بنابراين، میمی  نامید؛  در فلسفه  را مجتهد  آن  توان وی  لوازم  به  را  اين مهارت -توان اجتهاد  های  يعنی 
ها  بازتعريف نمود. اين ويژگی  -سازد گانه كه يک محقق را به فهم نظر صحیح و دفاع از آن نائل میپنج

( نگاه 4( تسلط بر محتوا؛ 3شناسی؛ ( منبع2( نگاه منطقی خُرد و كلان؛ ۱بر حسب استقراء عبارتند از: 
 در ادامه، به توضیح هر يک از اين امور پرداخته خواهد شد.  2( خلاقیت و نوآوری.5تاريخی/تحلیلی؛ 

 
يافتگان مكتب فلسفی گفتاری شاگردان و پرورش - عمدتاً    – گذرد حاصل تأمل در آثار نوشتاری و  . آنچه در اين مقاله می1

مطهری، حسن آيات:  طباطبايی است؛ حضرات  موفق  آملی، مصباح آملی، جوادیزاده علامه  استاد  ويژه، سه  به  و  يزدی، 
پناه. حقیقت يدالله يزدانالله غلامرضا فیاضی، استاد عبدالرسول عبوديت و استاد سیدفلسفه اسلامی در سه دهۀ اخیر: آيت

مق اين  تأكید  كه  توانمندی اينست  كه  است  اخیر  استاد  سه  بر  بیشتر  ويژه  اله،  به  و  مكتوب  آثار  در  فلسفی  اجتهاد  های 
   گفتارهای ايشان كاملًا برجسته و آشكار است.درس 

خورد، گرچه هر يک به نوعی از گانۀ مذكور در اساتید يادشده در يک سطح به چشم نمیهای پنج . گفتنی است ويژگی2
های مورد بحث  های مهارت رسد آثار زير، بهترين نمونهمند هستند. در مجموع، به نظر میحد نصاب هر پنج خصیصه بهره

 



 107  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

 . نگاه منطقی خُرد و كلان ۱-3
منطقی  نگاه  دارای  كه  اينست  فلسفه  مجتهدان  ويژگی  را  نخستین  چیز  همه  و  منطق اند  عینک  پَسِ  از 

ای، را. توضیح اينكه مجتهدان در برخورد با هر مسئله ها  آن   تک مسائل و خواه مجموعۀ نگرند؛ خواه تک می 
كنند؛ برای مثال، اگر با يک تعريف مواجه شوند، نیک بلافاصله ضوابط منطقی متناسب را بر آن تطبیق می 

نگرند كه آيا در اين تعريف، معیارهای منطقی تعريفِ درست، رعايت شده است يا نه؟ همچنین اگر با می 
كوشند تا بدانند بديهی است يا نظری و در صورت اخیر، دلیل آن چیست؟ يک تصديق روبرو شوند، می 

استدلالی مباشر يا غیرمباشر؟ و در صورت اخیر، استثنايی يا اقترانی، و در صورت اخیر، حملی يا شرطی؟ 
آيند آوری برمی لال و تفكیک مقدمات آن، در پی احراز ضوابط منطقی استدلال و بعد از بازشناسی نوع استد

 -خواه در حوزۀ تصورات و خواه در قلمرو تصديقات - سان، فهم  تا برهان را از غیر آن تفكیک كنند؛ بدين 
 كنند. مند است و هرگز از اين رويكرد تخطی نمی برای ايشان امری ضابطه 

مقصود از منطق در اينجا چیزی بیش از منطق مصطلح است و در حقیقت، هرگونه فهم هنجارمند 
نامیم؛ بنابراين، خواه فهم هنجارمند متن ادبی، خواه فهم با ضابطۀ يک آيه  و با ضابطه را نگاه منطقی می

شوند. در مجموع،  يا روايت و خواه درک ساختار منطقی يک استدلال، همگی فهم منطقی محسوب می
را »نگاه منطقی خُرد« می  اينجا نمونهاين ويژگی  در  بیشتر،  برای وضوح  و  اين شاخصه  نامیم  از  هايی 

 شود.  اجتهاد را ارائه می
اند و فهم درست و دقیق آنها، منوط  نمونۀ اول: اكثر متون فلسفۀ اسلامی به زبان عربی نگاشته شده

كارگیری اين  به آشنايی با قواعد ادبیات عرب و برخی ديگر از قواعد فهم متن است. مجتهدان فلسفه در به
فهمند؛ برای نمونه، در عنوان فصل دوم از  زدنی متون را می رو، با دقتی مثالابزارها تبحّر دارند و از اين 

خوانیم: »الفصل الثاني مرحلۀ هشتم از كتاب »نهاية الحكمة« كه به علت و معلول اختصاص دارد، می
(. معمولًا اين عبارت به »فصل دوم در بیان اقسام علت«  ۱۷4:  ۱3۹4في انقسامات العلّة« )طباطبائی،  

اند كه بر  ، در تعلیقۀ خود بر ذيل اين عبارت يادآور شدهنام معاصرشود. يكی از فیلسوفان بهترجمه می 

 
آيت اثر  فلسفه«  »آموزش  مكتوب:  آثار  الف(  استاد باشند:  اثر  وجود«  تشكیک  صدرايی؛  حكمت  »نظام  مصباح،  الله 

  الله جوادی نظیر »رحیق مختوم« اثر آيتعبوديت، »هستی و چیستی در مكتب صدرايی« اثر استاد فیاضی و مجموعه بی
منابع ذكر شده است. ب( درس ملی. مشخصات كتاب  آثار در فهرست  اين  گفتارها: دروس خارج اسفار استاد شناختی 

آغاز شده و    ۱3۹2پناه كه از سال  آغاز شده و همچنان ادامه دارد؛ دروس خارج نهايه استاد يزدان  ۱3۸3فیاضی كه از سال  
افزار تخصصی ايشان )تهیه شده در مركز علوم همچنان ادامه دارد؛ دروس خارج نهايه استاد عبوديت كه بخشی از آن در نرم

 كامپیوتری نور( ارائه شده است. ساير دروس از طريق جستجوی اينترنتی در دسترس علاقمندان قرار دارد. 



 ۱0۸  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

اساس ضوابط ادبی، ترجمۀ دقیق عبارت يادشده اينست: »فصل دوم در بیان همۀ اقسام علت«؛ زيرا تعبیر  
شود و اين در حالی است كه در »انقسامات العلّة« جمع مضاف است كه از ادوات عموم محسوب می

فصل يادشده، همۀ اقسام علت بیان نشده است. بنابراين، عنوان فصل دقیق نیست )استاد فیاضی در:  
(. البته اين نكته در فهم درستی يا نادرستی محتوای فصل يادشده  ۱، تعلیقۀ شماره  60۹:  ۱3۸۸طباطبائی،  

م هنجارمند مجتهدان فلسفه از متن است؛ در عین  نقشی ندارد و ذكر آن صرفاً برای به رخ كشیدن فه
های  ها و نوشتهی خُرد، در درسنظرها و به اصطلاح: نگاه منطق شماری از اين دقتهای بیحال، نمونه

 ممكن نیست.  ها آن  شود كه فهم درست متن بدونايشان يافت می
اند، معمولًا  نمونۀ دوم: گرچه نويسندگان متون مشهور فلسفی بر دانش منطق نیز تسلط كافی داشته

اند، بلكه گاه متون فلسفی مملو است از های دقیق منطقی ارائه نكردهنه تنها نظريات خود را در قالب
عباراتی توصیفی، پرطمطراق و پیچیده. هنر مجتهدان فلسفه اينست كه در مواجهه با اين عبارات، ساختار  

شوند. برهان دهند و در سطح عبارات متوقف نمیرا بازشناسی كرده و محور توجه قرار می ها  آن  منطقی
سینا مثال خوبی در اين زمینه است. او در اين استدلال، پس از طرح چند قضیۀ شرطیه  هوای طَلق ابن

ده شده بود«، يا »اگر انسان در فلان حالت بدين مضمون كه »اگر انسان در شرايطی چنین و چُنان آفري
سینا در  گیرد كه نفس، واقعیتی مغاير با بدن است. عمده عبارات ابنشد«، در نهايت، نتیجه میواقع می

 تقرير اين استدلال بر ترسیم شرايط فرضی هوای طَلق متمركز است: 
يجب أن يتوهم الواحد منا كأنه خلق دفعةً و خلق كاملًا، لكنه حجب بصره عن مشاهدة الخارجات، 

يهوی فی هواءٍ أو خلاءٍ هويّاً لا يصدمه فیه قوام الهواء صدماً مّا يحوج إلی أن يحسّس، و فرّق بین   خلقو 
أعضائه فلم تتلاق و لم تتماس، ثم يتأمل أنه هل يثبت وجود ذاته و لا يشك فی إثباته لذاته موجوداً و لا  

لا دماغاً و لا شیئاً من الأشیاء من خارج   يثبت مع ذلك طرفاً من أعضائه و لا باطناً من أحشائه و لا قلباً و
اثبت   التی  للذات  فإذن  يقرّبه،  لم  الذی  به غیر  المقرّ  و  يثبت  لم  الذی  المثبت غیر  أن  تعلم  أنت  و   ...

-26الف:  ۱3۸5سینا، و بعینه غیر جسمه و أعضائه التی لم تثبت )ابنهها آن وجودها خاصیة لها علی
 (. 34۹-34۸. همچنین، ن.ک: همان: 2۷

شوند  مجتهدان فلسفه برخلاف ديگران، ساختار منطقی اين عبارات را اصطیاد كرده و بر آن متمركز می
فیاضی،   عبوديت،  2۱۸:  ۱3۸۹)ن.ک:  پیچیدۀ 6۸-65:  ۱3۹۱؛  عبارات  مضمون  اساس،  اين  بر  (؛ 

 سینا، استدلالی استثنايی به شكل زير است:  ابن
: اگر نفس، همان بدن يا جزئی از بدن انسان باشد، آنگاه خودآگاهی در حال غفلت از بدن ۱مقدمه 

 محال خواهد بود؛



 109  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

( در جهانِ ممكنی  3( مستی و يا  2( خواب،  ۱: اما تالی باطل است؛ زيرا هر انسانی در حالِ  2مقدمه  
 سینا، خودآگاه است، در حالی كه از بدن خود غافل است؛ مانند فضای طَلق ابن

 نتیجه: چنین نیست كه نفس، همان بدن يا جزئی از بدن انسان باشد. 
شود: »اين به دلیل آن«، آنگاه مقصود اگر بپذيريم محتوای يک متن فلسفی در چهار كلمه خلاصه می

خواه در زمینۀ دعاوی -های زبانی و ساختارهای منطقی اين متون را  اينست كه مجتهدان فلسفه، دلالت
فهمند؛ اين مهارت، همان چیزی است كه نگاه منطقی  ترين شكل ممكن میبه دقیق  -و خواه ناحیۀ دلايل

 ايم. خُرد نامیده
تک مباحث مطرح در باب يک مسئله، در ذهن  مقصود از »نگاه منطقی كلان« نیز اينست كه تک

نمی تلنبار  برهم،  و  درهم  كتابمجتهدان  مانند  ويژه،  نظمی  اساس  بر  بلكه  كتابخانهشود،  در  های  ها، 
های مفهومی طرح شود؛ به عبارت ديگر، مجتهدان در ذهن خود، كلانهای مناسبی قرار داده می قفسه

اند، با نظم و ترتیب و لحاظ  هايی را كه پیشتر از نگاه منطقیِ خُرد گذرانیدهتک دادهكنند تا تکطراحی می
 ها در قالب هايشان با هم، در كنار يكديگر قرار دهند. اين ساختارهای كلان مفهومی را كه دادهپیوستگی 

توان  عنوان مثال، دربارۀ اصالت وجود يا ماهیت میيابند، نگاه منطقی كلان نام دارند؛ به  انسجام میها  آن 
 ( را تنظیم كرد. ۱چنین طرحی مانند شكل )

 

 
 ( ۱شكل )

 
كه با اشراف به مباحث اصالت وجود و اعتباريت ماهیت با نگاهی تاريخ/تحلیلی  -واره در اين طرح 
ديدگاه نخست همان ديدگاه مشهور به اصالت ماهیت و از آنِ سهروردی است. ديدگاه    - تنظیم شده است

ماهیت

واقعیت خارجی هست

(1)به تنهایی 

(2)به انضمام وجود 

(3)به اتحاد با وجود 

واقعیت خارجی نیست
(4)تصویر واقعیت خارجی هست 

(5)تصویر واقعیت خارجی نیست



 ۱۱0  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

نظريۀ سوم، با دو تفسیر    1شود. دوم، نظريۀ منسوب به مشائیان است و از ظواهر كلماتشان استنباط می 
 3ديدگاه چهارم، ديدگاه مشهور فیلسوفان صدرايی است 2مختلف، مختار برخی از اساتید معاصر است. 

(  2( پیشینه،  ۱از آنجا كه هر يک از اين اقوال،    4شود. و ديدگاه پنجم نیز در برخی آثار عرفانی يافت می 
يابیم  ( لوازمی دارند؛ با توجه به نمودار فوق، به چارچوب مرجعی دست می5( ادله و  4( معنا،  3مبنا،  

توان مسئلۀ اصالت وجود را در آن مندرج نمود. بطور كلی، مجتهدان فلسفه در تمام كه در هر مطلبی، می
 هايی در ذهن دارند. واره مباحث فلسفی چنین طرح 

 شناسی . منبع 2-3
های يک فیلسوف، عبارت  آشنايی با آراء و انديشهمعمولًا جز دربارۀ معاصران، تنها منبع در دسترس برای  

های  است از آثار مكتوب او و شاگردانش؛ بنابراين شناخت منابع مكتوب فلسفی برای آگاهی از انديشه
های مجتهدان در فلسفه نیز دقیقاً همین است: ايشان نظران ضرورت دارد. يكی از ويژگیفلسفی صاحب

شناس هستند؛ يعنی منابع درجه يک و درجه دو شناسند و به اصطلاح، منبعخوبی می منابع فلسفی را به 
می  تشخیص  تفاوت را  تعبیری دهند؛  ادوات  و  نگارش  شیوۀ  و  فلسفی  كتب  تمايزهای  و  را  ها  آن  ها 

اش يا جايگاهش در حیات فكری يک فیلسوف و شناسند؛ وزن هر متن را به تناسب موقعیت تاريخی می 
دانند دانند و ...؛ خلاصه اينكه میاش در ايضاح معانی را نیک می بانی و منطقیهای زيا به لحاظ دلالت

شناسی، چیزی بیش برای يافتن هر مطلبی، بايد به كدام متن يا متون مراجعه كنند؛ بنابراين، مراد از منبع
كتاب و  از  است  توصیفی  شد-شناسی  اشاره  با    -چنانكه  آثار  تاريخی  نسبت  شناخت  چون  مباحثی 

تأثرات و  تأثیر  نیز  و  نیز شامل می يكديگر  را  يكديگر  از  اينشان  از  فلسفه،  شود،  برای متخصصان  رو، 
سینا و ديگر تلخیص شفا به قلم خود اوست »شفا« و »نجات« در يک حكم نیستند؛ زيرا يكی املاء ابن

افزوده گرانو  نمیهايی  يافت  شفا  در  كه  دارد  وبها  »تعلیقات«  بین  همچنین  نیز    شود.  »اشارات« 
دارد كه سبب میتفاوت  ويژه هايی وجود  در جايگاه  برای  شود هر يک  نحو،  به همین  بگیرند.  قرار  ای 

 
؛ همو، تعلیقه  40۸، ص۱. صدرالمتالهین چنین ديدگاهی را به مشاء نسبت داده است؛ ن.ک: صدرالمتألهین، اسفار، ج1

 .24۹، 6۱، ص۱. برخی سخنان ديگر او نیز مؤيد اين اسناد است: همو، اسفار، ج2۷3، ص2بر حكمت اشراق، ج
يزدان2 دارند؛ ن.ک: فیاضی، جستارهايی در فلسفه اسلامی، ج. استاد فیاضی و استاد  ؛  ۱۷۹، ص۱پناه چنین ديدگاهی 

 .۱۱0دوم تدريس خارج نهايه، جلسه پناه، جزوه سال يزدان
 .۸۹-۸2، ص۱شود: ن.ک: درآمدی به نظام حكمت صدرائی، ج ترين تقرير اين تفسیر در آثار استاد عبوديت يافت می . دقیق 3
 .۱6۷. حسینی طهرانی، توحید علمی و عینی، ص4



 111  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

»مشاعر«   و  القدسیة«  »المسائل  و  الربوبیة«  »الشواهد  »اسفار«،  بین  متعالیه،  حكمت  متخصصان 
های خاص و پرمعنايی وجود دارد، يا »بداية الحكمة«، »نهاية الحكمة« و »اصول فلسفه«، گرچه  تفاوت 

سنگ و دارای يک سطح از كارآيی نیستند. دقیقاً اند، اما يكسان و همهمگی توسط يک فرد نگاشته شده
ای، نوعی نظام پژوهش در ذهن مجتهدان ترسیم كرده و شناسی است كه در باب هر مسئلههمین منبع

صورت، بايد بر حسب صُدفه و اتفاق به  سازد؛ زيرا در غیر اين ايشان را برای تتبع در آثار فلسفی توانا می 
 واهیم يافت.  ای دست خسراغ كتب رفت و معلوم نیست با وقت اندک، به چه نتیجه

گیر محسوب  شدۀ متون فلسفی، كاری دشوار و نفستا همین چند دهۀ قبل، دستیابی به متن تصحیح
آوری،  زاده آملی و نیز به يُمن پیشرفت فن ای مانند علامه حسنشد. امروزه به همّت محققان برجستهمی 

توانند در زمانی  شده دسترسی دارند و میعموم پژوهشگران از طريق رايانه، به انبوهی از منابع تصحیح
گسترده دامنۀ  در  را  خود  مطلوب  لفظی،  جستجوی  از طريق  دائرة  اندک،  بیابند. همچنین  منابع  از  ای 

برداری از منابع را تسهیل كرده است؛  های تخصصی، مانند »معجم الموضوعی للفلسفة«، بهره المعارف
م متون فیلسوفان برجسته، ذهنیت  كبا اين همه، آشنايی تخصصی و دقیق محقق با متون فلسفی و دست

آورد كه از طريق وسايل نامبرده حاصل نخواهد شد. برای مثال، صدرالمتألهین  ای برای او فراهم میويژه 
را در همین سیاق معنا  ها  آن  در موارد فراوانی، سخنان مشائیان را در تأيید آراء خود ارائه كرده و عبارات

استفاده میمی  او در جای ديگری  از سخن  آنكه  تفسیر  كند، حال  با  شود كه نقل چنین عباراتی همراه 
تصريحات   و  مشاء  حكمت  مبانی  وگرنه  است،  مخالفان  استبعاد  شكستن  جهت  نوعاً  آنها،  همدلانۀ 

،  30۱/  5:  ۱36۸تابد )ن.ک: صدرالمتألهین،  فیلسوفان اين مكتب، آراء دقیق حكمت صدرائی را برنمی
المتألهین در بحث اصالت وجود است. او در عنوان فصلی كه به طرح  (. نمونۀ ديگر، سخن صدر50۷

می دارد،  اختصاص  ماهیت  بودن  اعتباری  و  وجود  عینیةً«  اصالت  حقیقةً  للوجود  »أن  نويسد: 
به سراغ اسفار می3۸/  ۱:  ۱36۸)صدرالمتألهین،   امروز  آموزشی  با ذهنیت متون  رود،  (. مخاطبی كه 

ترين بیان اين مسئله در منبع اصلی آن مواجه خواهد شد، حال آنكه در برخورد با  كند با روشنگمان می
می مشكل  دچار  آغازين،  عبارت  دارای  همین  بلكه  عینی،  حقیقت  همان  نه  وجود،  آن  در  زيرا  شود؛ 

حقیقتی عینی معرفی شده است. حال اگر او با اسفار و شیوۀ نگارش آن و ابعاد و زوايای ديگرش آشنا  
می حدود    دانستبود،  جمله  از  ديگری،  فراوان  موارد  در  اسفار،    300كه  جلد  همین  از  بعد  صفحه 

تر نوشته است: »أن لمفهوم الوجود المعقول تر و دقیقصدرالمتألهین اين مدعا را در قالب عبارتی روشن
(. در اين 340الذي من أجلی البديهیات الأولیة مصداقاً في الخارج و حقیقةً و ذاتاً في الأعیان« )همان: 



 ۱۱2  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

عبارت، اولًا آشكار است كه سخن از مفهوم وجود است نه حقیقت وجود و ثانیاً، با عطف تفسیری نشان  
داده شده است كه مقصود از »حقیقت و ذات عینی« همان مصداق خارجی است. اكنون برای اينكه  

ت وجود  بدانیم »چرا او بحث را از مصداق داشتن مفهوم وجود آغاز كرده است، در حالی كه بحث اصال
سخن از واقعیتی است كه جهان را پر كرده است؟«، بايد به عبارات فراوان ديگری در متون   -در حقیقت-

آثار مرتبط با منبعها  آن   صدرالمتألهین و  با  اين كار جز  آثار ممكن مراجعه كرد و  اين  شناسی تفصیلی 
 نیست.

لای اين متون به به طور كلی، پراكندگی قرائن و شواهد لازم برای فهم درست متون فلسفی در لابه 
توان ادعا كرد، برای كسانی كه خود بر متون فلسفی تسلط دارند، آشكار است كه در  ست كه میقدری 

حاصل  متون  اين  با  شخصی  آشنايی  طريق  از  جز  منابع،  اين  مهم  مطالب  از  بسیاری  فعلی،  شرايط 
شناسی، همچنان به عنوان رغم پیشرفت امكانات پژوهشی در چند دهۀ اخیر، منبعشود. بنابراين، بهنمی

 شود. های مهم اجتهاد در فلسفه محسوب میيكی از شاخصه

 . تسلط بر محتوا 3-3
دربارۀ آشنايی تفصیلی با منابع سخن گفته شد. اكنون بايد توجه داشت كه صرف اين آشنايی كافی نیست،  
تعیین منبع مورد نظر و مراجعه به آن، از عهدۀ فهم محتوای آن نیز  از  بلكه يک محقق بايد بتواند بعد 

های صدرالمتالهین الكتاب و مرجع اصلی انديشهدانند »اسفار« امُ برآيد. برای نمونه، همۀ كسانی كه می
دارند، نمی نیز  بفهمند و در حل و فصل مباحث است و بدان دسترسی  به خوبی  را  آن  توانند محتوای 

بهره  آن  از  را سومین فلسفی  آن  بايد  ديگريست كه  مهارت  بر محتوا، خود  تسلط  بنابراين،  مند گردند؛ 
 شاخصۀ اجتهاد در فلسفه برشمرد.  

اند و يا گرچه  توضیح اينكه، مجتهدان در فلسفه، يا منابع فلسفی تراز اول را سطر به سطر درس گرفته
اند، اما توان فهم محتوای آن را دارند. توانايی فهم متون فلسفی  آن را در برنامۀ درسی و نزد استاد نیاموخته 

آيند و برای نیل به آن، بايد  هايی است كه در طول زمان بدست میمختلف، نیازمند آشنايی با مهارت 
حساب صرف شدهبرنامۀ  با  كه  كرد  تنظیم  از  ای  دقیقاً  زد.  را  فلسفه  در  اجتهاد  قید  بايد  آن،  از  نظر 

شان را در حوزۀ فلسفه اعمال  توانند قوۀ اجتهاد فقهیای مانند فقه، نمیروست كه مجتهدان حوزه همین
مله توان فهم فنی و دقیق متون فلسفی را ندارند؛ چرا كه  كنند؛ چون برخی ضوابط اجتهاد فلسفی، از ج

متون فلسفی، به زبان خاصی، متفاوت با زبان متون فقهی نگاشته شده است. روشن است كه در اينجا  



 113  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

كنده از اصطلاحات و ادوات   مراد، زبان نگارش به فارسی يا عربی نیست؛ بلكه منظور، زبان تخصصی آ
باريک حاصل  كه  آنهاست  مانند  اموری  و  قبال انديشیتعبیری  در  فیلسوفان  دقیق  ملاحظات  و  ها 

 شده در گذر زمان است. های فلسفی و پروردهچالش
رسد ويژگی اول و سوم تداخل دارند، در اين صورت بايد توجه  چه بسا در نگاه نخست به نظر می

شود و بعضاً نیازمند  خوانی حاصل نمیهای منطقی خرد و كلان، صرفاً در فضای فلسفهداشت كه مهارت 
با برخی رشته ... است و در  آشنايی دقیق  انتقادی و  تفكر  فقه،  ادبیات، منطق، اصول  مانند  های ديگر 

های منطقی  ها با متون فلسفی است. از سوی ديگر، مهارت ويژگی سوم، سخن از توان تطبیق اين مهارت 
های فلسفی  ها و تحلیلپردازیخُرد و كلان صرفاً در فهم متون فلسفی كارآيی ندارند، بلكه معمولًا در ايده

تنها برای فهم سخن  آيند. به تعبیر ديگر، نگهای فرامتن نیز بكار میو پژوهش اه منطقی خُرد و كلان، 
خواه در سطح تحلیل مفهومی و ذهنی و خواه در -ديگران مفید نیست، بلكه در ارائۀ ديدگاه شخصی  

های منطقی خرد  نیز ضروری است؛ بنابراين، لازم است حساب »مهارت  -مقام ارائۀ كتبی يا شفاهی آن
و كلان« و »تسلط بر محتوای متون فلسفی« را از يكديگر جدا كرده و هر يک را مستقل از ديگری مورد 

 توجه قرار دهیم.

 . نگاه تاريخی/تحلیلی 4-3
اهمیت نگاه تاريخی/تحلیلی تا به آنجاست كه شهید مطهری، احیای نگاه تاريخی به علوم را جزء وظايف 

 اند: اصلی روحانیت برشمرده
عبارت روحانیت  اصلی  هم ]وظايف  كه  علومی  همۀ  احیای  نخست[  از:  علوم اند  جزء  اكنون 

می محسوب  تاريخی اسلامی  و  تحولی  سیر  به  توجه  با   ... نقش ها  آن   شود  ساختن  مشخص  و 
اند؛ يعنی علاوه بر اينكه خود اين علوم مشمول احیا  هايی كه در پیشبرد اين علوم مؤثر بودهشخصیت 

شود )مطهری،  گیرند، تاريخ تحول اين علوم نیز دقیقاً مشخص میو اصلاح و آرايش و پیرايش قرار می 
 (. 2۸2ب:  ۱3۷6

خود ايشان نیز در چند مورد به اين امر همت گماشتند: »نگارنده در چند سال پیش به فكر افتاد 
زمینه  اين  در  زيادی  نكات  به  دهد.  قرار  بررسی  مورد  تاريخی  نظر سیر  از  را  ذهنی«  »وجود  مسئلۀ 

(. اكنون، آيا اين 26الف:  ۱3۷6را منتشر نمايد« )مطهری،  ها  آن   برخورد و شايد توفیق يابد كه روزی 
رسد. توضیح اينكه مسائل فلسفی اموری كار صرفاً فعالیتی تفنّنی و تشريفاتی است؟ به نظر چنین نمی 



 ۱۱4  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

نیستند كه با صِرف استفاده از حواس، حل و فصل شوند؛ مثلًا با رفتن به جايی و ديدن چیزی يا شنیدن 
سخنی و ... . علاوه بر اين، اساساً موضوعات فلسفی اموری محسوس نیستند تا به روشنی بتوان ابعاد 

شان را دريافت. چیره شدن بر اين دست مسائل، نیازمند تدبر و به اصطلاح »پس و و زوايای مختلف 
پیش كردنِ« مسئله و توجه به جوانب مختلف آن است؛ تا اولًا صورت درست مسئله در ذهن شكل  

ثانیاً سرنخ  و  به تنهايی و گیرد  میان، كمتر كسی است كه خود  اين  آيد. در  برای جواب بدست  هايی 
مول برای نیل به اين مهم،  های ديگران، از عهدۀ اين تلاش ذهنی برآيد، بلكه راه مع مستقل از انديشه 

 تفحص در آرای ديگران است. 
گیرند، بلكه در مواجهه با اقتضائات زمان ها و مسائل فلسفی در خلأ شكل نمیتوضیح اينكه، انديشه

شوند و يا چه بسا تر می گردند و به مرور زمان پختهمطرح شده و در طول زمان در اذهان انديشمندان می 
های فلسفی، يک محقق برای فهم صورت درست  روند. بر اساس اين تصوير از هويت انديشهبه قهقرا می

گیری مسئله و تحولات بعدی  مسئله و اطراف و جوانب آن، بايد با نگاهی »تاريخی/تحلیلی« نحوۀ شكل
آن در اذهان محققان را رصد كند تا بتواند به فهم درست مسئله و يافتن راه حل آن نزديک گردد. بطور  

برای محقق چند مزيّت مهم به دنبال دارد، از كلی، آشنايی با پیشینۀ مسئله و سیر تاريخی و تطورات آن، 
 جمله:  

سزا  تواند در فهم صورت اصلی مسئله تأثیر بهمی  -اعم از متنی و غیرمتنی-قرائن تاريخی فراوان  (  ۱
 داشته باشد. 

محقق با پیگیری رشتۀ فكری انديشمندان در باب يک مسئله در گذر زمان، با دستاوردهای فكری  (  2
 آموزد؛ نكاتی كه چه بسا به خودی خود به ذهن وی خطور نكند. ها میايشان آشنا شده و درس

ها و نقاط كور بحث را خواهد پژوهشگر با تتبع در آرای ديگران و رصد سیر تاريخی مسئله، رخنه(  3
می نتیجه  در  و  از شناخت  توانست  خواهد  و  كند  متمركز  بحث  از  بخش  كدام  در  را  خود  داند همّت 

 كاری بپرهیزد. كاری يا موازیدوباره 
در اذهان متفكران    -چون قطعات جورچین-چه بسا در مواردی، راه حل مسئله به طور پراكنده  (  4

توان اين نكات را اصطیاد كرده و  مختلف طرح شده باشد؛ در اين صورت، با نگاه تاريخی تحلیلی می
 در حل مسئله كامیاب شد. 

كند  اين قبیل دستاوردهای نگاه تاريخی/تحلیلی و تأثیرشان در حل و فصل مسائل فلسفی ايجاب می
 تا آن را در فهرست لوازم اجتهاد در فلسفه قرار دهیم. 



 115  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

 . خلاقیت و نوآوری 5-3
های ذهنی و ابتكاراتی است كه وی را در طرح يا حل مسائل  فصل ممیز يک مجتهد از ديگران، جرقه

ياری می اين خصیصه، اجتهاد بیعلمی  اساساً بدون  با جمعكند.  تفاوتی  آراء  معناست و  نقل  آوری و 
پژوهان در كلاس درس  نخواهد داشت و بايد آن را نوعی گزارشگریِ فهم ديگران دانست؛ وقتی دانش

خواهند بدانند نظر خود او چیست؟ نه اينكه صرفاً آراء و كنند، بیش از هر چیز می مجتهدی شركت می
ترين مؤلفۀ  های ديگران را از وی بشنوند؛ بنابراين، توان خلاقیت و نوآوری را بايد پنجمین و مهمانديشه

ازد و كاروان علم را همین خصیصه  ساجتهاد در فلسفه دانست. تاريخ علم را همین ويژگی مجتهدان می
شود و نه راه حلی نو ارائه خواهد شد و صرفاً  برد. بدون اين توان، نه مسئلۀ جديدی مطرح میبه پیش می 

 بايد به نقل سخنان پیشینیان خرسند بود.

 . راه دستیابی به اجتهاد در فلسفه 4
توان  های آن در حوزۀ فلسفه، اكنون جای اين سؤال هست كه چگونه میبعد از تعريف اجتهاد و بیان مؤلفه

گانۀ مذكور را در خود ايجاد كرده های پنجتوان مهارت تر: چگونه میبدان مقام نائل شد و به تعبیر روشن
توان دريافت كه از میان  و به حد نصاب رساند؟ در پاسخ به اين سؤال نیز بار ديگر، بر حسب استقراء می

های قابل فرض، راه معمول در اين زمینه عبارت است از: تمركز بر ويژگی سوم؛ يعنی تسلط بر محتوای راه
 متون تراز فلسفی. 

خوانیِ متون مهم فلسفی، آموزان در صددند تا بدون اختصاص وقت كافی به متنامروزه عموم فلسفه
فلسفه درسی  نوع  برنامۀ  شوند.  متخصص  فلسفی  مباحث  و  مسائل  در  و  برسانند  پايان  به  را  آموزی 

كم در شرايط  های درسی مراكز علمی نیز مؤيد همین رويكرد است. اما حقیقت اينست كه دستبرنامه
شود؛ توضیح خوانی متون مهم فلسفی، برای تحصیل اجتهاد در فلسفه يافت نمیفعلی، راهی بهتر از متن

های دانشگاهی، معمولًا در روند آموزش، محتوای يک دانش را به دو بخش تقسیم  اينكه امروزه در رشته
ياتی مطرح در يک علم كه در ( تاريخ آن. به تعبیر ديگر، آخرين مفاهیم، نظر2( خود علم و  ۱كنند:  می 

تر را تاريخ  آيد را خود علم و نظريات پیششرايط فعلی مقبولیت داشته و در حل و فصل مسائل بكار می
كنند؛ بر اين اساس، مثلًا برای آموختن دانش فیزيک، كافیست تا كوآنتوم و نسبیت و آن آن علم تلقی می

بخش از فیزيک نیوتن كه همچنان كاربرد عملی دارد را ياد گرفت. در برابر، يادگیری انبوه نظرياتی كه در 
دانان مطرح شده است، ضرورتی ندارد. در واقع، فیزيک در سیاقی  طول تاريخ فیزيک از سوی فیزيک 



 ۱۱6  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

شود، مگر در مواردی كه يادگیری نظريات جديد جز با توجه به پیشینۀ آن  غیرتاريخی آموزش داده می 
 نويسد:غیرممكن يا دشوار باشد؛ اما در نهادهای آموزش فلسفه چنین نیست. تیموتی ويلیامسون می 

ها  و در برخی دانشكده - يابید كه بخش قابل توجهی  اگر وارد دانشكده فلسفه شويد، خیلی زود درمی 
شود، تاريخ فلسفه است. در مقابل، در دانشكده رياضی يا علوم طبیعی،  از آنچه آموخته می   -بخش اعظم

شود، تاريخ رياضیات يا علوم طبیعی است و گاهی هم اصلًا تاريخ اين بخش اندكی از آنچه آموخته می
نمی  داده  فلسفه موظف موضوعات درس  دانشجويان  كه  ... در حالی  كتابشود  كه  فیلسوفان اند  های 

را  ها  آن  هايی ازها و يا حداقل ترجمه های بزرگی از آن كتاباند يا بخشها پیش درگذشتهبزرگی كه مدت
ای است كه رياضیات و علوم طبیعی رابطه رسد رابطۀ فلسفه با گذشتۀ آن متفاوت از  بخوانند. به نظر می 

 (. ۱2۸-۱2: ۱403با گذشته خود دارند )ويلیامسون، 
نظر از رابطۀ فلسفه با تاريخ فلسفه به طور كلی، در حوزۀ فلسفۀ اسلامی به طور خاص، هنوز صرف 

( آموزش هنوز بر متون اصیل  ۱آموزش فلسفه در سیاق غیرتاريخی وجود ندارد و چون  تجارب مقبولی در  
شوند، فلسفه در سیاق  شان، به خوبی فهم نمی( اين متون جز با توجه به جايگاه تاريخی2متمركز است و  

داده می  تعلیم  توسعه تاريخی  پیدايش و  برای  فلسفه، زمینۀ خوبی  آموزش  از  اتفاقاً چنین سبكی  شود. 
  - كم دست-خوانی، فعلًا تنها راه و يا  رسد متنرود و به نظر میگانۀ اجتهاد بشمار می های پنجمهارت 

 بهترين راه نیل به اجتهاد در فلسفه است. 
گیری و رشد پنج لازمۀ توان دريافت كه گرچه عوامل فراوانی در شكلتوضیح اينكه بر اساس تتبع، می

اجتهاد مؤثرند، اما معمول مجتهدان، برای دست يافتن به حد نصاب اين پنچ مهارت، از خوانش منابع 
اند و سپس بر اساس مراجعات مكرّر  اند؛ يعنی برخی منابع مادر را نزد اساتید فن درس گرفتهشروع كرده

لای اند. در همین رهگذر و در لابهبه ساير متون و ممارست به خوانش آنها، بر متون فلسفی تسلط يافته
ها و نقدهايشان بر يكديگر، با ملاحظات  انديشینظرها و باريکآرای انديشمندان ديگر و توجه به دقت

بندی مباحث مختلف، نگاه  كتب و فصول و صورت   منطقی خُرد آشنا شده و در مواجهه با تنظیم و تبويب
اند. همچنین با مراجعه به  ورزی را فراگرفتهاندک، اين نوع انديشه اند و اندک منطقی كلان را نیز آموخته 

شناسی تفصیلی و نظام جامع پژوهش آشنا شده و نوعی كتابها  آن  متون، با ابعاد و زوايای هر يک از
برای هر مسئله در ذهن ايشان شكل گرفته است. و نیز با لحاظ ارتباط تاريخی متون، به همین ترتیب  

 گیری كنند.  اند مسائل را با نگاه »تاريخی/تحلیلی« پیتوانسته 
مهارت  ساير  فراگیری  كه  است  ذكر  متون(،  شايان  بر  تسلط   =( ويژگی سوم  بر  تمركز  ضمن  در  ها 

دارد. به عنوان مثال، يكی از آفات مواجهه با تكثر آرای پژوه را از برخی آفات ممكن نیز مصون می دانش 



 117  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

سینا نیز در  (. ابن۹:  ۱3۸0فیلسوفان، مبتلا شدن به نوعی سردرگمی و حالت شكاكانه است )كاپلستون،  
آموزان در مواجهه با آرای ناسازگار فیلسوفان، ممكن است در معرض  شود كه فلسفهالهیات شفا يادآور می

(. اما اگر اين امر به مرور زمان و در طول تحصیل و با 64ب:  ۱3۸5سینا،  چنین آفتی قرار گیرند: )ابن 
پژوه خواهد شد؛ زيرا فرصت  همراهی استاد فن انجام گیرد، به جای آفات نامبرده، سبب قوّت ذهنی دانش

هايش را خواهد داشت.  آموزی از كاستیكافی برای هضم هر يک از آراء و تغذيه از نكات مثبت آن و درس
فلسفه اگر  ديگر،  آخريناز سوی  با  مستقیماً  به درک    پژوه  نه  مواجه شود،  فلسفی  تحقیقات  و  نظريات 

تواند در مقابل اشكالات از آن دفاع كند. اساساً نظريات  يابد و نه می درستی از ابعاد و زوايای آن دست می
و بلكه گاه برای  -عملًا برای نوآموزان  ها  آن   عمیق فلسفی آن قدر از فهم عرفی دورند كه تصور درست

 نويسد: روست كه جان سرل، فیلسوف تحلیلی معاصر، میغیرممكن است؛ از همین -متوسطان نیز
می خودم  با  گاه  نیست.  گريزی  تاريخ  از  فلسفه  برای »در  مسئله  يک  دربارۀ  را  حقیقت  گويم 

دانشجويانم شرح دهم و كلاس را تمام كنم. اما يک چنین رويكردِ غیر تاريخی، اغلب به ايجاد نوعی 
اينک با آن مواجهیم، آشنا شويم  انجامد. ما بايد با روند تاريخی مسائلی كه هم نگری فلسفی میسطحی

 (.  34: ۱3۹6اند« )سرل، هايی دادهها چه نوع پاسخ و ببینیم گذشتگان به اين پرسش 
يعنی  -تواند به پیدايش و تقويت خصیصۀ پنجم  ممكن است سؤال شود خواندن متون چگونه می 

های تازه، به دو نحو  حلمنجر گردد؟ در پاسخ بايد گفت: طرح مسائل جديد يا راه  -خلاقیت و نوآوری
يابی به لوازم اجتهاد در قالب تمركز بر مهارت سوم )= متصور است: نخست اينكه محقق در راه دست

های موجود را گرد آورده و مانند قطعات يک جورچین در  ای اطلاعات و داده خوانی(، در هر مسئلهمتن
های پراكنده، به دستاوردهای  دهد. در ادامۀ اين فرآيند، گاه به عنوان نتیجه منطقی اين داده كنار هم قرار می

فعالانه با تضارب آرا است. يكی از    رسد. طريق ديگر برای نیل به نوآوری، تأمل و مواجهۀجديدی می
های نو، همین مواجهه با آرای متعارض  خیز شدن ذهن و پیدايش انديشهعوامل شناخته شده برای جرقه

ترين بخش هر  كند. اصیلهايی بسیط و اجمالی كسب میاست. در اين حالت، ذهن مستعد گشته و فهم
هايی نو و بكر منتهی خواهد شد. های ذهنی بسیط است كه احیاناً به حرف گیری همین جرقهتحقیق، پی 

های ذهنی  معمول محصّلان در طول دوران تحصیل نیز در قالب مباحثه علمی، طعم شیرين چنین جرقه
كرده تجربه  میرا  خطور  ذهن  به  مطالبی  حالت،  اين  در  توجه اند.  بدان  ابداً  مطالعه  زمان  در  كه  كند 

 اند.  نداشته
خوانی چیست؟ يعنی چه متونی را و به  گزد: الگوی مناسب متناكنون، سؤالات متعددی ذهن را می

به  پاسخ دقیق  اينست كه  واقعیت  اين گزينش چیست؟  بر  اساساً منطق حاكم  بايد خواند؟  ترتیب  چه 



 ۱۱۸  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

خوانی را نیل به اجتهاد بدانیم كه طلبد، اما اگر هدف، قريب فلسفههای يادشده، مجالی ديگر میپرسش 
ويژگی وجدان  معنای  به  به  پاسخ  برای  كارآمد  و  روشن  معیاری  است،  مقاله  اين  در  شده  ارائه  های 

 های يادشده در اختیار خواهیم داشت.  پرسش 

 گیری نتیجه 
هدف اصلی اين مقاله تبیین چرايی و چیستی اجتهاد در فلسفه است. نشان داده شد كه »چرا بايد در 
فلسفه مجتهد شد؟« و سپس تلاش شد تا تصوير روشنی از اجتهاد در فلسفه ارائه گردد. فهم اين مطلب  

توان دانست كه در تعلیم و تعلّم فلسفه، بايد بر  پژوهی ضروريست؛ زيرا بر اساس آن، میدر حوزۀ فلسفه
نیز می  و  اموری متمركز شد  گام چه  در  فلسفه توان  آموزش  برای  معقولی  و  الگوی كاربردی  بعد،  های 

 تدوين كرد.  
توان از آن بهره برد، فهم فلسفی در در اين راستا، دانستیم برخلاف علوم فنی كه با اندكی آموزش می

ای است از آرای انديشمندانی برجسته كه تقريباً در  شود؛ زيرا جهان فلسفۀ معركهزمان حاصل نمیكوتاه
مند  نظر دارند، و در اين میان، تنها كسانی به نحو شايسته از اين بارش فكری بهره همه چیز با هم اختلاف

خواهند شد كه توان تشخیص رأی درست و دفاع از آن را داشته باشند. اگر اين توان را اجتهاد بنامیم،  
آن   و شیوۀ كسب  اجتهاد  در درک چیستی  معقول  راهكاری  فن،  اين  اول  تراز  از مجتهدان  الگوبرداری 

نوش و  گفتاری  آثار  در  تتبع  با  اساس،  اين  بر  ويژگیاست.  معاصر،  فیلسوفان  برخی  مشترک  تاری  های 
شود، با اندكی مسامحه  ای قابل رؤيت است كه گرچه لوازم اجتهاد فلسفی ايشان محسوب میگانهپنج
ويژگیمی  اين  اساس  بر  را  اجتهاد  واقع،  توان  در  داد.  ارائه  آن  از  روشنی  تصوير  و  كرد  بازتعريف  ها 

ابعاد و زوايای مسئله و يافتن راه حل آن ياری میهای يادشده، پژوهشويژگی كنند و به  گر را در درک 
 اند. اين امور بر حسب استقراء عبارتند از:  ورزیاصطلاح، در حكم ابزارهای حل مسئله در فلسفه

مند در هرگونه فهم تصوری و تصديقی  نگاه منطقی خُرد و كلان كه به ترتیب به معنای نگاه روش (  ۱
 های منسجم و منضبط مفهومی است. واره ها در طرح و درج اين فهم

در فرآيند فهم مسئله  ها  آن  شناسی؛ يعنی شناخت تفصیلی منابع، به نحوی كه سهم در يک ازمنبع(  2
 و حل آن مشخص شود. 

از منابع مربوطه به درستی  ای كه بتوان داده تسلط بر محتوای متون فلسفی به گونه(  3 های لازم را 
 استخراج كرد. 



 119  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

نگاه تاريخی/تحلیلی كه بر اساس آن، محقق با توجه خاستگاه و علل طرح مسئله، پیشنهادهای  (  4
متفكران در حل آن و اشراف به تطورات مسئله در دو مقام كشف و داوری، نه تنها از دستآوردهای فكری  

 گردد.برد، بلكه به ابعاد و زوايای بحث به خوبی چیره میديگران بهره می
خلاقیت و نوآوری كه مشخصۀ بارز مجتهدان است و در واقع، همین ويژگی مجتهدان است كه  (  5

 زند.در فهم يا حل مسئله، تیر خلاص را می
كند، بلكه  گانۀ يادشده، نه تنها به تصوير تفصیلی اجتهاد در فلسفه كمک میهای پنجتوجه به ويژگی

به كار می  نیز  اجتهاد  به  نیل  راهكارهای  يافتن  از چهره در  الگوبرداری  فلسفی  آيد.  تفكر  های شاخص 
می نشان  داشتن معاصر  مصون  بر  علاوه  منابع،  بر  يافتن  تسلط  يعنی  سوم؛  ويژگی  بر  تمركز  دهد، 

های متعارض، بسترساز تحصیل ساير لوازم اجتهاد نیز  پژوهان از برخی آفات رويارويی با انديشهفلسفه
نام آموخت، با  توان نگاه منطقی خُرد و كلان را از متفكرانِ بهلای همین متون، میخواهد بود؛ زيرا در لابه

يخی و تحولات مسائل در مقام كشف و داوری را  هويت و ابعاد زوايای متون گوناگون آشنا شد، سیر تار
   هايی بكر برای نوآوری دست يافت.مشاهده كرد و در میدان تضارب آرا، به سرنخ

 



 ۱20  1404/ بهار ـ تابستان  20 ی اپي/ شماره اول / پ ازدهميسال  

 منابع 
، آملی  زاده، تحقیق حسن حسنالنفس من كتاب الشفاء الف(،    ۱3۸5، حسین بن عبدالله، )سینا ابن .۱

 قم: بوستان كتاب. 
 آملی، قم: بوستان كتاب.  زاده ، تحقیق حسن حسنالهیات من كتاب الشفاءب(،  ۱3۸5ــــــ، ) .2
 ، تحقیق مجتبی زارعی، قم: بوستان كتاب. الإشارت و التنبیهات(، ۱3۹6ــــــ، ) .3
 ، تهران: سروش. زمهر افروخته(، ۱3۹2، سیدعلی، )تهرانی .4
 ، قم: اسراء. رحیق مختوم (، ۱3۸2آملی، عبدالله، )  جوادی .5
 طباطبائی. ، مشهد: علامه توحید علمی و عینی  ق(۱4۱۹طهرانی، سیدمحمدحسین ) حسینی .6
)زنوزی .۷ عبدالله،  بن  آقاعلی مدرس  (،  ۱3۹۷، علی  آثار  و  5)ج مجموعه  احیاء  (، تصحیح كمیته 

 تصحیح آثار مجمع عالی حكمت اسلامی، قم: مجمع عالی حكمت اسلامی. 
 ، ترجمه محمد يوسفی، تهران: نشر نی. درآمدی كوتاه به فلسفۀ ذهن( ۱3۹6، جان، )سرل  .۸
(، تصحیح هانری كربن و  2)ج مجموعه مصنفات شیخ اشراق  (  ۱3۸۸، شهاب الدّين، )سهروردی .۹

 ، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی. 2ديگران، ج
(  6،  5،  ۱)جالحكمة المتعالیة فی الاسفار الاربعة العقلیة  (  ۱36۸، صدرالدين محمد، )الشیرازی .۱0

 قم: مكتبة المصطفوي. 
(، تصحیح، تحقیق و مقدمه محمد ذبیحی و جعفر شاه نظری،  ۱)جالمبدأ و المعاد( ۱3۸۱ــــــ، ) .۱۱

 ويراستار: مقصود محمدی، تهران: بنیاد حكمت اسلامی صدرا. 
، تصحیح، تحقیق حسین ضیائی تربتی، تهران:  (2)جتعلیقه بر شرح حكمت اشراق(  ۱3۹2ــــــ، ) .۱2

 بنیاد حكمت اسلامی صدرا. 
ق غلامرضا فیاضی، قم:  ی(، تصحیح و تعل3)جةالحكم  ةنهاي(  ۱3۸۸، سیدمحمدحسین، )طباطبايی  .۱3

 موسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.
امام  ة الحكم  ةنهاي(  ۱3۹4ــــــ، ) .۱4 آموزشی و پژوهشی  فیاضی، قم: موسسۀ  ، تصحیح غلامرضا 

 خمینی )ره(.
، قم: موسسۀ آموزشی  (؛ تشكیک در وجود2نظام حكمت صدرايی)(  ۱3۸۷، عبدالرسول، )عبوديت .۱5

 و پژوهشی امام خمینی )ره(. 
(، تهران و قم: سازمان مطالعه و تدوين كتب  ۱)جدرآمدی به نظام حكمت صدرايی(  ۱3۸۸ــــــ، ) .۱6



 121  فلسفه  در  اجتهاد  ی ست ی چ و   یی چرا  

 علوم انسانی دانشگاهها)سمت( و موسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(. 
(، تهران و قم: سازمان مطالعه و تدوين كتب  3)جدرآمدی به نظام حكمت صدرايی(  ۱3۹۱ــــــ، ) .۱۷

 علوم انسانی دانشگاهها)سمت( و موسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.
 ؛ سال اول، چاپ نشده.  جزوه سال اول تدريس اسفار( ۱3۸3، غلامرضا، )فیاضی .۱۸
شید، قم:    تحقیق و نگارش حسینعلی شیدان  هستی و چیستی در مكتب صدرائی، (  ۱3۸۸ــــــ، ) .۱۹

 پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. 
النفس فلسفی(  ۱3۸۹ــــــ، ) .20 ، تحقیق و تدوين محمدتقی يوسفی، قم: موسسۀ آموزشی و علم 

 خمینی )ره(. پژوهشی امام 
)كاپلستون .2۱ فردريک  فلسفه)(  ۱3۸0،  روم  ؛(۱تاريخ  و  مجتبوی،  يونان  الدين  جلال  ترجمه سید   ،

 تهران: سروش.  
(،  3)جالمعجم الموضوعی للفلسفة    (،۱3۹0پژوهشی دائرة المعارف علوم عقلی اسلامی )  مركز .22

 قم: موسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.
 (، تهران: سازمان تبلیغات اسلامی. ۱)جآموزش فلسفه ( ۱3۷۸يزدی، محمدتقی، ) مصباح .23
 (، تهران: صدرا. 5)ج مجموعه آثار استاد شهید مطهری الف(  ۱3۷6، مرتضی، )مطهری .24
 (، تهران: صدرا.24)ج مجموعه آثار استاد شهید مطهری ب(  ۱3۷6ــــــ، ) .25
جستارهايی در فلسفه اسلامی: مشتمل بر آراء اختصاصی آيت  (  ۱3۹۷، سید محمد مهدی )نبويان .26

 (، قم: حكمت اسلامی.2)جالله فیاضی 
ترجمه حمید    روش فلسفه؛ از كنجكاوی عمومی تا استدلال منطقی، (  ۱403، تیموتی، )ويلیامسون .2۷

 قنبری، تهران: نگاه معاصر. 
 ، چاپ نشده. ۱۱0، جلسه جزوه سال دوم دروس خارج نهايه ( ۱3۹3، سیديدالله، )پناهيزدان .2۸

 
 
 
 
 
 


