
 

Shenakht 
Print ISSN: 2008-7322        Online ISSN: 2588-7203 

 

 

 

Copyright © The Author(s). This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. Published 
by Shahid Beheshti University. 

http://doi.org/10.48308/kj.2025.238299.1295 

 

 
 

Heidegger’s Ontical-Ontologicol Criticism on Descartes’ Ontology 

 
Ali fallahrafie 1   | Hossein Esfandiar2  

 
1
 Corresponding Author: Assistant Professor, Department of Philosophy, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran. 

Email: a.fallahrafie@modares.ac.ir 
2 Department of Philosophy, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran. Email: hosssein.esfandiar@modares.ac.ir 

 

Article Info ABSTRACT  

Article type: 

Research Article 

 

Article history:  

Received: 8  January  2025    

Accepted: 4  March  2025    
Published: 2   November 2025  
 

Keywords: 

Heidegger, Descartes, ontical, 

ontologicol, Dasein, existential  

 

The depth and spread of Descartes’ philosophical thoughts, he man 

transferred from the Renaissance to the modern period to the Modern ages, 

made it possible for the contemporary and later philosophers to interpret, 

analyze and criticize them. Descartes called his knowledge tree, the 

undoubted foundation as “I” or “thinking thing” (Res Cogitans); then, 

based on that, he proved the body or the outer world, God and other 

sciences. Heidegger considered such a thing by Descartes as meaning the 

separation of subject and object, something he did not believe in himself. 

By introducing the interrogator nature of the human being, which he calls 

Dasein or “being-in-the-world” or “existence-there” nature of humans, he 

rejected the subjectivity and objectivity separation, and criticized the 

foundation of Descartes’ philosophical thoughts. He considered 

Descartes’ ontology as the continuance of the ontology in the Middle Ages 

and criticized it. Through consideration of Heidegger’s well-known book, 

“Existence and Time”, the present paper distinguishes his five main 

Onticol-Ontological criticisms on Descartes’ philosophy and investigates 

them.  

 
 

Cite this article: Fallahrafie, A. & Esfandiar, H. (2025). Heidegger’s Ontical-Ontologicol Criticism on Descartes’ 

Ontology. Shenakht, 19(91/1), 55-77. 
http://doi.org/10.48308/kj.2025.238299.1295 

  

 

 

http://doi.org/10.48308/KJ.2025.238299.1295
file:///C:/Users/majafari/Desktop/شناخت/3/hosssein.esfandiar@modares.ac.ir
http://doi.org/10.48308/KJ.2025.238299.1295
https://orcid.org/0009-0004-4992-181X
https://orcid.org/0000-0002-1683-593X


Shenakht, University of shahid Beheshti, Volume 19, 2025. pp.55-77                                                         56 

Extended Abstract 

This study undertakes a rigorous philosophical examination of Martin Heidegger's 

fundamental critique of René Descartes' metaphysical foundations, with particular focus on 

how Cartesian dualism fundamentally distorts our understanding of human existence and 

obstructs access to the primordial question of Being. Through meticulous hermeneutic 

analysis of Being and Time and related works, the paper demonstrates how Heidegger's 

deconstruction of the res cogitans-res extensa dichotomy opens radical new possibilities for 

ontology beyond the subject-object paradigm that has dominated Western philosophy since 

the early modern period. The investigation begins by situating Descartes' project within what 

Heidegger identifies as the ontotheological tradition - the persistent conflation of Being with 

supreme being that characterizes Western metaphysics from Plato through Nietzsche. While 

Descartes' methodological doubt purports to achieve radical new foundations for philosophy, 

Heidegger reveals how it remains thoroughly embedded within unexamined Scholastic 

assumptions about substance (substantia) and presence (Anwesenheit). The famous cogito 

ergo sum privileges epistemological certainty over ontological inquiry, taking the "sum" (I 

am) as self-evident while systematically failing to interrogate the mode of Being proper to 

the thinking thing. 

Heidegger's critique exposes several fundamental oversights in Cartesian metaphysics 

that have far-reaching consequences for philosophical inquiry. First and foremost is the 

failure to recognize that all epistemological questions are necessarily grounded in a prior 

understanding of Being. Descartes' entire project of searching for indubitable knowledge 

presupposes but never examines what it means "to be" a knowing subject. This leads to the 

second crucial oversight: the artificial separation of the thinking subject from its worldly 

context. For Heidegger, Dasein is never an isolated thinking substance but is always already 

engaged in practical dealings with equipment (Zeug) within a referential totality 

(Bewandtnisganzheit). The third major oversight involves Descartes' uncritical adoption of 

medieval substance ontology, particularly in treating both res cogitans and res extensa as 

distinct kinds of present-at-hand (vorhanden) entities rather than examining their more 

primordial modes of being. This triple failure results in what Heidegger calls the "forgetting 

of Being" (Seinsvergessenheit), where the fundamental ontological question is obscured by 

preoccupations with epistemological certainty. 

The paper's central contribution lies in its systematic demonstration of how Heidegger's 

concept of Being-in-the-world (In-der-Welt-sein) provides the philosophical resources to 

overcome Cartesian dualism at its very roots. Through careful analysis of key Heideggerian 

concepts - including thrownness (Geworfenheit), projection (Entwurf), and care (Sorge) - the 

study shows how Dasein's Being is fundamentally temporal and pragmatic rather than 

substantial and representational. This analysis reveals that Descartes' conception of the 

subject as res cogitans represents a derivative mode of Dasein's being, one that emerges from 

more fundamental structures of worldly engagement. Particular attention is given to 

Heidegger's radical reinterpretation of spatiality, where the Cartesian framework is shown to 

be particularly inadequate. While Descartes reduces space to the measurable extension of res 

extensa, Heidegger demonstrates how Dasein's spatiality emerges through de-severance 



Heidegger’s Ontical-Ontologicol Criticism  57 

 

(Ent-fernung) and directionality (Ausrichtung) - the ways we practically navigate and make 

sense of our environment prior to any theoretical reflection. This pre-theoretical 

understanding of space as lived rather than measured fundamentally challenges Cartesian 

geometry's claim to ontological priority. 

The investigation further explores how Heidegger's critique necessitates a complete 

rethinking of traditional philosophical problems that have their roots in Cartesian 

assumptions. The so-called mind-body problem, for instance, dissolves when we recognize 

that both mind and body emerge from Dasein's more primordial Being as care. Similarly, the 

problem of external world skepticism appears as a pseudo-problem arising from the false 

premise of an isolated subject. Even our understanding of truth undergoes a radical 

transformation - from correspondence (adaequatio) to unconcealment (alētheia) - when 

viewed through Heidegger's ontological framework. These conceptual shifts collectively 

represent what the paper argues is nothing less than a second Copernican revolution in 

philosophy - one that displaces the thinking subject from its privileged position and recenters 

philosophical inquiry on the question of Being itself. 

The study also examines the historical trajectory of Cartesian influence, showing how 

subsequent philosophical developments - from Kant's transcendental subject to Husserl's 

phenomenological reductions - remain trapped within subject-object metaphysics despite 

their attempts to overcome Cartesian dualism. Heidegger's fundamental ontology, by 

contrast, achieves a more radical break by calling into question the very framework that 

makes such dualism possible. This is accomplished through what Heidegger calls the 

"destruction" (Destruktion) of the metaphysical tradition - not a rejection but a careful 

dismantling that retrieves forgotten possibilities for thinking about Being. 

In its concluding sections, the paper considers contemporary implications of Heidegger's 

critique for various fields where Cartesian assumptions continue to exert often unrecognized 

influence. In cognitive science, for instance, the computational theory of mind remains 

deeply indebted to Cartesian representationalism. Artificial intelligence research frequently 

operates with tacit Cartesian assumptions about the nature of consciousness and cognition. 

Even ecological philosophy struggles to fully escape subject-object dichotomies in its 

conceptualization of human-environment relations. The paper argues that only by fully 

working through Heidegger's deconstruction of Descartes can contemporary thought move 

beyond the aporias of subject-object metaphysics and develop more adequate frameworks 

for understanding human existence and its worldly engagements. 

Methodologically, the study employs close textual analysis of key passages from both 

Heidegger and Descartes, while also engaging with important secondary literature in both 

continental and analytic traditions. Special attention is given to the way Heidegger's critique 

develops throughout his work, from the early Freiburg lectures to his later reflections on 

technology. The paper also addresses potential objections to Heidegger's reading of 

Descartes, particularly those that accuse Heidegger of constructing a straw man version of 

Cartesian philosophy. Through careful philological analysis, the study demonstrates that 

Heidegger's interpretation, while certainly transformative, remains grounded in a 

sophisticated reading of Descartes' texts. 

Ultimately, this investigation shows how Heidegger's critique of Cartesian metaphysics 

opens new pathways for philosophical inquiry that are only beginning to be fully explored. 



Shenakht, University of shahid Beheshti, Volume 19, 2025. pp.55-77                                                         58 

By shifting focus from epistemological certainty to ontological understanding, from isolated 

subjectivity to Being-in-the-world, and from present-at-hand objects to equipmental 

totalities, Heidegger provides conceptual resources that remain vital for addressing 

contemporary philosophical problems. The paper concludes by suggesting directions for 

future research that might build on Heidegger's critique to develop new approaches to 

consciousness, embodiment, and our relationship to technology - approaches that would be 

impossible within the confines of Cartesian dualism. 

 



Shenakht 

  

 
Print ISSN: 2008-7322        Online ISSN: 2588-7203  

 

 

   نتولوژی دکارتونتولوژیکی هایدگر بر اوا–نتیکی ونقد ا

 
 2حسین اسفندیار|   1علی فلاح رفیعرمضان 

 
 a.fallahrafie@modares.ac.ir: انامهیرا  .تهران، ایران، گروه فلسفه، دانشگاه تربیت مدرس، یاراستاد :ئولسنویسنده م   1
 hosssein.esfandiar@modares.ac.irرایانامه:  .تهران، ایران، گروه فلسفه، دانشگاه تربیت مدرس  2 

 

 چکیده  اطلاعات مقاله

 مقاله پژوهشی  نوع مقاله:

یافت: یخ در  19/10/1403 تار
یخ پذیرش:  14/12/1403 تار

یخ انتشار  1404/ 08 /11 :تار
 
 

 ها:  کلیدواژه
هایدگر، دکارت، اونتیکی، اونتولوژیکی، 

 دازاین، اگزیستانسیال 

اثبات ریشۀ تردیدناپذیر معرفت و رسیدن به یقین در مابعدالطبیعه   دکارت، در تلاش برای
 شیء اندیشنده )من اندیشنده( و ابژۀ وجود را به دو بخش  های معرفت بشری،  و شاخه

و مبنای تردیدناپذیر معرفت را در شیء اندیشنده    کندتقسیم می  اندیشه )جهان خارج(
اثبات  وجو می جست را  یا جهان خارج، خدا و سایر علوم  آن، جسم  براساس   نماید و، 

در فلسفۀ دکارت را مورد نقادی قرار میکند. هایدگر این فکر ریشهمی  دهد و آن را  ای 
میبه ابژه  و  تفکیک سوژه  بحرانمعنای   به  که  امری  وجود، داند،  حقیقت  فهم  در   هایی 

اونتولوژیکی و -واقعیت و تجربۀ انسانی منجر شده است. این نوشتار از دیدگاه اونتیکی
با معرفی مفهوم    ،هایدگرپردازد.  به روش تحلیلی به نقدهای هایدگر درمورد  دکارت می

انسان  تفکیک سوژه و ابژه، بر ضرورت پیوستگی    جای  )وجود انسانی در جهان(، به  دازاین
معتقد است که تنها    یو   کند.و تفکیک  دکارتی سوژه و ابژه را رد می   کندبا جهان تأکید می 

میازاین یافت.  طریق  دست  وجود  حقیقت  به  این  توان  تحلیل    ، مقاله در  از  استفاده  با 
هایدگر امعان  پدیدارشناختی  هایدگرو  زمان   و  هستی  کتاب  در  عمدۀ  ،  نظر  نقد  پنج 

به  -اونتیکی و  کرده  تفکیک  وی  نقدهای  دیگر  از  را  دکارت  فلسفۀ  بر  وی  اونتولوژیکی 
نیازی برای بازاندیشی در متافیزیک مدرن  عنوان  پیش بهایم. این نقدها  بررسی آن پرداخته

 .شودمحسوب می هستیو  وجودتر از و راهی برای فهم عمیق
 

 77- 55  ، ( 91/ 1) 19  ، شناخت .  نتولوژی دکارت ونتولوژیکی هایدگر بر ا وا –نتیکیو نقد ا (. 1404) و اسفندیار، حسین.    .علی رمضان، فلاح رفیعاستناد: 
DOI: http://doi.org/10.48308/kj.2025.238299.1295 

 نویسندگان  ©ناشر: دانشگاه شهید بهشتی                                                                                       
 

  

file:///C:/Users/majafari/Desktop/شناخت/3/hosssein.esfandiar@modares.ac.ir
http://doi.org/10.48308/KJ.2025.238299.1295


   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   60

 مقدمه  
افکار فلسفی دکارت، طی چهار قرن گذشته، توجه متفکران و فیلسوفان زیادی را به خود جلب کرده است و، طی چهار  

های فلسفی غرب بوده است. درواقع، منتقدان نیز در حوزۀ فکری  قرن اخیر، فکر فلسفی دکارت فکری تأثیرگذار در حوزه 
پردازند. اما هایدگر از منتقدان فکر فلسفی در جهان معاصر است که  او و غالباً در پارادایم فکری او به انتقاد از دکارت می 

پردازد، بلکه نقد وی تاریخ تفکر فلسفی دوهزاروچهارصدسالۀ فلسفۀ غرب را هدف  تنها به نقد فکر فلسفی دکارت می نه 
به انحراف فلسفه از موضوع اصلی خود، یعنی وجود، قرار می  نقد اساسی خود را  وارد کرده است. وی،    دهد. هایدگر 

تواند به  پردازد. هرچند نقد فلسفی هایدگر از دکارت می ضمن اعتراف به موقعیت والای دکارت در فلسفه، به نقد وی می 
شناختی وی مرتبط باشد، لکن نوشتار حاضر با اتخاذ روش تحلیلی و با  شناختی و انسان شناختی، معرفت مبانی هستی 

نقد اونتولوژی )هستی -رویکرد اونتیکی )موجودشناسانه( به  شناسی( دکارت از دیدگاه  اونتولوژیکی )وجود شناسانه(، 
 اند از:  پردازد. سؤالات اصلی مرتبط با این نقد عبارت هایدگر می 

 کند؟چگونه نقد می  (Res cogito»جوهر اندیشنده« )دکارت را دربارۀ   یادیاصل بن دگریها

 کند؟ی برتر را ارائه م  ی شناخت ی چارچوب هست یی هااز چه راه  دگریها (Dasein« )نیدازا»

 داند؟می  ی قرون وسط ک ی زیمتاف ۀ را ادام  ی شناسی دکارت هستی  دگریها چرا
 در این زمینه و موضوعات مشابه، آثاری چند به رشتۀ تحریر درآمده است:  

 ( 1395نقد هایدگر بر مفهوم جهان در فلسفۀ دکارت ) سیدی و دیگران، 
دهد و بر نقد  هایدگر ارائه می   هستی و زمان تحلیلی دقیق از کتاب    ،1در جهان بودن(، در کتاب  Dreyfus)  دریفوس 

کید می  پردازد و  ازسوی  هایدگر می (  Representationalismبازنمودگرایی )ین کتاب به رد  ا  .کنداو به دوگانگی دکارتی تأ
به بازتعریف    ،2تحلیل هایدگر(، در کتاب  Carmanکارمن )  .کندوجود انسانی تمرکز می   ۀیافتبر طبیعت عملی و تجسم

گرایی و قطعیت معرفتی دکارت،  ویژه درزمینۀ انتزاع پردازد و متافیزیک دکارتی را، به شناسی می هایدگر از مفهوم هستی 
از سوی    .دهدمقابل رویکرد دکارتی مورد بحث قرار می   ۀعنوان  نقط روش پدیدارشناسی را به همچنین، وی    .کندمی نقد  

ران، ) دهد که  می پردازد و نشان می بین پدیدارشناسی و دوگانگی دکارتی  ۀ رابط، به بررسی 3( در مقالۀ خود Ferranدیگر ف 
ابژه در فلسفۀ دکارت غلبه می چگونه هستی  از نویسندگان    .کندشناسی پدیدارشناختی هایدگر بر شکاف میان سوژه و 

می فارسی  دکارت  فلسفۀ  در  جهان  مفهوم  به  هایدگر  نقد  بررسی  به  دیگران  و  سیدی  نیز  این  زبان  همۀ  باوجود   پردازد. 
پردازد که اغلب در آثار  هایدگر بر متافیزیک دکارتی می  اونتولوژیک -آنتیکخاص به نقد   طور  به مقالۀ حاضر  ها،پژوهش

این مقاله، با تمرکز بر پیوند آنتیک و اونتولوژیک و با ارائۀ    کلی یا پراکنده مورد بررسی قرار گرفته است.  صورت  پیشین به 

 
1 Hubert Dreyfus – Being-in-the-World (1991) 
2 Taylor Carman – Heidegger’s Analytic: Interpretation, Discourse, and Authenticity (2003) 
3 Ingrid Vendrell Ferran – Phenomenology and Cartesian Dualism (2010) 

 



  61                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

گیرد و، با تفسیر عمیق از جوهر اندیشنده و دازاین،  انگاری دکارتی فاصله می تحلیلی دقیق از آن، از نقدهای کلی دوگانه 
شناسی هایدگر و دکارت را  سازد و تقابل روش ای در آثار دو متفکر )هایدگر و دکارت( را برجسته می این دو مفهوم ریشه 

در نقد متافیزیک دکارت، با    ، است که هایدگر  برآن حاضر    ۀ مقالکند.  با تکیه بر پیامدهای وجودشناختی آن تحلیل می 
آورد. این  شناختی به دوگانگی دکارتی وارد می معرفت -شناختی تفکیک میان »دازاین« و »جوهر اندیشنده«، نقدی هستی 

بر »وجود«مقاله نشان می  کید  تأ با  ابه   ، دهد که هایدگر  و  امر موجودشناسانه  تا  ونتولوژیکی، تلاش می عنوان  یک  کند 
 ،شناسی مبتنی بر جدایی سوژه و ابژه رهایی دهد. در این راستا، پژوهش حاضرانگارانه و معرفت دکارت را از تفکر دوگانه 

ارائه    ،های پیشینفراتر از تحلیل  ، دکارت   ی جامع بر اونتولوژی شناسی فلسفی هایدگر، نقدبراساس  تحلیل دقیق و روش 
به که پژوهش دهد. درحالی می  دیگر  نقد دوگانگی دکارت پرداخته های  به  مقاله طورکلی  این  پیامدهای   ،اند،  بر  تکیه  با 

 د. پردازخاص به تحلیل عمیق و متمایز این رابطه می  طور  اونتولوژیک نقد هایدگر، به -وجودشناختی و آنتیک

 دکارت و فکر فلسفی 
کند عمق و نه لزوماً گستردگی  آن است. شاهد بر عمق فکر فلسفی عمدتاً دو  آنچه فکر فلسفی را از غیر خود متمایز می 

به  لزوماً  فلسفی  فکر  تفسیربرداری  قابلیت  و  ماندگاری  است.  تفسیربرداری  ظرفیت  و  ماندگاری  درستی   امر  معنای  
های مطرح نیست هرچند شاهد بر درستی و موفقیت  یا حوزه  گری  آن در حوزه جانبه و موفقیت بالجمله و کامل تبیینهمه 

 و موردی آن هست. الجمله فی 
بر درستی آن    یتفسیرهای مختلف از آن تأیید  حتی قابلیت   وآن نیست    معنای  نقدناپذیری تفکر به البته ماندگاری  

می شودمی ن تلقی   متقابلًا  بلکه  نقد  ،  تحلیل  جایگاه  و  شأنیّت  از  که  است  تفکری  ماندگار  فلسفی  تفکر  که  گفت  توان 
 .اندآمد  آن، علاوه بر تحلیل، به نقد آن نیز پرداخته برخوردار است و اساساً تفسیرهای پس 

آشنایی است که فکر  فلسفی  وی هر دو ویژگی مذکور را دارا بوده است. وی، در طول چهار  دکارت در زمرۀ فیلسوفان نام
ای به خود اختصاص داده و هم متفکران بزرگ  قرن گذشته، در جهان فکر بشری، اعم از فلسفه و علم، هم جایگاه ویژه 

. البته باید این حقیقت را در نظر داشت که منظور از نقد  اندهای او را بر ترازوی نقّادی و تحلیل منطقی قرار داده نوآوری 
معنای  اصلی  آن، چیزی جز تحلیل دقیق زوایای پنهان و آشکار یک امر همراه با ذکر لوازم و پیامدهای منطقی در اینجا، به 

 آن نیست. 

 . دکارت و پایۀ بنیادینِ معرفت 1
عنوان  ریشۀ درخت حکمت بود، درختی  دکارت در فلسفۀ خود به دنبال اثبات پایگاهی یقینی و استوار برای مابعدالطبیعه به 

ناپذیر شد. وی این پایگاه تزلزل هایش اخلاق، پزشکی، مکانیک و سایر علوم محسوب می که تنۀ آن فیزیک و شاخه و میوه 



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   62

و   بنیادی  قضیۀ  همان  که  یافت  اندیشنده«  »شیء  یا  انسانی   » »من  اثبات   در  دستوری،  شک  مراحل  طی  از  پس  را، 
 (.231:  1390(« بود )دکارت، Cogito ergo sumاندیشم پس هستم )تردیدناپذیر دکارتی  »من می 

بنیان مرصوص   از طی مراحل سازندگی،  نمود و سپس، پس  اثبات  انسانی  خود را   » اندیشه، »من  ازراه   دکارت، 
اند ها عبارت ترین آن آید که مهم هایی فراپیش می ریزی کرد. دربارۀ این بیان معرفتی سؤال زعم  خود دوباره پایه معرفت را به 

 مثابۀ سنگ زیرین و بنیاد معرفت. از چیستی و هستی من اندیشنده به 

 های »منِ اندیشنده« . ویژگی2
عنوان  زیربنای  ، به شود این است که »من« یا »شیء اندیشنده«سؤالات مهمی که دربارۀ بنیاد معرفت دکارتی مطرح می 

ای از مراحل هستی قرار دارد؟ آیا این »شیء اندیشنده«  معرفت، ازنظر  فلسفی چیست؟ »اندیشۀ اندیشنده« در چه مرحله 
توان به چیز دیگری در تفکر رسید؟ آیا »من« تواند پایۀ بنیادین معرفت آدمی باشد؟ آیا قبل از »شیء اندیشنده« نمی می 

قبیل  شناسی چه جایگاهی دارد؟ سؤالاتی ازاین تنها امر سزاوار اندیشیدن در بدو تفکر فلسفی است؟ »من« در هستی 
 نهد.همان چیزی است که هایدگر در نقدوبررسی  تفکر فلسفی دکارت فراپیش وی می 

ناپذیر. آنچه دکارت پس از عبور  هرچند دکارت با شک آغاز کرد، اما شک او معبری بود برای رسیدن به یقین تزلزل 
، به آن رسید یقین به »من اندیشنده« بود. »سوژه« یا  تأملاتاش یعنی  یادماندنی ویژه در اثر به درپیچ  شک، به از دالان پیچ 

 »شیء اندیشندۀ« دکارت از سه ویژگی برخوردار است:
 ترین شیء یقینی است؛ایپایه  .1

 اولین شیء یقینی است؛ .2

 (.Descartes, 1985: 196ترین شیء یقینی است )واسطه بی  .3

 فرد اندیشندگی سوژه استوار است. ها برپایۀ ویژگی منحصربه این یقین
 گوید: می  اصول فلسفهاز  9دکارت در اصل  

ها را ادراک  واسطه در ما هست و ما آن ( تمام آن اموری است که بی Pensée/Thoughtمنظور من از »اندیشه« )
رفتن  کردن نیز جزء اندیشه است، مثل دیدن و راه کردن، بلکه احساستنها فهمیدن، خواستن، خیال کنیم. نه می 

افتد. حتی رفتن که در خواب هم اتفاق می رفتن و نه لزوماً خود  دیدن و راه و احساس  راه   دیدنمعنای  احساس   به 
 ,Descartesشوند. )کردن نیز همه جزء اندیشه محسوب می داشتن، قضاوت ورزیدن، تنفر اموری چون عشق 

1984:195 ) 

 به تعبیر دیگر از دکارت،  



  63                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

خواهد،  خواهد، نمی کند، می کند( به ایجاب یا سلب حکم می فهمد )تصور می کند، می چیزی که شک می 
کند و فراسوی همۀ این امور در مقام پایه و اساس قرار دارد و دور از هرگونه تردید  همچنین تخیل و احساس می 

 ( 42:  1391طور  یقینی، در جایگاه رفیع خود ایستاده است »من اندیشنده« است. )دکارت، و شک، به 

عنوان  جوهری  داند. ازراه  اندیشه است که »من«، بهاما دکارت اساساً ماهیت »من« را نیز چیزی جز اندیشه نمی 
 رسد.  یقینی، به اثبات می 

دکارت، قبل از هر چیز، در فلسفۀ خود »اندیشه« را امری یقینی دانسته است. اندیشه نخستین موجود حقیقی است  
باشد.  و بر همۀ موجودات تقدم دارد. اندیشه در نزد دکارت »اندیشۀ اندیشنده« است و اندیشۀ اندیشنده شیء اندیشنده می 

 بین اندیشه و اندیشۀ اندیشنده، در تحلیل، رابطۀ دوسویه برقرار است. 
رسد. ازنظر  دکارت، سوژه یا »من« شیء اندیشنده  بر این مبنا، دکارت به تمایز میان سوژه و ابژه یا عالم و معلوم می 

که  داند، درحالی و متفکری است که حتی بدون جسم و عالم نیز همان است که هست. دکارت سوژه را امری ممتد نمی 
اندیشه ندارد، درحالی  ابژه  را غیرقابل ابژه ممتد است.  اندیشنده  اندیشۀ  اندیشه دارد. دکارت  و،  فریب می که سوژه  داند 

 (.  37:  1391داند )دکارت، درنتیجه، قضیۀ »من هستم« را بالضروره صادق و یقینی می 
توان افزود و آن این است که سوژه همواره درمقابل  ابژه  بنابراین، بر سه ویژگی قبلی  سوژۀ دکارتی ویژگی دیگری می 

عنوان  جوهری که صفت بارز آن اندیشه است،  شود و این یعنی دوالیسم یا ثنویت در عالم. با تفکیک سوژه، به مطرح می 
 کند.و جسم، که صفت بارزش امتداد است، جوهر اندیشنده، یعنی همان سوژه، جوهر ممتد را ابژۀ خود می 

کنیم نه به یاری حواس یا قوه تخیل  وسیلۀ نیروی فاهمه )ذهن و تعقل( ادراک می ... ما حتی اجسام را تنها به 
کنیم، بلکه تنها از آن جهت است که  بینیم یا لمس می ها را می ها نه از آن جهت است که ما آن و علم ما به آن 

 ( 49-48: 1391کنیم. )دکارت، وسیلۀ فاهمه ادراک می ها را به آن 

اونتولوژی دکارت ادامۀ اونتولوژی دورۀ باستان است زیرا، درهرحال، وی از موجود به همان معنای ارسطویی، که  
آورد. در اونتولوژی رایج در زمانۀ دکارت که همان اونتولوژی سنتی است، وجود  جوهری ممتد است، سخن به میان می 

 کند. راست از موجودیت آن پرسش می عنوان  موجودی متعین است که ذهن، بدون پرسش از آن، یک جوهری ممتد به 
دید، بلکه به آن شناسی سنتی، درمقابل  ابژه مستقل نمی کاری که دکارت کرد این بود که سوژه را، برخلاف  معرفت 

شناسی سنتی یا همان دورۀ میانه، که میراث یونان باستان بود، اساساً  آوردن ابژه داد. در معرفت نقش محوری در فراچنگ 
اصطلاح  شناسی عین خارجی یا، به رو، در این معرفت عنوان  ابژه سخن به میان آید. ازاینذهن سوژه نبود تا از چیزی به 

که  گونه که هست بشناسد. درحالی کرد آن را آن دورۀ جدید، ابژه از واقعیّتی مستقل برخوردار بود که ذهن صرفاً تلاش می 
دهد. این  را مورد شناسایی قرار می   زند، آن در دکارت ابژه مستقل از سوژه نیست، سوژه، با رنگی که از خود به ابژه می 

( نام ببرد. پیامد این نگرش فلسفی  representationای )شود تا دکارت از آن به شناخت نمونه چیزی است که موجب می 



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   64

گفتۀ دکارت در  ای مستقل برای خود. به گسست جهان  ابژه از جهان سوژه است. آنچه ابژه شده ابژۀ سوژه است و نه ابژه 
 تأمل دوم،  

تر، متمایزتر است، زیرا تمام دلایلی که در شناخت )و  ...پس باید بگویم که معرفت من به خودم بسیار بدیهی 
اثبات   ]ترآسانتر و بدیهی [رفت ماهیت نفس مرا بسیار بهتر، تصور ماهیت( موم یا هر جسم دیگری به کار می 

قدری فراوان است  براین، در خود نفس هم چیزهای دیگری که به تبیین ماهیت آن کمک کند به کند. علاوه می 
آنچه هم-که صفات جسم   ذکر شدازقبیل   آن   -اکنون  با  مقایسه  نمی در  به حساب  تقریباً  )دکارت،  ها  آید. 

1391 :48 ) 

کید بر این است که سوژه یا »خود نفس« نقش  ها تقریباً به حساب نمی این عبارت که »در مقایسه با آن   آید« تأ
 محوری و خودبنیان در درک جهان دارد.

 هایدگر و نقد فکر فلسفی 

 . پرسش بنیادین فلسفه و اخفاء آن 1
داند که، به نظر وی، در طول تاریخ تفکر فلسفی، از یونان به این سو،  هایدگر پرسش اصلی فلسفه را پرسش از وجود می 

به فراموشی سپرده شده است. مقصود هایدگر از فراموشی این است که پرسش اصلی متافیزیک باید همان پرسش نخستین  
:  1400جای  عدم؟ )هایدگر،باشد که پرسش »اونتولوژیک« یا وجودشناختی است: اینکه چرا موجودات اصولًا هستند به 

که پرسش معمول متافیزیک پس از یونان  معنای  پرسیدن از »وجود بماهو وجود« است، درحالی (. پرسش »وجود« به 41
پرسش    ترتیب، پرسش اصلی به بوته فراموشی سپرده شد واینباستان به پرسش از »موجود بماهو موجود« تبدیل شد. به 

»اونتیکی« یا موجودشناختی جای آن را گرفت. علت مهم این فراموشی آن است که »وجود« همواره »وجود یک چیزی«  
توانند موضوع اصلی خود که  هاست می های مختلف آن هایی که خاص حوزه است، یعنی موجودات مطابق با محدودیت 

روست که پرسش از  (. ازاینHeidegger, 2010: 29همان »وجود« است را تحت پوشش قرار دهند و مضمر سازند )
ماند. وی ازسرگیری  آشکار   ای که »وجود« در آن مضمر می گونه کند، به »موجود« خود را بر پرسش از »وجود« تحمیل می 

هستی و  داند. تلاش هایدگر در فصل اول کتاب اش می این پرسش را یک ضرورت برای بازگشت  فلسفه به رسالت اصلی 
 گیرد: عنوان  سؤال فراموش شده فلسفه صورت می برای دستیابی به ضرورت طرح دوبارۀ پرسش از هستی به  نزما

شدن سؤال از وجود( را تنها تا جایی  ها )درزمینۀ چرایی  به فراموشی سپرده داوریبحث و بررسی از این پیش
 ( Heidegger, 1977: 92)گردد.  بریم که ضرورت ازسرگیری  پرسش از معنای وجود آشکار  به پیش می 



  65                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

 ماندنِ پرسشِ بنیادین . چرایی مخفی2
ترین مفهوم تلقی شده است. اگر  ترین و، درنتیجه، تهی عنوان  کلی داند که وجود به هایدگر علت این فراموشی را این می 

برد، همواره و از قبل معنای  ایم. هرکس آن را به کار می ناپذیری آن کردهترین دانستیم، آنگاه حکم بر تعریف مفهومی را کلی 
ورزی باستان را به خود  مُهر، فلسفه آن را فهم کرده است. همین امر باعث شده است تا چیزی که، همچون رازی سربه 

ای که اگر کسی از آن سؤال کند، به خطای در روش متهم  گونه مشغول داشته بود، به بداهت و روشنی روز تبدیل شود به 
ؤال از وجود امری زاید تلقی شد.  شدن تا جایی به پیش رفت که س(. این به فراموشی سپرده Heidegger, 1977: 42)گردد  

 داند:هایدگر این اخفاء را ناشی از سه پیش داوری دربارۀ وجود می 
 (؛ 75، 1375ترین مفهوم است )ارسطو، وجود کلی  .1
 ناپذیر است؛ ( وجود تعریف 1تبع  )به  .2

درنتیجه مفهومی بدیهی است، زیرا در هر بیان و رفتاری، چه در قبال خود و چه در قبال دیگر موجودات، این مفهوم  
 فهم است.سازد و قابل وجود است که بیش از هر چیز خود را نمایان می 

پذیری  متوسط فقط  کند و معتقد است که »... این فهم گیری را رد می هایدگر در برداشتی کاملًا متفاوت این نتیجه 
(. خود  اینکه همۀ آدمیان پیشاپیش فهمی از وجود دارند نشانگر آن 8:  1389کند« )هایدگر،  ناپذیری را اثبات می فهم 

 است که معنای وجود در تاریکی پنهان است و این امر ضرورت  اساسی  ازسرگیری  پرسش از معنای وجود را در پی دارد. 
به نظر هایدگر، نه در حوزۀ مفاهیم اساسی فلسفی نمی  تنها پرسش از وجود  توان به معیار بداهت توسّل جست. 

 بدون پاسخ مانده، بلکه خود این پرسش نیز در نوعی تاریکی و ابهام فرو رفته است. 

 . نقطۀ آغاز بازگشت به پرسش بنیادین 3
از وجود است. اما سؤال مهم این است که   بخشی به پرسشابتدا در جهت وضوح   هستی و زمانتلاش فلسفی هایدگر در  

 شود؟ پرسش از وجود از کجا و چگونه مطرح می 
بایست از جایی آغاز شود که خود  پرسش به آن متکی است و »آنجا« وجود انسان به نظر هایدگر پرسش از وجود می 

است. اگر برای پاسخ به این پرسش از جایی باید آغاز کرد، تنها نقطۀ آغاز از وجود موجودی است که هستی موضوع  
داند که پرسش از وجود نزد  رو، وی انسان را تنها موجودی می پرسش اوست و آن هیچ موجودی نیست مگر انسان. ازاین

دهد. ازنظر  وی،  شود. هایدگر علم هرمنوتیکی که از شلایرماخر اخذ کرده بود بسط و گسترش می او و برای او مطرح می 
ند  تواهرمنوتیک چیزی نیست مگر تفسیر وجود »دازاین« که وجود خاص انسان است. دازاین تنها موجودی است که می 

وجوی ماهیت وجود خاص خودش را کشف کند. ازنظر  هایدگر، وقتی دازاین درصدد فهم خویشتن است، درصدد جست 
آن  نیست،  می خود  را  صندلی  یک  مثلًا  که  است  گونه  خود  وجودی   ساختار   فهم   پی   در  بیشتر  بلکه  فهمد، 



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   66

(. پس، اگر او بخواهد پرسش از وجود را مطرح کند و پاسخ آن را دریابد، راهی جز بازگشت به خود  42:1387)هایدگر،
 ندارد:  

های دیگر از امکان وجودی  پرسیدن برخوردار است، ما آن را در  ودی که خود  ماییم و علاوه بر ظرفیت این وج 
 ( Heidegger, 1977: 48نامیم. )دازاین می  اصطلاح 

 های دوگانه در فهم پرسش بنیادین . تقدم4
 کند: هایدگر، برای فهم پرسش اصلی فلسفه و بازگشت به شناخت وجود، ابتدا دو نوع تقدم را مطرح می 

تقدم اونتولوژیکی پرسش از وجود. در این نوع تقدم، همیشه وجود وجود  موجودی است. به نظر وی، »پرسش   .1
 بخشد«؛ اش را می درستی فهم شود، به پرسش وجود تقدم اونتولوژیکی و تحقیق اونتولوژیکی، اگر به 

تقدم اونتیکی پرسش از وجود. در این نوع دوم، برای به سرانجام رساندن پرسش از وجود، پرسش اونتیکی تقدم   .2
گذارد. برای طرح پرسش از وجود و دریافت  یابد. در پرسش اونتیکی، خود  موجود پرسشگر پا به میدان می می 

 (. Heidegger, 1977: 45پاسخ آن هیچ راهی جز تحلیل وجود پرسشگر وجود ندارد )

 به تعبیر هایدگر: 

باشنده -»وجود به آنجایی«  فقط  که  است  باشنده ای  سایر  میان  در  باشنده  یک  است. عنوان   نشده  داده  ها 
سازد، بدین نحو که او از هستی خود به این هستی صورت  موجودشناختی مشخص می برعکس، او خود را به 

 (  21: 1386رود. )هایدگر، می 

به  دیگر موجودها مطرح  بنابراین، دازاین در اصطلاح هایدگر موجودی است که فقط  میان  عنوان  یک موجود در 
کند. به این معنا که از وجود  خودش به وجود  شناختی( متمایز می نحو  اونتیکی )موجود نیست بلکه، برعکس، او خود را به

 (. Heidegger, 1977: 47شود )( نامیده می Daseinدلیل  این فراروی است که این موجود »دازاین« )رود و به می 
ویژگی اونتیکی دازاین در این است که دازاین  "  بایست دازاین را فهمید:با این بیان، به نظر هایدگر، برای فهم وجود می 

 ( Heidegger, 1977: 48)"ای اونتولوژیکی با وجود مرتبط است. گونه به 
شود. انسان از  آنجایی«، یعنی دازاین خود، به شناخت وجود منتهی می   -به این معنا که شناخت موجودیت »وجود

یابد. زیرا وجود  این موجود راهی به وجود)ـِ عام(  راه می  -معنای  اعمبه -بودن« به »وجود«  -عالم-آنجایی یا »در-وجود
پرسش از وجود  "رو، هایدگر  سازد. ازاین دارد. این توانایی در دازاین وجود دارد که امر اونتیک را به اونتولوژیک مبدل می 

 ( Heidegger, 1977: 49)  "داند.را برای دازاین یک »اشتغال« موجودشناسانه می 
»وجود  فهم  ازطریق   وجود  به  دازاین  رسیدن  )   -هایدگر  »اگزیستانسیل«  را  خویشتن  (  Existentielleآنجایی« 

با فهم »اگزیستانس« )می  ( ، یعنی وجود خاص انسانی خود، به فهم وجود  Existenceنامد. پس، درحقیقت، دازاین 



  67                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

داند. وی مجموعۀ این توانایی و استعداد موجودشناسانه را، که راهی به  رسد که این مسیر را هایدگر اگزیستانسیل می می 
 نامد. ( یا حالت اگزیستانسیال می Existentialiteکند، »گزیستانسیالیته« )وجود پیدا می 

 کند. اساس، دازاین نسبت به موجودهای دیگر از جهات گوناگون تقدم پیدا می براین

وظیفۀ یک تحلیل اگزیستانسیال دازاین، ازحیث  امکان و ضرورتش، از پیش در تقویم اونتیکی دازاین ترسیم  
 ( 18: 1393شده است. ) هایدگر، 

وسیلۀ اگزیستانس، یعنی  ( یا موجودشناسانه است: این موجود در وجودش به Onticاولین تقدم تقدمی »اونتیکی« )
 هستی خاص خود، تعیّن یافته است. 

دلیل   آنجایی« انسان یا دازاین، به -( یا وجودشناسانه است. زیرا »وجود Ontologicalدومین تقدم »اونتولوژیکی« )
گاه و، لذا، در خودش »وجودشناسانه« است. با این  تعیّنش به  عنوان  اگزیستانس یا وجود خاص انسانی، از وجود خودآ

کند و اساساً فهم وجود سایر موجودات را به وجود خاص انسان متکی  گذاری، انسان را از سایر موجودات جدا می نام
 یابد و آن این است که  کند. از همین جاست که هایدگر به تقدم سوم دازاین دست می می 

اونتیکی  شرط  )موجودشناسانه-دازاین  اونتولوژی -اونتولوژیکی  همۀ  می وجودشناسانه(  فراهم  را  د. کنها 
 ( 19: 1393)هایدگر، 

 کوروز از مفسران هایدگر معتقد است که 

کند. این بنیادها از فهم  وجو می تحلیل اگزیستانسیال وجودشناسی بنیادی یا وجودشناسی بنیادها را جست 
 ( 40: 1379گیرند که در وجود خاص انسانی مکتوم هستند. )کوروز، هستی عام نشئت می 

کند که بیش از هر موجود  دیگر باید به  شناسی ظاهر می عنوان  موجودی در ساحت وجود بنابراین، دازاین خود را به 
واسطۀ  اونتولوژیکی در فهم بی -معنای  تقدم اونتیکی ها را برای دازاین به پرسش از هستی مبادرت کند. هایدگر این تقدم

حال که ازحیث  اونتیکی به ما  آنجایی« )دازاین( درعین  -داند، بلکه »وجود دادگی  درک  وجود نمی خود  موجود یا ازپیش 
ترین است و حتی هریک از خود  ما آن هستیم، ازحیث  اونتولوژیکی دورترین است. هرچند موجودیت او اقتضای  نزدیک 

بودن«  -جهان -جایی چون »در آن-ترین نیست. وجودواسطهمعنای  بی فهمی از وجود را پیشاپیش دارا باشد، اما این فهم به 
است. همواره گرایش دارد تا هستی خودش را برمبنای موجودی که ذاتاً به آن تعلق دارد و با آن مراوده دارد، یعنی »جهان«  

(World( بفهمد ،)Heidegger, 1977: 59 .) 
به  جهان  فهم  دازاین،  خود   )اونتیکی(  در  موجودشناسی  ازحیث   دازاین  بنابراین،  دارد.  وجود  اونتولوژیکی  نحو  

ترین« و ازحیث  وجودشناسی )اونتولوژیکی( »دورترین« است و اما ازحیث  ماقبل وجودشناسانه، در نسبت با  »نزدیک 
 گفتۀ بیمل، از مفسران مهم هایدگر،  خود، چندان بیگانه نیست. به 



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   68

برنگزیند اساساً خود  اوست که »امکان خویش«    برگزیند و چه  را   its) درهرصورت، دازاین چه خویشتن 

possibility  ) تواند، در همین هستی خویش، خویشتن را انتخاب کند و در بازی هستی بُرد را  است. او می
تواند خویشتن را از دست  نصیب خویش سازد یا ممکن است فقط به نظر رسد که چنین کند و یا برعکس می 

یافتن به خویش را نچشد... اصیل یا حقیقی بودن و غیراصل  بدهد و خویش را ببازد و هرگز طعم  پیروزی  دست 
 ( 54: 1381های مختلف هستی دازاین هستند. )بیمل،  یا نامعتبر بودن نحوه 

 هایدگر و نقد دکارت 

 استمرار غفلت اونتولوژیکی در دکارت . 1
هایدگر از جمله فیلسوفان معاصر است که به نقد فلسفی دکارت پرداخته است. این نوشتار به نقد و بررسی اونتولوژی  

پردازد. به نظر هایدگر، دکارت از جایگاهی بایسته برای تفکر فلسفی آغاز نکرده  دکارت از نگاه اونتولوژیکی هایدگر می 
« دکارت آن چیزی نیست که بتوان قبل از هر چیز بدان تکیه کرد و بنیان معرفت را بر آن نهاد. این مجمل همان   است. »من 

 پردازد.چیزی است که نوشتار حاضر با تفصیل بیشتر به آن می 
گذاری فلسفۀ جدید اذعان دارد، مبنای فلسفی وی را بر ترازوی  حال که به جایگاه دکارت در بنیان هایدگر درعین  

شناسی و سپس نتایج حاصل از آن است. به نظر هایدگر، دکارت از جایی آغاز  نهد. نقد هایدگر ابتدا متوجه هستی نقد می 
می می  )اونتولوژیکی(  وجودشناسانه  پرسشی  را  فلسفه  پرسش  هایدگر  نیست.  فلسفه  پرسش  که  نه  کند  و  داند 

انگارانۀ خود، پرسش اصلی و بنیادین فلسفه  که به نظر وی دکارت، با پرسش موجود موجودشناسانه )اونتیکی(، درحالی 
 نو زما  را همچنان به بوتۀ غفلت سپرده است و این یعنی ادامۀ همان سنت فلسفی رایج. هایدگر در ابتدای کتاب هستی 

  " سازد.عنوان  موجود متعیّن می پرسش از وجود یعنی پرسش از آن چیزی که موجود را به "پردازد:  به تبیین این پرسش می 
(Heidegger, 1977: 109  ) 

شناسی بر  معرفت   دادن  خوانش هایدگر از دکارت اولویت این غفلت اونتولوژیکی در فراموشی وجود ریشه دارد.  
کید می شناسی را مورد انتقاد قرار می هستی  »جوهر اندیشنده«  کند که دکارت هستی را به بازنمایی صرف ازطریق   دهد و تأ

(Res Cogitans  ) فراموشی هستی »کند، به  طور که تامینو اشاره می شناختی، همان کاهش معرفت فرودهد. این  تقلیل می »  
کید هایدگر  (.  Tamino, 2004, 45)  بخشدشود و دوگانگی متافیزیکی سوژه و ابژه را تداوم می منجر می  اینجاست که تأ

 گردد.شناسی دکارتی روشن می شناسی درمقابل  معرفت بر اهمیت هستی 



  69                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

 گانۀ هایدگر به دکارت نقدهای پنج .2
شناسانه  شناسانه و انسان شناسانه، وجود تواند ناظر به مبانی مختلف وی همچون مبنای معرفت نقد هایدگر بر دکارت می 

پردازیم تلاش برای  ای نیست، اما آنچه در این نوشتار به آن می باشد. هرچند تفکیک دقیق این مبانی کار چندان ساده 
 تمرکز بر نقد وجودشناسانۀ هایدگر بر دکارت است. 

 توان در قالب پنج دسته تبیین نمود:این بخش از نقدهای هایدگر را می 
نزد دکارت و نقد پدیدارشناختی هایدگر بر دکارت:  این نقد هایدگر که به تفکیک سوژه و ابژه نزد    سوژه و ابژه  .1

شناسانه باشد. لکن رویکرد غالب در  تواند نقدی معرفت حال، از دیدگاهی می دکارت مرتبط است، درعین  
عنوان   داند که، به شناسانه است. دکارت، با تفکیک سوژه و ابژه، سوژه را »من  اندیشنده«ای می اینجا بیان موجود 

 یک جوهر مستقل از بدن یا عالم جسمانی، از هستی و وجود برخوردار است.
به نظر دکارت، »من  اندیشنده«، فارغ از هر شیء دیگر، تصوری روشن و متمایز از خود دارد. هرچند این »من« یا 

ها همچنان برقرار است. هایدگر، با اشاره به کانت و  سوژه مقدم بر جهان باشد اما واضح است که تباین و دوگانگی  آن 
 گوید: تقدم اونتیکی سوژه، می 

اونتولوژیکی   بازهم ازحیث   باشد،  نیز رها کرده  را  و تجربۀ درونی  تنها  اونتیکی سوژۀ  تقدم  اگر کانت  حتی 
موضوع دکارت را حفظ کرده است... کانت تمایز و همبستگی »آنچه در من« و »آنچه بیرون از من« است را  

 ( Heidegger, 1977: 268. )گیرد فرض می پیش

آنجایی( انسان با ویژگی ذاتی  -داند. دازاین )وجودای جدا از ابژه، یعنی جهان، نمی هایدگر وجود انسانی را سوژه 
  دازاین منزوی دکارت، مفهوم    ۀ اندیشند  ۀ سوژ  برخلاف  دارد.  بودن« جدایی و تمایز سوژه و ابژه را از میان برمی - جهان -»در

زمینه در  را  انسانی  وجود  »بودن رابطه   ایهایدگر  از  می -در - مند  قرار  می   دهد.جهان«  کید  تأ تغییر  تامینو  این  که  کند 
 (. Tamino, 2004, 62)  کشدشناختی و موجودشناختی وجود به چالش می سوبژکتیویسم دکارتی را با ادغام ابعاد هستی 

توجه به طبیعت عملی و  کوشد تا نشان دهد که این تفکیک بی هایدگر در نقد خود به دوگانگی دکارتی می درواقع،  
کید تحلیل دقیقی از این نقد ارائه می   بودن-جهان-دردر کتاب  دریفوس  یافته وجود انسانی است.  تجسم دهد و بر این تأ

  ی خواهد وجود انسانی را موجودکند و می نیز حمله می (  Representationalism)  کند که هایدگر به بازنمودگرایی می 
بودن« را  - جهان -بایست در اینجا »دررو، می (. ازاین Dreyfus, 1991: 74)  بودن در نظر بگیرد -جهان -یافته و درتجسم

هایدگر، »در  ازنظر   داد.  بلکه »در-جهان -توضیح  نیست،  در جعبه  تکه گچ  قرارگرفتن یک  مثل  بودن«  - جهان -بودن« 
اساس، دازاین تنها موجود  گزیدن«، »آشنابودن با« و »حاضربودن با« است. براین معنای  »سکنی ویژگی اگزیستانسیال او به 

گاه است. پس هم آگاهی به خود و هم آگاهی به جهان دارد. این آگاهی با  یا هستنده ای است که از بودن خود در جهان آ
 بودن« است. -جهان -عنوان »در 



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   70

هستی  نقد  این  می براساس   معلوم  نیز  دکارت  بر  وی  پدیدارشناختی  نقد  من  شناسانه،  انتزاع   رد  با  نقد  این  گردد. 
یک »تحلیل    هایدگر ،   این جدایی میان سوژه و ابژه درعوض  گردد.  عنوان  چیزی جدا از جهان خود، آغاز می اندیشنده، به 

که در  را،  ابژه  -سخت سوژه   کند و دوگانگی  اش دوباره متصل می زیسته   ۀکند که سوژه را با زمینوجودی« را پیشنهاد می 
دکارت البته قطعیت معرفتی من اندیشنده را از  (.  Heidegger, 1969: 88)  برد از بین می   ،متافیزیک دکارتی مرکزی است 

  تحلیل هایدگر در کتاب  (  Carman)  کارمنگیرد، اما همین نکته نیز مورد انتقاد هایدگر قرار دارد.  همین انتزاع نتیجه می 
به  متافیزیک دکارتی،  نقد  انتزاع به  دیدگاه هایدگر، قطعیت  .  پردازد گرایی و قطعیت معرفتی دکارت، می ویژه درزمینۀ  از 

کند تا هایدگر تلاش می  ،درعوض   ،یافتۀ انسانی غافل است وتجسم از واقعیت   ،برمبنای تصورات ذهنی انتزاعی  ،دکارتی 
 (. Carman, 2003, p. 102) انسان آغاز کند ۀیافتشناسی را از واقعیت تجسمهستی 

گی  جهان،  جای  ابژه بودگی« دازاین، به -جهان -کردن »درعنوان  شیء ممتد: هایدگر با مطرح تعیّن »جهان« به  .2
 کشد. اگزیستانسیال جهانیّت را به پیش می 

تعین اونتولوژیکی جهان  مفهوم  جهان -بخش  جهان اگزیستانسیال  واژۀ  است...  ازحیث   مندی  )جهانیت(  مندی 
کند و هرگز بر نوعی از وجود موجود فرادستی »در« جهان دلالت  شناختی بر نوعی از وجود دازاین دلالت می اصطلاح 

 ( 88: 1381کند. )بیمل، نمی 
ی اشیا است، همچون بودن  خودکار در کیف، کیف در داخل قفسه،  های تودرتو موجود فرادستی ازنظر  هایدگر مکان 

مندی مفهومی جدا  که جهان قفسه در داخل سالن، سالن در داخل ساختمان و ساختمان در داخل دانشگاه و... . درحالی 
 از دازاین نیست. 

 گوید: برد و با نگاه نقدانه به آن می معنای  سنتی آن به کار می هایدگر اصطلاح اونتولوژی را به 

 Res)بندی، وجود »جهان« را به مثابه »شیء ممتد«  اما اونتولوژی دقیقاً کوشیده است، با حرکت از مکان 

extensa)   افراطی با سمت تفسیر کند.  البته همراه  و  از »جهان«  اونتولوژی  به یک چنین  گیری ترین گرایش 
که هم ازنظر  اونتیکی و هم اونتولوژیکی با دازاین مطابقت   (Res cogitans)سوی  »شیء اندیشنده«  مخالفی به 

 ( 90: 1381دهد. )بیمل، ندارد، خود را در دکارت نشان می 

عنوان   که دازاین، به ازنظر  اونتیکی مطابقت ندارد زیرا سوژۀ دکارتی جوهر یا شیء )موجود( اندیشنده است، درحالی 
گذارد. و اما ازنظر  اونتولوژیکی مطابقت ندارد زیرا دازاین همواره،  بودن«، تمایزی بین سوژه و ابژه باقی نمی - جهان -»در

 عنوان  یک نسبت با جهان، درگیر با آن است:  به 

 « شیء جسمانی »( را از  Res cogitans)  «شیء اندیشنده »  ۀمثاب( به Ego cogito)اندیشم«  دکارت »من می 
(Res corporea می متمایز  و  (  تمایز »طبیعت«  آینده  در  که  تمایز است  اونتولوژیکی، همین  ازحیث   کند. 

 (.  Heidegger, 2010: 35) بخشد»روح« را تعیّن می 



  71                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

 غفلت اونتولوژیکی دکارت 
گوید. او بدون تعیین  قبل از پرداختن به وجود، از موجود سخن می   ،خود  (Cogitoی )یتو«گازنظر  هایدگر، دکارت در »کو 

 نوع وجود به تعیین نوع موجود پرداخته است:  

کند. ای نو بنا می ادعا کرده بود که فلسفه را بر پایه   «(Cogito ergo sumاندیشم، پس هستم )می »دکارت با  
  ( Res cogitans)  هستی شیء اندیشندهۀ  ای« نامعین رها کرده نوع و نحو»ریشه  طور  اما چیزی که از ابتدا و به 

 ( Heidegger, 2010: 33) . است  ( Sum)  تر، معنای وجود هستمبه عبارت دقیق   ،است یا

ساخت زیرا، به نظر  طور  منطقی او را به غفلت از پرسش وجود رهنمون می کند که مشی دکارت به هایدگر بیان می 
« مطلق  نشئت   کرد. گرفته از کوگیتو وی را از پرسش از معنای وجود معاف می دکارت، »یقین 

از   ،تعیین شد اما  (« Ens)  موجود»عنوان   به   («Res cogitans)  شیء اندیشنده»در تحلیل اونتولوژیکی دکارت،  
  طور  به   این اقدام دکارت تنها بازتابی از تفکر اونتولوژیک قرون وسطی است. در آن دوران، معنای وجود   ، دیدگاه هایدگر

اشاره به موجود،    جای  به   ، شد و دکارت در تحلیل خودشناخته می («  Ens creatum)  موجود مخلوقدر معنای »خاص  
می  کید  تأ »سوژه«  یا  »ذهن«  مفهوم  بهبر  اندیشنده«عبارت  کند.  »شیء  تعیین  با  دکارت  موجود،  به   ، دیگر،  یک  عنوان  

 کند که  مبهم باقی گذاشت. هایدگر نقد می  صورت  خصلت اونتولوژیکی آن را بدون وضوح و به  ،درواقع 

یا  («Cogitationes)  هااندیشه»اگر   بمانند  باقی  نامعین  اونتولوژیکی همچنان  ازنظر     ،تلویحی   طور  به   ،نیز 
آن   «شدهداده »چیزی   وجود  که  شوند  گرفته  نظر  غفلتدر  به  مسئله  این  گیرد،  قرار  سؤال  مورد  نباید    ی ها 

 ( Heidegger, 2010: 68. )شوداونتولوژیکی منجر می 

عنوان  نقطه شروع پرسشگری فلسفی در عصر جدید اشاره هایدگر به منزلت دکارت در کشف »من  اندیشنده« به 
را بدون توضیح و  «  حال، او بر این نکته تأکید دارد که دکارت مفهوم »هستمشناسد. بااینکند و آن را به رسمیت می می 

به «  هستمپس  اندیشم،  تحلیل رها کرده است. از دیدگاه هایدگر، اگر عبارت »می  شروع تحلیل    ۀعنوان  نقطقرار است 
باید معکوس شود. به  ابتدا مطرح شود تا این معنا را  عبارت  اگزیستانسیال مورد استفاده قرار گیرد،  باید  دیگر، »هستم« 

و    شود بنیادی شناخته می   ی عنوان  واقعیتمن به   جهان«. این بدین معناست که ابتدا وجود  - در -هستم-دست دهد: »منبه 
دیگر در جهان    های بودن در کنار موجودات  هایی از شیوه عنوان  بخش ها« به سایر ابعاد وجودی من مانند »اندیشهسپس  

اند ها« مستقل از جهان بیرونی »اندیشه  که گویدمی  ،برعکس  ،که دکارت در دیدگاه خودشوند. درحالی در نظر گرفته می 
 .عنوان  موجودی بدون وابستگی به جهان قرار دارد به « ها »شیء اندیشندهو در آن 

نقد شاخصۀ اونتولوژیکی شیء ممتد: دکارت به سه جوهر خدا، نفس و جسم معتقد بود که دو تای اخیر جوهر  
باشد.   این سه  بین  معنایی مشترک  دارای  تقسیم مستلزم آن است که جوهر  این  نامخلوق است.  مخلوق و خدا جوهر 

 اند.هرچند از این سه یکی نامتناهی و دو تای دیگر متناهی 



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   72

می  بیان  نمی هایدگر  جوهر  از  برداشت  تعدد   این  که  یا  دارد  نیست:  خارج  حال  دو  از  زیرا  باشد.  درست  تواند 
 که به هر دو معنا ممکن نیست.  معنای  مشترک لفظی، درحالی معنای  مشترک معنوی لحاظ شود یا به بایست جوهر به می 

بیان   از وجود خبر می در  این واژۀ »وجود«  هایی چون »خدا وجود دارد« و »جهان وجود دارد«  اما  دهیم. 
معنایی بود،  تواند میان این دو موجود مشترک معنوی لحاظ شده باشد. اگر دلالت »وجود« دلالتی تک نمی 

یافت. از سوی دیگر »وجود«  شد و یا نامخلوق به مخلوق تنزل می عنوان  نامخلوق لحاظ می آنگاه مخلوق به 
شود.  همچون اسمی یکسان )مشترک لفظی( نیست چراکه در هر دو مورد از »وجود« معنای یکسانی فهم می 

 ( 125: 1381)بیمل، 

شد، به این صورت که در تمثیل شباهت  کردن دلالت تمثیلی حل می در قرون وسطی این مسئله ازطریق  مطرح 
است، اما شباهتی نه کاملًا عین هم که متواطی شود و نه کاملًا متمایز از هم که مشکک گردد، بلکه در تمثیل تشابهی  

معتقد است    اند. هایدگر، پس از تذکر دادن به این مطلب،حال که »اصل و فرع« در باطن متفاوت ظاهری است، درعین  
تر است و حتی از مسئله طفره رفته است. زیرا او به معنای وجود که  که دکارت حتی از اونتولوژی قرون وسطی نیز عقب 

ی وجود  پردازد، هرچند که اونتولوژی قرون وسطی نیز همانند اونتولوژی باستان چندان از معنادر جوهر نهفته است نمی 
 ناپذیر است.کند که جوهر امری دسترس رفتن از پرسش دربارۀ جوهر بیان می نپرسیده است. دکارت با طفره 

شایسته  تبیین  و  آن  تعداد  احصای  جوهر،  تعریف  در  توانایی  عدم  این  از  هایدگر  ناشی  را  دکارت  ازسوی   اش 
داند، که خود از ناتوانی در طرح  ( می Substantiaاونتولوژیکی در مواجهه با اصطلاح »جوهر« )-ریختگی  اونتیکی همبه 

 های لفظی صرف است.گیرد. ازنظر  هایدگر، این مباحث مبتنی بر دلالت مسئلۀ بنیادی »وجود« نشئت می 

 بودگی دائم جهان  نقد اونتولوژی فرادست
شود تفکیک و استقلال غیرضروری  در نقد اونتولوژی دکارت ازنظر  هایدگر، یکی از مسائلی که بیش از همه برجسته می 

است که دکارت به آن پرداخته است. دکارت در سیر فلسفی خود، پس از اثبات »من     ی جهاندرون   میان جهان و موجودات  
، »وجود جهان« از پیش مفروض گرفته  فرایندپردازد. در این  اندیشنده«، به اثبات وجود بدن و سپس اثبات خداوند می 

شناسی دکارت  عمیق و واقعی در هستی   طور  که به   ،گونگی« یا »بودن جهان«برای »جهان   ایگونه پدیدارشناسی شده و هیچ 
عنوان  جزئی از  به   ،حضور و نوع هستی جهان   ۀ ترتیب، در اونتولوژی دکارت، نحواینشود. به لحاظ شده باشد، دیده نمی 

کید می   هستی و زمانکافی مورد توجه قرار نگرفته است. هایدگر در    طور  به   ،فرایند وجود انسانی  کند که  بر این نکته تأ
در نگاه خود به جهان، آن را مستقل از موجودات    ،دکارت زیرا    .ر تعین اونتولوژیکی جهان دچار اشتباه شده است دکارت د 

دهد که نوع هستی موجود در  بیند که دکارت اجازه نمی گونه می جهانی فرض کرده است. این نظریه را هایدگر این درون 
دلیل  ای از هستی که دراصل خود مخفی است و حضورش بی ایده   ۀبرپای   ،خود این موجود نمایان شود بلکه  ۀوسیلجهان به 

 ( Heidegger, 2010: 129. )کنداست، گویی هستی »اصیل« جهان را برایش مقرر می 



  73                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

رجوع  (  substance« )بودن و »فرادست (  Extensio« )هایدگر، هرچند دکارت برای توضیح هستی به »امتداد  از دیدگاه
توان هستی را تنها در قالب فیزیکی و انتزاعی آن  برد و معتقد است که نمی کند، اما هایدگر این دو را تحت سؤال می می 

 کند:  گونه تحلیل می این انتزاع را این ، هستی و زمان در آثار خود مانند  ،محدود کرد. هایدگر

کم با نوع هستی موجود زنده در ارتباط نباشد،  در سختی و مقاومت، اگر موجودی با نوع هستی دازاین یا دست 
 ( Heidegger, 2010: 131. )دهداصلًا خود را نشان نمی 

پردازد.  گانۀ شک، پس از اثبات »من  اندیشنده«، به اثبات جسم و سپس خدا می دکارت پس از طی مراحل دوازده 
در این سیر، »بودن  جهان« ازقبل مفروض گرفته شده است. در اونتولوژی دکارت، پدیدارشناسی جهان و حتی موجود  

بودگی« در آن لحاظ شده باشد مشهود نیست. هایدگر معتقد است  گونگی« یا »جهان ای که »جهان جهانی به گونه درون 
 که دکارت در تعین اونتولوژیکی جهان دچار خطا شده است.  

کند. او معتقد  گیری بنیادی اونتولوژیکی وی بیان می شناسی و جهت هایدگر نقد خود را به دکارت درزمینۀ هستی 
بودن دائمی« توجه کرده است. هایدگر این خطای  عنوان  یک »فرادست شناسی به هستی به است که دکارت از نگاه هستی 

ازمنظر   جهان  تحلیل  به  او  تمایل  از  ناشی  را  می   دکارت  استمرار  و  هستی ثبات  تحلیل  در  دکارت،  داند.  شناختی 
آن در رابطه    دادن  معنای  جایبنیادی به   طور  کردن یک چیز به »جسم« خود، بلکه به معنای  نزدیک آوری« دازاین نه به »قرب 

  هستی و زمان  شوند. هایدگر دردرک می («  Being-with)  بودن »باهم   مشترک و ازمنظر    طور  با اشیای دیگر است که به 
»مرکز تعلقات روزمره« خود    سمت  »جسم«، بلکه به   سمت  چیزها نه به   گوید که دازاین ازطریق  این »تودستی«کردن  می 

کاملًا متفاوت از تحلیل دکارت است که در آن جهانی    طور  این فرایند به (.  Heidegger, 2010: 109)  شودمعطوف می 
 .شودآماده در نظر گرفته می ثابت و ازپیش  ی که ازپیش مشخص شده و مستقل از دازاین است واقعیت

ای که  گیرد، ویژگی در نظر می (  Extensio)  هستی را با ویژگی امتداد  بودن  های خود، فرادست در تحلیل   ، دکارت 
بیند و بر این  از نوع هستی دازاین می  ی عدشود. اما هایدگر این ویژگی را بُ عمده به فضای فیزیکی و ماده مرتبط می   طور  به 

کم با نوعی از موجودات زنده( در میان نباشد،  ای« با نوع خاصی از هستی دازاین )یا دست باور است که اگر »هستنده
های مرتبط با  تواند خود را نشان دهد. در واقع، براساس  نظر هایدگر، حقیقت هستی تنها در رابطه با دازاین و تجربه نمی 

 (. Heidegger, 2010: 234) یابدآن تجلی می 
عمده تحلیل کرد که   ۀتوان به سه مقول می ( Carmanبه تفسیر کارمن )باتوجه قد هایدگر به دکارت در این بخش را ن

 . گیرد شناختی دکارت را در بر می های متفاوتی از تحلیل هستی هرکدام جنبه 
فرادست و مستقل از سایر موجودات و   ی در نگرش دکارتی، جهان موجود( نقد بر نگرش استقلالی دکارت به جهان: 1)
می به  گرفته  نظر  در  دازاین  فضایویژه  را  جهان  دکارت  بی   ی شود.  و  درون وسیع  موجودات  هستی  برای    جهانی  تعریف 

کند اشاره دارد: دکارت با تمایز  مستقیم به آنچه هایدگر در نقد خود مطرح می   طور  بیند. این نگرش به موجود می ازپیش



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   74

این تضاد را  که  کند، بلکه در تلاش است  »من و جهان« را مطرح می   ۀ تنها مسئلنه و شیء ممتد«    شیء اندیشنده»میان  
کید می   طور  به  از شناخت حقیقت و وجود در   ، بنیادی  طور  به  ، کند که این تفکیکبنیادی حل کند. هایدگر در این زمینه تأ

تفسیر  براساس     ،این تحلیل(.  Carman, 2003: 132)  کندبسته جلوگیری می یک چارچوب پدیدارشناختی جامع و هم 
اینکه دازاین در تعامل و    گرفتن  ، درواقع بر نقد دکارت در راستای حفظ استقلال جهان و موجودات از هم و نادیده کارمن

کید می   .کندپیوند دائمی با جهان است تأ
علاوه بر نگرش استقلالی، جهان را از دیگر    ،های خود دکارت در تحلیل ( جهان محبوس در هستنده درون جهانی:  2)

اینکه جزئی از فرایند پدیدارشناختی    جای  دهد. در این تحلیل، جهان به ها قرار می و محبوس در آن   کندمی ها جدا  هستنده
، در  پرسش دربارۀ جهان   محدودساختن    معتقد است که  کارمنشود.  دازاین باشد به چیزی محدود و محصور تبدیل می 

که    ایشناختی و وجودی های هستی پیچیدگی   گردد و، درنتیجه، منجر می به پرسش از »شیئیت طبیعی«    اندیشۀ دکارت، 
کید   (.Carman, 2003: 134شوند )نمی درک  است هایدگر مورد تأ

کامل نسبت    طور  دکارت به ( خلأ طرح  نسبت  دازاین با جهان نزد دکارت: نقد اساسی هایدگر بر دکارت این است که  3)
نمی  مشخص  جهان  با  را  به دازاین  »هستی«  و  »وجود«  از  دکارت  تحلیل  هایدگر،  نظر  در  و    طور  کند.  سطحی 

کند، اما آن را  عنوان  »هستی« مطرح می گیرد. او معتقد است که هرچند دکارت جهان را به غیرپدیدارشناختی صورت می 
کید می   ،با این نقد بر دکارت   ،سازد. هایدگرهای آن جدا می از دازاین و تجربه  عنوان  موجودی  توان از دازاین به کند که نمی تأ

شوند تا حقیقت  دیالکتیکی و پدیدارشناختی بررسی    یبلکه جهان و دازاین باید در فرایند،  جدا از جهان صحبت کرد 
گاه ملموس و متعین نمایان شود. این نقد هایدگر به دکارت دربردارندۀ این بینش است که دکارت هیچ   طور  »هستی« به 

تواند واقعیت  شناسی او نمی ساختار هستی   ، به این دلیل  ،بیند وآنجایی« دازاین نمی -»وجود  »وجود جهان« را ازمنظر  
 (. Carman, 2003: 135)  جامع نمایان سازد  طور  آن با انسان را به  ۀجهان و رابط

کید دارد نقد هایدگر بر دکارت بکه   دهدل نشان می این تحلی در تلاش خود برای تحلیل   ،که دکارت   ر این مطلب تأ
جهانی منزوی و مستقل از دازاین تصویر کرده است.    ،درنتیجه  ،دقیق جهان، همواره آن را از هستی دازاین جدا کرده و 

 .سازی شود عنوان  جزئی از تجربه دازاین و در تعامل با آن مفهوم که جهان باید به آن است  هایدگر  نقد بنیادین  اساس،  براین

عنوان  تعین بنیادی »جهان«، معتقد است که، با توسل  ازسوی  دکارت، به (  Extensio)هایدگر با نقد فرض »امتداد«  
کننده با جهان را و نه  توان دریافت و نه مکانمندی  هستندۀ تلاقی نحو  اونتولوژیکی می به امتداد، نه مکانمندی جهان را به 

 اولی مکانمندی خود دازاین را. طریق  به 
 شود:  آنجایی« دازاین کشف می -بودن« یا »وجود-جهان -مکانمندی ازنظر  هایدگر همراه با »در 

بلکه مکان »در« جهان است، تاجایی  نه جهان در مکان،  به وسیلۀ »در نه مکان در سوژه است  - که مکان 
شود و سوژه نیز جهان را  که مقوم دازاین است گشوده شده است. مکان در سوژه یافت نمی «  بودنــی  -جهان 



  75                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

«، در فهم اونتولوژیکی  درست از آن، یعنی  نگرد که »گویی« جهان در مکانی است، بلکه »سوژه چنان نمی 
 ( 149: 1380دازاین، به معنایی نخستینی )اصیل( مکانمند است. )کاکلمانس،  

دهد. عنوان  امری پیشین نشان می بنابراین، ازنظر  هایدگر، این دازاین است که مکانمند است و مکانمندی  خود را به 
- جهان -عنوان  »درکشف است، هرچند ناظر به مکانمندی ذاتی دازاین به طورکلی فقط برپایۀ جهان قابل البته مکانمندی به 

می جست   جای  به   ،هایدگربودن«.   انتزاعی،  عقل  ازطریق   حقیقت  برای  و  وجو  انسانی  ملموس  واقعیت  از  تا  کوشد 
در  تجربه این رویکرد، برخلاف    جهان های موجود  برسد.  و    به شناخت  به قطعیت معرفتی  که  ذهنی    انتزاعاتدکارت 

کید دارد می   . (Ferran, 2010: 150) پردازد، بر درک موجود در جهان و با دیگران تأ
گیرد البته هایدگر، ضمن طرح مسئلۀ مکانمندی، با نفی هستی  شیء ممتد برای مکان، نه آن را همچون شیء در نظر می  

و نه امری ذهنی )سوبژکتیو( و سرانجام، با اقرار به سردرگمی فلسفی در تفسیر هستی مکان، این امر را ناشی از فقدان  
بودن محتوای عینی  داند تا شناخت  ناکافی ها در قالب مفاهیم اونتولوژیکی می شفافیت بنیادی امکانات هستی و تفسیر آن 

گشایی از این ابهام، کشف و تفسیر هستی مکان را به فهم دازاین و مکانمندی  خود  مکان. هرچند سرانجام وی، برای عقده 
 دهد.آن ارجاع می 

 گیرینتیجه
نه  یکدیگر  از  ابژه  و  تفکیک سوژه  فلسفۀ دکارت،  معرفت در  تردید  و  برای شک  آغازین  نقطۀ  بلکه  تنها  است،  شناختی 

مدرن منتقل شده است. هرچند سوژۀ دکارتی    ۀ نمایانگر ادامۀ همان سنت اونتولوژیکی است که از قرون وسطی به فلسف
های مجزا با تفکیک دکارتی، این دو حوزه از واقعیت   ،حالدرعین    ،نقش محوری در شناسایی و دستیابی به جهان دارد اما

هایی در فهم حقیقت و واقعیت  آیند که پیامد آن گسست دو جهان  سوژه و ابژه است. این تفکیک به بحران به حساب می 
 .برد های هایدگر راه می منجر شده که به تحلیل 

های اونتیکی و  و ارائۀ تقدم هایدگر در پاسخ به این دوگانگی، با معرفی مفهومی نو از وجود انسانی به نام دازاین
حال  درعین  عنوان  موجودی که در جهان وجود دارد، گذارد. دازاین، به بنیادین این تفکیک را کنار می   طور  اونتولوژیکی، به 

نزدیک   که ما  به  )اونتیکی(  موجودشناسی  است ازحیث   هستی م از    ،ترین  به  نظر  نیز  دورترین  )اونتولوژیکی(  شناختی 
ای وجود دارد که جهان نه امری جدا از دازاین،  گونه آید. این تضاد به این معناست که در دازاین، فهم جهان به حساب می 

 .بلکه جزئی از ذات آن است 

باید قضیۀ مشهور خود »می  به در این راستا، هایدگر معتقد است که دکارت  بنیادی    طور  اندیشم، پس هستم« را 
از دیدگاه هایدگر،    ،زیرا  .اندیشم« آنکه به وجود  سوژه تقدم دهد، باید بگوید: »من هستم، پس می   جای  وارونه کند. به 

به تفکر تکنیکی و متافیزیکی مدرن که    ، امری که شناسانه از وجود شدموجب غفلت هستی   این رویکرد فلسفی دکارت با  



   77-55، صص 1404،  1/91، شماره 19دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   76

قابل  موجودات  به  را  و دست واقعیت  می محاسبه  تقلیل  دازاین    .منجر شوددهد  کاری  مفهوم  با طرح  درمقابل، هایدگر 
 شناختی خارج شد. آورد که بتوان از غفلت هستی فرصتی فراهم می 

تنها نقدهایی به دوگانگی دکارت وارد  هایدگر نه شناسی دهد که روش هایدگر در این زمینه نشان می   ۀ بازخوانی فلسف
راه  بلکه  شیوه حلکرده،  به  وجود  فهم  برای  است.هایی  داده  ارائه  دکارتی  متافیزیک  از  فراتر  تحلیل    ، همچنین  ای  در 
به تشریح جزئیات تفکیک سوژه و ابژه و نقد دکارتی درزمینۀ جهان، متمایز  ویژه باتوجه هایدگر، این نقد به  پدیدارشناختی 

تر از تفکر  که تنها به رد دوگانگی سوژه و ابژه اشاره دارند، تحلیلی عمیق و بنیادی   ،هااست و در مقایسه با سایر پژوهش
می هستی  ارائه  دکارت  بررسی  .  دهدشناسی  و  اندیشنده  جوهر  و  دازاین  عمیق  تحلیل  با  مقاله،  این  رویکرد  بنابراین، 
های موجود متمایز  تری این موضوع را تبیین کرده و آن را از سایر پژوهشتر و عمیق جامع  طور  هایدگر، به شناسی روش 

 .سازد می 

 پی نوشت ها
ویژۀ چکش را کشف   (handlichkeit /maniubilite« )بودگی  دست »آلت    زدندر مثال شیئی چون چکش، خود  عمل چکش  ،ازنظر  هایدگر  - 

 نامیم. ( میzuhandenheitبودگی ) کند، دردست کند. ما نوع  هستی ابزار را، که در آن خودش خودش را آشکار می می

اما شیء یا موجود غیرانسانی )غیردازاین( برای دازاین اگزیستانس   .بودگی مرتبط با ماهیت شیء استبودگی مرتبط به کاربرد شیء است و فرادست دردست 
ای یعنی گونه   ،(vorhandensein / being-present-at-hand)  بودن« استمطابق با اونتولوژی سنتی معادل »فرادست    Existentiaاست.  

بودگی  اصطلاح فرادست   Existentiaای با خصلت دازاین نامناسب است. برای پرهیز از سردرگمی ما همیشه برای عنوان  از هستی که ماهیتاً برای هستنده 
(vorhendenheit /presece-at-hand می به کار  را   )( اگزیستانس  و اصطلاح  به Existenzبریم  را  دازاین  (  برای  تنها  تعینی وجودی  عنوان  

 دهیم.( اختصاص می
  



  77                                                                                                          دکارت یبر اونتولوژ  دگر یها یکیاونتولوژ – یکینقد اونت
 

 

References 

 

Aristotle. (2000). Metaphysics. Translated by S. Sh. Khorasani. Hikmat Publications. (2nd ed.) [In 

persian] 

Beemel, W. (2002). A Enlightenment Study of Martin Heidegger’s Thoughts. Translated by B. 

Abdolkarimi. Soroush Publications. (1st ed.) [In persian] 

Carman, T. (2003). Heidegger’s analytic: Interpretation, discourse, and authenticity. Cambridge 

University Press. 

Corvez, M. (2000). Heidegger’s Philosophy. Translated by M. Novali. Hikmat Publications. (2nd ed.) 

[In persian] 

Descartes, R. (1984). The philosophical Writings of Descartes, Trans by J. Cottingham, R. Stoothoff 

and D. Murdoch, Cambridge University Press. 

Descartes, R. (2011). Discourse on the Method. Translated by M. A. Foroughi. Zavvar Publications. 

(9th ed.) [In persian] 

Descartes, R. (2012). Meditations on First Philosophy. Translated by A. Ahmadi. SAMT. (10th ed.) 

[In persian] 

Dreyfus, H. (1991). Being-in-the-world: A commentary on Heidegger's Being and Time, Division I. 

MIT Press. 

Heidegger, M. (1969). Through phenomenology to thought. Harper & Row 

Heidegger, M. (2007). Being and Time. Translated by M. Novali. University of Tabriz. (1st ed.) [In 

persian] 

Heidegger, M. (2010). Being and Time, Trans. by J. Macquarrie and E. Robinson. Cambridge 

University Press. 

Heidegger, M. (2014). Being and Time. Translated by A. Rashidian. (4th ed.) [In persian] 

Heidegger, M. (2021). Introduction to Metaphysics. Translated by E. Rahmati. (2nd ed.) [In persian] 

Johnson, P. A. (2008). Heidegger. Translated by B. Abdolkarim. (1st ed.) [In persian] 

Kockelmans, J. J. (2001). Martin Heidegger. Translated by M. Dibaj. Hikmat Publications. (1st ed.) 

[In persian] 

Krell, D. F. (Ed.). (1977). Martin Heidegger: Basic writings. HarperCollins Publishers. 

Tamino, J. (2004). Heidegger and the project of fundamental ontology. Rowman & Littlefield 

Publishers. 

Vendrell Ferran, I. (2010). Phenomenology and Cartesian dualism. Walter de Gruyter. 

 

 

. 


	FirstPage

