
 

 The Origin of Power from the Perspective of AlFarabi and Ibn Khaldun 

and Its Relationship with Legitimacy 

 Sahra Hatami1       , Seyyed Mohammad Sheikhahmadi2      , and Kaivan Shafei3  
 
1. Department of History, Sa. C., Islamic Azad University, Sanandaj, Iran. Email: sahra.hatami@iau.ac.ir 

2. Corresponding Author, Department of History, Sa. C., Islamic Azad University, Sanandaj, Iran. Email: m.sheikhahmadi@iau.ac.ir 

3. Department of History, Sa. C., Islamic Azad University, Sanandaj, Iran. Email: Kaivan.shafei@iau.ac.ir 

 

Article Info ABSTRACT  

Article type:  

Research Article 

 

Article history:  

Received 11 May 2024 

Received in revised form 

23August 2025 

Accepted 19 September 2025 

Available online 30 

September 2025 

 

 

Keywords:  

Power, 

Legitimacy, 

Farabi, 

Ibn Khaldun, 

Power and will, 

Reason and knowledge 

Objective: This study is to examine the origin of political power from the perspectives of 

two prominent thinkers of the medieval period, AlFarabi and Ibn Khaldun, and to 

elucidate its relationship with the concept of legitimacy. The research seeks to address 

fundamental questions regarding the foundations upon which political power rests 

according to each of these thinkers, as well as the respective roles of reason, will, and 

religion in its formation . 
Method: This study employs a descriptive analytical approach based on library resources. 

Within this framework, the philosophical, social, and political works of AlFarabi and Ibn 

Khaldun are examined and comparatively analyzed to identify and interpret the 

similarities and differences in their views regarding the origin of power and its relation to 

legitimacy. 

Results: The findings of the study reveal that AlFarabi conceives the origin of power as 

rooted in reason and knowledge, expressing it through the concepts of tamakkun 

(empowerment) and tahaffuz (preservation). He distinguishes between two levels of 

power“absolute” and “imperfect”and attributes true power solely to God, which is 

exercised over society through the philosopher-prophet and his successors. In contrast, 

Ibn Khaldun analyzes the origin of power through both social and religious dimensions, 

encapsulated in the concept of asabiyyah (group solidarity). He considers tribal solidarity 

superior to religious solidarity and emphasizes the decisive role of collective will and 

social cohesion in the formation of political power. 

Conclusions: The study concludes that the fundamental difference between AlFarabi’s 
and Ibn Khaldun’s perspectives lies in the precedence of reason versus will as the source 
of power. AlFarabi perceives power as emanating from divine reason and knowledge, 

deriving its legitimacy from its connection to revelation and prophecy, whereas Ibn 

Khaldun locates legitimacy not in reason but in social reality and asabiyyah. Accordingly, 

it can be argued that AlFarabi advocates a divine rational legitimacy, while Ibn Khaldun 

emphasizes a socialhistorical legitimacy. 

Cite this article: Hatami, S., Sheikhahmadi, S. M., & Shafei, K. (2025). The Origin of Power from the Perspective of 

AlFarabi and Ibn Khaldun and Its Relationship with Legitimacy. Modern Research in Islamic Humanities 

Studies, 4 (7), 1-21. DOI: http//doi.org/10.22034/api.2025.2074096.1504 

 

                              © The Author(s).                                                                                   Publisher: University of Lorestan. 

                              DOI: http//doi.org/10.22034/api.2025.2074096.1504 

  

https://api.lu.ac.ir/article_731284.html
https://api.lu.ac.ir/article_731284.html
https://orcid.org/0009-0009-8837-2231
https://orcid.org/0000-0003-3614-7859
https://orcid.org/0000-0002-7770-8985


 

 

 

 New Research in Islamic Humanities Studies, Volume 4, Issue 7, 2025 
 

 

2 

 

Introduction 

The phenomenon of power, as one of the fundamental concepts in political thought, has 

always been of interest to philosophers and theorists and has a special place in the focus of 

philosophical and social analyses. In the meantime, Abu Nasr AlFarabi, a prominent Islamic 

philosopher of the 10th century, has dealt with this concept with a deep and systematic look 

and has explained it within the framework of his political theory with the term "restraint and 

protection". From AlFarabi's perspective, political power lies in the ability of an individual or 

group to realize their will in society and to continue this influence. Inspired by Aristotelian and 

Platonic philosophy, he considers power to have levels and divides it into two main types: 

absolute power, which is in the hands of the "first chief" or the prophet philosopher and carries 

divine legitimacy and wisdom, and imperfect power, which is limited to rulers who follow the 

tradition and law of their predecessors. In contrast, Ibn Khaldun, a 14th-century thinker, 

introduced the concept of "nepotism" as the source of power, presenting a realistic view based 

on social dynamics, which considers power to stem from ethnic, kinship, or religious ties. This 

study aims to comparatively examine the origin of power and its relationship to legitimacy in 

the thought of these two thinkers, analyzing the differences and similarities of their perspectives 

and attempting to show how these theories can contribute to a deeper understanding of the 

concepts of power and legitimacy in a historical and contemporary context. 

Method 

This study employs a descriptive analytical approach based on library resources. Within this 

framework, the philosophical, social, and political works of AlFarabi and Ibn Khaldun are 

examined and comparatively analyzed to identify and interpret the similarities and differences 

in their views regarding the origin of power and its relation to legitimacy . 

Results 

The findings of the study reveal that AlFarabi conceives the origin of power as rooted in 

reason and knowledge, expressing it through the concepts of tamakkun (empowerment) and 

tahaffuz (preservation). He distinguishes between two levels of power “absolute” and 
“imperfect” and attributes true power solely to God, which is exercised over society through 

the philosopherprophet and his successors. In contrast, Ibn Khaldun analyzes the origin of 

power through both social and religious dimensions, encapsulated in the concept of asabiyyah 

(group solidarity). He considers tribal solidarity superior to religious solidarity and emphasizes 

the decisive role of collective will and social cohesion in the formation of political power. 

Conclusion 

The study concludes that the fundamental difference between AlFarabi’s and Ibn Khaldun’s 
perspectives lies in the precedence of reason versus will as the source of power. AlFarabi 

perceives power as emanating from divine reason and knowledge, deriving its legitimacy from 

its connection to revelation and prophecy, whereas Ibn Khaldun locates legitimacy not in reason 



 

 

 

 THE ORIGIN OF POWER FROM THE PERSPECTIVE OF ALFARABI… 

 

3 

but in social reality and asabiyyah. Accordingly, it can be argued that AlFarabi advocates a 

divine rational legitimacy, while Ibn Khaldun emphasizes a socialhistorical legitimacy. 

From a philosophical and metaphysical perspective, AlFarabi seeks the origin of political 

power in the realm of reason and theology, and distinguishes between two types of power, 

namely "absolute power" and "imperfect power." In his view, absolute power belongs to the 

"first ruler"; a person who is the sum of theoretical and practical reason and is connected to 

truth through revelation and active reason. Such a ruler, due to his possession of divine 

knowledge, is self-legitimizing and does not need the consent or approval of the masses of the 

people. Legitimacy in this system is transmitted from top to bottom and from divine origin to 

society. In contrast, imperfect power, according to AlFarabi, is a type of subordinate and non-

initiative power that appears in "subordinate rulers"; those who, after the absence of the first 

ruler, merely have the role of continuing the Sharia system and preserving the existing political 

structure, and do not have the right to legislate or innovate in law. From this perspective, 

legitimacy in the Farabi system is explained as static and transcendental, and ultimately returns 

to the sacred order. On the other hand, Ibn Khaldun, with a sociological and empirical approach, 

seeks the origin of power not in the sacred, but within society and in the “nervousness” or bond 
of social solidarity. By denying the divine origin of power, he considers it the result of human, 

ethnic and cultural dynamics. From Ibn Khaldun’s perspective, political authority is formed on 
the basis of cohesion, loyalty, empathy and collective spirit; in other words, power arises from 

the heart of society and human relations, not from the divine will or the wisdom of the prophet-

philosopher. In this analysis, legitimacy, instead of having a metaphysical and transcendental 

aspect, acquires a social and functional aspect and is measured by the ruler’s ability to ensure 
order, security and the continuation of group solidarity. Thus, it can be said that the main 

difference between the two thinkers is in the way they link "power" and "legitimacy": AlFarabi 

links legitimacy to reason and revelation and interprets power as the manifestation of truth in 

the being of the first ruler, while Ibn Khaldun considers legitimacy to be something that comes 

from within society and is a function of the stability and efficiency of social structures. AlFarabi 

considers politics to be an extension of philosophy and theology, while Ibn Khaldun sees it as 

the result of human actions and social forces. Hence, Ibn Khaldun's theory is a step towards 

historical rationality and political empiricism and can be considered a background for modern 

ideas in the sociology of power. In sum, AlFarabi, by emphasizing divine legitimacy and the 

authority of the sacred intellect, provides the theoretical foundation for “legitimate power” in 
religious and philosophical systems, while Ibn Khaldun, by analyzing social dynamics and 

neurosis, addresses “real” and objective power in the context of society. Combining these two 
approaches provides a comprehensive picture of the nature of power in the Islamic tradition, in 

which both the spiritual and social dimensions of power play a decisive role in the formation 

and continuation of legitimacy . 

 

 



 

 

 

 New Research in Islamic Humanities Studies, Volume 4, Issue 7, 2025 
 

 

4 

 Author Contributions 

All authors contributed equally to the conceptualization of the article and writing of the 

original and subsequent drafts. 

Data Availability Statement 

Data available on request from the authors. 

Acknowledgements 

The authors would like to thank the anonymous reviewers for their insightful comments and 

constructive feedback, which significantly improved the quality of this manuscript. We also 

extend our gratitude to our colleagues for their valuable discussions and technical support 

throughout this research. 

Ethical Considerations 

The authors strictly adhered to the highest standards of research integrity. The authors 

avoided data fabrication, falsification, plagiarism, and any other form of scientific misconduct. 

Funding 

This research did not receive any specific grant from funding agencies in the public, 

commercial, or not for profit sectors. 

Conflict of Interest 

The authors declare no conflict of interest. 

 
 



 
 

 تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د

 ۳یشافع وانیک،  ۲یاحمد  خیمحمد ش دی، س1یصحرا حاتم

 sahra.hatami@iau.ac.ir رایانامه:. رانیسنندج، ا ،یواحد سنندج، دانشگاه آزاد اسلام خ،یگروه تار. 1
 m.sheikhahmadi@iau.ac.ir رایانامه:  .رانیسنندج، ا ،یواحد سنندج، دانشگاه آزاد اسلام  خ،یگروه تار ،مسئول سندهینو. ۲
 Kaivan.shafei@iau.ac.ir رایانامه: .رانیسنندج، ا ،یواحد سنندج، دانشگاه آزاد اسلام خ،یگروه تار. ۳

 

 چکیده اطلاعات مقاله
   مقاله: عنو

 مقاله پژوهشی 
 

 تاریخچه مقاله:  

 ۰۲/14۰4/ ۲1 :افتیدر خیتار

 ۰1/۰۶/14۰4:  یبازنگر خیتار

 ۲۸/۰۶/14۰4 :رشیپذ خیتار

 ۰۸/۰۷/14۰4انتشار:  خیتار
 

 ها: کلیدواژه 

 ،ت یمشروع

 ،ی فاراب

 خلدون،  ابن 

 و اراده، قدرت 

 .و دانش  عقل 

 

 ی فاراب   یعنی  انه،یبرجسته دوره م  شمندیدو اند  دگاهیاز د  یاس یمنشأ قدرت س  یپژوهش، بررس  نیا  یاصل   هدف  هدف:

 نیدر ا  یاساس  ی هابر آن است تا به پرسش  قیتحق  نیاست. ا   تیرابطه آن با مفهوم مشروع  نییخلدون، و تبو ابن
در    نیاستوار است و عقل، اراده، و د  یاهیپا  همتفکران بر چ  نیاز ا  کیاز نظر هر    یاسیپاسخ دهد که قدرت س  نهیزم

 دارند.  یگاه یآن چه جا یریگشکل
  ن یانجام شده است. در ا  یامنابع کتابخانه  ه یو بر پا  یل تحلی  –یفیتوص  کردی پژوهش حاضر با رو  روش پژوهش:

ها و  گرفته تا تفاوت  رارق  یقی تطب  ل یو تحل   یخلدون مورد بررس و ابن  ی فاراب  یاسی و س  یاجتماع   ،یروش، آثار فلسف
 شود.   نییتب تی آنان در خصوص منشأ قدرت و نسبت آن با مشروع دگاهید یهاشباهت

 میو آن را در قالب مفاه  داندیمنشأ قدرت را در عقل و دانش م  یکه فاراب  دهدیپژوهش نشان م  یهاافتهی  :هاافتهی

را    یقیو قدرت حق   داندیمرتبه »مطلقه« و »ناقصه« م   دو  یقدرت را دارا  ی. وسازدی»تمکن« و »تحفظ« مطرح م
خلدون منشأ . در مقابل، ابنشودیاو بر جامعه اعمال م   نان یو جانش   ینب  لسوفِیف   قیکه از طر  شماردیاز آنِ خداوند م

  ی م قو  تیعصب   ی. وداندیخلاصه م  ت«یو آن را در مفهوم »عصب   کندیم  لی تحل   ینیو د  یقدرت را در دو بعد اجتماع 
 .کندیم دیتأک  یاسیقدرت س نیدر تکو یجمع  یرویو بر نقش اراده و ن  شماردیبرتر م ینید  تیرا نسبت به عصب

اراده    ایخلدون در تقدم عقل  و ابن   یفاراب   دگاهید  انیم  یکه تفاوت اساس   دهدیپژوهش نشان م  جهینت  :یریگ جهینت

خود را از اتصال   ت یکه مشروع  داندیم  یاز عقل و معرفت اله  یقدرت را ناش  یعنوان سرچشمه قدرت است. فاراببه
م  یبه وح نبوت  ابن  یدر حال  رد،یگیو  واقع   تی خلدون مشروع که  در  بلکه  در عقل  نه   ت ی و عصب  یاجتماع  تیرا 

 ی اجتماع  تیخلدون به مشروعو ابن  یو عقلان   یاله   تی به مشروع   یگفت که فاراب   توانیاساس، م  نی. بر ادیجویم
 .دارد دیتأک یخیارو ت

پژوهش های نوین  .  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع  ی فاراب  دگاهیمنشاء قدرت از د(.  14۰4. )وان یک   ،یو شافع  ؛محمد  دی س  ، یاحمد  خیش  ؛صحرا  ،یحاتم:  استناد

                                  .۲1-1 ،4(  ۷)، در مطالعات علوم انسانی اسلامی

 

 نویسندگان.  ©                                                                .لرستان دانشگاه  : شرنا

                         DOI: http//doi.org/10.22034/api.2025.2074096.1504 

 

mailto:Kaivan.shafei@iau.ac.ir
https://api.lu.ac.ir/article_731284.html


 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

6 

 هقدمم

پردازان قرار داشته و در عنوان یکی از مفاهیم بنیادین در اندیشه سیاسی، همواره مورد توجه فیلسوفان و نظریه پدیده قدرت به 
برجسته اسلامی قرن دهم میلادی، ای دارد. در این میان، ابونصر فارابی، فیلسوف  های فلسفی و اجتماعی جایگاه ویژه کانون تحلیل 

مند به این مفهوم پرداخته و آن را در چارچوب نظریه سیاسی خود با اصطلاح »تمکن و تحفظ« تبیین کرده با نگاهی عمیق و نظام
است. از دیدگاه فارابی، قدرت سیاسی در توانایی فرد یا گروه برای تحقق اراده خود در جامعه و استمرار این نفوذ نهفته است. وی با  

کند: قدرت مطلقه، که در  داند و آن را به دو نوع اصلی تقسیم میرا دارای مراتب میالهام از فلسفه ارسطویی و افلاطونی، قدرت  
نبی قرار دارد و مشروعیت الهی و حکمت را به همراه دارد، و قدرت ناقصه، که به حاکمان تابع  دست »رئیس اول« یا فیلسوف

عنوان منشاء  شود. در مقابل، ابن خلدون، متفکر قرن چهاردهم، با معرفی مفهوم »عصبیت« به نیان محدود میسنت و شریعت پیشی
دهد، که قدرت را از پیوندهای قومی، خویشاوندی یا دینی ناشی های اجتماعی ارائه میگرایانه و مبتنی بر پویایی قدرت، نگاهی واقع

ها و داند. این پژوهش با هدف بررسی تطبیقی منشاء قدرت و رابطه آن با مشروعیت در اندیشه این دو متفکر، به تحلیل تفاوت می
تر از مفاهیم قدرت  توانند به درک عمیق ها میکند تا نشان دهد چگونه این نظریه های آنان پرداخته و تلاش میهای دیدگاه شباهت 

 و مشروعیت در بستر تاریخی و معاصر کمک کنند.

 مبانی نظری

مبانی نظری این پژوهش بر پایه بررسی مفهوم منشاء قدرت سیاسی و رابطه آن با مشروعیت در اندیشه دو متفکر برجسته  
های فلسفی، اجتماعی و دینی قدرت، به تبیین چگونگی اسلامی، یعنی فارابی و ابن خلدون، استوار است. این مبانی با تمرکز بر جنبه 

پردازد. فارابی، به عنوان فیلسوف قرن دهم میلادی، قدرت را در چارچوب  های مشروعیت آن میگیری اقتدار سیاسی و پایهشکل 
سعادت انسانی دارد. از دیدگاه وی، منشاء قدرت نه تنها در   بیند که ریشه در همکاری اجتماعی ومی  ، فلسفی اخلاقییک نظام  

تب کیهانی و الهی قرار دارد که جامعه انسانی را بازتابی از نظم مرانیاز طبیعی انسان به زندگی جمعی نهفته است، بلکه در سلسله 

کند که در آن، قدرت مطلقه از طریق  فارابی جامعه را به عنوان یک ارگانیسم زنده تشبیه می.  (۲۰۲۲،  1داند )الزهری کلی جهان می

قوانین الهی را دریافت کرده و جامعه را به سوی شود، کسی که با اتصال به عقل فعال،  رهبری فیلسوف نبی )رئیس اول( اعمال می
کند، نه از پذیرش عمومی یا نیروی اجتماعی کند. این قدرت مشروعیت خود را از جنبه الهی و اخلاقی کسب میسعادت هدایت می

کند، که در آن، مشروعیت  صرف. وی قدرت را به دو دسته مطلقه )مبتنی بر حکمت و وحی( و ناقصه )تابع سنت پیشینیان( تقسیم می

گیرد و از  در این چارچوب، قدرت واقعی از خدا سرچشمه می. (۲۰۲۳، ۲های اخلاقی و عملی رهبر استوار است )علی بر پایه فضیلت 

گراید. فارابی تأکید دارد که انسان  ای که بدون چنین رهبری، جامعه به تباهی میشود، به گونه طریق فیلسوف به جامعه منتقل می
بالفطره اجتماعی است و برای رسیدن به کمال، نیاز به تعاون دارد، اما این تعاون باید تحت هدایت یک نظام اخلاقی باشد که 

 سعادت اخروی را نیز تضمین کند.

 "عصبیت"کند و مفهوم  های اجتماعی و تاریخی جستجو میدر مقابل، ابن خلدون، متفکر قرن چهاردهم، منشاء قدرت را در جنبه 
نماید. عصبیت، که به معنای همبستگی گروهی و احساس تعلق جمعی است، از پیوندهای  را به عنوان پایه اصلی آن معرفی می

از دیدگاه .  (۲۰1۸،  4و رحیم   ۳گیرد و عامل اصلی تشکیل دولت و اعمال قدرت است )اسماعیل خویشاوندی، قومی یا دینی نشأت می

گیرد و مشروعیت آن نه الهی  تر شکل میهای ضعیفابن خلدون، قدرت سیاسی از طریق غلبه گروهی با عصبیت قوی بر گروه 
کند: مرحله پیدایش  ها را توصیف میصرف، بلکه وابسته به توانایی حفظ وحدت اجتماعی و تأمین رفاه است. وی چرخه ادواری دولت

نشینان(، اوج )با گسترش قدرت و تمدن(، و زوال )با تضعیف عصبیت به دلیل تجمل و فردگرایی(. دین در  )با عصبیت قوی بادیه 

 
1. Azzuhri 

2. Ali 

3. Ismail 

4. Rahim 



 

 

 
 7   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

توانند بدون دین شکل بگیرند، هرچند دین با حذف  ها میکننده عصبیت را دارد، اما ضروری نیست؛ دولتاین نظریه نقش تقویت 

دهد، زیرا آن  ابن خلدون عصبیت قومی را بر دینی ترجیح می.  (۲۰۲4،  1کند )خان حسادت و ایجاد وحدت، به دوام قدرت کمک می 

 داند.بیند، و مشروعیت را در توانایی رهبر در حفظ این همبستگی میتر و پایدارتر میرا طبیعی

گرایانه و مبتنی بر حکمت آل های بنیادین در منشاء قدرت است: فارابی قدرت را ایده دهنده تفاوت مقایسه این دو دیدگاه نشان 
(. در  ۲۰۲1، ۲کند )رحمان تاریخی توصیف می- گرایانه و وابسته به عوامل اجتماعیبیند، در حالی که ابن خلدون آن را واقع الهی می

دهد، اما ابن خلدون شود و جامعه را به سوی سعادت اخلاقی سوق میاندیشه فارابی، مشروعیت از الوهیت و فضیلت رهبر ناشی می
جوید. این مبانی نظری، پژوهش حاضر را در بررسی رابطه  مشروعیت را در کارآمدی عصبیت برای غلبه و حفظ نظم اجتماعی می

تواند از منابع الهی )فارابی( یا اجتماعی )ابن خلدون( سرچشمه  دهد که قدرت میرساند، زیرا نشان میقدرت و مشروعیت یاری می
تحلیلی مقاله -بگیرد، اما در هر دو، مشروعیت به توانایی تأمین سعادت یا وحدت جمعی وابسته است. این چارچوب، تحلیل توصیفی

 آورد.ها بر جوامع معاصر را فراهم میکند و امکان بررسی تأثیر این دیدگاه را تقویت می

 پیشینه پژوهشی

های فارابی و ابن خلدون در زمینه منشاء قدرت و مشروعیت پیشینه پژوهشی این مقاله بر پایه مطالعات قبلی در مورد دیدگاه 
گرایانه  آل های ایده دهنده علاقه روزافزون پژوهشگران به مقایسه این دو متفکر است، که اغلب بر تفاوتتمرکز دارد. این بررسی نشان 

 گرایانه ابن خلدون تأکید دارند. فارابی و واقع 

دهد که قدرت در دیدگاه  ( در مقاله خود، اندیشه سیاسی فارابی را با سیاست مدرن مقایسه کرده و نشان می۲۰۲۲الزهری )
های اخلاقی  فارابی بر پایه اخلاق و سعادت جمعی استوار است، نه بر اقتدار ساختاری. وی تأکید دارد که مشروعیت رهبر از فضیلت 

( در مطالعه ۲۰۲1کند این ایده برای جوامع مدرن به عنوان راهنمایی اخلاقی کاربرد دارد. رحمان )شود و پیشنهاد میناشی می
گیرد که  های متفکران اولیه اسلامی از جمله فارابی و ابن خلدون را بررسی کرده و نتیجه میتطبیقی خود، ادراک دولت در نوشته

کند. این مراتب فلسفی و ابن خلدون در عصبیت تاریخی جستجو میلسله بینند، اما فارابی آن را در سهر دو قدرت را اجتماعی می
( نظریه عصبیت ابن خلدون را تحلیل کرده ۲۰1۸و اسماعیل )  ۳عبدالرحمان  پژوهش بر نقش دین در تقویت مشروعیت تأکید دارد.

کنند که عصبیت به عنوان منشاء قدرت، مشروعیت را از ها استدلال میدهند. آنو تأثیر آن بر جوامع مسلمان معاصر را نشان می
( در مقاله خود، اهمیت ابن خلدون  ۲۰۲4شود. خان )کند، اما تضعیف آن منجر به زوال سیاسی میطریق وحدت اجتماعی تأمین می

کند که در عصر شهرنشینی، کند. وی پیشنهاد میرا در دنیای مدرن بررسی کرده و عصبیت را به عنوان پایه قدرت شهری تفسیر می 
( نقش فلسفه و دین در اندیشه  ۲۰۲۳تواند مشروعیت قدرت را حفظ کند. علی )های مشترک میعصبیت جدید مبتنی بر ارزش 

را   شود، که رهبردهد که قدرت مشروع از ترکیب حکمت فلسفی و وحی دینی ناشی میسیاسی فارابی را کاوش کرده و نشان می

( غربی و اسلامی را مقایسه کرده و در بخش مربوط به ابن  ۲۰1۲در مطالعه دیگری، کلیداستی )  .کندقادر به هدایت جامعه می

کند، که مشروعیت را به کارآمدی اخلاقی وابسته های قدرت را در چارچوب عصبیت و اخلاق بررسی میخلدون و فارابی، محدودیت 
گیرد در مقاله خود، مساله استبداد را در فارابی و ابن خلدون مقایسه کرده و نتیجه می (۲۰۰۲)  5(. ارجمند۲۰1۲،  4داند )کلیدوستیمی

( نظریه دولت ابن خلدون را با علوم ۲۰1۲)  ۶احمد بینند.که هر دو استبداد را ناشی از تضعیف مشروعیت اخلاقی یا عصبیت می

( در کتاب خود، ۲۰19)  ۷یاوری  .کنداجتماعی مدرن مقایسه کرده و عصبیت را به عنوان عامل کلیدی قدرت و مشروعیت معرفی می

 
1. Khan 

2. Rahman 

3. Abdul Rahim 

4. Kleidosty 

5. Arjomand 

6. Ahmad 

7. Yavari 



 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

8 

(، تاریخ ۲۰11)  1بلک .  کندچرخه ادواری ابن خلدون را تحلیل کرده و رابطه آن با مشروعیت قدرت در جوامع اسلامی را بررسی می 

کند، که مشروعیت را گذاران نظریه قدرت معرفی میاندیشه سیاسی اسلامی را مرور کرده و فارابی و ابن خلدون را به عنوان پایه 
 بیند. های الهی و اجتماعی میاز جنبه

 روش تحقیق 

روش تحقیق این پژوهش با هدف بررسی منشاء قدرت سیاسی از دیدگاه فارابی و ابن خلدون و رابطه آن با مشروعیت، از روش 
کند. این روش با توجه به ماهیت تاریخی و فلسفی موضوع، ای استفاده میتحقیق توصیفی ، تحلیلی با استناد به مدارک کتابخانه

دیدگاه مناسب توصیف  برای  رویکرد  و  ترین  الهی  مشروعیت  عصبیت،  قدرت،  میان  مفهومی  روابط  تحلیل  و  اندیشمند  دو  های 
اجتماعی است. در این روش، ابتدا مفاهیم کلیدی از منابع اصیل اندیشه سیاسی اسلامی استخراج شده و سپس با استفاده از تحلیل  

های مورد نیاز از منابع  ها: داده آوری داده جمع شود.بررسی می  ها ها و پیامدهای این دیدگاه ها، شباهتای، تفاوتاستدلالی و مقایسه
، و سیاست مدینه، 1۳۷9شامل متون کلاسیک فارابی )مانند آراء اهل مدینه فاضله،  شود. منابع اولیه  اولیه و ثانویه گردآوری می

، و رفیع و  1۳9۸( است. منابع ثانویه شامل مقالات پژوهشی پیشین )مانند احمدی،  1۳۶۶،  1خلدون )مانند مقدمه، ج( و ابن  1۳۷1
 اند.روز شده به ۲۰۲5( است که تا 1۳۷4، و داوری اردکانی، 1۳۷۸های تحلیلی )مانند قادری، ( و کتاب 1۳94مرزبانی، 

 ها یافته

 قدرت ناقصه 

شود که پیرو »سنت« و شریعت رهبری گذشته هستند و از رئیس اول، حاکمیت به حاکمانی واگذار میدر زمان فقدان رهبری  
کند و در سه سطح  اختیار وضع شریعت و جعل ناموس، قانون و تغییر آن محرومند. فارابی از اینها با عنوان »رؤسای تابعه« یاد می

گذاری کامل برخوردار نیستند و از این  گیری و قانونکند که آنها از قدرت و تصمیم رهبری و حکومت آنها را مطرح و تصریح می
داند و (. فارابی در نبود »رئیس اول«، حاکمان بعدی را تابع سنت و شریعت او می9۰:  1۳۶4جهت قدرتشان ناقص است )فارابی،  

کند، اما از منظر نقد، با محدود کردن  فظ میکند. این دیدگاه نظم و تداوم سیاسی را حگذاری معرفی میآنان را فاقد اختیار قانون 
فارابی نظام خلقت انسانی را سازگار با   سازد.پذیری حکومت، آن را به ساختاری ایستا و وابسته به گذشته تبدیل میابتکار و تحول 
گوید» هریک از موجودات جهان وجود بر همان نظامی است که جهان کلی قرار دارد. نظام جهان ماورای  داند و مینظام وجود می

طبیعت، حاکم بر نظام جهان طبیغت است، نظام طبیعت حاکم بر نظام آفرینش انسانی است. و بلاخره نظام اجتماعی و سیاسی  
(. فارابی با طرح پیوستگی میان مراتب هستی، طبیعت، انسان 15:  1۳۷9خواه ناخواه باید تابع و پیرو نظامات دیگر باشد« )فارابی،  

معتقد است نظام سیاسی باید بازتابی از نظم کلی جهان باشد و از قوانین الهی و عقلانی پیروی کند. این نگرش، سیاست و جامعه،  
مراتب تأکید دارد. با این حال، نقد وارد بر آن این است که چنین دیدگاهی،  داند و بر هماهنگی و سلسله را بخشی از نظام کیهانی می

 گذارد. ی انسانی و پویایی اجتماعی باقی نمیبیند و در نتیجه، جایی برای تغییر، اراده شده میتعیینجامعه را تابع نظمی ثابت و ازپیش 

فارابی مدینه فاضله را به بدن انسان که دارای اعضای کامل باشد تشبیه نموده است و هم چنان که اعضای بدن مختلف است، 
و هرکدام باید کاری انجام دهند که در این میان برخی اعضا از برخی دیگر مهم ترند، مانند قلب که فرمانده همه اعضا و رئیس  

باشند. در مدینه فاضله  ه با هم تفاوت دارند و تمامی آنها تحت فرمان عضو برتر یعنی قلب میاول است و سایر اعضا از نظر مرتب
نیز رئیس اول و فرمان فرمای اولی لازم است که بر تمامی جامعه و رؤسای پایین تر تا افراد عادی تابع دستورات وی باشند. بدین  

ارای شرایط و امتیازاتی باشد که وی را از سایر افراد جامعه متمایز کند. شود باید دترتیب فردی که به عنوان رئیس اول انتخاب می
می را »حکمت«  فاضله  مدینه  اول  ریاست  اساسی  )فارابی، فارابی شرط  است  افلاطون مشترک  و  ارسطو  میان  که  داند، چیزی 

بزرگ ۳۷-۳۸همان: انسان  را همانند  فیلسوفان کلاسیک، حکومت  پایه تری می(. برخی  بر  آدمی  دانستند که ساختارش  ی قوای 

 
1. Black 



 

 

 
 9   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

یابد، جامعه و حکومت نیز در مسیر توسعه، از سادگی گونه که بدن انسان رشد و تکامل میسامان یافته است. آنان معتقد بودند همان 
شود. با وجود این پیچیدگی، جامعه کلیتی واحد دارد که هر جزء آن با کل در  تر میرسند و روابط میان اجزا منسجم به پیچیدگی می

شود. ساختار حکومت در ای است که تنوع و کثرت به وحدت منتهی میگونه ارتباط است. در این نظام، پیوند و نظم میان اجزا به
عنوان مرکز، مبدأ تکوین و تنظیم سایر اعضاست و در صورت گونه که در بدن انسان، قلب بهمراتبی است؛ هماناین دیدگاه، سلسله

(. دیدگاه فیلسوفان کلاسیک، جامعه و حکومت را چون بدن  9۶:  1۳۸1دهد )حلبی،  یبروز اختلال در بخشی از بدن، آن را سامان م
مراتب، نقش قدرت مرکزی  کنند. این نگرش با تأکید بر نظم و سلسلهبیند که اجزای آن در وحدت و هماهنگی عمل میانسان می

 . سازدکند، اما استقلال و آزادی فردی را محدود میداند و در نتیجه، هرچند انسجام اجتماعی را تقویت میرا محوری می

ی »ارگانیسم« نظام سیاسی دو رویکرد دارد: در آثار سیاسی، حکومت را به موجود زنده تشبیه فارابی درآثار خود درباره اندیشه 
های دهد. این تفکر ارگانیستی به رغم جنبه کند و در آثار غیرسیاسی، ساختار بدن انسان را بر اساس الگوی حکومت توضیح میمی

مثبت آن، مورد نقد واقع شده است؛ زیرا قیاس جامعه با موجود زنده دقیق نیست، چراکه روابط اجتماعی مانند اجزای بدن هماهنگ 
و منسجم نیستند و ممکن است دچار گسست شوند. برای رفع این مشکل، فارابی دو عامل را برای ایجاد انسجام در حکومت معرفی 

بیند و  ی با دیدگاه »ارگانیسم«، جامعه و حکومت را مانند موجود زنده میفاراب.   (9۸:  1۳۷4مراتب )خوشرو،  سلسله   و   محبت:  کندمی
داند. با این حال، باید دانست که تفاوت اساسی بین بدن و جامعه وجود دارد؛ زیرا روابط اجتماعی را مهم میهماهنگی اجزای آن  

خود منسجم نیستند و ممکن است دچار گسست شوند. بنابراین، وی برای حفظ انسجام، دو عامل اخلاقی و سازمانی یعنی  خودبه 
هایی به دلیل قیاس ناپایدار کند. این رویکرد هم قوتی در تبیین هماهنگی دارد و هم محدودیتمراتب را پیشنهاد میمحبت و سلسله 

اند، اما از آنجا  داند که اجزای آن برای حفظ کل با هم مرتبط ای میفارابی جامعه و حکومت را مانند موجود زنده   .میان جامعه و بدن
مراتب بیرونی. او با یاز به دو عامل دارد: محبت درونی و سلسله ها و منافع مختلف تشکیل شده، برای هماهنگی ن که جامعه از اراده 

کند. همچنین با »نظریه فطرت«، کند و »عقول عشره« را معرفی میاستدلالی دقیق، موجودات را به طبیعی و روحانی تقسیم می
(. براین اساس، ۲5۳- ۲54:  1۳۷4نماید )داوری اردکانی،  قوا و آرزوهای انسان را تبیین کرده و انواع »مدینه فاضله« را تحلیل می

آورد فارابی در باب خلقت، معتقد به دو عالم »فانی« و »ازلی« است و با توصیفاتی که از »مدینه فاضله« و ریاست آن به عمل می
به آن وارد  توانند براحتی  ها نمیجنبه روحانی چنین امری قوی تر است. لذا این مدینه چون خصلت واقعی و زمینی ندارد، انسان 

 .شودشوند و چون این امر، شرط سعادتمند شدن افراد است براین اساس، مقوله»سعادت« امری دست نیافتنی می

از دیدگاه فارابی، زندگی انفرادی برای انسان ممکن است؛ اما اگر طالب سعادت و کمال مطلوب باشد، باید به صورت اجتماعی 
و مبتنی بر تعاون و همکاری زندگی کند. از دید وی اجتماع مدنی، اجتماع کامل است. حتی در مورد حیوانات و گیاهان نیز چنین 

(. منظور فارابی از 44: 1۳۷9گوید هر کدام باید در اجتماع نوع خود باشند تا تداوم و فایده بیشتری داشته باشند )فارابی، است و می
توانند به  ها برای رفع نیازها و ضروریات زندگی به یکدیگر نیازمندند؛ چرا که خود به تنهایی نمیاین مطلب این است که انسان 

ا نیازهای متنوعی است و به عبارتی، موجودی تمامی خواسته هایشان جامه عمل بپوشانند. زیرا  نسان موجودی است که دارای 
تواند هم مثمر ثمر برای خود و هم برای دیگر افراد  سیری ناپذیر است. و تنها با حضور در اجتماع و همکاری با دیگران است که می

 رسد.جامعه باشد؛ در این صورت است که به سعادت و کمال مطلوب می

به باور فارابی »سعادت حقیقی« در این دنیای فانی دست یافتنی نیست و تنها در زندگی جاودانه آخرت امکان پذیر است. اما 
توان رسید. در باور وی سعادت  ای از خوشگذرانی هاست، میبه »سعادت پنداری« که از دید وی داشتن ثروت، عزت و مجموعه

دارد که طریقه شکل گیری این فضایل، وجود حکومتی مورد قبول حقیقی، خیر نیکوکاری و داشتن فضایل اخلاقی است و بیان می
ها را به آن )فضایل( علاقه مند نماید )فارابی،  مردم است که بتواند بطور مداوم و مستمر مردمان مناطق مختلف شهرها و امت

افراد، روابط و  دت می(. فارابی اهمیت اجتماعی شدن انسان را شرط رسیدن به سعا1۰۷-1۰۶:  1۳۸9 داند و جامعه را محصول 
هایی چون تعداد زیاد افراد، سکونت کند. او تفاوت جامعه انسانی و زندگی جمعی حیوانات را با شاخص ها تعریف میهمکاری میان آن

شناسانی مانند دورکیم و مارسل  کند. دیدگاه او با تعاریف معاصر جامعهیکسان، استمرار تعامل و داشتن هدف مشترک مشخص می
می نشان  و  است  همسو  همکاری، موس  و  هدفمند  اجتماع  که  شکل   دهد  است  اساس  انسانی  سعادت  تحقق  و  جامعه  گیری 



 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

10 

داند و اهمیت  (. فارابی در این رویکرد، جامعه انسانی را محصول تعامل هدفمند و همکاری میان افراد می 1۳۸4محمدی:  )میرزا 
راستا است  شناسان هم سازد. دیدگاه او با تعاریف معاصر برخی جامعهاجتماعی شدن انسان را برای رسیدن به »سعادت« برجسته می 

خلدون نیز همخوانی  دهد که زندگی گروهی صرفاً فیزیکی کافی نیست. این مفهوم با ایده »عصبیت« مورد نظر ابن و نشان می
تواند دارای دو نوع خصلت پسندیده و ناپسند باشد  به باور فارابی، انسان از جسم و روان آفریده شده است و بدین ترتیب می  .دارد

شوند؛ لذا به باور وی نوع جامعه و حکمای آن در ایجاد فضایل و  ایان می که این دو بیشتر در جامعه و در ارتباط با دیگر افراد نم
رذائل اخلاقی نقش مهمی دارند. پس لازم است حاکمان جامعه در کمال فضیلت اخلاقی، عملی و نظری باشند، که بتوانند افراد  

خوبی به سمت  را  )فارابی، جامعه  دهند  اجتماعی می۳۶- ۳۷:  1۳۷9ها سوق  بالفطره  را  انسان  ارسطو،  فارابی چون  گرچه  (.  داند، 
دهد. به باور وی انسان هم در قوام وجودی و هم در نیل به کمالات محتاج به  های مادی امر را کمتر مورد توجه قرار میجنبه

(. 1۳۸4محمدی:  نماید که نیل به فضیلت و کمالات را مقدم بر زندگی مادی دانسته است )میرزا زندگی اجتماعی است و چنان می
در این رویکرد، فارابی اجتماع انسانی را نه صرفاً برای زندگی مادی، بلکه برای پرورش فضایل و کمالات روحی و اخلاقی طراحی 

 نموده است. لذا در »مدینه فاضله« وی به نوعی، »آخرت گرایی« جایگزین زندگی دنیوی شده است. 

 قدرت مطلقه 

کند؛ به این معنا بندی موجودات در جهان طبیعی و ماورای طبیعی به دو نظام »نزولی« و »صعودی« اشاره میفارابی در طبقه 
ترین موجود  تر از آن نیست و در جهان صعودی به کاملرسیم که هیچ موجودی پایینترین موجود میکه در جهان طبیعی به پایین

یابند و در نهایت، نظامی  رسیم که هیچ موجودی بالاتر از او نیست. این دو نظام در یک »برزخ« متناسب به یکدیگر پیوند میمی
(. دیدگاه فارابی منظم و فلسفی است، اما قیاس هستی با  1۸- 19:  1۳۷9گیرد )فارابی،  یکپارچه شامل حاکم و محکوم شکل می

با توجه به این که خاستگاه حاکمیت   کند.رنگ میده فردی را کم ها و اراگرایانه« و توجه به پیچیدگی آل جامعه بیش از حد »ایده 
برخی از زمامداران بر گرفته از مشروعیت الهی است، لذا مقبولیت عامه در اثبات ولایتشان بی تأثیر است، زیرا آنان از ناحیه منصب، 

ین از قدرت مطلق  زعامت دارند و از جانب خداوند، مأمور به دریافت وحی و دارای مقام »نبوت« و »واضع النوامیس« هستند؛ بنابرا
اندیشند  شود و چون مورد پذیرش دیگرانند، براساس آن چه میمی احوال و افعال به آنان اقتدا میای که در تما برخوردارند. به گونه

بلامنازع برخوردار و آراسته  کنند. چنین فردی از قدرت برتر و حاکمیت  خواهد جامعه را تدبیر و رهبری میای که میو به هر شیوه 
که بواسطه آن »قدرت مطلق« را به    (؛ و این همان نظام افضل مورد نظر فارابی است144:  1۳۷9به »حکمت« است )ابوالحسنی،  

  گذارد.رئیس مدینه تفویض نموده و بدین گونه »ریاست اقتداری«را که نمودی از استبداد است به نمایش می
کند؛ در مقدمه اول، به هدف وجودی انسان  فارابی در زمینه ضرورت وجود »امام« در »مدینه فاضله« به چهار مقدمه اشاره می

داند. در مقدمه سوم،  پردازد. در مقدمه دوم، انجام کارهای نیک و پسندیده را عامل نیل به کمال نهایی میو نیل به کمال نهایی می
داند. و در نهایت در مقدمه  فارابی دو عامل بصیرت و میل و رغبت را، جهت انجام کارهای نیک و پسندیده لازم و ضروری می

چهارم، به این امر اشاره دارد که برای بوجود آمدن مقدماتی که ذکر شد، باید فردی وجود داشته باشدکه بتواند راهنما و راهبر باشد 
ها قرار  ای فاضله و کمال انسان رهبری خردمند و اخلاقی را شرط تحقق جامعه(. با این اوصاف، فارابی لزوم  ۷۸:  1۳۶۶)فارابی،  

دهد که بدون وجود رهبری، دارای بصیرت و توان هدایت، مسیر نیل به سعادت و فضایل انسانی با مشکل  دهد و نشان میمی

ها و طبقات گوناگون به واسطه وظایف ریاست   داردبیان می،  فارابی پس از بیان فطرتها و استعدادهای مختلف   مواجه خواهد شد.

شود و در باور وی قوی ترین »فطرت« تربیت یافته در هر فن و هنری بر دیگران ریاست »فائقه« ها مشخص می های آن فطرت 
  رسد. فارابی رؤسای دارد و همین رویه ادامه دارد تا جایی که از یکسو به »رئیس مطلق« و از سوی دیگر به »مرئوس مطلق« می

مدینه را به چهار طبقه تقسیم نموده است: رئیس اول که ملک و یا امام است و به عناوین متعددی نظیر »رئیس«، »امام«، »واضع  
های »امام، فیلسوف، ملک مطلق  (؛ بنابراین فارابی معنای واژه 499:  1۳۷9خواند )فارابی،  نوامیس«، »ملک مطلق« و »فیلسوف« می

داند و فردی که دارای این عناوین باشد، چون از »حکمت« برخوردار است حاکم »مطلق« خواهد بود  و واضع نوامیس« را یکی می
 شود؛ یعنی »شهروندان« تابع بی چون و چرای اوامر وی خواهند بود.  و به هر روشی که وی تشخیص دهد جامعه اداره می



 

 

 
 11   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

ها باشد؛ مطلقا کسی بر او در هیچ شمارد: عملا مسلط بر تمامی علوم و دانش فارابی برای رئیس مدینه این شروط را بر می
امری ریاست نداشته باشد؛ نیازمند مشاوره و هدایت دیگری نباشد؛ تمامی حقایق و مبادی سعادت را از طریق وحی و افاضه »عقل 

ها را مدینه فاضله خواند. و باورمند است که  فعال« دریافت نماید. وی مردمان تحت ریاست چنین فردی را مردم فاضله و مدینه آن
کند اگر فردی به تنهایی دارای شروط مذکور  آورند. وی عنوان می اینان همان کسانی هستند که سعادت دنیا و آخرت را بدست می

ر دو، رئیس اول خواهند بود؛ و چنان چه این شروط در چند نفر جمع  نباشد، چنان چه این شروط جمعأ در دو فرد وجود داشته باشد ه
گردد، آن چند نفر مجموعأ تصمیم گیرنده خواهند بود که وی این گروه را »رؤسای اخیار« خواند و در صورت نبود آنها فردی که 

(. فارابی در بحث رهبری  49-5۰:  1۳۷9آگاه به »شریعت و سنت« پیشینیان است )رئیس سنت( بایستی رئیس مدینه باشد )فارابی،  
گیرد؛ بدین صورت که از دیدگاه وی فردی که ریاست مدینه را مدینه فاضله، در ابتدا برای رئیس آن، شرایط دشواری را در نظر می

دی سعادت را بر عهده دارد باید از همه افراد مدینه داناتر و آگاه تر باشد و بواسطه »وحی« و اتصال به »عقل فعال«، حقایق و مبا
دریابد؛ زیرا به باور فارابی تنها با وجود چنین فردی مردم مدینه به »سعادت« و کمال مطلوب خواهند رسید و در غیر این صورت، 

دهد و از آن شرایط دشوار رهبری گراید. با این وجود، وی در صورت نبود چنین فردی سخن را ادامه میمدینه به تباهی و زوال می
 دهد.        کوتاه آمده و بر وجود فردی که تنها به »سنت« پیشینیان عمل نماید رضایت می

کنند تا به ارزشمندترین عنصری برسند که  به باور فارابی، »مدینه فاضله« شهری است که در آن مردم به یکدیگر کمک می
(. در این جا منظور فارابی از عنصر حیات بخش به انسان، عاملی بنام 1۲5:  199۲کند )فارابیوجود و حیات انسان را تضمین می

 شود.»سعادت« است که بواسطه ریاست اتصال با »عقل فعال« ممکن می
به باور فارابی شرط نزول وحی بر پیامبر دو چیز است. حلول »عقل فعال« در دو قوه »عاقله« و »متخیله«، که منجر به دریافت  

و در این صورت است که انسان حکیم و فیلسوف    (؛1۲5:  1991رسد )فارابی،  تمامی معقولات شده و قوه عاقله او به کمال نهایی می
(، انسان آماده  115:  1۳۷1چنانچه قوه خیال )ذهن( با قوه عقل به کمال نهایی خود برسد )فارابی،    (.۳۲:  1۳۶۶گردد )فارابی،  می

ای است مابین قوه ذهنی و قوه فعال، که حالت خواب و بیداری است. این قوه در حالت خواب  شود. رویا، قوه دریافت الهامات می
شود )همان: برسند، ذهن فعال در دو حالت بیداری و خواب قابل استفاده می  شود. لذا چنان چه رویاهای انسان به کمال خودفعال می 

توان گرفت این است که در باور فارابی، »رئیس فیلسوف« مدینه فاضله، فردی  ای که از این بحث می(. بنابراین نتیجه 1۰۸و  114
های فطری الهی وی، به کمال  است که در اتصال با عقل فعال متکامل شده و با عالم »ماوراء« در ارتباط است؛ لذا همه فضیلت 

 رسیده و چنین انسانی شایستگی دریافت »وحی« و بواسطه آن اجرای قوانین الهی را پیدا نموده است.
های مختلف را بر اساس لیاقت داند که افراد و گروه فارابی بدنبال ترسیم افق ریاست و مدینه فاضله، تکلیف رئیس را در این می

و شایستگی و مهارت آنان مشغول به کار کند. زیرا در این شرایط است که عموم مردم مدینه در خدمت )صادقانه( مملکت قرار 
رسند. از دید وی لازمه نیل به »سعادت«، از بین بردن تمامی شرهای ارادی و طبیعی در میان مردم  گرفته و به سعادت حقیقی می

(. بنابراین  1۰۸و  1۳۷1:114آورد امکان پذیر است )فارابی، است که بواسطه رئیس مدینه با اتحاد و یکرنگی که بین مردم بوجود می
بای شود  محقق  »سعادت«حقیقی  که  این  برای  فارابی  باور  چنین  در  در  زیرا  باشد؛  حاکم  سالاری«  »شایسته  جامعه  در  د 

گیرد، جامعه به کمال مطلوب  ها شکل میشرایطی»فضایل« جایگزین»رذایل« شده و با وحدت و یکدلی که بین تمامی افراد و گروه 
گذارد. نکته مثبت اندیشه او این است که تأکید دارد سعادت رسد. وی مسئولیت چنین کاری را بر عهده »رئیس مدینه« میمی

ناپذیر به هم  طور جدایی شود؛ یعنی اخلاق و سیاست را بهسالار حاصل میمحور و شایسته ای فضیلتحقیقی تنها در سایه جامعه
می تا حدی پیوند  را  آن  خردمند،  کاملًا  حاکمِ  یا  مدینه«  »رئیس  وجود  به  سعادت  این  تحقق  وابستگی  دیگر،  از سوی  اما  زند. 

شود. افزون بر این، تمرکز زیاد بر نقش فردِ حاکم ممکن است سختی یافت میکند؛ زیرا چنین رهبری در واقعیت به انه میگرایآرمان
 .به نادیده گرفتن نقش نهادها و مشارکت جمعی در تحقق فضیلت اجتماعی بینجامد

باید توجه داشت که کتاب در این که گفته می از افلاطون و ارسطوست  الهام گرفته  شود فارابی در بحث »حکمت عملی« 
»جمهوریت« افلاطون، کتابی سیاسی و اجتماعی است؛ زیرا مشتمل است بر پنج بخش که شامل عدالت، ارکان دولت و حکومت، 

ها ست؛ در حالی های حکومت و سقوط و ظهور و امثال اینهای طبقه حاکمه، بنای حکم بر عدالت و در نهایت بحث شیوه ویژگی 



 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

12 

های اهل مدینه فاضله« فارابی بیشتر فلسفی است؛ چرا که وی بخش مهمی از مباحث خویش را مربوط به فلسفه  که کتاب »اندیشه
اولی دانسته و در نظام معینی کلام را به »مدینه فاضله« و مردم آن خاتمه داده است. در مقایسه او با ارسطو هم باید گفت که 

شراقی« خویش در امور مختلف مربوط به حکومت و جزئیات آن ورود کرده ارسطو هم در یک نظام مشخص عقلایی و با تفکر »ا
نماید. در صورتی که فارابی در این زمینه به هیچ وجه وارد جزئیات نشده است و در نهایت حکومت آرمانی خود را مشخص می

یقت، مدینه فاضله فارابی تصویری مبهم و کلی از (. در حق۲۸-۳1:  1۳۷9)سجادی، مترجم کتاب آراء اهل مدینه فاضله فارابی،  
مراتبی به  ی دارد که با دنیای واقعی فاصله زیادی دارد؛ زیرا وی با نگاهی سلسله نظامی است که بیشتر جنبه روحانی و »ماوراء« 

توجهی به تنوع گرایی و بیآل داند، اما این دیدگاه به دلیل ایده ی تبیین نظام اجتماعی میهستی، نظم و پیوستگی موجودات را پایه
 ی انسان، در توضیح واقعیت جامعه محدود است.و اراده 

مدینه فاضله فارابی مظهر نظام موجودات است و همچنان که رئیس مدینه نیز خدایی در زمین است و نسبت او با مدینه همانند  
ای از تدبیر الهی است که در آن هر مندی آن نیز آیتی از نظم موجود در کائنات و نشانه نسبت خدا است به عالم، نظم مدینه و نظام

دارد و در عین حال که ارتباط و همبستگی و هماهنگی خود عضوی بنا به مرتبت خود به کاری گماشته شده و خدمتی عرضه می
: 1۳۷4اراده و کور نظام کلی نیست« )داوری اردکانی، باشد و تابع بی را با سایر اعضا حفظ نموده، از اراده و اختیار نیز برخوردار می

ی خدا بر زمین معرفی داند و رئیس آن را نماینده زتاب نظم و ساختار کل جهان میفارابی در این دیدگاه، مدینه فاضله را با(.  9۸-9۷
کند. نسبت رئیس به جامعه همانند نسبت خدا به عالم است؛ او مسئول برقراری نظم و هدایت کل نظام است. هر فرد در جامعه  می

و وظیفه پایه جایگاه  بر  مدینه  این حال، چون ساختار  با  است.  برخوردار  نیز  اختیار شخصی  از  در عین حال  و  دارد  ی ای خاص 
ی الهی قرار دارند. فارابی، رئیس مدینه را حاکمی مطلق  ی اراده مراتب قدرت الهی بنا شده است، همه در نهایت زیر سلطه سلسله 

ی محدود شدن  نظم الهی، زمینهرو، این اندیشه با وجود تأکید بر  کند. از این داند که با اتکا به حکمت خویش جامعه را اداره میمی
 آزادی و پیدایش نوعی »اقتدارگرایی دینی« را نیز در خود دارد.

با توجه به این که منشاء قدرت از دید ابن خلدون مفهومی بنام »عصبیت« است، لذا پیش از آن که به انواع عصبیت اشاره شود 
کند که رسد که به توضیح کلی این مفهوم از دیدگاه ابن خلدون پرداخته شود. ابن خلدون در این رابطه بیان میضروری به نظر می

ها معمولاً در برابر ستم یا تهدید، حس  گیرد. او معتقد است که انسان عصبیت از پیوندهای خویشاوندی و خانوادگی سرچشمه می 
دهند. هر فرد وقتی ببیند یکی از نزدیکانش آسیب دیده یا مورد دشمنی قرار گرفته،  همبستگی و حمایت از خویشان خود را نشان می

برای کمک برمیناراحت می پیوند خانوشود و  افراد  ادگی نزدیک خیزد. هرچه  این احساس همبستگی و همکاری میان  باشد،  تر 
در اصل از واژه »عصبه« به معنای خویشاوندان پدری    عصبیت  (. اصطلاح ۲4۲:  1۳۶۶،  1ابن خلدون، ج)  تر و آشکارتر استقوی 

برد. او عصبیت را نیروی پیونددهنده و عامل وحدت میان  کار میتر به خلدون این واژه را در معنایی گسترده گرفته شده است، اما ابن
  توان مفهوم عصبیت را معادل انسجام اجتماعی یا روح جمعیداند. در نگاه امروزی، میها در جامعه و نظام سیاسی میافراد و گروه 

اداری و داند که بر پایه وفخلدون عصبیت را نیرویی برای همبستگی و وحدت اجتماعی می(. ابن 1۰۳-1۰4:  1۳9۶،  دانست )شیخ 
ای کارآمد است، اما در جوامع مدرن جای خود را به انسجام مبتنی گیرد. این مفهوم در جوامع قبیله پیوندهای خویشاوندی شکل می 

ای تاریخی برای مفاهیمی چون سرمایه زمینهتوان پیش های مشترک داده است. در نتیجه، عصبیت را میبر قانون، نهادها و ارزش 
 .اجتماعی و همبستگی مدنی دانست

 شمارد؛  ابن خلدون عصبیت را در سه نوع قومی، دینی و »هم سوگندی و هم پیمانی« بر می

 الف( عصبیت قومی

به اعتقاد ابن خلدون خودکامگی )حکومت مطلق( از امور طبیعی مملکت داری است. و با توجه به این که عصبیت عامل ایجاد  
شود و ها مسلط میآید، لذا گروه قدرتمندتر بر دیگر گروه های مختلفی بوجود میها و گروه یک کشور است و این مسئله ار قبیله

(. و از آن جا  ۳1۷-1۳۶۶:۳1۸،  1گیرد )ابن خلدون، ج  کند و در نهایت دولت )حکومت( شکل میها را به خود ملحق میدیگر گروه 
که کشور داری وابسته به عصبیت است و سپاهیان و نگهبانان آن به عنوان خداوندان عصبیت در مناطق و نواحی مختلف کشور  



 

 

 
 13   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

های دستگاه فرمانروایی بستگی دارد و هرچه این قبایل و دسته بندی شده اند، لذا اقتدار یک دولت به میزان وجود قبایل و گروه 
هایی که قبایل دسته جات بیشتر باشد، به همان اندازه دولت نیرومند تر و بر نواحی بیشتری حکم خواهد راند، اما در چنین سرزمین 

راه  و گروه  از عصبیت، سد  برگرفته  ندارد، چون عقاید و احساسات گوناگون  تداوم چندانی  اقتدار دولت  دارد،  های مختلف وجود 
کنند )ابن خلدون،  های مختلف بر علیه دولت قیام مییابد و گروه شود و در نتیجه مخالفت با دولت افزایش میعصبیتی دیگر می

داند و نقش  تر را امری طبیعی در تشکیل دولت میهای قویی و سلطه گروه خلدون خودکامگدر این رویکرد، ابن.  ( ۳1۳:  1۳۶۶،  1ج
پیدایش   گرایی در تبیین چرخهنماید. نقطه قوت این دیدگاه، واقع عنوان عامل انسجام و قدرت مرکزی برجسته می»عصبیت« را به 
هایی دارد: از جمله این که ثبات هاست. با این حال، تمرکز بر خودکامگی و وابستگی شدید به عصبیت، محدودیتو فروپاشی دولت 

که در نهایت باعث تضعیف .  گیردکند و نقش نهادها، قوانین و مشارکت جمعی در حفظ حکومت را نادیده میپذیر میدولت را آسیب 
توجه داشت این که ای که باید یه آن  کنند. در اینجا نکتهشوند و زمینه زوال و نابودی آن را فراهم میقدرت دولت و حکومت می

داند و از دیگرسو، این موضوع را مایه های گوناگون را از سویی عامل اقتدار و استحکام دولت میابن خلدون وجود قبایل و دسته 
 رساند.کند؛ لذا این دوگانگی در سخن ابن خلدون ناپایداری وی را در گفته هایش میتضعیف و ناپایداری نظام سیاسی عنوان می

با توجه به این که جایگاه پادشاهی محترم و دلپذیر است و مشتمل است بر تمامی مزایای دنیایی و لذایذ جسمانی و نفسانی، 
افتد و کمتر کسی چنین مقام با ارزشی را  های مختلف( تضاد و درگیری اتفاق میدستیابی به آن )میان افراد و گروه بنابراین برای  

ها ها مسلط شده، دیگر گروه (. لذا گروه قدرتمندتر بر دیگر گروه 194: 1۳۶۶، 1کند )ابن خلدون، ج)به راحتی( به دیگری واگذار می 
ها به وجود  (. پس به نظر ابن خلدون تشکیل دولت۳1۷گیرد )همان:  کند و در نهایت دولت )حکومت( شکل میرا به خود ملحق می

(. در اینجا باید گفت که منظور ابن خلدون از این  19۰:  1۳۷۸عصبیت مرتبط است، اما در تداوم آنها نیاری به آن نیست )قادری،  
داند، نه ست که وی اقتضای »طبیعت« حکمرانی را همین میسخن »که حکومت بعد از استقرار، نیازی به عصبیت ندارد«، این ا 

 آن که به چنین چیزی توصیه کرده باشد.

دارند؛  ها بعد از استقرار، زمانی که استحکام لازم را پیدا کردند، بی نیازی خود را نسبت به مردم اعلام میبه باور ابن خلدون دولت
عموما، چون در ابتدای تأسیس با مقاومت و پایداری مردم مواجه هستند، ولی به مرور زمان، ریاست و سلطه طبقه حاکمه و فرمانروا  

گردد که نسبت الهی ای استوار می کنند؛ زیرا حاکمیت آنان به گونه گردد، که دیگر نیازی به این امر احساس نمیچنان مستحکم می
دهند و در باور وی خودکامگی )حکومت مطلقه( از امور طبیعی مملکت داری است )ابن خلدون، و خدایی به چنین حکومتی می

گیری برای بقا به پشتیبانی مردم نیاز دارند، اما پس از تثبیت  ها در آغاز شکل خلدون، دولت(. از دید ابن ۳۰4:  1۳۶۶،  1مقدمه،ج
رسند. او معتقد است این روند، امری تدریجی  گیرند و به نوعی خودبسندگی و استبداد طبیعی میتدریج از جامعه فاصله میقدرت، به

کند. در نتیجه، در دید  هاست؛ زیرا قدرت، پس از استقرار، میل به تمرکز و اطاعت مطلق ایجاد میو طبیعی در چرخه عمر حکومت 
 سازی است.ناپذیر در فرایند دولتای اجتناب وی، خودکامگی نه امری استثنا بلکه مرحله

در باور ابن خلدون ریاست بر خداوندان یک »عصبیت« میسر نیست مگر آن که از دودمان و )خاندان( آنها باشد، و ریاست تنها 
ها را با خود همراه خواهد کرد؛ در حالی که اگر آید، در این صورت دیگر عصبیت از راه قدرت و غلبه توأم با عصبیت به دست می

کسی خارج از خاندان بر آن قوم غلبه یابد، بدون شک به علت عصبیت قوم مغلوب، حکومت وی دوامی نخواهد داشت )ابن خلدون، 
هایی کند، بدین معنی که گروه قومی، دارای ویژگی (. ابن خلدون مفهوم قوم را با شاخص جدایی و اختلاف تعریف می۲5۰: 1۳۶۶

ها و  شود. وی در بیان نظریه اش در باره تغییر دولتجدا میهای قومی است که خاص آن گروه است و بر اساس آنها از سایر گروه 
های ها را نتیجه تغییر و ایجاد دولت های اجتماعی تأکید زیادی دارد و تاریخ جوامع و سرزمین فرمانروایان بر نقش اقوام و گروه 

(. براین 1۳9۸داند، که در قیاس با دیگر کشورها از عصبیت نیرومند تری برخوردار بوده اند )احمدی:  های قومی میمتشکل از گروه 
ها را نتیجه رقابت و قدرت عصبیت قومی  کند و تغییر دولتها و انسجام درونی تعریف میخلدون قوم را بر اساس تفاوت ابن  اساس،  

د ساختارهای حفاظتی، آنان  داند، زیرا زندگی جداافتاده و نبونشینان را شجاع، خوداتکا و کمتر وابسته به دیگران میداند. او بادیهمی
ها در قدرت و های اجتماعی گروه کند. این تحلیل به خوبی نقش انسجام و ویژگی را مجبور به دفاع شخصی و اتکای به نفس می

دهد و بیشتر برای جوامع سنتی قابل تبیین است. اگرچه، این نظریه برای تحلیل جوامع امروز نیاز به  تحول سیاسی را نشان می 



 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

14 

نیاز از دیگران و عدم فرمانبرداری و رعایت  به باور ابن خلدون، زندگی و محیط مستقل و بی  بازخوانی و تطبیق با شرایط معاصر دارد.
ترین نوع همبستگی اجتماعی برخوردار باشند و آن داشتن  گردد تا این مردمان از ساده مراتب در بین بادیه نشینان موجب میسلسله 

شود  سوگندی در بین آنان پدیدار می پیمانی و یا هم ای بسیار قوی است، عصبیتی که در سایه خویشاوندی، هم عصبیت قومی و قبیله 
و با ایجاد یگانگی و وحدت در بین اعضای جامعه، غرور قومی و قدرت و شکوه آنان را چند برابر کرده و موجب پیدایش بیم و 

 (. ۸۸: 1۳۷9، 1گردد )ابن خلدون، جهراس در بین دشمنانشان می

ای که دچار ضعف عصبیت بنابراین به عقیده ابن خلدون چه دفاع و چه تهاجم هر دو از طریق عصبیت امکان پذیراست. جامعه
دهد و بدین ترتیب مورد تجاوز دیگر جوامع قرار  شود، نه تنها توان دفاع از خود را ندارد، بلکه امکان توسعه طلبی را نیز از دست می

خلدون، عصبیت نیروی اصلی هم در دفاع و هم در تهاجم جامعه است. براین  (. به باور ابن۲۶:  1۳9۸گیرد )دفترمطالعات سیاسی،  می
داند؛ بدین معنی که جوامع با عصبیت قوی توان دفاع و توسعه  خلدون عصبیت را عامل اصلی قدرت و پایداری جامعه میاساس، ابن 

گیرند.  این رویکرد ابن خلدون درباره سقوط و تجاوز دیگران قرار می  پذیر و در معرضدارند، و جوامع با عصبیت ضعیف آسیب 
از حد بر پیوندهای خویشاوندی تکیه دهد، اما بیشعصبیت، اگرچه اهمیت همبستگی داخلی را در قدرت و پایداری جامعه نشان می

انگارد. لذا، این نظریه برای تحلیل جوامع اهمیت میدارد و نقش نهادها، قانون و اموری چون سیاست، اقتصاد و تکنولوژی را کم 
 . سنتی کارآمد است، اما در جوامع پیچیده و مدرن نیاز به بازتفسیر و تکمیل دارد

اجتماعی جوامع معاصر -های سیاسی( با نگاهی »خلدونی« به تحلیل برخی ابعاد فرهنگی و تعدادی از چالش ۲۰۰۲)  1اکبر احمد 
ایم؛ جایی که به دلیل پیشرفت و تحولات پردازد. وی بر این باور است که ما به دنیایی نوین یا »جهانی پساشرافت« وارد شده می

های دیگر ادغام شده اند. این موضوع  های این جوامع بناچار در گروه های جوامع قدیمی شکننده شده اند و گروه زودهنگام، بنیان
های برگرفته از زندگی گروهی، ناشکیبایی شان نمایان شود و این ناپایداری را با رفتاری  شود که افراد در مواجهه با چالش موجب می

توانند از شرف و آبرویشان محافظت احترامی به دیگر افراد جامعه، میخشن از خود نشان دهند. این افراد بر این باورند که با بی 
های سنتی از »شرافت« را که بر اساس انجام رفتارهای نیک و مقاصد پاک  دن دریافتنمایند. لذا، چنین افرادی، با به چالش کشی

شود. های »افراطگرایانه« از مفهوم شرافت و حس خونخواهی، در جوامع پیشرفته نیز مشاهده میکنند. و این دریافت است، آغاز می 
شویم؛ که تصویری  های دنیای »پساشرافتی«که در آن مشغول زندگی هستیم، با مدل نوینی از »عصبیت بحرانی« روبرو میاز نشانه 

های قومی، مذهبی و مشابه  وارونه، دیوانه وار و به میزان زیادی مخاطره آمیز از مفهوم عصبیتی است که بر حمایت افراطی از گروه 
)اکبرز،   دارد  تکیه  قبیله  و  وحدت خدا  و  انحصارطلبی صرف  بر  و همچنین  ا۲۰۰۲آن،  چنین  نمونه  می(.  را  میان مری  در  توان 

ای مشاهده نمود که در قالب تعصبات و باورهای غلط و بنوعی »خودستایانه« در رابطه با قوم و  های مختلف ملی و منطقهقومیت 
های ترک و کرد، عرب و عجم و شیعه و سنی، مسلمان و غیر آن،  قبیله خویش و داشتن افکار تحقیرآمیز در باره گروهی دیگر، بنام

های های خونین امروز »خاورمیانه«، نماد بارزی از این دریافت ها و جنگای که تنش سازد؛ و البته در سطوح منطقهخود را نمایان می 
 نابخردانه و مهلک از مفهوم »عصبیت« است؛ که جهانی را درگیر خود نموده است.

توان به درک بهتری از اجزاء فرهنگی غیرغربی )شرقی(، به  گیری از مفهوم »عصبیت« میکلاری بر این باور است که با بهره 
های پادشاهی عرضه نمود. عصبیت حالتی است که جنبه  نظام  ویژه درخاورمیانه رسید و توصیفی قابل توجه جهت استمرار حیات 

و بواسطه این امر برای دولت این فرصت فراهم   شود.عنوان یک ایدئولوژی وارد عمل میشناختی دارد و در جنبه فردی به روان
شود، که خود را با جامعه ملی ادغام نموده و بدین طریق »مشروعیت« لازم را به دست آورد. از این دیدگاه، »عصبیت« به عنوان می

کند، ولی چنان چه تصمیم داشته باشیم که موفقیت یک نظام سیاسی در بدست آوردن یک متغیر در ابتدا، بصورت فردی عمل می 
شکلی گسترده تر نیز بکار بریم. که کاربرد این مقوله در چنین  توانیم این موضوع را به  مشروعیت را مورد بررسی قرار دهیم، می

انجامد. بنابراین، سطحی، بی اعتبار شدن تفکر ابن خلدون و الگوواره تشکیل شده از آن، به پیچیدگی معنی و مفهوم »عصبیت« می
شناختی توان نائل شد؛ آیا این شناخت روانواضح و روشن نیست که از راه مفهوم عصبیت، به چه نوع شناخت و  توجیه علمی می

 
1. Akbars 



 

 

 
 15   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

های مختلف در پاسخ به این پرسش باید گفت چون احساسات و تمایلات هر فردی در زمینه   .(۲۰11،  1شناختی )کلری است یا جامعه 
گیرد؛ و با توجه به این که مقوله »عصبیت« روانی، اجتماعی، سیاسی و ... از شرایط زیستی و اجتماعی عصر وی نشأت می  –روحی  

توان مشمول هردو جنبه روان شناختی و جامعه  هم جنبه فردی و هم اجتماعی دارد، لذا نظریه ابن خلدون در این زمینه را می
 شناختی دانست. 

 ب( عصبیت دینی 

در باور ابن خلدون وجود »عصبیت« برای پادشاهی، امری ضروری و اجتناب ناپذیر است و در ادیان و مذاهب مختلف و در هر  
داند که بواسطه »نبوت« یا  های بزرگ را اصول و عقاید دینی میامر عمومی، باید عصبیت وجود داشته باشد. وی منشاء دولت 

یابد و همدلی و وحدت در بین اقشار مختلف جامعه شوند، زیرا در چنین دولتی اختلاف و درگیری کاهش می دعوتی بحق ایجاد می
گیرد؛ چراکه دعوت دینی، قدرت و نیرویی اضافه آید و در نهایت در اثر توسعه دولت، یک کشور عظیم و پهناور شکل میبوجود می

شود و البته دعوت دینی بدون عصبیت امکان پذیر  های تشکیل دولت محسوب میکند که از درون مایه بر نیروی عصبیت ایجاد می
پایی دین خدا باشد، مطلوب و قابل پذیرش است، در (. پس اگر عصبیت در طریق حق و بر۳۰4:  1۳۶۶،  1نیست )ابن خلدون، ج

فرماید:» پروردگارا )مرا( سلطنتی ببخش که هیچ کس را پس  غیر این صورت باطل و تباه خواهد شد. همچنان که سلیمان نبی می
دانست از من سزاوار نباشد«. چرا که وی با توجه به شناختی که از خود داشت، پیامبری و پادشاهی خود را بدور از باطل و تباهی می

(؛ امری که فارابی نیز بر آن تأکید دارد و باورمند است که حکومت و ریاست بر مردم مدینه، از آن »فیلسوف نبی« و  ۳1۸)همان:  
باشد؛ لذا نکته کلیدی اینجاست که علیرغم این که هردو اندیشمند معتقد به حکومت دینی هستند، اما چرا ابن مختص وی می

وزرد. دهد؛ و اما فارابی همچنان برآن تأکید میدهد و همین حکومت دینی را مورد نقد قرار میمیانه راه، تغییر عقیده می  خلدون در 
های شود این که در ابتدای عمر دولت و حکومت، جهت ایجاد نظم و وحدت در بین گروه آن چه که از بیانات ابن خلدون فهمیده می

مختلف تا حدودی و برای دوره زمانی کوتاهی، برقراری حکومت استبدادی و مطلقه لازم است. اما به اعتقاد وی چنان چه این 
وضعیت تداوم داشته باشد، حکومت با ایجاد قوانینی سخت و طاقت فرسا در تمامی امور زندگی عرصه را بر شهروندان تنگ خواهد  

ای آورد. مسئلهقدمات انحطاط و نابودی خود و جامعه را فراهم مییتی آحاد جامعه شده و این گونه منمود و بدین ترتیب باعث نارضا
ها با آن مواجه بوده و هستند. بنابراین مقصود ابن خلدون از این سخن، عدم پذیرش حکومت، از  که در طول تاریخ اسلام، حکومت

یابد. در صورتی که فارابی سوی مردم است. زیرا حکومت بواسطه »عصبیت« و وفاداری مردم نسبت به آن تشکیل و دوام و بقاء می
به این حکومت دینی و به عبارتی »ولایت مطلقه« در هر شرایطی باور مند است؛ زیرا به دلیل الهی بودنش و این که حاکم از 

که   گیرد؛ مردم چه خواهان و چه مخالف چنین حاکمیتی باشند، تأثیری در عملکرد آن ندارند؛ چراجانب خدا و پیامبر دستور می
 ها هستند.حاکمیت مطلق از آن حاکمان است و عامه مردم در هر شرایطی مطیع و فرمانبردار آن

دارد که خلافت در ابتدا بدون پادشاهی شکل گرفت، داند و بیان میابن خلدون شکل گیری »پادشاهی« را بعد از »خلافت« می
سپس مفاهیم و اهداف خلافت و پادشاهی به یکدیگر متشبه و در هم آمیخت و در نهایت با متفاوت شدن »عصبیت« این دو،  

اد  (. برهمین اساس، وی معتقد است موفقیت پیامبران در ایج۳۷۸- 4۰۰، ص1۳۶۶،  1»سلطنت مطلقه« شکل گرفت )ابن خلدون، ج
حکومت دینی با »عصبیت« آنها در ارتباط است؛ و دولت چه دینی باشد و چه غیر دینی، ارتباطی ناگستنی با عصبیت دارد و همین 

دهد و در مقابل، دانند، مورد نقد قرار میران میها را منوط به وجود ادیان و بعثت پیامبجاست که عقیده افرادی را که وجود دولت
خلدون  (. ابن1۳94به وجود دولت غیر دینی اشاره دارد و این که دولت و نبوت لازم و ملزوم یکدیگر نیستند )رفیع و مرزبانی:  

داند و معتقد است دولت و نبوت لازم و ملزوم یکدیگر های دینی را به عصبیت و انسجام اجتماعی پیروان مرتبط میموفقیت حکومت
های دینی صرف را  توانند بر پایه اتحاد اجتماعی شکل بگیرند. این دیدگاه، هرچند نظریه های غیر دینی نیز می نیستند؛ حتی دولت

 .کندرنگ میکند، اما تمرکز زیاد بر عصبیت نقش عوامل اقتصادی، نهادی و مدرن را کم نقد می

 
1. Clary 



 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

16 

به باور ابن خلدون عهده داری منصب »خلافت یا امامت« به دو فرد، در زمان واحد شایسته نیست. و برای امامت چهار شرط  
داند. شرط علم یعنی امام یا خلیفه  علم، عدالت، کفایت و سلامت )در حواس و اعضاء دخیل در رأی و عمل( را لازم و ضروری می

برای اجرای احکام الهی باید به درجه اجتهاد برسد. و شرط عدالت ار آن جهت است که امامت یک مقام دینی است و بر دیگر 
کند و شرط کفایت بدان جهت است که امام باید توانایی لازم در اقامه و اجرای  مقاماتی که شرط آنها عدالت است، نظارت می

باشد. و در نهایت در زمینه حواس و اعضایی که در    احکام و حدود شرعی و دفاع ار کشور و تدبیر مصالح عمومی جامعه را داشته
خلدون در این دیدگاه، (. ابن۳۶9-۳۷1:  1۳۶۶،  1عملکرد وی در منصب امامت مؤثرند از سلامت کافی برخوردار باشد )ابن خلدون، ج

گرایی  های علمی، اخلاقی و مدیریتی استوار است؛ این نگاه، نشان از واقعداند که بر شایستگیامامت را نهادی دینی و سیاسی می
ساز تواند زمینه و عقلانیت او در سیاست اسلامی دارد. با این حال، محدود کردن مشروعیت رهبری، به فرد واحد و تمرکز قدرت، می

و استبداد شود و با ساختارهای شورایی یا دموکراتیک ناسازگار است. در مجموع، نظریه او تلاشی برای پیوند میان فضیلت دینی  
 . پذیری کمی داردکارآمدی سیاسی است، اما در بعد نهادی انعطاف

 سوگندی و هم پیمانیج( هم 

شوند، از همدیگر   شریک   به باور ابن خلدون کسانی که به واسطه هم پیمانی و هم سوگندی با هم الفت یابند و در عصبیت
 نسبت  هر کس   غرور قومی گیرد:می  ها شکل پیمان  همین   واسطه  به  از عناصر عصبیت  شوند و یکیمی  هم   کنند و پشتیبانمی  دفاع 

 به  شود که می  برانگیخته  هنگامی  عاطفه  گردد و ایندر نهاد وی جاگیر می  که   پیوندی است   علت  به  سوگندش و هم  پیمانهم   به
 باشد، ستمی  نزدیک   انسان  به  و خویشی  همبستگی  از اقسام  یکی  به  که  یا هر کس   و بستگان  یا خویشاوندان   از همسایگان  یکی

 یاریگر یکدیگرند بسیار نزدیک   میان آنان که  خانوادگی   (. هر گاه پیوستگی۲4۳:  1۳۶9،  خلدونن شود« )اب  او پایمال   برسد و حق 
وضوح و   به علت  انتسابی   خویشاوندی آنان آشکار خواهد بود و چنین  آید، آن وقت  و پیوند حاصل   میان آنان یگانگی  باشد چنان که 

هرگاه تا حدودی خویشاوندی میان افراد   کند، ولییکدیگر را ایجاب می  گمان پیوند خویشاوندی و یارگیری بهآشکار بودن آن، بی
امر   همین   سبب   به   ماند. لیکنمی  از آن باقی   شهرتی   رود و فقط های آنان از یاد میاز خصوصیت   قسمتی   بسا که   دور باشد، چه 

از    یکی  به  پندارند که می  و خواری را از خود دور کنند. چه  ونی شوند تا زبیاوری خویشاوند خود وادار می  مشهور، همبستگان به 
(« نیز از سوگندی )حلف)ولاء(« و »هم  پیمانی  ی »هم ، و مسئلهستمگری رسیده است   آنان منسوب است   به  از جهتی  کهکسانی 
(. براین اساس، پیوندهای خویشاوندی نقش بنیادین در انسجام اجتماعی و همبستگی میان  1۷۷:  1۳۶۶)نصار،    است  قبیل  همین 

شود  تر و آشکارتر باشد، احساس مسئولیت و تمایل به یاری یکدیگر تقویت میبدین معنی که هرچه این پیوندها نزدیک   ؛افراد دارند

ها و روابط ممکن های دورتر، هرچند برخی ویژگیگیرد. حتی در خویشاوندی و تعاملات اجتماعی بر پایه اعتماد و وفاداری شکل می
ای برای حمایت و دفاع از خویشاوند ایجاد همچنان انگیزه   اگرچه اندک است اما  مانده است فراموش شود، و شهرت نسبتی باقی

سوگندی )حلف( را نیز شکل  پیمانی )ولاء( و همکند. این الگو نه تنها روابط خانوادگی بلکه نهادهای اجتماعی و سیاسی مانند هم می
های خویشاوندی  شوند. بنابراین، شبکه دهد، زیرا افراد بر اساس پیوندهای نسبی و اخلاقی به همکاری و حمایت متقابل متعهد میمی
توانند  و می  عنوان بنیان فرهنگی و اجتماعی، هم عامل انسجام و هم محرک اقدام جمعی و حمایت متقابل در جامعه هستندبه

 عی را نیز مشروعیت بخشند.های اجتماساختارهای سیاسی و پیمان

وجود   عصبیت  تیره بودند و درون هر تیره چندین  طایفه وجود داشت که هر کدام دارای چندین  در حکومت هخامنشیان چندین 
به  و عصبیت  داشت  های خاص  هخامنشیان دارای حسب  پاسارگاد بوجود آمد. عصبیت  در طایفه  رهبری هخامنش   هخامنشیان 

  آنها را برتر از دیگران قرار داده بود. همان طورکه   ، دلاوری، وفاداری، و ... بود که ، شجاعت : راستگوییخودشان بودند از جمله
قوی    آنها خیلی  مهم تر بودند و عصبیت   ها از بقیهها و ماسپیها، مارفئینی   پاسارگارتی  طایفه  هرودت نیز اشاره کرده است، که سه 

:  1۳۸5،  پیمان بودند )گرشویچ   و هم   سطح  در یک   طایفه  سه   روش کبیر اینکو  هخامنشیان توسط   شدن حکومت   بود و تا جهانی
ها نقش نظامی در تعیین جایگاه اجتماعی و سیاسی افراد و طایفه  -های اخلاقیدهد که وفاداری و ویژگی (. این ساختار نشان می5۸



 

 

 
 17   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

اساسی داشته و موجب انسجام و پایداری حکومت مرکزی هخامنشی شده است، به طوری که اتحاد سه طایفه کلیدی، بنیان قدرت  
 و گسترش امپراتوری را ممکن ساخته است.

 و وابستگی   پیوند نسبی   لذا از راه   ای است یا قبیله   اجتماعی  گروه   افراد در یک   بین   پیوند و وابستگی  بنابراین چون »عصبیت« 
. است  در بشر طبیعی  جز مواردی اندک   شود، زیرا پیوند »خویشاوندی« بهمی  حاصل  آن  مشابه   یکدیگر و یا مفهومی  ها به خاندان 

 داند، و نفوذ خویشاوندی فقط می  اصیل«   آید، »عصبیتمی  دست  به  »نسب«   در بدو امر از راه   پیوند خویشاوندی را که  خلدونابن 
  ابعاد مختلف  که  ای استپدیده   (. »عصبیت« ۲۲۲:  1۳۶1،  1کند )ابن خلدون، جرا ایجاد می  ارحام«   »صله  که  پیوندی است  همین 

توان نتیجه  (. براین اساس می 1۶۰:  1۳۷۶،  )آزاد ارمکی  است   شده   دچار تحول   و در گذر زمان  داشته  اسیو سی  ، فرهنگیاجتماعی
و   پیمانیو هم  دینی به عصبیت  را مورد توجه قرار داده بلکه »نسبی«  ، نه تنها عصبیت»عصبیت«  گرفت که ابن خلدون در تعریف 

تقویت و استحکام »عصبیت« عنوان میهم  انسجام»خویشاوندی« مایه  براین اساس، سوگندی توجه داشته است و میزان  کند. 
 شود. ضرورت چنین نیرویی هم در مواقع دفاع و هم در زمان حمله احساس می

بهابن  اعتقاد محکمطایفه  عصبیت  خلدون  بود در هر طایفه  داشت  ای  تیره چندین  و معتقد  گردید و می  تشکیل   عصبیت  یا 
فرمانروا از    گروهی  همواره به   ریاست  گوید: درباره این که . او میگرفتعهده می  را به  سایرین   و فرمانروایی  آنها هدایت  قویترین 

  گروه و جمعیت   از یک  هر چند از لحاظ خاندان عمومی خویش   هر تیره ای از قبایل  که  اختصاص دارد، باید دانست   خدایان عصبیت 
خاندان و    به   آنان نسبت   پیوند و وابستگی  های دیگری در خاندان های خاص وجود دارد کهدر میان ایشان عصبیت  باشد باز هم 

 پسر عموهای نزدیک   پدر، نه   از یک   خانواده یا برادرانی   عشیره یا اعضای یک   ، مانند یک تر و نزدیکتر است عمومی مستحکم   نسب 
(. ابن خلدون »عصبیت« واقعی و قدرتمند را تنها در میان اقوام درجه یک خانواده، که شامل پدر و  1۳۶۶:۲4۸خلدون،    یا دور )ابن 

داند و هرچه این »عصبیت« از خویشان نزدیک فاصله بگیرد، و در اقوام دورتر نمایان شود، به همان  پسران و برادران است، می
گرایی، منشأ انسجام و قدرت اجتماعی را شود. براین اساس، نکته مثبت اندیشه او این است که با واقعمیزان از قدرت آن کاسته می

کنند. اما از  فاداری و حمایت متقابل را ایجاد میبیند؛ زیرا این روابط، بیشترین ودر همبستگی طبیعی خانواده و خویشان نزدیک می
تواند پویایی جوامع مدرن را سوی دیگر، محدود دانستن »عصبیت« به پیوندهای خونی، نوعی نگاه سنتی و محدود است که نمی

های مشترک نیز شکل گیرد، نه ها، منافع یا ایدئولوژی ی ارزشتواند بر پایه توضیح دهد؛ زیرا در جوامع امروزی، همبستگی می
 .صرفاً خویشاوندی

از خارج بر قومی فرود آید و از   که  ؛ زیرا کسیاگر از دودمان آنان نباشد، امکان ناپذیر نیست   عصبیت   بر خداوندان یک  ریاست 
و    آنان چسبیده است  به   که  ای است ، چون او بیگانهنخواهد داشت   از راه »نسب«   دودمان ایشان نباشد در میان ایشان عصبیتی

ی  غلبه   گمان موجببی  سوگندی خواهد بود و این  و هم   پیمانی  او نشان دهند و از وی دفاع کنند در حدود هم   به   که  منتهای تمایلی
محرز شده   ی وی از راه عصبیتغلبه  شجره، که  ی یکقوم از هر سلسله   بر یک   ریاست   کهاو بر ایشان نخواهد شد. در صورتی

 ی عصبیتو غلبه  با شایستگی   که  باشد و از کسی  ناچار باید موروثی   شود؛ پس ریاست می  نتقلفرزندان او م  به  در پشت  باشد پشت 
خلدون در این دیدگاه، مشروعیت و پایداری قدرت را بر  (. ابن۲5۰:  1۳59خلدون،   دیگری انتقال یابد )ابن   آورده به  چنگ  آنرا به 

گیری گرایانه شکل ای سازگار است. نقطه قوت آن، توضیح واقعداند که با منطق جوامع قبیلهی »عصبیت نسبی« و وراثت میپایه 
بااین قدرت در جوامع سنتی است.  تداوم  و  و  وراثت، شایستگی، کارآمدی  به نسب و  با محدود کردن مشروعیت سیاسی  وجود، 

 گیرد. لذا، با اصول حکومت عقلانی و مدرن ناسازگار است.مشروعیت مردمی را نادیده می

نمونه آن چه که در حکومت هخامنشیان و در مورد بردیای دروغین اتفاق افتاد؛ به این دلیل که وی چون از نسب خاندان 
هخامنش نبود، حکومتش نیز چندان دوامی نیافت و با سلطه داریوش بر وی، دوباره عصبیت واقعی خاندان هخامنش به حکومت  

 تند نزدیک به چهار سده بر ایران آن زمان حکمرانی نمایند.برگشت. لذا آنان با اقتدار قومی خویش توانس

شود نیروی رزمنده ی می  یا قدرتهای مقتدر باعث   طبیعی  چون موانع   عللی  و تازها به   کردن تاخت  به باور این خلدون فروکش 
 کند و به می  گیرد؛ در امور اداری دخالت مغلوب قرار می  تأثیر فرهنگ  تحت  که   زمان است   باز ماند و در این   ، از حرکت قوت گرفته 

شود  غرق می  و نعمت   رود؛ در رفاه و آرامش فرو می  و تجمل   معیشت   قولی در فراخی   دهد و به نشان می  تمایل   و خوشگذرانی  تجمل 



 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

18 

و    است  سم   برای »عصبیت«   وضعیت  و این  باختآوردن اندک آنها جان می  دست  زمان برای به  یک  رسد که هایی مینعمت  و به
یابد، فرزندان    شیوه ادامه   افتند. اگر ایندور نمی  از صفات دلاوری و آزادگی  های اولیهنسل   کند. گرچه آن وارد می  به  ی مهلکیضربه 

آنان   همان طور که   که   زمان است  شود و در این نمی  در آنها یافت   از عصبیت  دیگر نشانی  افتند که آنان چنان از رفتار پدران دور می 
(. بنابراین  1۳۷5:۲۶۷خلدون،   خروشنده ی دیگری خواهند شد )ابن   ی عصبیتخود کردند، خود نیز طعمه  را طعمه  های پیشین دولت

  - ۳اوج؛  -۲؛تهاجم- 1گیرد:  ها را در نظر میو برای یک »تمدن« این دوره   معتقد است  دور تسلسل   این   به خلدون خود نیز    ابن 
(. ابن خلدون برای ظهور و  ۶۸:  1۳۶1،  ، نمود، جمود، اضمحلال )رادمنش تعبیر دیگر تکوین   انحطاط، یا به   -5استبداد؛    -4؛  تجمل 

ها امری طبیعی و قطعی خواهد بود؛ لذا »نظریه تاریخ دورانی« گیرد که به باور وی گذر از آن سقوط دولت ها، مراحلی را در نظر می
کند؛ زیرا  یا چرخشی وی بر همین مسئله استوار است و در این میان »عصبیت« به عنوان عنصری فعال و البته دوسویه عمل می

مراحل آغازین حکومت، سازنده و قوام بخش آن است و    هم دولت ساز و هم دولت برانداز است؛ بدین معنا که وجود این عنصر در
 .نبود آن در مراحل پایانی عمر حکومت، مخرب و نابود کننده است

اسلامی در حال    دولت  کند کهمی  زندگی  . او در زمانی ی او است»ادواری« تاریخ، معلول اوضاع زمانهنظریه   خلدون بهابن   توجه 
  و دولت  (. براین اساس، میان عصبیت۲۶4:  1۳۷4کند )طباطبایی،    انحطاط را مشخص   ای علت گونه   کوشد تا به و می  زوال است 

به همان میزان که محرک    رود؛ به عبارت بهتر، عصبیتنیز به تباهی می  دولت  ای تنگاتنگ برقرار است و با ضعف»عصبیت«، رابطه 
 شود.در نهایت عامل زوال آن نیز می است دولت و تشکیل  سازندگی 

 گیرینتیجه

دو نوع قدرت،   ان یو م  کندیوجو مجست  ات یرا در قلمرو عقل و اله   یاسیمنشأ قدرت س  ، یک یزیو متاف  یفلسف  یبا نگاه  یفاراب
که جامع    یاول« است؛ شخص   سیاو از آنِ »رئ  شهی. قدرت مطلقه در اندشودیقائل م  زی»قدرت مطلقه« و »قدرت ناقصه« تما  یعنی

  ، یاز معرفت اله   یبرخوردار  لیبه دل  یحاکم  ن یمتصل است. چن  قتیو عقل فعال به حق  یوح  ق ی بوده و از طر  یو عمل  یعقل نظر
 یو از منشأ اله  ن یینظام از بالا به پا نی در ا ت یمردم ندارد. مشروع یهاتوده  دیی تأ  ای ت یبه رضا ی ازیاست و ن بخشت یخود مشروع

تابع« ظهور    یاست که در »رؤسا   یرابتکاریو غ  یتبع  درتق  ینوع   ی. در مقابل، قدرت ناقصه نزد فارابشودیبه جامعه منتقل م
موجود را دارند و حق   یاسیو حافظ ساختار س  عتیبخش نظام شراول صرفاً نقش تداوم  سیکه پس از فقدان رئ  یکسان  ابد؛ییم

 تیو در نها  شودیم  نییتب  یوی و فرادن  ستایصورت ابه   یدر نظام فاراب  تیمنظر، مشروع  نیدر قانون را ندارند. از ا  ی نوآور  ای  عیتشر 
بلکه در  ، یمنشأ قدرت را نه در امر قدس ، یو تجرب یشناختجامعه یکردیخلدون با روابن گر، ید یسو  در .گرددیبازم یبه نظم قدس

 ی هایی ایقدرت، آن را حاصل پو  ی منشأ اله   ی. او با نف کندیوجو مجست  یاجتماع  یهمبستگ  وندیپ  ا ی  ت« یدرون جامعه و در »عصب
شکل    یجمع  یه یو روح  یهمدل  ، یانسجام، وفادار  هیبر پا   یاسیاقتدار س  ، خلدونابن   دگاه ی . از دداندیم  یو فرهنگ  یقوم  ، یانسان

ب  رد؛یگیم انسان  گر، ید  ان یبه  روابط  و  از دل جامعه  اراده   زدیخیبرم  یقدرت  از  ف  ا ی  یاله   ینه  اینبلسوف یعقل  در   ل، یتحل  نی. 
  نیحاکم در تأم  ییو با توانا   ابد ییم  یو کارکرد  یاجتماع  یاداشته باشد، جنبه  ییو ماورا  یکیزیمتاف  یاآنکه صبغه   یبه جا   تیمشروع

  وند یپ یدر نحوه  شمندیدو اند یگفت که تفاوت اصل توانیم ب، یترتن یبد  .شودیم ده یسنج یگروه یو تداوم همبستگ تینظم، امن
در وجود   قتیحق  یو قدرت را در قالب تجل  زندیگره م  ی را به عقل و وح  تیمشروع  ، یاست: فاراب  ت« ی»قدرت« و »مشروع  انیم
  ی ساختارها  یو کارآمد  یداریاز پا  یبرآمده از بطن اجتماع و تابع  یرا امر  تیخلدون، مشروعحال آنکه ابن  کند، یم  ریاول تفس  سیرئ

و   یانسان  یهاخلدون، آن را حاصل کنش که ابن  یدر حال  انگارد، یم  اتیرا امتداد فلسفه و اله   استیس  ، ی. فارابداندیم  یاجتماع
آن   توانیو م  تاس  یاسیس  ییگراو تجربه   یخی تار  تیعقلان  یسو به   یخلدون گامابن   هیرو، نظر  نی. از اندیبیم  یاجتماع   یروهاین

 ت یو مرجع  یاله   تیبر مشروع  دیبا تأک  یمجموع، فاراب  در  قدرت دانست.  یشناسمدرن در جامعه  یهاشه ی اند  یبرا  یانهیزمش یرا پ
و   تیعصب  لی خلدون با تحلکه ابن  یدر حال  دهد، یارائه م  یو فلسف  ینید  یها»قدرت مشروع« را در نظام  ینظر  انیبن  ، یعقل قدس

قدرت    تیجامع از ماه  یری و تص  کرد، یدو رو  نیا  ق ی. تلفپردازدیدر بستر جامعه م  ینیو ع  « یبه »قدرت واقع  ، یاجتماع  یهایی ایپو



 

 

 
 19   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

  ت ی و استمرار مشروع  یریگقدرت در شکل   یو هم بُعد اجتماع   یمعنو  یکه در آن، هم جنبه  دهدیبه دست م  یدر سنت اسلام
 . دارند کننده ن یینقش تع

 ملاحظات اخلاقی

 سندگانینو مشارکت
 است: ر یبه شکل ز نامه انیمقاله مستخرج از پا  نیدر ا سندگانینو مشارکت

 لیها، تحل داده  یآمار لیو تحل هیها، انجام محاسبات، تجز داده  یو گردآور شی ها، انجام آزما نمونه  یساز و آماده  هی اول: ته سنده ینو

 مقاله. سینو شیپ هیته  ج،یو نتا  لاعاتاط  ریتفس و

 و ی نیح، بازبلااص ج،ی و کنترل نتا یپژوهش، نظارت بر مراحل انجام پژوهش، بررس یطراح  نامه، انیپا یدوم: استاد راهنما سنده ینو

 مقاله. یسازیی نها

 .مقاله   ینیپژوهش، نظارت بر پژوهش، مطالعه و بازب یمشارکت در طراح نامه، انیسوم: استاد مشاور پا سنده ینو

 تعارض منافع

 . ندارد ی مقاله تعارض منافع  نیا سندگان،یاساس اظهارات نو بر

 حامی مالی 

 . انجام شده است سنندج   واحدلامی دانشگاه آزاد اسی معاونت پژوهش یمعنو تیپژوهش با حما نیا

 سپاسگزاری 
 .شودی م ی پژوهش سپاسگزار نیکنندگان در ا مشارکت یتمام از

  



 
 

 
 1۴0۴، ۷، شماره ۴ دوره  ،یاسلام یدر مطالعات علوم انسان   نینو یها  وفصلنامة پژوهشد 

 

20 

 منابع

 .تهران: شرکت انتشارات علمی فرهنگی .احصاء العلوم .(1۳۸9) .فارابی، ابو نصر محمد

 .)سید جعفر سجادی، مترجم(. تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی  سیاست مدینه  .(1۳۷1)  .فارابی، ابو نصر محمد

سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و  )سید جعفر سجادی، مترجم(. تهران:  های اهل مدینه فاضله اندیشه  .(1۳۷9) .فارابی، ابونصر محمد
 .ارشاد اسلامی

 .، )شماره فصلنامه(علوم سیاسی .کتاب الملّه (. 1۳۷9الفارابی، ابونصرمحمد. )

 .و ارشاد اسلامی ، مترجم و محقق(. تهران: وزارت فرهنگ)جعفرسجادی  مدنیه  سیاست .(1۳۷9، ابونصرمحمد. )فارابی 

 .)احمد آرام، مترجم(. تهران: شرکت سهامی انتشار آراء اهل مدینه فاضله  .(1۳۶4) .فارابی، ابونصر محمد

)ج. اول، جزء اول( )جعفر ال یاسین، مصحح(. بیروت:  الاعمال الفلسفیه  التنبیه علی سبیل السعاده. در(. 199۲ق/141۳فارابی، ابو نصرمحمد. )
 .دارالمناهل

 .)جعفرآل یاسین، محقق(. ایران: حکمت التنبیه علی سبیل السعاده  .(1۳۷1) .الفارابی، ابو نصر محمد

 .)ج. اول(. تهران: ازهراء السیاسه المدینه  .(1۳۶۶) .فارابی، ابو نصر محمد

 .)گنابادی، مترجم(. تهران: نشر خوارزمی مقدمه  .(1۳۶1خلدون، عبدالرحمان. )ابن

 .اصفهان: شرکت انتشارات علمی فرهنگی(. ۲)ج. مقدمه ابن خلدون  .(1۳۶9) .ابن خلدون، عبد الرحمن

 .اصفهان: شرکت انتشارات علمی فرهنگی(. 1)ج. مقدمه ابن خلدون .(1۳۶۶) .ابن خلدون، عبدالرحمن

 .)ج. اول( )محمد پروین گنابادی، مترجم(. تهران: انتشارات علمی و فرهنگی مقدمه  .(1۳۷5) .ابن خلدون، عبدالرحمن

 .تهران: انتشارات سمت .های سیاسی در اسلام و ایراناندیشه  .(1۳۷۸) .قادری، حاتم

 .: کویرتهران .در ایران سیاسی اندیشه  زوال  .(1۳۷4، سیدجواد. )طباطبایی

 .: امیرکبیر، اتوپیا. تهرانشناسی، جامعه قرآن(. 1۳۶1االله. )، عزترادمنش 

 .تبیان انتشـاراتی فرهنگـی تهران: مؤسسـه  .خلدونابن شناسیجامعه  .(1۳۷۶. ) ، تقیآزاد ارمکی

 .لو، مترجم(. تهران: مرکز نشر دانشگاهی  رحیم )یوسف خلدون  ابن گرای  واقع اندیشه  .(1۳۶۶. )نصار، ناصف

 .تهران: انتشارات جامیفر، مترجم(.  ثاقب )مرتضی (کمبریج تاریخ  ایران دورة هخامنشیان )از مجموعه  تاریخ .(1۳۸5، ایلیا. )گرشویچ

 .(۳1، )ش  فصلنامه علوم سیاسی  .بررسی ماهیت و فراز و فرود دولت در اندیشه ابن خلدون(.  1۳94زاده مرزبانی، مجید. )رفیع، حسین و عباس

 ( متیو.  بنیان(.  ۲۰11کلاری،  بررسی  عصبیت:  سلطنتبازاندیشی  پایداری  برای  خرد  سلسله های  خاورمیانه های  در   .ای 

http://des.spia.uga.edu/uploads/documents/2011 

 .(1خلدون از تمدن و معضل اسلام و غرب امروز. )شماره فهم ابن(. ۲۰۰۲احمد، اکبرز. )

 .(1۶۷۷۳های حکومتی ابن خلدون. )ش اندیشه (. 1۳9۸های مجلس شورای اسلامی. )دفتر مطالعات سیاسی مرکز پژوهش

 .(15۷، )ش معرفت .های سیاسی ابن خلدونتحلیل جامعه شناختی اندیشه (. 1۳9۸احمدی، یعقوب. )

 .تهران: طرح نو  .فارابی .(1۳۷4) .داوری اردکانی، رضا

 .تهران: جلی .اسلام و ایراناندیشه سیاسی در  .(1۳۷9) .ابوالحسنی، عباس

 .(5۷، )ش مجله دانشکده علوم انسانی .های نربیتی حکیم ابو نصر فارابیبررسی آرا و اندیشه (. 1۳۸4میرزا محمدی، محمد حسن. )

 .شناخت انواع اجتماعات. تهران: انتشارات مؤسسه اطلاعات(. 1۳۷4خوشرو، غلامعلی. )

 .تهران: زوار .فلاسفه ایرانی از آغاز اسلام تا امروزتاریخ   .(1۳۸1)  .حلبی، علی اصغر

http://des.spia.uga.edu/uploads/documents/2011


 

 

 
 21   یو شافع  یاحمد خیش ،یحاتم  |  تیو ابن خلدون و رابطه آن با مشروع یفاراب دگاهیمنشاء قدرت از د  

References 

Ahmad, A. (2012). Ibn Khaldun and the modern social sciences: A comparative theoretical approach 

to culture, change, and instability [Master's thesis, University of Denver]. Digital Commons @ DU. 

https://digitalcommons.du.edu/etd/23 

Ali, I. (2023). Philosophy and religion in the political thought of Alfarabi. Religions, 14(7), 908. 

https://doi.org/10.3390/rel14070908 

Arjomand, S. A. (2002). Alfarabi and Ibn Khaldun: On tyranny and domination. Philosophy East and 

West, 52(3), 337-354. https://doi.org/10.1353/pew.2002.0011 

Azzuhri, A. (2022). Introducing Al-Farabi’s political philosophy to modern politics (correlating Al-
Farabi’s philosophy with modern politics). Australian Journal of Islamic Studies, 7(2), 22–35. 

Black, A. (2011). The history of Islamic political thought: From the prophet to the present (2nd ed.). 

Edinburgh University Press. 

Ismail, N. F. B., & Abdul Rahim, A. B. (2018). Ibn Khaldun’s theory of ‘asabiyyah and its impact on 
the current Muslim community. Journalism and Mass Communication, 8(6), 287-294. 

https://doi.org/10.17265/2160-6579/2018.06.002 

Khan, M. (2024). Why Ibn Khaldun still matters. New Lines Institute. https://newlinesinstitute.org/geo-

economics/why-ibn-khaldun-still-matters/ 

Kleidosty, J. (2012). A comparative assessment of constitutionalism in Western and Islamic thought 

[Doctoral dissertation, University of St Andrews]. St Andrews Research Repository. https://research-

repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/3621 

Rahman, H. (2021). From Farabi to Ibn Khaldun: The perception of state in the early Muslim 

intellectual’s writings. Liberal Düşünce Dergisi, 26(103), 237-258. 

https://doi.org/10.36484/liberal.743630 

Yavari, N. (2019). The future of Iran's past: Nizam al-Mulk remembered. Oxford University Press. 

 

https://digitalcommons.du.edu/etd/23
https://doi.org/10.3390/rel14070908
https://doi.org/10.1353/pew.2002.0011
https://doi.org/10.17265/2160-6579/2018.06.002
https://newlinesinstitute.org/geo-economics/why-ibn-khaldun-still-matters/
https://newlinesinstitute.org/geo-economics/why-ibn-khaldun-still-matters/
https://research-repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/3621
https://research-repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/3621
https://doi.org/10.36484/liberal.743630

