# تحلیل روششناسی ذاکر نایک

عقيله زينب ، سعيد ارجمندفر ٢

#### چکیده

هریک از صاحبان مذاهب خود را داعی حق معرفی می کنند، اما عقل سلیم بر وحدت مذهب اسلامی تأکید دارد و هرگونه تکثرگرایی مذهبی را رد می کند. پژوهش حاضر باهدف تحلیل و بررسی روش جذب مخاطب ذاکر نایک در دعوت به اسلام و قرآن و به روش توصیفی – تحلیلی انجام شد. در پژوهش حاضر، شیوه تبلیغی ذاکر نایک بااستفاده از دلایل عقلی و منطقی، روش شانسی، مواجهه با علم و دین، ملعدان، مذاهب مختلف بررسی شد. نتایج نشان داد ذاکر نایک، مبلغی مذهبی است که با بیانات جذاب خود مخاطبانی را در سراسر عالم با خود همراه کرده و تلاش می کند با نفی تکثر مذهبی در مواجهه با ادیان و مذاهب مختلف بر و حدت شریعت تأکید کند. گرایش وی در دعوت به اسلام و قرآن، زاده نوع تبلیغ و تلقینی شریعت تأکید کند. گرایش وی در دعوت به اسلام و قرآن، زاده نوع تبلیغ و تلقینی خویش \_ با بهرمندی از حافظه و قدرت بیان و با نگاهی سکولار و فرامذهبی \_ تلاش کرده است تا با تغییری متناسب با زمانه، اسلام حقیقی را از پایههای عقل و منطق جدا کرده و بر جدلیات خود بنا کند.

**واژگان کلیدی:** ذاکر نایک، روششناسی، علم و دین، بوکایلیسم، هندوئیسم.

بالصامع علوم

۱. دانش پژوه ارشد کلام اسلامی، از کشور پاکستان، مجتمع آموزش عالی بنت الهدی، جامعه المصطفی العالمیه، قم، ایران. ۲. عضو هیئت علمی گروه کلام اسلامی، مجتمع آموزش عالی بنت الهدی، جامعه المصطفی العالمیه، قم، ایران. (نویسنده مسئول) Email:arjmandsaeed@yahoo.com

نشده است.

عبدالرحیم ذاکر نایک است. وی مبلغی هندی، ولی انگلیسی زبان و فعال در حوزه ادیان تطبیقی و در دعوت و گرایش غیرمسلمانان به قرائت خود از دین است. روش و نوع تبلیغ ایشان در جهان معاصر به پدیده ای فراگیر در عرصه رسانه تبدیل شده است. فراگیری و نشر ایدئولوژی خاص او توسط جوانان با جذب شدن به این شخصیت و تأثیرپذیری از وی یکی از اهداف تبلیغی ذاکر نایک است. یکی از نگرانی های موجود در این رابطه، فعالیت های رسانه ای و شبکه ماهورای اوست که به صورت ۲۴ ساعتی به زبان انگلسی و در بیش از ۱۲۵ کشور دنیا قابل دریافت است. این شبکه باعث مطرح شدن مجموعه ای از نومبلغان جدید شده که در گسترش فرایند توسعه ایدئولوژی خاص ایشان تأثیرگذار است. این مسئله خطر بزرگی برای دین اسلام محسوب می شود؛ زیرا نشر افکار و عقاید ذاکر نایک که خود ناقص و منشأ جهل است جلوه ای بی خاصیت و به دور از زیرا نشر افکار و عقاید ذاکر نایک که خود ناقص و منشأ جهل است جلوه ای بی خاصیت و به دور از حقیقت دین اسلام را جایگزین و بدیل اسلام حقیقی معرفی می کند. بنابراین، ضرورت پرداختن

به اسلام ذاکر نایک و ردیابی انحرافات عقیدتی او از مهمترین اهداف این پژوهش است. متأسفانه

باوجود پژوهشـگران و محققین در حوزه ادیان و مذاهب به عقاید و افکار ذاکر نایک اهمیتی داده

یکی از داعیانی که امروزه جوانان زیادی را از ادیان و مذاهب مختلف به خود جذب کرده

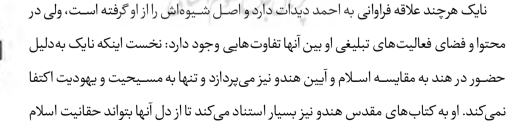
یکی از مهمترین مشکلاتی که نگارنده در جمعآوری مطالب مواجه شد این بود که کتاب، مقالات و سایتهای معتبر به اندازه کافی وجود نداشت. منابعی که دیدگاه ذاکر نایک را نقد و رد کرده باشد، اندک بود. بنابراین، متن و محتوای علمی درباره ایشان به اندازه کافی وجود نداشت. نگارنده برای پیردن به عقاید و روش سخنرانی او برای جمعآوری محتوا به ترجمه سخنرانیها، صحبتها و گفتار او با مخاطبان پرداخت. پیچیدگی و مبهمگویی ذاکر نایک، پژوهشگر را برای دریافت مفهوم اصلی سخنان وی و رسیدن به اصل محتوای کلام و تشخیص دیدگاه ایشان علاوهبر ترجمه سخنرانی وی از اردو و انگلیسی به فارسی با دشواری ترجمه گفتار عامیانه به متن



علمی قابل استفاده مواجه کرد. بااین وجود، نگارنده تلاش کرد با رعایت اخلاق علمی به محتوای دیدگاه ذاکر نایک امانت دار باشد و مباحث را علمی نقل و نقد کند.

### ۲. شخصیت شناسی ذاکر نایک

ذاکر عبدالکریم نایک در ۱۸ اکتبر ۱۹۶۵ میلادی در بمبئی از شهرهای ایالت ماهاراشترای هند متولد شد. او علاوه بر تحصیلات پزشکی، لیسانس پزشکی نیز دارد و جراحی (MBBS) را از دانشگاه بمبئی کسب کرده است. وی در هیچیک از مدارس دینی تحصیل نکرده است و داشتههای مذهبی خود را برگرفته از منابع اصلی یعنی، قرآن و سنت می داند ( Zakimaik.com/Dr Zakir naik یمذهبی خود را برگرفته از منابع اصلی یعنی، قرآن و سنت می داند ( Introduction). ذاکر نایک خود را به هیچیک از فرقه های مسلمان نسبت نمی دهد. وی خود را مبلغ اسلام فرامذهب معرفی می کند و با حاضر جوابی، حافظه قوی و تسلط به زبان انگلیسی در عرصه دین تبلیغ می کند. وی در فن مناظره قوی است و شواهد بسیاری را با سرعت تمام برای استدلال بر ادعای خود ارائه می دهد، اما مهم، هدف و چگونگی استفاده از این فن است (مسلم، استدلال بر ادعای خود ارائه می دهد، اما مهم، هدف و چگونگی استفاده از این فن است (مسلم، فردی ضال و مضل معرفی می کند که با نظرات مخصوص خود امت اسلامی را به بیراهه کشانده فردی ضال و مضل معرفی می کند که با نظرات مخصوص خود امت اسلامی را به بیراهه کشانده است. از دیگر ایراداتی که بر وی وارد شده این است که نگرش ایشان از اسلام، تفسیری تنگ نظرانه است که در آن جایی برای هم زیستی فرهنگی و مذهبی باقی نمی ماند (جمعی از نویسندگان، است که در آن جایی برای هم زیستی فرهنگی و مذهبی باقی نمی ماند (جمعی از نویسندگان، است که در آن جایی برای هم زیستی فرهنگی و مذهبی باقی نمی ماند (جمعی از نویسندگان، است که نگرش که نگرش که نگرش که نگرش که بر وی وارد شده این است که نگرش ایشان از اسلام، تفسیری تنگ نظرانه



را ثابت کند. (عظیمی و دیگران، ۱۳۹۴، ص۴۶۵) از دیگر تفاوتهایی که نایک دارد این است که او به دلیل حضورش دربین دانشجوهای علوم مدرن و نسل جدید شاهد این مسئله بود که به دلیل



تبلیغات غربی و غرب زدگی، جوانان معاصر اسلام را به چشم یک دین کهنه و مندرس می بیند که به درد امروز نمی خورد و با حقایق علمی منافات دارد. چنین احساس شرمی از اسلام، نایک را از ابتدا برآن داشت تا ثابت کند آموزه های اسلام هیچ منافاتی با علم روز و پیشرفتهای سرسام آور دنیای معاصر ندارند. از ویژگی های بارز ذاکر نایک این است که برای تبلیغ همه جانبه و تأثیر حداکثری بر افراد، فعالیت های سهگانه درقالب سخنرانی، راهاندازی شبکه های ماهوارهای و تربیت نومبلغان ارائه و از قدرت رسانه به خوبی استفاده می کند.



مخاطبین او جوانان تحصیل کرده و مدرن و از طبقه متوسط روبه بالای شهری هستند. بسیاری از هندوها و بی دین ها هم در سخنرانی های او شرکت می کنند به طوری که مسلمان شدن تعدادی از این افراد در هر برنامه وی امری متداول است. تمرکز نایک بر مطالعات تطبیقی اسلام، مسیحیت و هندوییسم سبب شکل گرفتن شبکه نفوذ او میان تازه مسلمان شده است. عامل اصلی تأثیرگذاری او درکنار قدرت کلام و فن بیانش، فعالیت های رسانهای و شبکه ماهوارهای Peace TV است. این شبکه به صورت ۲۴ ساعته و به زبان انگلیسی درحال پخش برنامه است و در بیش از ۱۲۵ کشور قابل د ستر سی است. محتوای برنامه های این شبکه، آموزشی - سرگرمی است، البته با رنگ وبوی مذهبی در تمام برنامه ها. این شبکه علاوه بر نایک، باعث مطرح شدن عده ای از نومبلغان هم شده است. (عظیمی و دیگران، ۱۳۹۴، ص۴۶۳) نایک علاوهبر استفاده شبکهای از ابزارهای رسانهای برای تبلیغ سخنانش راهکار مهمی را نیز درپیش گرفت و آن، وسیله قرار دادن رسانه برای تکثیر افرادی مانند خودش و تشکیل شبکه مبلغان است. او ابتدا درکنار پخش برنامه های مختلف خود از مبلغان معروف و همفکر با خودش استفاده می کرد، ولی به مرور به دسته جدیدی از مبلغان جوان و هم سو با خود روی آورد و شبکهای از ایشان را تشکیل داد. ذاکر نایک نمونه موفقی از نومبلغانی است که باوجود اطلاعات کم از دین، تأثیر زیادی بر جامعه خود داشته است. این امر نشانگر تغییر سبک الگوگیری عامه مسلمانان اهل سنت و خروج از مرجعیت علما در رهبری دینی نیز است. ازاین رو مورد انتقاد و حمله عده وسیعی از علما قرار گرفته است. ذاکر نایک تحصیل کرده مدارس و دانشگاههای مدرن بهسبک غربی است. باتوجه به رویکردها و الگوهای ایشان از دین اسلام می توان به این نتیجه رسید که با رویکردهای ذاکر نایک دریچه جدیدی به روی سلفیت باز شده و در ذهن و فکر نومبلغان نیز نفوذ کرده است (عظیمی و دیگران، ۱۳۹۴، ص۴۷۶).

# ۳. روش ذاکر نایک

شیوه دعوت ذاکر نایک بر مقایسه تطبیقی ادیان تمرکز دارد و تبلیغش را مالامال از مباحث فکری، عقلی و واقعی و به دور از خشونت نشان می دهد. وی باور دارد که راه مبارزه در بحث و گفت و گو مناظره است نه در ابزار قدرت و زور. ایشان مدعی است که حقانیت عقاید و ادیان باید باکمک بحثهای فکری ثابت شود. حال باید دید که مراد ذاکر نایک از رسیدن به حقیقت از بحثها و مناظرههای فکری چیست. (ر.ک.، عبدالرضا ، ۲۰۱۹، صص۶-۸) ذاکر نایک معتقد است: «وجه مشترک همه ادیان در این جهان این است که همه به یک خدای واحد اعتقاد دارند و ما باید در جست وجوی نقاط مشترک بین ادیان باشیم». حال اینکه رسیدن به توحید در ادیان چگونه در ادله تفسیر می شود بحثی است که مورد توجه خاص او قرار گرفته است. او در مورد مفهوم خدا در آیین هندو می گوید: «اگر از یک هندوی معمولی بپرسید که به چند خدا اعتقاد دارد برخی می گویند ۳، برخی ۳۳ برخی می گویند هزار و برخی بیشتر، ولی اگر این سؤال را از یک هندوی فاضل که باکتب دینی هندوها نیز آشناست بپرسید او پاسخ می دهد که یک هندو باید به خدای واحد ایمان داشته باشد» (نایک، ۲۰۰۴، ص۱۴).

# ۴. روش ذاکر نایک در مواجهه با علم و دین

منظور از علم در این مواجهه، معادل واژه «science» در انگلیسی است و منظور از آن، دانشی تنظیم شده است که با مشاهده و آزمون درباره جهان فیزیکی و قوانین طبیعی و جامعه بهدست



آمده باشد و یا مشخص بودن مفهوم، ترکیب نظریه و آزمایش و میل به بیان قوانین طبیعت بین متغیرهای قابل انداره گیری است. (دانشگر، ۱۳۸۹، ص۹) ذاکر نایک با تأکید بر این معنا در بحث معرفت شناسی دینی معتقد است: «معرفت شناسی فقط اسمی برای کشف واقعیت ها نیست، بلکه علمی برای ثبت مشاهدات است. همان طورکه در گذشته، فلسفه با دین مخالف بود و درمقابل دین ایستاده بود امروز علم با دین مخالف است و درمقابل دین ایستاده است. در اینجا بحث معرفت علمی در مورد اختراعات و فرآورده ها یا تحقیقات کیهان شناسی درزمینه های مختلف زیست شناسی یا فیزیک درباره صفات و ویژگی اشیاء نیست، بلکه درباره ورود معرفت علمی به حوزه مستقل دین است» (نایک، ۲۰۰۰، ص ۸). اولین مغالطه ذاکر نایک در آن است که معرفت علمی را امری دائمی و حقیقی تلقی می کند و دین را تنها درصورتی قابل قبول فرض می کند

مغالطه دوم ایشان در اعتقاد به این است که هر تحقیقی باید با قرآن و سنت ثابت شود. این مغالطه از قبلی شدیدتر است؛ زیرا دین را تنها دلیل اثبات معرفت های علمی می داند. هرچند که یکی از مهمترین بحثهای مربوط به علم، کشف واقعیت است، اما دین داران معتقدند که حقانیت دین دائمی است و نیازی نیست منابع دینی خود را به علم ارائه داد و یا سعی کرد حقایق علمی را از منابع دینی ثابت کرد. علم هنوز در ابتدای راه و در جست وجوی حقیقت است، اما وحی، حقیقت را با قطعیت کامل می گوید. هرجا افراد متأثر از دانش علمی مدرن سعی در اثبات دین با حقایق علمی داشتند دری به فتنه در دین باز شده است. برای مثال ذاکر نایک در مورد دین چیزی به نام بوکالیسم (Bucailleism) به معنای معجزات علمی قرآن کریم را دامن می زند و در برنامه تلویزیونی خود مطرح می کند. بوکالیسم، پژوهش اصول گرایانه درباره قرآن است که حول محور معجزات قرآنی و اکتشافات علمی مدرنی که ازقبل در قرآن پیش بینی شده است، می چرخد.



(بوکالی، بیتا، ۸۱) بوکائیسم اصطلاحی است که برای جنبشی به کار می رود تا علم مدرن را با دین به ویژه اسلام مرتبط کند. این اتفاق جدیدی در تاریخ اسلام است که در میان اصول گرایان محبوبیت پیدا کرده است هرچند درمیان روشن فکران مسلمان با استقبال زیادی مواجهه نشده است. یکی از مشکلات بوکائیسم این است که خدا را به گونه ای تعریف می کند که انگار دربیان مسائل به طور واضح ناتوان و عاجز است (بوکالی، بی تا، ص۸۱).

# ۵. روششناسی مواجهه با ادیان دیگر

ادیان مختلف به ادیان الهی و وضعی (بشری) تقسیم می شوند. این دسته بندی ازنظر مفهومی بدون اشکال است، ولی ازنظر مصداقی یا نمونه یابی با دشواری هایی مواجهه است. ازطرفی، الهی بودن یا نبودن چنان ادیانی را نمی توان با رجوع به اسامی پیامبران مذکور در متون اسلامی مشخص کرد؛ زیرا نام های همه پیامبران الهی در متون اسلامی ذکر نشده است. ازاین رو، چنین کاری دشوار است. بنابراین، چیزی که در این باب می توان سفارش کرد تقسیم به الهی بودن یا نبودن ادیان با دلایل قاطع و یا مقبول است. اگر اصل بر الهی بودن ادیان باشد مادامی که خلاف آن ثابت نشود، اصل به قوت خود باقی می ماند. وقتی اصل بر وضعی بودن ادیان باشد آن گاه در مواجهه با ادیانی که به درستی روشن نیست الهی هستند یا خیر، حکم بر وضعی بودن آنها جاری می شود. اسلام اصل را بر الهی بودن دین می گذارد. (ر.ک.، بخاری، ۲۰۱۰، ص۳۰)

ذاکر نایک درقالب یک متخصص مطالعات تطبیقی ادیان معرفی می شود که کتابهای هندوها و کتاب مقدس مسیحیان را مطالعه کرده است و در مواجهه و بحثها خود از این کتابها استفاده می کند، اما ازآنجاکه وی مطالعات خود را با هدفی خاص و روشی تهاجمی بازگو می کند تلاش اصلی وی تبلیغ اسلام و ارائه استدلال به نفع آموزههای اسلامی از کتاب مقدس هندوها و مسیحیان است. هدف این مناظره ها تغییر آیین غیرمسلمانان به اسلام و تقویت اعتقاد مسلمانان است. بنابراین،



وی در بیانات خود تأکید می کند که تمرکز او فقط روی مشترکات است و منظور وی عباراتی است که مدعای اسلام را ثابت می کند. (نایک، ۲۰۱۷، ص۸) ذاکر نایک در مناظرات خود در مواجهه با مؤمنین سایر ادیان تنها آموزه توحید را تبلیغ نمی کند، بلکه پای را فراتر گذاشته و به طرح مباحث دیگر نیز می پردازد. وی در تعریف هندوئیسم می گوید: «از هندو تنها تعریف جغرافیایی ممکن است، پس هندو هر شخصی است که در هند زندگی می کند یا از تمدن هند مهاجرت کرده است. به گفته محققان، هندو یا هندوئیسم، اصطلاح درستی نیست» (نایک، ۱۹۹۸، ص۱۷). این را باید سناتن به معنای دهرم (دین) ابدی نامید. ودادهرم به معنای دین مبتنی بر وداهاست. به گفته سوامیدف آناندا ویوک، پیروان این دین را باید ودانتی نامید. ذاکر نایک می گوید: «به و سیله ویشنو و برهما خدا را صدا زدن جایز است. خدا را با اسم معبودان هندو صدازدن جایز است مانند و شنو به معنی رب و برهما به معنی خالق، ولی به این شـرط که درباره و شـنو این عقیده نباشـد که چهارتا دسـت دارد و بر بیرده ای سوار است» (نایک، ۲۰۰۴، ص۱۱).

او در مورد مفهوم خدا در آیین هندو می گوید: «اگر از یک هندوی معمولی بپرسید که به چند خدا اعتقاد دارد برخی می گویند سه خدا، برخی تعداد خدایان را سی وسه هزار می دانند و برخی دیگر بیشتر، ولی اگر این سؤال را از یک هندوی فاضل که با کتب دینی هندوها نیز آشناست بپرسید او پاسخ می دهد که یک هندو باید به خدای واحد ایمان داشته باشد». (فرقانگوهر، بپرسید او پاسخ می دهد که یک هندو باید به خدای واحد ایمان داشته باشد». (فرقانگوهر، ۲۰۲۲، ص۲۳) ذاکر نایک می گوید که فرق بین مسلمان و هندو این است که خدا در اسلام و مود و مودوئیسم بر «S» است؛ زیرا موضع اسلام در مورد توحید این است که خدا مالک همه چیز است برخلاف عقیده هندوها که همه چیز خداست. تفاوت بزرگ هندوها و مسلمانان این است که هندوها به این فلسفه اعتقاد دارند که همه چیز جزئی از خداست. بنابراین، اگر بتوان این اختلاف را جدا کرد هندوها و مسلمانان می توانند متحد شوند. از همه مهمتر اینکه امروزه شکل توحید مخدوش شده است. به همین دلیل است که امروزه هر هندویی هرچیز مفید و مضری را خدا می داند. بنابراین، اگر قرار است همبستگی متقابل امروزه هر هندویی هرچیز مفید و مضری را خدا می داند. بنابراین، اگر قرار است همبستگی متقابل ترویج شود، البته این تفاوت باید ازبین برود (نایک، ۲۰۰۴، ص۱۴).



ذاکر نایک برای دعوت به اسلام خطاب به هندوها می گوید: «من نمی گوییم که دینت را تغییر بده، بلکه می گویم به دین خودت درست عمل کن. در ویدای هندوها نوشته شده که چندین رشی (یکی از بزرگان بیان شده در متون هندو) خواهد آمد. التمرشی (سلسلهمراتب بزرگان) خواهد آمد و هرچه او می گوید باور کن. اگر شما هندوهای واقعی هستید، پس به آخرین رشی که حضرت محمد ﷺ است هرآنچه که فرموده و هرآنچه که پیام آورده که قرآن است، عمل کنید که پیروی از آن بر شما واجب است و اگر شما اطاعت نکنید، نمی توانید هندوی خوبی باشید. من نمی گویم که دین خود را تغییر بدهید، بلکه می گویم به دین خود رفتار کنید و زمانی که به آن عمل می کنید، یس شما یک خدا، آخرین پیامبر و آخرین پیام یعنی، قرآن را باید بیذیرید» (نایک، ۲۰۰۴، ص۴۲). این کلام ذاکر نایک درباره وحدت ادیان به عقیده بهاییان شبیه است (بهایی، ۱۹۹۶، ص۱۲۱). بهقول ذاکر نایک، یک هندو باوجود هندو بودن می تواند مسلمان باشد. شیوه تبلیغ ذاکر نایک برای دور کردن از هندوئیسم و براساس ادعای برتری اسلام ازاین روست که او فرهنگ اسلامی کنونی هند را درقالب عاملی فرهنگی و نه مذهبی معرفی میکند. ذاکر نایک مسیر گمراه کننده وحدت ادیان را دنبال می کند. او در سخنرانی خود درباره برادری جهانی سخن می گوید. وی آنرا به پیامبر اسلام ﷺ نسبت می دهد و از اخوت اسلامی که برقرار کرده و به نام عقد اخوت بود، سـخن می گوید (نایک، ۱۹۹۸، ص۱۰). این درحالی اسـت که ذاکر نایک اصـطلاح جدید برادری جهانی را مصطلح می کند و این عقیده خاص بهائیت است (نایک، ۲۰۱۸، ص۱۰).

₩ (~) هرچند در ظاهر و واقعیت خارجی، ادیان و مکاتب مختلفی است که ممکن است بستر اختلاف و جنگ باشند، اما ازمنظر آیین مقدس اسلام، حقیقت دین یکی بیش نیست و آن حقیقت اعتقاد به خداوند و معاد است که قرآن از آن به تسلیم دربرابر خدا و پیامبر ها یاد کرده است: «ان الدین عندالله الاسلام» (آلعمران: ۱۹). حقیقت تسلیم در هر عصری متفاوت است، اینکه انسان باید همیشه تسلیم خدا باشد اصلی ثابت و فطری است. لازمه خاتمیت اسلام این است که همه پیروان ادیان و مکاتب دیگر به آخرین دین و پیامبر آسمانی بگروند. دراین صورت، جهان شاهد دین کامل و جامعی خواهد بود و در سایه آن هیچ اختلاف دینی و جنگی رخ نخواهد

داد (ر.ک.، وحید، ۲۰۱۱، ص۲۸). ذاکر نایک با خلط بین ادیان الهی و بشری و برای ایجاد جاذبیت در تبلیغ خود با درهم آمیختن حقیقت با شرک درمیان هندوها طرفداران زیادی پیدا کرده است. این افکار ذاکر نایک را می توان به دو صورت تفسیر کرد: اول، عدم شناخت شرک و وحدانیت؛ دوم، جهل نسبت به اصل دین اسلام و تفکیک آن با سایر ادیان. درنتیجه نمی توان برای اثبات حقانیت، دین اسلام که دینی الهی است و منشأ فوق بشری دارد را در سطح دین شرک آلود پایین آورد و با هم مقایسه کرد.



### ۶. روش شناسی مواجهه با ملحدین

رویکرد ذاکر نایک در تبیین چگونگی وجود خدا درمقابل ملحدان اهمیت خاصی داشت. دکتر نایک در مواجهه با ملحدین این گونه است که ابتدا با بیانی ساده بر اهمیت و برجسته جلوه دادن این نکته که ملحدین مخالف پذیرش کورکورانه هر دیدگاهی است، آغاز می کند و با مثبت نشان دادن این امر در راه رسیدن به حقیقت و اینکه این خصلت، آنها را از سایرین ممتاز جلوه می هد ملحدین را با خود همراه می کند و سپس بهبیان تعریف مفهوم خدا و اثبات مفهومی و حدانیت خدا می پردازد. (نایک، ۲۰۱۸، ص ۴۰) در تحلیل این شیوه باید گفت این رویکرد و این گونه دفاع و اثبات برای کسانی که مادی گرا نیستند و دنبال فهم مفاهیم می باشند و به اثبات مسائل در چهارچوب علم اهمیت نمی دهند تاحدی قابل قبول است. درمقام اثبات خداباوری برای ملحدان باید ابتدا رویکرد و روش خداباوران و شواهد و تعاریف ایشان در این امر را بررسی کرد.

در تعاریف مطرح شده دینداران در بحث های فلسفی این سه ویژگی را به خدا نسبت می دهند: به همه چیز داناست، توانا به هر کاری است و خوبی مطلق است. (سبحانی و رضایی، ۱۳۸۷، ص۱۰۵) یکی از اولین اشکال های ملحدان این است که تعریف ارائه شده از خدا باعث ایجاد خداوند نمی شود؛ زیرا شواهد کافی ندارد. درهرصورت با نظر به رویکرد ذاکر نایک باید گفت که صرف تعریف، اثبات نمی تواند ایجاد شود و هرگونه اثباتی باید کامل باشد و پاسخ گوی دیدگاه علمی و نقدهای مخاطبان ملحد نیز باشد. بنابراین، این گونه روش، ناقص و ناکافی است. (نایک،

۲۰۱۷، ص۱۰). این گونه مناظرات برای کسانی که دنبال توجیه چهارچوب نظریات علمی هستند به هیچوجه قانع کننده نیست.

### ۷. روش ذاکر نایک در مواجهه با مذاهب مختلف

دکتر ذاکر نایک نه عالم است نه مفتی. وی به طور آزادانه براساس استنتاجها و استدلال های خود، مبانی خود را به ظاهر از قرآن می گیرد و براساس همان مبانی اسلام، خود را تعریف می کند. (ر.ک.، سایت فتاوای دیوبندیه پاکستان، مجموعهای از نویسندگان، بیتا) او بر این باور است که اسلام ذاکر نایک، اسلام راستین است و بقیه را نیز همانگونه به اسلام دعوت می کند. براساس این مبنا، نایک نگرش نادرستی نسبت به فرقه های مختلف اسلام و بحث اتحاد مسلمانان و یکی بودن آنها دارد. او معتقد اسـت که همه مسـلمین باید فقط به قرآن رجوع کنند و تنها از علوم و مطالبی که در قرآن ذکر شده است، استفاده کنند، پس براساس آن، فرق اسلامی باید اصلاح شوند و به اسلام بدون فرقه روی بیاورند. او وجود فرقه های شیعه و اهل سنت و... را خلاف خواسته اسلام می داند و با تأکید بر اینکه اسلام تفرقه در دین را نمی پذیرد تشیع و تسنن و باقی فرقه ها را باطل مي خواند (نايک، ۲۰۰۲). اين بحث ايشان بهنوبه خود مالامال از مغالطه است. هر انسان خردمندی با اندکی تعقل به این اصل پیمیبرد که هرچند تفرق و اختلاف بهنوعی خروج از حقیقت دین واحد است، اما بهنوعی درهنگام مواجهه با افکار و ایدئولوژی های مختلف، امری عادی و طبیعی است بهویژه اینکه صاحبان این آرا معصوم نبوده و در گذر زمان و اتفاقات و حوادث اجتماعی-سیاسی حاکم دچار انحرافات شدیدی شدهاند. اصل اعتقاد در همه ادیان امری کلی، ثابت و واحد است. در اسلام نیز همین گونه است، ولی ذاکر نایک با مراجعه به آیات قرآن و روی به تفسیر به رأی، سعی در ارائه جلوهای خاص از اسلام دارد که مقبول هیچیک از مذاهب موجود اسلامی نیست.



#### ۷-۱. استدلالهای ذاکر نایک

بیشتر استدلالهای ذاکر نایک برگرفته از افکار و اعتقادات خود و منطبق با منطق خودساخته است. برای همین در ذهن او یک سری اصطلاحات به شکل غلط و با تعاریف اشتباه نقش بسته است و با بهرهمندی از آنها در استدلال به مشکل برمی خورد. (عبیدالله ، بی تا، ص۹) هرچند ذاکر نایک برای اثبات انحرافات خود به ظاهر از منطق و خطابه استفاده می کند، اما با ایجاد پارادوکس در ذهن مخاطب و ایجاد دوگانگی ذهنی، مخاطب را به دام انداخته و مخاطب در مسیر رسیدن به پاسخ، منطق و افکار ذاکر نایک را می پذیرد. برای مثال وی در بحث قدرت الهی خداوند هیچ محدودیتی برای توانایی الهی ذکر نمی کند و توانایی او را نامحدود و قادر به انجام همه کارها می داند. به نظر ذاکر نایک او به همه چیز داناست و قدرت خداوند به محالات ذاتی و اجتماع می داند. به نظر ذاکر نایک او به همه چیز داناست و قدرت خداوند به محالات ذاتی و اجتماع توحید و خداشناسی است که با محدود کردن خداوند به صفات انسانی امکان نقص را در ذات خداوند قائل می شود (اعظم ، ۲۰۱۶، ص ۳).

نایک تلاش می کند با تبلیغ خود از موقعیت اسلام در جهان دفاع کند. وی مخاطبان خود را با حقیقت اسلام آشنا و متقاعد نمی کند. بنابراین، مخاطب او در مورد جایگاه خود درقالب مسلمان تردید دارد. مخاطبین وی هرآنچه را که نایک القا می کند، می پذیرند. بنابراین، در مواجهه با باورداشتهای خود از غرب دچار تناقض میان آموزههای ناقص از اسلام و مسائل علمی آموخته از غرب می شود و بدین سان باعث تحقیر اسلام می شود. (الخوداری آ، ۲۰۱۹، ص۱) او با دسته بندی نظریه ها و تئوری های علمی و مدرن به امور فرامادی و مادی و تقسیم به امور شناختی و عقلانی از آنها در استدلال ها و مناقشه هایش استفاده می کند و الگوی نو و جدیدی را با چاشنی سکولاریسم

1. Ubaidullah



<sup>2.</sup> Azam

<sup>3.</sup> Alkhodari

به جای دین قالب می کند (الخوداری، ۲۰۱۹، ص۲). وی برای حل مسئله تعارض میان علم و دین در بیان ادعاهایش از یک الگوی سه گانه در پاسخ گویی استفاده می کند که عبارتند از: قبلاً اعتقاد بر این بود، الان علم جدید این را گفته است، اما قرآن آنرا ۱۴۰۰ سال پیش بیان کرده است.

ذاکر نایک در پاسخ به پرسشها درباره تجربیات و نظریات علوم تجربی برای مثال با پرسیدن یک سؤال استدلال خود را شروع می کند: «شکل زمینی که روی آن زندگی می کنیم چگونه است. آتئییست به شـما خواهد گفت که کروی است. کی فهمیدی. بنابراین، او به ما خواهد گفت که در سـال ۱۵۹۷ زمانی که فرانسیس در یک به دور زمین رفت وآمد کرد و سپس ثابت کرد که زمین کروی است، ولی قرآن زمانی که فرانسیس در یک به دور زمین رفت وآمد کرد و سپس ثابت کرد که زمین کروی است، ولی قرآن ۱۵۹۰ سـال پیش در سـوره نازعات آیه ۳۰ می فرماید: «و پس از آن زمین را به شـکل تخم درآوردیم». واژه عربی «دحها» که یکی از آنها به معنای گسـترش زمین شـناسـی اسـت. معنای دیگر از کلمه «دحیه» به معنای تخم مرغ است. این به یک تخم مرغ معمولی اشـاره نمی کند. به تخم شـترمرغ اشـاره دارد. می دانیم که جهان مانند یک توپ گرد نیست، اما به شـکل کروی اسـت. از قطبها صـاف اسـت و اگر شکل تخم شترمرغ را تجزیه کنید آن به شکل کروی است» (نایک، ۲۰۱۴، ص۹).

# ۸. نتیجهگیری

ذاکر نایک فعالیتهای خود را با ارائه سخنرانی در گردهماییهای عظیم، دریافت بودجههای خارجی و تأسیس مدارسی برای نشر تفکرات خود آغاز کرد و اعتباری جدید و تحول ساز بهخود گرفت و شبکه صلح را راه اندازی کرد. رسانههای اجتماعی او را درمعرض مخاطبان بیشتری از همه ادیان قرار دادند. هدف و مأموریت نایک تمرکز بر جوانان تحصیل کردهای است که نسبت به اسلام دچار شبهات هستند. مشکل آشکار استدلالهای ذاکر نایک مقایسه واقعیتها با نظرات خود است. ذاکر نایک بااستفاده از ارجاع غلط ثابت می کند که هر دینی در جهان با اسلام مرتبط است. او خود را مبلغ دین تطبیقی و روش خود را استفاده از عقل، منطق و حقایق علوم تجربی می داند. علمای مسلمان در سراسر جهان از وی به دلیل اظهاراتش در مورد اصول دین به ویژه در مورد خداشناسی و نبوت انتقاد کرده اند. مناظره، جلسات پرسش و پاسخ و سخنرانی او مملو از مناقشه خداشناسی و نبوت انتقاد کرده اند. مناظره، جلسات پرسش و پاسخ و سخنرانی او مملو از مناقشه



و استدلالهای غیرعلمی و قیاسهای نادرست است. وی به جای اینکه به حقانیت اسلام بپردازد بر حفظ اعداد، سورهها و آیات تمرکز کرده است.

#### فهرست منابع

- \* قرآن مجید (۱۴۰۱). مترجم: مکارم شیرازی، ناصر. قم: انتشارات آبراه.
- ۱. بخاری، خلیق ساجد (۲۰۱۰). حقیقت ذاکر نایک. لاهور: منشورات قلم اردو بازار لاهور.
  - ٢. بهايي، لاسلمت (٢٠٠٤). بهاءالله والعصر الجديد. مصر: دارالوراق للنشر.
- ت. جمعی از نویسندگان (2011). دار الاقتاء دار العلوم دیوبند ذاکر نایک اور ان کے افکار و نظریات. فتوی نمبر https://darulifta.info/d/deoband/fatwa/yh $\cdot$ ۳۱۳۹۲
- ۴. دانشگر، مجید (۱۳۸۹). ترجمه نقد و بررسی کتاب قرآن و علم جدید؛ سازگاری یا ناسازگاری ، دکتر ذاکر نایک . قم: دانشگاه قم.
  - ۵. سبحانی، جعفر.. و رضایی، محمد (۱۳۸۷). اندیشه اسلامی، تهران: دفتر نشر معارف.
- عظیمی، حمید.، و دیگران ( ۱۳۹۴). اطلس رهبران . قم: نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها، دفتر نشر معارف.
  - ۷. فرقان گوهر، محمد (۲۰۲۲). أداكتُر ذاكر نايك كے افكار و نظريات كا تجزياتي مطالعه، هند: بي نا.
    - ۸. مسلم، ابوشاکر (۲۰۱۹). زندگی نامه دکتر ذاکر نایک. بی جا: بی نا.
    - ۹. نایک، ذاکر عبدالکریم (۲۰۱۷). مفهوم خدا در ادیان مختلف جهان. مترجم: بهرام. تهران: بی نا.
      - ١٠. وحيد، حمادالله (٢٠١١). ذاكر نايك. كراجي پاكستان: بي نا.
  - 11. Agroup of writers. Is the logic of Zakir Naik Reliable. www.unchanging.com/naik
  - Alkhodari, F., & Tamim, H. H. (2019). Analysis of Zakir Naik's Persuasion Discourse, International. *Journal of Engineering and Advanced Technology*. Dehlli. university dehlli
  - Azam, Sh. (2016). How Zakir Naik Appropriated Liberralism's Flaws and won. Mumbai: Economic & Political Weekly.
  - 14. Bucaile, M. *The Bible, The Quran and Science, translated from French by Alastair D. Pannell.* Londen: cambridgeuniversitr press.
  - 15. Maziah, M., & Mohd Abbas, A. R. (2019) A Critical Appraisal of Zakir Naik's Islamic Evangelism. International. *Journal of Islamic Thought*, 12(4), 67-99.
  - Naik, Z. (2000). The Quran and Modern Science: Compatible not Incompatible. Chennai: School
  - 17. Naik, Z. (2002). Is Different sub caste allowed in Islam. www.youtube.com/Drzakirnaik/
  - 18. Naik, Z. (2004). Common Concept of God in Hinduism, Similaraties between Hinduism and Islam. India: Chennai.
  - Naik, Z. (2018). Scientific proof for an Atheist on Existence of God. http://www.irf/comapativereligion/index.htm. 11 Nuvamber 2006
  - Ubaidullah, Shaykh Mufti Muhammad. Dr Zakir Naik Khayalaat Aur Nazriyaat. London: Khatam.

