

# A Critical Approach of Hashem Al-Hassani in Comparing the Epistemic Validity of Al-Kafi by Al-Kulayni and Sahih al-Bukhari \*

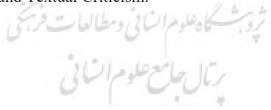
Mehdi Zabihi ' and Feyzollah Akbari Dastek ' and Tahmineh Parisaei "

#### **Abstract**



Epistemic studies of the foundational hadith sources of the two main Islamic sects have been a focus for a large number of hadith scholars, both historically and in the present era. Hashem Al-Hassani, a contemporary Shia hadith scholar, is one such researcher who has contributed significantly to hadith studies in modern times. In addition to authoring several works critically analyzing major hadithrelated topics, especially fabricated hadiths, he has written a comprehensive book titled "Dirasat Fi al-Kafi wa Sahih al-Bukhari" (Studies in al-Kafi and Sahih al-Bukhari). His motivation for this work is to assess the validity of the hadiths in these two important sources through a textual and narratological critique. Al-Hassani, in his book, evaluates the content and chains of narrators in both al-Kafi and Sahih al-Bukhari, applying a method of critique free from undue bias and partisanship. He begins by identifying unreliable narrators from both sources and weakens their reports based on his own criteria. In the subsequent stage, he conducts a comparative analysis of specific theological topics, such as wajib alwujud (necessary being), bada' (innovation of God's will), and taqiya (dissimulation), by comparing the narrations found in both sources.

**Keywords:** Hashem Al-Hassani, al-Kafi, Sahih al-Bukhari, Comparative Analysis, Chain and Textual Criticism.



<sup>\*.</sup> Date of receiving: Y & September Y · Y W, Date of modification: \ 9 March Y · Y &, Date of approval: Y \)
May Y · Y &.

<sup>1.</sup> PhD Candidate in Quran and Hadith Studies, Islamic Azad University, Karaj Branch, Iran (mahdizabihirr@gmail.com).

Y. Faculty Member, Department of Quran and Hadith Studies, Islamic Azad University, Karaj Campus, Iran, (Corresponding Author) (F.akbari@kiau.ac.ir).

<sup>\*.</sup> Assistant Professor, Department of Quran and Hadith Studies, Islamic Azad University, Karaj Campus, Iran (Ptahminaa@yahoo.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

## تحلیل رویکرد انتقادی هاشم الحسنی در مقایسه اعتبار شناختی الکافی کلینی و الصحیح بخاری \*

## مهدی ذبیعی ٔ و فیض اله اکبری دستک ٔ و تهمینه پارسایی <sup>۳</sup>



چکیده

مطالعات اعتبارشناختی منابع حدیثی کهن فریقین از دیر زمان تا عصر حاضر همواره در دستور کار شمار زیادی از حدیث پژوهان فریقین بوده است. ها شم الحسنی، حدیث پژوه معاصر شیعی، یکی از این پژوهشگران حدیثی در دوران کنونی به شمار می آید. وی علاوه بر تألیف آثاری چند در راستای نگرش انتقادی به مهم ترین مباحث حدیث شناختی به ویژه احادیث مو ضوعه، کتاب مستقلی با عنوان «دراسات فی الکافی و صحیح البخاری» نگاشته است. او با انگیزه اعتبارسنجی، به بررسی مقایسهای برخی از مباحث دین شناختی از طریق نقد و ارزیابی متنی و سندی روایات نقل شده در هر دو کتاب پرداخته است. الحسنی در این کتاب، در مورد محتوا و اسناد و راویان در الکافی و صحیح بخاری سخن گفته و با رویکرد نقد متنی و سندی –فارغ از تعصبات و جانبداریهای غیرمعقول – محتوای این دو منبع را مورد نقادی قرار داده است. وی ابتدا، راویان غیرقابل اعتماد از هر دو منبع را استخراج و با معیارهای خود تضعیف کرده است. در گام بعد، برخی از موضوعات حدیثی مانند واجبالوجود، با معیارهای خود تضعیف کرده است. در گام بعد، برخی از موضوعات حدیثی مانند واجبالوجود، با معیارهای خود تضعیف کرده است. در گام بعد، برخی از موضوعات حدیثی مانند واجبالوجود، با معیارهای خود تضعیف کرده است. در گام بعد، برخی از موضوعات حدیثی مانند واجبالوجود، با معیارهای خود تضعیف کرده است. در گام بعد، برخی از موضوعات حدیثی مانند واجبالوجود، با معیارهای خود تضعیف کرده است. در گام بعد، برخی از موضوعات حدیثی مانند واجبالوجود، با معیارهای خود تضعیف کرده است.

واژگان كليدى: هاشم الحسنى، الكافى، صحيح بخارى، مقايسه تطبيقى، نقد سندى و راويات.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٢/٠٧/٠٢، تاریخ اصلاح: ۱٤٠٢/١٢/٢٩ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٣/٠٣/٠١.

۱. . دانشجوی دکتری علوم قرآن و حدیث، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد کرج، ایران (mahdizabihi۳۳@gmail.com).

عضو هیئت علمی،عضو گروه قرآن وحدیث، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد کرج، ایران (نویسنده مسئول) (F.akbari@kiau.ac.ir).

۳. استادیار، گروه علوم قرآن وحدیث، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد کرج، ایران (Ptahminaa@yahoo.com).



#### مقدمه

حدیث به عنوان دومین منبع شناخت ا سلام بعد از قرآن کریم، از اهمیت و جایگاه والایی در میان اندیشمندان اسلامی برخوردار است. به گونهای که به جرأت می توان ادعا نمود بیشترین حجم تألیفات و آثار مدون متفکران اسلامی در طول حیات اسلامی، بعد از تفسیر و تبیین آیات و حی، به تدوین جوامع حدیثی و نیز تهذیب، تکمیل و شرح نویسی آن اختصاص یافته است.

بر این اساس، حدیث پژوهان فریقین، با درک اهمیت و منزلت حدیث به مثابه دومین منبع معرفت دینی و با ملاحظه انواع آسیبهای وارده بر پیکره روایات اسلامی، به تدوین جوامع حدیثی در گام اول و سپس به پالایش و نقد و ارزیابی آنها در گامهای بعدی، اهتمام ورزیدند. توانستند مجامع و مکتوبات حدیثی گرانسنگی را برای پیروان اسلام فراهم سازند. منابع کهن حدیثی فریقین به مثابه منابع مادر و مصادر اولیه روایات اسلامی در این میان از جایگاه، اهمیت و قدمت بالایی برخوردارند.

الکافی کلینی در نزد عالمان شیعه و صحیح بخاری در نزد اهلسنت، دو کتابی هستند که در مقایسه با سایر منابع حدیثی مدون در بین اندیشمندان اسلامی، از قدمت، شهرت و اعتبار فراوان تری برخوردارند.

این در حالی است که باید اذعان نمود، با وجود برخورداری این دو منبع مهم حدیثی از اعتبار، قد مت و شهرت فراوان در میان محدثان فریقین، روایات آنها در ترازوی نقد و پالایش ناقدان و حدیث شناسان قرار گرفته است. به بیان دیگر، دأب و سیره حدیث پژوهان فریقین همواره بر این امر استوار بوده که ضمن رعایت حرمت و منزلت صاحبان این دو اثر و تحسین و تجلیل مقام و مساعی علمی آنان، منصفانه و با ملاحظه مأموریتهای ذاتی خود در جهت جداسازی سره از ناسره، به نقد و ارزیابی متنی و سندی این دو جامع حدیثی اقدام نمایند.

هاشم الحسنی، از حدیث پژوهان معاصر شیعی را می توان از جمله این ناقدان حدیثی دوران معاصر یاد کرد. او در کتابی مستقل، به پژوهشی مقایسه ای میان الکافی کلینی و صحیح بخاری پرداخته که علاوه بر بررسی صلاحیت و میزان وثاقت شماری از راویان حدیث، به ارزیابی و تحلیل چند مبحث اعتقادی مشترک در این دو جامع حدیثی همت گمارده است. این نوع از تحقیقات حدیثی مقارنه ای پیش از این سابقه چندانی در میان آثار نقد الحدیثی نداشته است.

بنابراین، مقاله حاضر می کوشد تا به روش توصیفی-تحلیلی، رویکرد اعتبارسنجی هاشم الحسنی را درباره برخی از روایات و نیز رجال حدیثی مذکور در الکافی کلینی و صحیح بخاری تبیین و تقریر نماید.





#### الف. الکافی کلینی و صحیح بخاری در یک نگاه

کلینی از علمای بزرگ تشیع است که به جمع آوری، تنظیم و تبویب مو ضوعی احادیث اهل بیت مورد کلینی از علمای بزرگ تشیع با عنوان «الکافی» پرداخته است. از نکات قابل توجه در مطالعه الکافی، ملاکها و معیارهای کلینی در انتخاب احادیث صحیح است.

هر کدام از مجامع حدیثی در مقدمه اثر خود، ملاکها و معیارهای خود در گزینش روایات و درج آنها در تألیف خود بیان کرده و شرایطی را در تدوین کتب خود لحاظ نمودهاند که قابل توجه می باشد. کلینی در مقدمه الکافی پس از اشاره به واقعیت اختلاف حدیث، به ذکر معیارهای خود در تمییز روایات صحیح از غیر آن می پردازد. این معیارها عبارتاند از: عرضه حدیث به کتاب خدا، مقابله حدیث با فتاوای عامه و پذیرش حدیث اجماعی. اما در عین حال تصریح می کند که به کارگیری این معیارها تعدادی از روایات صحیح را مشخص می سازد. از این رو در انتخاب روایات صحیح به معیار دیگری روی آورده که عبارت است از معیار «تسلیم و رضا».

به این معنا که در برخورد با دو روایت متعارض که هر دو از نظر سند و سایر قرائن صحیح میباشند، از باب تسلیم در مقابل اوامر خداوند، عمل به یکی را اختیار نموده و از عمل به دیگری خودداری ورزیده است. اما کاربرد این معیار چیزی جز مقایسه روایات با دیدگاه اعتقادی و بینش فقهی کلینی نبود؛ زیرا او برای رفع تناقض از حدیث شیعه به تألیف جامع مذهبی خود اقدام نمود و پس از درج روایات مخالف خودداری نمود (معارف، ۱۳۷٤: ۷۳۳).

بدین ترتیب یکی از مسائلی که کلینی به آن توجه زیادی نمود و جزء دغدغههای فکری او به حساب می آمد، موضوع جمع آوری احادیث صحیح بود.

اقوال مختلف موجود در زمینه اعتبارشناسی «الکافی» به تفاوت تعریف حدیث صحیح از منظر متأخران و قدماء امامیه برمی گردد. با توجه به دشوار پسندی و سخت گیری متأخران در گزینش و پذیرش احادیث صحیح، احادیث «الکافی» مورد نقد اساسی قرار گرفته و شمار قابل توجهی از راویان احادیث الکافی، مجروح و مطعون محسوب شده است، این در حالی است که همان روایات با توجه به مبانی متقدمان مورد قبول واقع شده است.

از طرف دیگر، گرچه بخاری از ملاکهای خود سخنی به میان نیاورده است، اما ظاهراً در صدد بوده حدیثی را ذکر نماید که دارای شرایط زیر باشد:

١. بر ثقه بودن تمام راويان آن اتفاق نظر وجود داشته باشد.

۲. به صحابی مشهوری برسد.



- ٣. هيچ اختلافي بين ثقات آن وجود نداشته و
- ٤. سند آن متصل باشد (معارف و همكاران، ١٣٨٩: ٢٣).

با مراجعه به صحیح بخاری به دست می آید که بخاری تمامی شروط نقل روایات نظیر: ثقه بودن تمام راویان، اتصال سند، وجود روات مسلمان و راستگو، خالی بودن راویان از تدلیس و اختلاط و وجود صفت عدالت، ضبط و حافظه قوی در راویان را لحاظ نکرده است (همان). زیرا در بخشهای مختلف، احادیث مرسل، معنعن، منقطع، مدلس و روات ضعیف و بدعت گذار وجود دارد (ابوریه، ۱۳۸۹: ۷۹). در این میان باید توجه داشت که هر نگارشی ممکن است با توجه به نگرش مؤلف و زمان نگارش آثار نباشد.

## ب. هاشم الحسني و كتاب دراسات في الكافي و صحيح البخاري

ها شم الحسنی یکی از حدیث پژوهان عصر حاضر است که از وی به عنوان فردی عالم، محقق و مورخ لبنانی در قرن بیستم میلادی یاد می شود. او تألیفات متعددی در حوزههای مختلف از خود به جای گذاشته و نگاهی عالمانه و محققانه، به دور از تعصب و محافظه کاری را به علوم مختلف دینی داشته و از جمع آوری و نقل پرهیز دارد (الحسنی، ۱۳۸۲ق: ۱).

یکی از آثار گرانقدر وی، کتاب «دراسات فی الکافی للکلینی و الصحیح للبخاری» است که در آن شخصیت محمد بن ا سماعیل بخاری و جامع حدیثی اش (صحیح بخاری) را از دیدگاه اهل سنت و شخصیت محمد بن یعقوب کلینی و جامع حدیثی او (الکافی) را از دیدگاه شیعه مورد بررسی قرار داده و به بررسی تطبیقی این دو جامع حدیثی پرداخته است. عملکرد وی در این اثر، در مورد هر کدام از منابع حدیثی عبارت است از: معرفی مؤلف و بیان زندگینامه، مشخصات هر کدام از این منابع، بررسی منزلت و علل مقبولیت در میان اعلام هر کدام از مذاهب، تبیین برخی از نقاط مثبت و سودمند هر کدام از منابع و تشریح برخی از نقاط ضعف و کاستی های هر کدام از منابع با رویکرد تضعیف برخی از راویان موجود در روایات.

تمایز این اثر با سایر آثار مرتبط و دلیل وجود برخی از سخنان نادر در این تألیف به این علت است که با توجه به سکونت هاشم الحسنی در لبنان، گویا ملاحظات حدیثی او متأثر از احوالات روزگار خویش بوده است؛ چرا که لبنان پل ارتباطی فرهنگهای مختلف جهان و دروازه فرهنگی شرق و غرب است، به گونهای که امروزه هزاران جلد کتاب از آنجا چاپ و نشر می شود. همچنین لبنان به علت موقعیت خاص سیاسی و اجتماعی و حضور متفکران برجسته چون سید محسن جبل عاملی و امام



موسی صدر و از طرفی جنگ و بحران و تنشهای مختلف مذهبی تسنن و تشیع، خود به خود سبب پرورش افراد و محققان می شد. به خصوص الحسنی که در مقام قضاوت و سایر مناصب اجتماعی قرار داشت، به یک اندیشمند سیاسی و اجتماعی تبدیل شده بود.

این مقاله، ضمن گزار شی کوتاه از شخصیت صاحبان دو جامع حدیثی متقدم دو مذهب سنّی و شیعه و توصیف کلیت این دو منبع به روایت هاشم الحسنی، به مبانی و اصول وی در اعتبارسنجی آنها می پردازد و پس از آن، دیدگاه عموم اندیشمندان را نقل می کند تا با توجه به تفاوتهای موجود میان نگاه وی و رویکرد سایر علما، پاسخ به مسئله واضح تر و گویاتر مطرح شود.

در باره ضرورت پرداختن به این موضوع، همین بس که علاوه بر لزوم تبیین تفاوت های نظری صاحب نظران تشیع و اهل تسنن پیرامون موضوعات مختلف حدیثی، با توسعه اسلام آوری مردم مختلف جهان، ضرورت تبیین و ارائه تصویر واقعی از منابع دست اول حدیثی بیش از پیش است.

## ج. الحسني و الكافي

هاشم الحسنی، برخلاف سیره عمومی علما و اندیشمندان تشیع، با نگاه ناقدانه به محتوا و مرویات «الکافی» نگریسته است. وی پس از تشریح و ذکر شواهدی در مورد جایگاه عظیم کلینی، ابتدا حدیث منسوب به امام زمان ^ در مورد کتاب کافی را مورد نقد و بررسی قرار داده است.

این حدیث که عبارت است از: «الکافی کاف لشیعتنا»، بیانگر میزان اهمیت و جامعیت کتاب شریف الکافی ا ست. طبق مضمون این حدیث، «الکافی» بر امام زمان × عرضه شده و ایشان آن را تحسین نموده و فرموده اند: این کتاب برای شیعیان ما کافی است. عبارت «کافِ لشیعتنا» در مورد کتاب کافی را برخی از محققان کتاب کافی، در مقدمه تحقیق خود در مورد کتاب کافی آورده اند و غالباً آن را از کتاب «روضات الجنات<sup>۱</sup>» به نقل از «منیة المرتاد<sup>۲</sup>» آورده اند (عسکری، ۱۴۲۶: ۳۵۶/۳).

وی در ارزیابی این حدیث و بیان دلایل نادر ستی آن، موارد زیر را گو شزد کرده ا ست: ۱. نبود دلایل و قرائنی بر صحت این حدیث؛ ۲. تصریح برخی از محدثان بر عدم صحت این حدیث؛ ۳. عدم احراز شرایط راویان این حدیث به منظور اعتماد بر آنان؛ ۴. امام زمان × در این موقع در غیبت

۱. «رَوضاتُ الجَنّات في احوالِ العُلماء و السادات» كتابى در شرح حال بزرگان و بهويژه علماى شيعه است كه توسط سيد محمدباقر خوانسارى تأليف شده است. اين كتاب شامل معرفى علما، فلاسفه، عرفا، ادباى گذشته تا زمان نويسنده و همه مشاهير و أعلام در هر صنفى بوده و ترتيب آن برحسب حروف الفبا در حروف اول و دوم نام افراد است.

۲. ميرزا محمد اخبارى در كتاب «مُنية المرتاد فى ذكر نفاة الاجتهاد»، از اصحاب ائمه تا زمان خود، هر كسي را كه منكر اجتهاد بوده
 وردّى بر آن نوشته، ياد كرده است.



صغری بودند و امکان برقراری ارتباط حضوری با ایشان، جز در مسائل ضروری نبود. بنابراین امکان برر سی دقیق و ارزیابی روایات می سر نبود؛ ۵. در صورت عرضه برخی از مرویات کتاب الکافی به امام زمان ×، قطعاً برخی از این اخبار مورد تأیید ایشان قرار نخواهد بود؛ ۶. در صورتی که بیان این سخن از ناحیه ایشان باشد، دلیلی بر صحیح بودن تمام محتوای این کتاب نیست (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۳۱).

از نظر وی، عمده منتقدان، قبل از هر چیز احوال راوی را مورد بررسی قرار می دهند و به صرف علم به ضعف یا انحراف راوی، تمام مرویات وارده از راوی مورد نظر را کنار می گذارند. در حالی که عملکرد شیخ کلینی در جمع آوری احادیث، ناظر به تمام ابعاد اعم از متن، سند و سایر قرائن بوده است، به صورتی که با این نگاه جامع می توان به صحت صدور حدیث از معصوم اعتماد کرد (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۳۱).

بروز چنین تناقضاتی به تفاوت معیارهای صحت حدیث میان متأخران و متقدمان برمی گردد. به این صورت که متقدمان حدیثی را صحیح قلمداد می کردند که بتوان به صدور آن از معصوم اطمینان یافت، ولی در دوران متأخر، صحت حدیث بر مبنای ویژگی های سندی روایات مبتنی است؛ یعنی اتصال و انقطاع سند و ویژگی های راویان موجود در آن. بنابراین از آنجا که صحیح قدمایی اعم از صحیح متأخران است، بسیاری از روایاتی که نزد قدما صحیح بوده است، نزد متأخران که صرفاً صحت سندی را ملاک قرار داده اند، ممکن است ضعیف به شمار آید (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۳۲).

## ١. عدول محدثان متأخر از سيره قدما

هاشم الحسنی در مورد دلایل عدول محدثان متأخر از سیره قدما و روی آوری آنها به دستهبندی چهارگانه، هم، نظرات مامقانی را نقل می کند و هم علت دیگری را طبق نظر خود مطرح می کند که به زعم او دلیل اخیر واقعی تر است. (الحسنی، ۱۳۹۸: ص۱۳۳)

او از قول صاحب کتاب مقباس الهدایة، دلیل عدول متأخران را از بین رفتن قرائن و برخی از اصول معتمدی عنوان می کند که قدما به عنوان ملاک صحت روایات مورد استفاده قرار می دادند. اطلاع و دستیابی به قرائن صحت صدور حدیث در میان متقدّمان چنان بااهمیت بوده که طبق اظهار الحسنی، سفرهای متناوب و متعدد شیخ کلینی به اماکن و کشورهای مختلف به خاطر اطلاع از این قرائن بوده است.

دلیل دیگری که الحسنی آن را برگزیده، عبارت است از اینکه مقبولیت کتب اربعه، به ویژه الکافی به علت حسن ظن علمای متقدم نسبت به مؤلفان این کتب بوده است. به عبارت دیگر، تو صیف این کتب به «وثاقت»، از موثق و معتمد بودن مؤلفان آنها نشأت میگیرد. علمای متأخر، از آن رو که فارغ از مؤلف، احادیث را مورد تو جه قرار داده اند، زیر بارِ چنین مقبولیتی نرفته اند: «و قد تلقی العلماء تلك



المجاميع بالقبول والتقدير نظرا لثقتهم باصحابها في دينهم وعلمهم، فحسن الظن بالكليني وغيره من مؤلفي الكتب الاربعة، يسر لهذه الكتب ان تحتل تلك المكانة الرفيعة في نفوس العلماء والمحدثين نحوا من ثلاثة قرون تقريبا» (الحسنى، ١٣٩٨: ص١٣٤)

از نظر وی، مقوله اکتفا به اعتماد به برخی از افراد در سیره شیخ کلینی نیز مشهود است، به این صورت که اختصار سند در الکافی و استفاده از الفاظی مانند «عدة» و یا «الجماعة» به خاطر اعتماد کلینی به وثاقت آنها بوده است.

موثق و معتمد دانستن مرویّات الکافی که بخشی از سیره علمی محدثّان اولیه به شمار میرفت، با ظهور علامه حلی و استاد وی؛ احمد بن طاووس، در قرن هفتم به تدریج رنگ باخت و تعدیل شد، ولی چنین مقبولیتی همچنان در میان «اخباری» ها وجود دارد. ایشان، عملکرد علا مه حلی در دسته بندی چهارگانه حدیث به صحیح، حسن، موثق و ضعیف را بدعت و خروج از سیره سَلَف صالح دانسته و وی را مورد طعن و سرزنش قرار داده اند (الحسنی، ۱۳۹۸: ص ۲۲).

هاشم الحسنی در مورد دلایل عدول محدثان متأخر از سیره قدما و روی آوری آنها به دسته بندی چهارگانه، هم نظرات مامقانی را نقل می کند و هم علت دیگری را طبق نظر خود مطرح می کند که به زعم او دلیل اخیر واقعی تر است (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۳۳).

او از قول صاحب کتاب مقباس الهدایة، دلیل عدول متأخران را از بین رفتن قرائن و برخی از اصول معتمدی عنوان می کند که قدما به عنوان ملاک صحت روایات مورد استفاده قرار می دادند. اطلاع و دستیابی به قرائن صحت صدور حدیث در میان متقدمان چنان بااهمیت بوده که طبق اظهار الحسنی، سفرهای متناوب و متعدد شیخ کلینی به اماکن و کشورهای مختلف به خاطر اطلاع از این قرائن بوده است.

دليل ديگرى كه الحسنى آن را برگزيده، عبارت است از اينكه مقبوليت كتب اربعه، به ويژه الكافى، به علت حسن ظن علماى متقدم نسبت به مؤلفان اين كتب بوده است. به عبارت ديگر، تو صيف اين كتب به «وثاقت»، از موثق و معتمد بودن مؤلفان آنها نشأت مى گيرد. علماى متأخر، از آن رو كه فارغ از مؤلف، احاديث را مورد تو جه قرار داده اند، زير بار چنين مقبوليتى نرفته اند: «و قد تلقى العلماء تلك المجاميع بالقبول والتقدير نظرا لثقتهم باصحابها في دينهم وعلمهم، فحسن الظن بالكليني وغيره من مؤلفي الكتب الاربعة، يسر لهذه الكتب ان تحتل تلك المكانة الرفيعة في نفوس العلماء والمحدثين نحوا من ثلاثة قرون تقريبا» (الحسنى، ١٣٨٠: ١٣٤).

از نظر وی، مقوله اکتفا به اعتماد به برخی از افراد در سیره شیخ کلینی نیز مشهود است، به این صورت که اختصار سند در الکافی و استفاده از الفاظی مانند «عدة» و یا «الجماعة» به خاطر اعتماد کلینی به وثاقت آنها بوده است.



موثق و معتمد دانستن مرویات الکافی که بخشی از سیره علمی محدثان اولیه به شمار می رفت، با ظهور علامه حلی و استاد وی، احمد بن طاووس، در قرن هفتم به تدریج رنگ باخت و تعدیل شد، ولی چنین مقبولیتی همچنان در میان «اخباری ها» وجود دارد. ایشان، عملکرد علا مه حلی در دسته بندی چهارگانه حدیث به صحیح، حسن، موثق و ضعیف را بدعت و خروج از سیره سلف صالح دانسته و وی را مورد طعن و سر زنش قرار داده اند (الحسنی، ۱۳۹۸: ۲۲).

او در این مورد، تذکر می دهد که چنین دیدگاهی شبیه نظرات متعصبانه اهل سنت در مورد صحیح بخاری است. مانند این تعبیر: «لکل من روی عنه فی الصحیح فقد جاز القنطرة». به این معنی که درباره کسی که بخاری از او روایت کرده، می گفت: او از پل (جرح) عبور کرده است؛ مقصودش این است که به جرح او که از زبان علمای رجال بیان شده توجهی نمی شود: «ولم یدع احد بأنه صحیح بجمیع مرویاته لا یقبل المراجعة والمناقشة سوی جماعة من المتقدمین تعرضوا للنقد اللاذع من بعض من تأخر عنهم من الفقهاء والمحدثین، ولم یقل احد: بأن من روی عنه الکلینی فقد جاز القنطرة کما قال الکثیرون من محدثی السنة فی البخاری» (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۳۵).

البته وی متذکر می شود که پندار صحیح انگاری تمام راویان صحیح بخاری، از جنس مبالغه و غلق بوده و به عموم اهل سنت منسوب است، ولی نظر صحت و وثاقت راویان الکافی فقط به خود کلینی و بعضی از مقلدان اخباری منتسب است.

الحسنی با اتخاذ رویکردی میانه، اثبات تعارض میان روایات الکافی و سایر روایات صحیحتر - طبق سیره علمی علامه حلی - را دلیل بر متروک و مردود بودن روایت موجود در الکافی نمی داند. طبق نظر وی، احادیث نیاز به تصفیه و بازبینی -با وجود صحت - از نوع احادیث متعارضی هستند که با روایت صحیح تر در تعارض هستند. بنابراین نمی توان و نباید این احادیث را ضعیف شمرد.

وی بروز این تعارضات را طبیعی و تحت عوامل زیر دانسته است: ۱. بُعد مسافت و طولانی بودن مسیر میان انمه <sup>۸</sup> و طبقات حدیث؛ ۲. اقتضائات دوران زندگی علامه حلی که باب تشکیک در مرویات متقدم باز شد و با طبقه بندی حدیث به چهار دسته صحیح، حسن، موثق و ضعیف، علما و محدثان با ملاک دیگری، روایات الکافی را تجزیه و تحلیل کردند. در این دوران، ا صول و قواعد علم درایه احصا شده و تمام روایات با این معیار مورد ارزیابی قرار گرفتند و در نتیجه روایاتی که شرایط و ضوابط تعیین شده را احراز کرده با شد، پذیرفته شده و مورد اعتماد قرار می گیرد و روایات فاقد ضوابط، مردود اعلام شدند (الحسنی، ۱۳۶۸: ۱۳۶۶).



البته از فحواي سخنان ها شم معروفالحسني چنين قابل استنباط است كه اتخاذ چنين موضعي توسط محدثان شیعی متأخر، به نفوذ بدبینی تاریخی نسبت به مرویات اهل سنت برمی گردد که با راهیابی جعلیات و احادیث نادرست فراوان در اثر منع نگارش و تدوین حدیث روی داد. یکی از سخنان وی در این زمینه چنین ا ست: «به سبب این مو ضع گیری منفی در مورد تدوین حدیث، احادیث زیادی جعل شد و در این میان، سیاست و تعصبهای قومی بر طبق هوسها و اغراض سیاست مداران، نقش نفرتانگیز خود را در میان محدثان شیعه و سنی ایفا کرد تا این که شکاف عمیقی بین مسلمانان شیعه و سنی ایجاد شد. این بر خورد سبب شد که اهل سنت به مجموعه های حدیثی شیعه همانند ابزاری برای نابود كردن دين اسلام و زشت جلوه دادن آثار آن بنگرند. چون به گمان آنها، راويان اين احاديث ا شخاصی هستند دروغ گو و جاعل حدیث که بوی رفض و انکار کار خلفا از آنان به مشام می رسد. به تعبیر برخی از آنان، اصول ویرانگر شیعه در مضامین این احادیث به چشم می خورد. در چنین اوضاعی طبیعی بود که این تعصب اهل سنت، آثار بدی بر روح شیعیان به جای گذارد و آنان را مجبور کند که از دریچه شک و تردید به صحاح سته و کتابهای حدیث اهل سنت بنگرند، خصوصاً شیعیان مشاهده می کردند، بخاری به عنوان یکی از مطمئن ترین راویان اهل سنت که کتابش از موثق ترین و صحیح ترین کتابهای حدیث آنان به شمار می رود، از امام جعفر صادق× و سایر ائمه و فرزندان آنان روایتی نقل نکرده و درهمین حال به نقل روایت از تبهکارانی چون معاویه و مروانبن حکم و عمران ابن حطان خارجي يرداخته است» (الحسني، ١٣٩٨: ٢٣).

وی همچنین در نقل حدیث به افرادی تکیه کرده است که واجد شرایطی نبودهاند که برا ساس آنها پژوهشگر بتواند به صدور حدیث از رسول خدا یا از بزرگان صحابه که خود مستقیماً از پیامبر شنیدهاند، اطمینان بیابد. وضع و اسباب و شرایطی ازاین قبیل، شیعیان را مجبور ساخت تا در برابر روایتهای اهل سنت مو ضع محتاطانه ای در پیش بگیرند، زیرا می خوا ستند گفتار و کردار پیامبر را از واقعیتی که خود احساس می کنند و به آن اطمینان دارند بدست آورند (الحسنی، ۱۳۹۳: ۱۳).

از نظر الحسنی، با اعمال ضوابط و شرایط متأخران، از میان احادیث الکافی که بالغ بر ۱۶ هزار و ۱۷۷ حدیث، صحیح بوده، ۱۴۴ حدیث، حسن، ۱۱۲۸ حدیث، موثق، ۱۷۷ حدیث، قوی و ۷۴۸۵ حدیث، ضعیف محسوب می شوند. وی بعد از ذکر این آمار، متذکر می شود که ضعیف شمرده شدن ۷۴۸۵ حدیث از الکافی، به معنای بی اعتبار بودن کامل این روایات و غیر معتمد بودن آنها نیست؛ چراکه ضعف مطرح شده از ناحیه سند روایت بوده و با توجه به وجود برخی از این روایات در اصول اربعمائه یا برخی از کتابهای معتبر یا موافقت مضمونی با آیات قرآن کریم و سسنت، همچنان از قوّت لازم برخوردار بوده و شاید در مقام تعارض با روایات دیگر، مورد رجحان قرار نگیرند (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۳۷).



## ۲. نفوذ روایات غیرصحیح در مجامع حدیثی شیعی

هاشم معروف الحسنى، پس از بیان انگیزه های مختلف در ظهور و بروز پدیده نامیمون احادیث نا صحیح و مجعول، مانند «بهرهگیری حاکمان و سیا ستبازان از احادیث مجعول»، «غفلت از سایر موضوعات حدیثی غیر از احکام شرعی و بروز مکاتب انحرافی» و «نفوذ داستان سرایان و جیره خواران»، دلیل اصلی بروز احادیث نادرست و بی پایه و نفوذ آنها در میان مصنفات و مرویات تشیع را انگیزه های مذهبی دانسته و عنوان کرده است. به عقیده وی، در دوره پس از بنی امیه، گروهی از شیعیان علی بن ابی طالب نیز به میدان آمده و مناصب مختلفی را صاحب شدند. این شیعیان که دشنام گویی به امیرالمؤمنین علی x را بر منابر و در مساجد و اجتماعات شنیده و شاهد انتساب دروغین بیان فضیلت خلفا و بنی امیه به پیامبر اکرم بودند، به محض بروز فرصت، بی پروا و بی مهابا، احادیثی در فضیلت امیرالمؤمنین و فرزندانش^ و در عیب جویی از خلفا ساخته و پرداخته و آنها را به امامان شیعه نسبت دادند (الحسنی،

وی، نفوذ سخنان دا ستان سرایان در میان احادیث را از عوامل دیگر رخنه برخی از احادیث نا صحیح در میان منابع حدیثی شیعه شمرده است. طبق نظر او، متأسفانه در دوران بنی امیه و بعد از این ایام، داستان سرایان به منبعی برای اتخاذ حوائج علمی و رفع نادانسته ها شده بودند و میان شیعه و سنی اختلاف افکنی می کردند و علاوه بر جعل حدیث، مشغول دغل بازی و فریب مردم بودند (الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۸۴).

طبق نظر الحسنى، برخى از احاديث در منقبت و فضيلت اهل بيت^ و پيروان ايشان نيز از بيان دا ستان سرايان سرچ شمه گرفته و مقبوليت اين سخنان بى ا ساس را قائل بودن برخى از علما به قاعده «تسامح در ادله سنن» دانسته است (الحسنى، ۱۳۷۲: ۲۰۶ و ۲۰۷).

در ا صول فقه باب مفصلی به نام «تسامح در ادله سنن» وجود دارد که ا ساس و پایه این بحث را روایات «من بلغ» تشکیل می دهد. «روایات من بلغ»، روایاتی هستند که با عبارت «من بلغه» آغاز می شوند و مضمون این روایات آن است که هر کس به قصد ثواب و پاداش، عمل مستحبی را بر مبنای حدیثی انجام دهد، به پاداش آن می رسد، هر چند آن روایت، صحیح نباشد (آخوند خراسانی، ۱۴۰۹: ۱۲۳ – زین الدین، ۱۴۰۸: ۹۴).

هاشم معروف الحسنى با مردود شمردن قاطعانه چنین زعمی، منشأ بیشتر روایات مشمول قاعده تسامح در ادله سنن را سخنان و افسانه های داستان سرایان دانسته است؛ چراکه روایات «من بلغه...» علاوه بر نداشتن شرایط مقبولیت روایت -که صحت صدور آنها از معصوم ۲ را خد شهدار می سازد-، مخالف با محکمات قرآن کریم و اصول قاطع عقلانی مبنی بر ممنوعیت دروغگویی است (الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۲).





هاشم معروف الحسنی، در بیان دلیل دیگری بر نفوذ و رخنه احادیث ناصحیح در منابع روایی مانند الکافی، حدیث سازی دشمنان اهل بیت را مطرح کرده است. به نظر وی، آنها که کوشیده اند تا با هر وسیله ای میان سنّی و شیعه و رهبران آنها، شکاف ایجاد کنند، برخی از احادیث را جعل کرده و به امامان شیعه میان سنّی و شیعه و رهبران آنها، شکاف ایجاد کنند، برخی از احادیث را جعل کرده و به امامان رهگذر بتوانند راحت تر اندی شههای مسموم خود را منتشر کنند و به اهداف خود بر سند. کسانی چون مغیرة بن سعید، صائد النهدین، بیان بن سمعان، ابو زینب و ده اقت از این قبیل که هزاران حدیث معیرة بن سعید، صائد النهدین، بیان بن سمعان، ابو زینب و ده این از این قبیل که هزاران حدیث ساختند و آنها را در لابلای احادیث امام باقر و امام صادق \* جای دادند و به ایشان منتسب کردند. امامان شیعه، خود در منا سبتهای مختلف مردم را به این مسئله توجّه دادند. این افراد و امثال آنها گاه احادیث صحیحی را نیز از ائمه روایت می کردند تا دروغهای خود را بدین و سیله بپو شانند (الحسنی، احادیث صحیحی را نیز از ائمه روایت می کردند تا دروغهای خود را بدین و سیله بپو شانند (الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۶).

#### ۳. روایت کلینی از راویان غیرشیعی

یکی از تفاوتهای تعریف حدیث صحیح در میان علمای متقدّم و متأخر، نقل روایت توسط راویان امامی مذهب و عادل است. به این صورت که در میان علمای متقدّم، دایره شمول صحت حدیث گسترده تر بوده و روایاتی را که مقارن با برخی از قرائن مرتبط با صدور حدیث از معصوم باشد و یا در کتابی نوشته شده باشد که مورد تأیید و اقرار امام قرار گیرد، یا در اصول اربعمائة و یا در کتابی باشد که مورد اعتماد محدثان طبقه اول و عمل به مفاد آن شایع بوده است، به عنوان حدیث صحیح قلمداد کرده و در مجامع روایی خود، مانند الکافی ذکر می کردند. این در حالی است که احیاناً راوی این حدیث صحیح، غیرشیعی و دارای مذهب و عقیده مختلف باشد.

علمای متأخر مانند علامه حلی از این سیره پیروی نکرده و صحت حدیث را به امامی مذهب بودن راوی منح صر کردند و حدیث مقرون به راویان غیرامامی را به عنوان حدیث موثق معرفی کردند (شهید ثانی، ۱۴۰۸: ۳۶).

استفاده شیخ کلینی از راویان غیرامامی، مستند به برخی از سخنان اهل بیت^ در مورد صحت روایت از افراد غیرامامی بوده است، به طوری که عدالت راوی لازم الإحراز است و با وجود صداقت و امین بودن در نقل روایت، اختلاف در عقیده، مانع اعتماد به روایات او نیست.

چنين برخوردى با مرويات ساير مذاهب بسيار درخور توجه و با اهميت است: «ويؤكد ذلك ان الكليني نفسه روى عن جماعة من العامة كحفص بن غياث القاضي الذي تولى القضاء للرشيد و غياث بن كلوب و نوح بن دراج و طلحة بن زيد، و عباد بن يعقوب الرواجني، و النوفلي و السكوني وعن الزهري و وهب





بن وهب ابي البختري و جاء في بعض كتب الرجال انه كان من قضاة العباسيين وعن عبد الله بن محمد بن ابي الدنيا وغيرهم ممن ورد ذكرهم في اسانيد الكافي. و إذا كان الاكثر من الشيعة يتشددون في رواية غير الامامي أو يعتبرون كون الراوي اماميا، فذلك لا يعني انه من ضرورات مذهبهم في الحديث و انما هو من الاجتهاد الذي تختلف فيه الانظار والآراء، وكما ذكرنا ان اعتمادهم على مرويات الفطحية وغيرهم، وتدوينها في مجاميعهم، مع العلم بانهم كانوا يسمونهم (بالكلاب الممطورة) مما يؤكد ان جماعة منهم يكتفون بعدالة الراوي في مذهبه و ان الاختلاف في العقيدة لا يمنع من الاعتماد على ما يرويه، إذا كان صادقا و مأمونا في النقل و الذي يؤيد هذا المبدأ و يؤكده قول الامام العسكري× في جواب من سأله عن مرويات بني فضال باعتبارهم من المنحرفين عن المخطط الاثني عشري: خذوا ما رووا وذروا ما رأوا. هذا الحديث يرشد إلى ان فساد العقيدة لا يسري إلى فساد القول، فإذا قال المخالف لك، حقا و صدقا فخذ بقوله و اعتمد عليه إذا كنت تثق بصدقه واستقامته و اترك رأيه ما دمت تعتقد بفساد» (الحسني، ١٣٩٨: ١٢٤).

عملکرد کلینی در بهره گیری از راویان غیرشیعی به سیره قدما در قبول حدیث برمی گردد. در عملکرد قدما، ضعف و فساد مذهب چندان در ارزیابی راوی و بالطبع پذیرش حدیث او دخالت ندارد. شاهد این سخن، تفکیک ضعف مذهب روات از وثاقت ایشان و نیز معتبر دانستن آثار برخی راویان با وجود ضعف اعتقادی ایشان است (شهیدی، روحالله، ۱۳۸۶: ۱۴۱-۱۴۲). مؤید این مطلب نمونه توثیقهایی است که در کتب متقدمین موجود است.

راویان اهل سنت، بیش از راویان فرق دیگر مورد توجه رجالیون و علمای حدیث شناس شیعه قرار گرفته اند. یکی از مهم ترین دلایل توجه به راویان این فرقه، احتمالاً به خاطر قدمت طولانی، همراهی و مصاحبت با اهل بیت عصمت و طهارت است. مؤید این مطلب، احادیثی از ائمه اطهار است که جواز مراجعه به احادیثشان را که توسط راویان عامه نقل می شود، صادر کرده اند؛ به عنوان نمونه، از امام صادق × روایت شده است که هر گاه حادثه ای برای شما اتفاق افتاد که حکم آن را از روایات ما نیافتید، به آنچه عامهٔ مردم (یعنی اهل سنت) از امام علی × نقل می کنند، مراجعه کرده و بر پایهٔ آنها عمل کنید (حر عاملی، ۱۴۱۴: ۹۱/۲۷). شیخ حر عاملی این حدیث را پذیرفته و عمل به روایات اهل سنت از امام علی × را در صورتی که نصی از شیعه موجود نباشد، جایز دانسته است (حر عاملی، ۱۴۱۸).

در منابع حدیثی شیعه گونهای دیگر از روایت را می توان یافت که در آنها راوی از امام درباره حدیث مروی از طریق اهل سنت پر سش می کند. امام نیز بر صحت آن تصریح کرده و آن را شرح و تفسیر نمودهاند (طوسی، ۱۳۶۵: ۴۶۳/۷؛ کلینی، ۱۴۲۹: ۵۵۶/۵).





یکی دیگر دلایل اهمیت منابع روایی اهل سنت، دستیابی به احادیث ائمه اهل بیت^ است که محدثان عامه در آثار خود گرد آوردهاند. از آنجا که عالمان اهل سنت، ائمه شیعه را از امام علی تا امام رضا جزء صحابه، تابعان و اتباع تابعان به شمار می آورند، از این رو، احادیثی به نقل از ایشان در منابع خود ذکر کردهاند (عسقلانی، ۱۴۰۶: ۱۵/۱). حضور محدثان بزرگ اهل سنت همچون ائمه چهارگانهٔ آنها در مجالس درس ائمه، به ویژه صادقین و اعترافشان به مقام علمی امامان شیعه، دلیل محکمی بر جلالت شأن و رفعت مرتبت ایشان است. ابوحنیفه در باره امام صادق تر بر این باور است که چنان که آن حضرت نبود، مردم هرگز مناسک حج خویش را فرا نمی گرفتند (ابن بابویه، ۱۴۱۳: ۱۹۸۲).

علاوه بر این، برخی از رواة عامه توسط علمای رجال شیعه توثیق شدهاند که برخی از این موارد عبارت است از:

۱. شیخ نجاشی برخی از راویان عامه مذهب را با اصطلاح «ثقه» معرفی کرده است؛ همچون: اصرم بن حوشب البجلی (نجاشی، ۱۴۱۶: ۱۳۸)، یحیی بن اصرم بن حوشب البجلی (نجاشی، ۱۴۱۶: ۴۱۸)، یحیی بن سعید القطان (نجاشی، ۱۴۱۶: ۴۴).

۲. لوط بن یحیی بن سعید بن مخنف بن سالم ازدی غامدی، معروف به ابو مخنف، شیخ محدثان و راویان اخبار در کوفه بود. ابومخنف از چهرههای اهل فضل و حدیث به شمار میرفت و روایتهای او مورد اعتماد بود و هنگامی که سند به او میرسید، همه سکوت میکردند. از امام باقر × نیز نقل روایت کرده است (نجاشی، ۱۴۱۶: ۳۲۰).

۳. طلحة بن زيد أبــو الخزرج النهدى الشامى، يكى از راويان امام جعفر صادق × است. شيخ طوسى درباره ايشان آورده است: او عامى مذهب و صاحب كتاب است و كتابش نيز مورد اعتماد است (طوسى، ۱۴۱۷: ۲۵۷).

۴. همچنین عبد الواحد بن عمر بن محمد کنیهاش أبا طاهر قاری است. وی نیز عامی مذهب است و کتابی در باره قراءت امیر المؤمنین × نوشته و شیخ طوسی کتاب او را مورد اعتماد دانستهاند (طوسی، ۱۴۱۷: ۳۴۹).

البته باید توجه داشت توثیقاتی مانند شیخ محدثان و صاحب کتاب زمانی درباره راویان اهل سنت کاربرد دارد که شخصیت روایی ایشان از طرف علمای اهل حدیث شیعه توثیق شده باشد و کتب ایشان نیز مورد اعتماد باشد؛ همان گونه که علمای متقدم، همچون شیخ طوسی بر این کتب صحه گذاشته اند.

۵. چند تن از شاگردان و راویان مستقیم اهل بیت<sup>۸</sup> نیز از اهل سنت هستند: مقاتل بن سلیمان خراسانی بلخی (کشی، ۱۴۰۹: ۴۸۸/۲) از شاگردان امام باقر \* و امام صادق \* بودند. افرادی همچون



ابراهیم بن ادهـم (شبستری، ۱۴۱۸: ۱۳۲۸)، سلم بن سالم بلخی (طوسی، ۱۳۷۳: ۲۱۹، ش ۲۹۰۱)، عمر بن هارون بلخی (طوسی، ۱۳۷۳: ۲۵۴، ش ۳۵۷۶) و شقیق بن إبراهیم بلخی (طبری، ۱۳۸۳: ۲۵۸) عمر بن هارون بلخی (طبری، ۱۳۸۳: ۳۵۸) نیز از راویان امام کاظم× هستند.

9. شیخ نجاشی – که به حق می توان وی را بزرگ و سرآمد علم رجال دانست و در موارد بسیاری مورد ا ستناد و ا ستفاده ها شم الحسنی قرار گرفته ا ست – زمانی که یک راوی را توثیق می کنند، باید به این توثیقات اعتماد کرد. وی راویان عامی، همچون حسین بن علوان کلبی (نجاشی، ۱۴۱۶: ۵۲)، امرم بن حوشب بجلی (نجاشی، ۱۴۱۶: ۱۲۰)، سلیمان بن داود منقری (نجاشی، ۱۴۱۶: ۱۸۴)، عبد الرحمن بن بدر أبو إدریس (نجاشی، ۱۴۱۶: ۲۳۸)، فضیل بن عیاض (نجاشی، ۱۴۱۶: ۳۱۰) و... را ثقه و قابل اعتماد معرفی نموده است.

متأسفانه، در مقابل چنین موضع گیری منطقی، علما و محدثان اهل سنت نسبت به مرویات و رجال شیعی موضع بسیار تندی اتخاذ کرده و آن را به کلی مردود و متروک شمردهاند (مهدوی راد، ۱۳۸۷: ۸). آنان روایتهای شیعه و حدیثی را که تمام یا بعضی از راویان آن شیعه با شند، نمی پذیرند. البته آنان به بسیاری از منابع اهل سنت که مؤید این اتهام است، استناد جستهاند. برخی از اهل سنت بر وجوب رد حدیث به صرف این که با برخی از عقاید شیعه سازگار باشد و یا بوی تشیّع از آن به مشام برسد، تصریح دارند. این علاوه بر اتهاماتی است که هر یک از این دو گروه در خلال بعضی از روایتهای تدوین شده در کتب حدیث هر یک از فریقین، بدون تأمل در مضمون آن روایت و تحقیق درباره سند آن و نیز قبل از مقایسه آنها با اصول پذیرفته شده، به یکدیگر وارد کردند (الحسنی، ۱۳۹۳: ۱۳).

برا ساس گفته الحسنی، با وجود اینکه طبق نظر برخی از علمای متأخر حدیث شیعه، قبول روایت از غیرامامی صحیح نبوده و در عدم پذیرش، تفاوتی میان مذاهب مختلف غیرامامی نیست، در مقابل، محدثان اهل سنّت نیز قبول روایت از مخالفان را مردود اعلام کردهاند. با این تفاوت که گویا این موضع تند تنها علیه شیعیان اتخاذ شده و فرقههای دیگر مانند خوارج از این امتناع مبرّا هستند. دلیل این امر، اعتقاد به این است که خوارج دروغ را حلال نمی شمارند، در حالی که متأ سفانه شیعیان را متهم به این کار می کنند (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۴۷).

ها شم الحسنی در این زمینه نو شته است: خوارج را چطور می توان عادل دانست در حالی که آنها تمام مسلمانان را تکفیر می کردند؛ چرا که با آنها در جهاد با امویان شرکت نکرده بودند. همچنین آنها امام علی \* و پیروانش، عثمان و پیروانش را تکفیر کرده و خون و اموال تمام افرادی را مباح اعلام می کردند که به دین و معتقدات آنها درنیامده بودند (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۴۸).



مطابق گفته الحسنی، جایگاه سخنان فرقه زیدی نزد محدثان اهل سنت بالاتر از جایگاه شیعیان امامی است. امثال سباعی، زیدی ها را به صداقت و امانت متصف کرده و آنها را معتدل ترین طایفه شیعه و نزدیک ترین گروه به فقه اهل سنت معرفی کرده اند (السباعی، ۱۱۰).

هاشم الحسنی با کناره گیری از مناقشه و جدل در مردود دانستن سخنان و اباطیل قاطبه اهل سنت در مردود شمردن مرویات راویان شیعه به دلیل بدعت دروغین ایشان در خلافت علی بن ابی طالب و منقبت اولاد وی، پرسشی کلیدی در این زمینه مطرح می کند: با وجود اینکه علمای اهل سنت، روایات شیعیان را به خاطر بدعت گزاری ایشان مردود می دانند، چگونه مرویات امثال مروان، معاویه، مغیرة بن شیعیه، عمرو بن العاص، طلحه، زبیر و نعمان بن بشیر الانصاری را می پذیرند؟! همان کسانی که خونها ریختند، حرامها را مباح دانستند و جنگی شدید و بی امان علیه امام جامعه راه انداختند؛ همان امامی که مهاجران و انصار و مسلمانان از تمام نواحی و نقاط او را انتخاب کرده بودند؟!

«لقد اتفق اكثر السينة على ان مرويات الشيعة لا يجوز الاعتماد عليها لانهم في طليعة المبتدعة المتسترين بالاسلام ومن الدعاة إلى بدعتهم، لانهم يدعون بأن الرسول نص على علي بالخلافة في غدير خم وغيره من المواقف و وضعوا على حد تعبيرهم الاف الاحاديث في فضله و فضل السيدة فاطمة و ولديها الحسن والحسين، لذلك فهم من المبتدعة الكذابين، و الخوارج من المبتدعة الصادقين. نحن لا نريد ان نناقش و نجادل في المرويات حول استخلاف علي وفضائل اهل البيت، لا نريد ذلك، لان الحديث حول هذه المواضيع يتصل بتاريخ الاسلام و قد تكلم فيه الشيعة و السنة في عشرات المناسبات و كتبوا حوله عشرات الكتب، لكن الذي اريد ان اقوله لمن يحتج في رفض مروياتهم، بأنهم من المبتدعة الداعين إلى بدعتهم. كيف سوغ هؤلاء لانفسهم قبول مرويات مروان و معاوية و المغيرة بن شعبة و عمرو بن العاص و طلحه و الزبير و النعمان بن بشير الانصاري و امثال هؤلاء ممن أراقوا الدماء واستباحوا الحرمات و اعلنوها حربا شعواء لا هوادة فيها على الامام الشرعي الذي اختاره المهاجرون والانصار و المسلمون من جميع الليان والاقطار» (الحسني، ۱۹۹۸).

## ٤. دفاع از الكافي

ها شم الحسنی علی رغم برخورداری از روحیه مستقل و بی طرف، از آثار حدیثی شیعیان، به ویژه کتاب الکافی، دفاع دقیق و منطقی کرده است. طبق اظهار وی، انگیزه های متعصّبانه، سبب پشتیبانی اش از مرحوم کلینی نیست، بلکه حمله شدید و توجیه ناپذیر بعضی از مؤلفان اهل سنت به او محرّک اصلی او در پشتیانی از الکافی بوده است (الحسنی، ۱۳۹۸: ۳۵۴). خواننده با تأمل و تفکر در موضع گیری



وى نسبت به بسياري از روايتهاى كليني از جمله در باب الحجة كافي به اين حقيقت پي خواهد برد.

حمله ابو زهره در دو کتابش به نامهای «الامام الصادق\*» و «الامام زید بن علی» به کلینی را می توان از جمله این حملات ناجوانمردانه بر شمرد. ابو زهره، کلینی را به خاطر ذکر بعضی از روایتها در مورد تحریف قرآن در الکافی به نفاق و دورویی متهم می کند و مدعی است که تمام روایتهای کلینی مشکوک است. البته این در حالی است که وی می داند بخاری و دیگر محدثان در کتابهایشان همین احادیث در مورد تحریف قرآن را در شکلی وسیع تر و آشکارتر از کلینی آوردهاند. با این حال بخاری و دیگران با چنان بر خوردی مواجه نشده اند و کسی خواستار رد تمام روایتهای آنان نشده است (غفار، ۱۴۱۵: ۵۷).

در این زمینه، با اطمینان کامل می توان گفت: اگر انتقاد و حملاتی که در مورد احادیث تحریف قرآن متوجه کلینی است، متوجه بخاری نیز می باشد، هاشم الحسنی با همان قدرت و شدتی که از کلینی پشتیبانی کرده، از وی انتقاد نیز کرده است.

#### ٥. ارزيابي برخي از راويان الكافي

هاشم الحسنى، در مقام ارزيابى برخى از راويان الكافى، بيان مىكند كه اهالى غلو در مورد روايات الكافى، از ميان متقدمان و متأخران، توانايى مردود شمردن ضعفها و كاستى هاى مطرح شده توسط علماى رجال و حديث در مورد بيشتر روايات الكافى را ندارند. همچنين امكان اثبات صحت بالجمله الكافى را نيز ندارند، حتى اخبارى ها كه شبيه فرقه حشويه در ميان اهل سنت هستند (الحسنى، ١٣٩٨: ١٩٢).

وی در تعلیل وجود طعون و ضعفها در الکافی چنین بیان میکند: شیخ کلینی در توثیق راویان و گزینش مرویات به اجتهادات خویش اعتماد کرده است. انسان هر چه هم که ارتقا یافته و از نظر علمی قدرتمندتر شود، از دایره انسانیت که توأم با صحت و خطاست، خارج نخواهد شد.

البته وی متذکر می شود که با وجود خطاهای بسیار شیخ کلینی در استخدام روایات، دچار عملکردهای نابخردانه بخاری نشده است؛ چراکه از سلاطین و درباریان و چاپلوسان و از صحابی نماها روایت نقل نکرده است (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۹۳).

از نظر وی، وجود برخی از غلاة و منحرفان از صراط مستقیم در زمره راویان الکافی، برای هر پژوهشگری در زمینه شناخت شخصیتها و احوال راویان آشکار است. متأسفانه، کلینی موفق به تدقیق در متن برخی از احادیث، به منظور پالایش و تطبیق دادن آنها با منطق اهل بیت و مرام آنها نشده است (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۹۳۳).





الحسنی، با استناد به سخن دانشمندان و منابع رجالی، از میان راویان الکافی، برخی از افراد متهم به انحراف و مطعون را برمی شمارد که در کتب شیعی به آنها اعتماد شده است. وی با بررسی حدود ۴۱ نفر از روایان الکافی، آنها را ضعیف و ناموثق معرفی کرده است. برخی از این افراد عبارت اند از:

- ۱. احمد ابن ابي زاهر أبو جعفر الاشعري؛ وى را متهم به نقل روايت از ضعفاء و نادانها كرده و عدم اعتماد به نفس را به او نسبت داده است.
  - ۲. يونس بن ظبيان؛ وي را ضعيف و غالى واضع معرفي كرده است.
- ٣. المفضل بن عمر الجعفي؛ وي فاسد المذهب بوده و طبق نظر نجاشي، مضطرب الرواية مي باشد.
  - ٤. محمد بن الوليد الصيرفي شباب؛ او را فردي ضعيف مي داند.
    - ٥. محمد بن ارومه؛ او متهم به غلو است.
- 7. محمد بن عیسی الیقطینی؛ وی از نظر برخی از صاحب نظران ضعیف و از نظر برخی دیگر، موثق است. با این حال، الحسنی او را ضعیف شمرده است.
- ۷. على بن حسان؛ وى از غلاة دروغ پرداز بوده و آيات و احاديث را براساس عقايدش تأويل
   مى كرده، همچنين صاحب تفسير الباطن است.
- ۸. على بن اسباط، معروف به أبي الحسن المقرى؛ الحسنى او را از قائلان به امامت عبدالله أفطح و ضعيف ارزيابى كرده است. البته در مورد او اضافه كرده، گفته شده است كه پس از مباحثه با على بن مهزيار از آراء خود صرف نظر كرد.
- ۹. عبد الرحمن بن کثیر، از بندگان العباس بن محمد بن عبد الله ابن العباس؛ از نظر الحسنی، وی
   واضع و سازنده احادیث بوده و دارای روایات شاذ، معیوب و افراطی است.
- ۱۰. على بن ابى حمزه البطائني؛ الحسنى او را واقفى مذهب، قائل به غيبت و رجعت امام موسى كاظم× دانسته و معتقد است وى، كذّاب، متهم و ملعون مى باشد.
- ۱۱. سلیم بن قیس بن سمعان (صاحب کتاب سلیم بن قیس)؛ در مورد وی چنین گفته است: برخی او را موثق و برخی دیگر او را ضعیف شمرده اند. با این حال، الحسنی حکم به ضعف وی داده است.
- ۱۲. صالح بن عقبة بن قيس بن سمعان؛ طبق گزارش هاشم معروفالحسني، وي از غاليان دروغگو بوده و غيرقابل اعتماد و غيرموثق است.
  - ١٣. محمد بن الحسن بن شمون؛ او را واقفى، غالى، ضعيف و فاسد المذهب معرفى كرده است.
- ۱٤. محمد بن على أبو جعفر القرشى؛ طبق نظر الحسنى، وى بسيار ضعيف، فاسد الاعتقاد و غيرقابل اعتماد بوده و به علت غالى گرى از قم اخراج شده است.



۱۵. عمر بن عبد العزیز؛ وی را راوی روایات ناشناس دانسته و او را به اختلاط احادیث متهم ساخته است. ۱۲. عبد الکریم بن عمرو بن صالح الخثعمی؛ او واقفی و خبیث بوده و طبق ارزیابی الحسنی، منبع روایت برای غلاة محسوب می شده است (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۹۳۳ ۲۰۱۰).

#### د.الحسني و صحيح بخاري

الحسنى، فارغ از صبغه و جهتگیریهای مذهبی، مرویات و محتوای کتاب «الجامع المُسنَد الصَّحیح المُختصَر مِن أُمور رسول اللّه | وَ سنَنه و ایّامه» معروف به «صحیح البخاری»، تألیف محمد بن اسماعیل بخاری را نیز در ترازوی بررسی و ارزیابی خود قرار داده و انتقاداتی به این معتبرترین کتاب روایی اهل سنت وارد ساخته است که اهم این موارد را می توان در عناوین ذیل تقریر نمود:

## ۱. نقد نظرات مختلف در مورد جایگاه صحیح بخاری

هاشم معروفالحسنی، عکس العمل علما و محدثان اهل سنت نسبت به محتوا و مرویات صحیح بخاری را به سه دسته تقسیم کرده است:

۱. برخی، علی رغم تقدیس صحیح بخاری، وجود عیب و نقیصه در گروهی از راویان احادیث این جامع حدیثی را تصدیق کرده و نبود شرایط مطلوب روایت گری در ایشان را تأیید کرده اند. مانند ابن صلاح، العراقی، البدر العینی، احمد شاکر، شعبة بن الجاج، شافعی.

۲. بیشتر این علما، علی رغم تأیید ضمنی نواقص و کاستی های صحیح بخاری، به دفاع از صحیح بخاری برداخته و با روش های مختلفی، در صدد پوشانیدن عیوب آن بر آمده اند.

۳. گروه دیگری بعد از استیصال و درماندگی از اثبات برائت صحیح بخاری از اشکالات و انتقادات وارده، به دفاع خودسرانه و متعصبانه از آن پرداخته و وارد ساختن اشکال و انتقاد به هر یک از راویان صحیح بخاری را غیرجائز دانسته اند. مانند ابن حجر عسقلانی (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۶۵–۱۶۶).

الحسنی، اشکالات وارده به راویان و رجال احادیث صحیح بخاری را برآمده از دو علت می داند: یکی، اجتهاد مؤلف و صحیح دانستن برخی از مطالب و اعتماد به آنها که در مورد هر مجتهدی بروز چنین اشکالات و انتقاداتی طبیعی است. و دیگری، روایت بخاری از برخی از صحابه که به خاطر قداست، مصونیت و عدالت ساختگی برای آنها، از دایره جرح و انتقاد خارج شده اند. برخی از این صحابه مطعون و معیوب عبارت اند از: عکرمة مولی ابن عباس، ا سماعیل بن اویس، عاصم بن علی و عمر بن مرزوق (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۲۶۶).



طبق اعلام ها شم الحسنى، اشكالات وارده به برخى از رجال صحيح بخارى، از قول علماى اهل سنت، عبارتاند از:

۱. تدلیس که در زمره مدلِّسان، ابوهریره قرار دارد. از نظر الحسنی، تدلیس آن است که راوی از فرد هم عصر خویش روایتی نقل کند، در حالی که روایت را از او نشنیده است. راوی این کار را به منظور به گمان افکندن و گول زدن افراد دیگر برای اثبات سِماع خویش انجام داده و شبیه آن است که راوی از تعابیر «سمعتُ فلانًا» یا «قال لی فلانٌ» استفاده کند، در حالی که اصلاً چنین حدیثی را نشنیده و فردی را که از او روایت نقل می کند، ندیده است.

 نقل از گروهی از خوارج، ناصبی ها، اهل تفکر قدریه و مرجئه و امثال آنها که محدثان و فقها ایشان را از اهالی بدعت شمرده اند (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۶۷).

### ۲. ارزیابی برخی از راویان صحیح بخاری

هاشم الحسنی، به منظور اثبات همسان بودن صحیح بخاری با سایر تألیفات و تصنیفات روایی و انهدام توهم صحت کامل مفاد کتاب و تقدیس و تنزیه آن از معایب، حدود ۶۳ نفر از رجال مورد استفاده شده در کتاب صحیح بخاری را مورد ارزیابی قرار داده و اسامی آنها را همراه با ضعف و جرح وارده بیان می کند (الحسنی، ۱۳۹۸: ۱۳۹۷). برخی از این راویان عبارت اند از:

۱. عکر مة مولی عبد الله ابن العباس؛ دلایل خود بر تضعیف وی را چنین شمرده است:
 ۱) دروغگویی شدید؛ ۲) همرأی بودن با خوارج و انتشار این افکار نادرست در آفریقا و غیره؛
 ۳) چاپلوسی و طمع ورزی نسبت به سلاطین و امراء.

۲. أبو بردة بن ابي موسى الاشعرى؛ او را نا صبى معرفى كرده كه در كينه توزى نسبت به امام على × مبالغه و اغراق مى كرده است.

مبالغه و اغراق مى كرده است. ٣. خالد بن مخلد القطراني الكوفى؛ وى مطعون الحديث، منكر الحديث بوده و از شيعيان غالى و تندرو محسوب مى شود.

3. عمر بن هانی العبسی؛ ضعف او را در قدری (مفوضِّه) مذهب بودن وی دانسته است. همچنین خاطرنشان کرده است که او از یاران بنی امیه بوده و از بزرگان سلحشوری به شمار می رود که برای بیعت کردن با یزید بن عبد الملك متعصب بوده و به صورت افراطی از این خلیفه طرفداری می کرد. وی توسط مروان حمار در اواخر حکومت امویان کشته شد.

٥. المغيرة بن مقسم، أبو هشام احد فقهاء الكوفة؛ وي مدلّس، ضعيف و عثماني مذهب بوده است.

٦. عمران بن حطان السدوسي؛ اتهاماتي كه به وي وارد مي باشد، عبارت اند از اينكه او متروك



الحدیث، خبیث در مذهب بوده و همچنین از رؤ سا و فقهای صفریه (گروهی از خوارج) و همچنین از مبلغان این مذهب به شمار می رود. او همان کسی است که ابن ملجم را به خاطر شهید کردن امام علی × ستوده است.

۷. عروة بن الزبير؛ هاشم معروف الحسنى، او را ناصبى دانسته كه براى جلب خشنودى معاويه سخنان و احاديث دروغين روايت مى كرده است.

۸. احمد بن بشیر الکوفی؛ طبق گزارش الحسنی، وی توسط نسائی و دارمی تضعیف شده است. طبق گواهی دارمی، او از متروکینی است که به روایات آنان اعتماد نمی شود.

9. اسید بن زید الجمال؛ وی ضعیف بوده و به روایت ناشناخته ها و مجهولات و سرقت حدیث متهم بوده و از افراد متمایل به تشیع محسوب می شود.

١٠. حصين بن نمير الواسطى؛ او ضعيف بوده و جزو ناصبيها (ناسزاگو به امام على \*) است.

1۱. سالم بن عجلان الافطس مولى بنى اميه؛ وى از بزرگان مرجئه بوده و احاديث معضل روايت كرده است. همچنين اخبار را به دلخواه خويش، تغيير مىداد. توسط عبد الله بن على بن عبد الله بن العباس كشته شد.

۱۲. محمد بن عبد الله بن مسلم بن عبد الله ابن اخي الزهرى؛ هاشم معروف الحسنى او را ضعيف ارزيابي كرده و وى را راوى احاديث غيرقوى مى داند.

۱۳. محمد بن زیاد الالهانی، أبو سفیان الحمصی؛ با اینکه وی معروف به نصب و عداوت نسبت به امام علی × است، براساس گزارش الحسنی توسط برخی از محدثان، به عنوان موثق معرفی شده است.

1٤. عمر بن ابي سلمة التنيسي الدمشقي صاحب الاوزاعي؛ فردي ضعيف بوده و امكان احتجاج با احاديث او وجود ندارد، همچنين احاديث باطلي را روايت كرده است.

۱۵. عدى بن ثابت الانصارى التابعى؛ وى را شيعى غالى و افراطى معرفى كردهاند. او امام مسجد شيعيان و قاضى ايشان محسوب مىشده است.

١٦. عبيد الله بن موسى ابن أبي المختار العبسى؛ او را ضعيف دانستهاند؛ چراكه متهم به تشيع است. همچنين راوى اخبار ناشناس بوده و در روايت از جامع سفيان ثورى، ضعيف است.

١٧. عبد الحميد بن عبد الرحمن؛ وي ضعيف العقل، ضعيف الحديث و مدعى إرجاء (مرجئه) است.

۱۸. هشام بن عروة الزبیری؛ روایت او مورد انکار قرار گرفته و مورد رضایت نبوده و در اواخر عمر دچار فراموشی شده است.

۱۹. قیس بن ابی حازم البجلی؛ وی از هجرت کنندگان به سمت رسول خدا ابود ولی موفق به دیدار ایشان نشد. او ضعیف، ناصبی و هجوم گر به امام علی × بوده و دارای احادیث ناشناس و نادر است.





#### نتيجهگيري

ها شم الحسنى، به منظور ایجاد وحدت و همدلى میان شیعیان و اهل سنت، اقدام به تصنیف آثار مختلفى در زمینه حدیث کرده است. در کتاب «دراسات في الکافي للکلیني و الصحیح للبخاري» در مقام اعتبارسنجى دو جامع متقدم و کهن حدیثى نزد پیروان فریقین، با ارزیابى اجمالى کلیات و اسناد این دو منبع، انتقادات و جراحاتى را به هر دو وارد ساخته و صحّت کامل آنها را زیر سؤال برده است.

با وجود اعلام بی طرفی و عدم سوگیری از جانب وی، طرفداری و هواخواهی او از موجودیت و آثار حدیثی شیعه قابل ا ست شمام ا ست. برای مثال، وی طرفداری متعصبانه و خشکاندیشانه از صحیح بخاری را بسیار غلیظ تر از الکافی دانسته و موضع بیشتر علما و محدثان شیعه در قبال محتوای الکافی را معتدل و منصفانه دانسته است.

وی عدم اعتماد و اعتقاد کامل خود را به تمام روایتهایی که در کتابهای حدیث آمدهاند؛ چه جوامع سته که مورد اطمینان اهل سنت است و چه کتب اربعه که مورد وثوق شیعه میباشد و از منابع مطمئن در بین کتابهای حدیث میباشند، اعلام کرده و بعضی را پذیرفته و برخی دیگر را رد کرده است.

به نظر می رسد هدف اصلی الحسنی در مقایسه الکافی و صحیح بخاری و اعتبار سنجی آنها این بوده است که به منظور د ستیابی به سیره و سنت رسول خدا الازم است بدون تعصبات مذهبی، تمام مرویات منقولِ معقول مورد بررسی و واکاوی قرار گیرد و فارغ از جهتگیری های متعصبانه، نگاه مشترکی به جوامع حدیثی فریقین اتخاذ شود.

گویا دغدغه اصلی و ناگفته وی از بیان چنین سخنان و نگارش چنین تصنیفاتی، تفکیک میان مفاهیم «صحّت کامل» و «اعتبار و اعتماد» بوده است. بدین صورت که با وجود اینکه هر دو منبع حدیثی معتبر و معتمد هستند ولی نباید تمام محتوا و مرویات موجود در آنها را صحیح دانست و در برخی از موارد، سخنان ناهمگون موجود در آنها را تأویل کرد.

الحسنی در راستای اثبات عدم صحت کامل و عدم پیراستگی دو جامع حدیثی از معایب، ۴۱ نفر از راویان الکافی و ۶۲ نفر از روایان صحیح بخاری را مورد بررسی قرار داده و حکم به ضعف و ناموثق بودن ایشان داده است.



#### فهرست منابع

- ۱. قرآن کریم، ترجمه محمدمهدی فولادوند، تهران: پیام عدالت، ۱۳۸۵ش.
  - ٢. ابوريه، م، اضواء على السنة المحمدية، قم: انصاريان، ١٣٨٩ش.
- ٣. آخوند خراسانی، م، كفاية الاصول، مقدمه سيدجواد شهرستانی، تصحيح مؤسسه آل البيت، قم: مؤسسه آل البيت، ١٤٠٩ق.
- ٤. ابن أبي الحديد، ع، شرح نهج البلاغة، تحقيق و تصحيح: محمد ابوالف ضل ابراهيم، قم:
   مكتبة آية الله المرعشى النجفى، ١۴٠۴ق.
- ٥. ابن بابویه، م، فقیه من لا یحضره الفقیه، قم: دفتر انتشارات اسلامی وابسته به جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، ۱۴۱۳ق.
  - ٦. ابن حجر عسقلاني، ا، تقريب التهذيب، بيروت: دار المعرفه، ١٣٧٤ق.
- ٧. ابن حجر عسقلاني، ا، لسان الميزان، محقق: دائرة المعرف النظامية، بيروت: مؤسسة
   الأعلمي للمطبوعات، ١٣٩٠ق.
- ٨. اصبهاني، ش، القول الصراح في البخاري وصحيحه الجامع، قم: مؤسسة الإمام الصادق×،
   چايخانه: اعتماد، ١٤٢٠ق.
- ٩. الحسنى، دراسات في الحديث والمحدّثين، چ دوم، بيروت: دار التعارف للمطبوعات،
   نسخه الكترونبكي، ١٣٩٨ق.
- ۱۰. الحسنی، هـ، اخبار و آثار ساختگی، ترجمه: حسین صابری، مشهد: آستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، ۱۳۷۲ش.
- ۱۱. الحسنی، ه. پژوهشی تطبیقی در احادیث بخاری و کلینی، ترجمه: عزیز فیضی، مشهد: آستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، ۱۳۹۳ش.
  - ١٢. الحسني، هي سيرة الائمة الاثني عشر، بيروت: المكتبة الحيدرية، ١٣٨٢ق.
- ١٣. السباعي، م، السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي، بيروت: المكتب الإسلامي، ٢٠١ق.
- 1٤. المزي، ج، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، محقق: بشار عواد معروف، ج اول، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٠ق.
  - ١٥. بخارى، م، صحيح البخارى، تحقيق: محمد زهير بن ناصر، دار طوق النجاة، ١٤٢٢ق.
  - ١٦. حاكم نيشابورى، ١، المستدرك على الصحيحين، چ اول، بيروت: دارالمعرفة، ١٩٨٤م.





- ١٧. حر عاملي، م، وسائل الشيعة، قم: آل البيت، ١٤١٤ق.
- 11. حر عاملي، م، الفصول المهمة في اصول الأئمة، قم: موسسه معارف اسلامي امام رضاخ، 141٨ق.
  - ١٩. ذهبي، م، سير اعلام النبلاء، قاهرة: دار الحديث، ١٤٢٧ق.
- ٠٢. راغب اصفهاني، ح، المفردات في غريب القرآن، بيروت: دارالعلم الدار الشامية، ١٤١٢ق.
  - ٢١. شبسترى، ع، الفائق في رواة و اصحاب الامام الصادق، قم: جامعه مدرسين، ١٤١٨ق.
- ۲۲. شهید اول، م، ذکری الشیعة فی أحكام الشریعة، قم: مؤسسة آل البیت^ لإحیاء التراث، ۱۲۱. شهید اول، م، ذكری الشیعة فی أحكام الشریعة، قم: مؤسسة آل البیت^ لإحیاء التراث،
- ۲۳. شهيد ثانى، زين الدين، ا، الرعاية في علم الدراية، قم: مكتبة آية الله المرعشى العامة، ١٣٠. شهيد ثانى، زين الدين، ا، الرعاية في علم الدراية، قم: مكتبة آية الله المرعشى
- ۲٤. شهیدی، ر، ملاکهای قدما در ارزیابی و نقد حدیث در آیینه فهر ستهای رجالی، حدیث اندیشه دوره جدید، شماره ۳، ۱۳۸۶ش.
- ٢٥. طباطبايى، م، الميزان فى تفسير القرآن، قم: منشورات جماعة المدرسين فى الحوزة العلمية، ١٤١٧ق.
  - ٢٦. طبرسي، ا، مجمع البيان في تفسير القرآن، تهران: انتشارات ناصر خسرو، ١٣٧٢ش.
    - ٢٧. طبرى، م، دلائل الامامة، قم، دارالذخائر المطبوعات، ١٣٨٣ق.
    - ٢٨. طوسى، م، تهذيب الأحكام، تهران: دار الكتب الإسلاميه، ١٣٤٥ش.
- ۲۹. طوسى، م، الفهرست (شيخ طوسى)، تحقيق: جواد قيومى ا صفهانى، قم: مؤسسه نشر الفقاهة، ۱۴۱۷ق.
- ٣. طوسي، م، رجال الطوسي، محقق: جواد قيومي اصفهاني، قم: جماعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٣٧٣ش
  - ٣١. عسكري، س، معالم المدرستين، قم: المجمع العالمي لأهل البيت، ١٤٢٥ق.
    - ٣٢. عسقلاني، ا، تقريب التهذيب، قاهره: مكتبة التوفيقيه، ١٤٠٥ق.
    - ٣٣. غفار، ع، بيروت: دارالرسول الاكرم ، دار المحجة البيضاء، ١٤١٥ق.
- ۳٤. کشی، م، اختیار معرفة الرجال، محقق / مصحح: محمد بن الحسن طوسی و حسن مصطفوی، مشهد: مؤسسه نشر دانشگاه مشهد، ۱۴۰۹ق.



- ٣٥. كليني، م، الكافي، قم: دارالحديث، ١٤٢٩ق.
- ٣٦. مجلسي، م، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، بيروت: مؤسسة الوفاء، ١٢٠٣ق.
- ٣٧. مصطفوى، ح، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، تهران: بنگاه ترجمه و نشر كتاب، ١٣۶٠ش.
- ۳۸. معارف، م؛ ایزدی، م؛ فرزندوحی، ج، مقایسه ملاکهای گزینش روایات صحیح بخاری و الکافی، مطالعات قرآن و حدیث، شماره ۲ (پیاپی ۶)، ۱۳۸۹ش.
  - ۳۹. مهدوی راد، م، علوم حدیث، شماره ۵، (مقاله منع تدوین حدیث)، ۱۳۸۷ش.
    - ٠٤. نيشابوري، م، صحيح مسلم، بيروت: دار احياء التراث العربي، ٢٠٠٠م.
      - ٥٥. نجاشي، ا، رجال النجاشي، قم، جامعه مدرسين، ١٤١٤ق.

ژپوښشگاه علوم النانی ومطالعات فرښخی پرټال جامع علوم النانی



#### **Bibliography**

- ۱. Quran Karim (The Noble Quran), Tarjome: Mohammad Mahdi Foladwand (Translation: Mohammad Mahdi Foladwand), Tehran: Payam e A'dalat, ۱۳۸۰ SH (۲۰۰۶ CE).
- Y. 'Askarī, S., Ma'ālim al-Madrastayn (The Landmarks of the Two Schools; Shia and Sunni), Qom: World Assembly of Ahl al-Bayt, YEYT AH (Y. T. CE).
- T. 'Asqalānī, A., *Taqrīb al-Tahdhīb (The Approximation of Refinement)*, Cairo: Maktabat al-Tawfīqīyah, ١٤٠٦ AH (١٩٨٦ CE).
- ٤. Abū Rīyyah, M., Adwā' 'alā al-Sunnah al-Moḥammadiyah (Lights on the Mohammadī Sunnah), Qom: Anṣārīān, ١٣٨٩ SH (٢٠١٠ CE).
- o. Ākhūnd Khorāsānī, M., Kifāyat al-'Uṣūl (The Sufficiency of the Principles of Jurisprudence), Introduction by Seyyed Jawād Shīrāzī, Edited by the Ahl al-Bayt Institute, Qom: Ahl al-Bayt Institute, 15.9 AH (1949 CE).
- J. al-Bukhārī, Moḥammad bin Ismā'īl, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Edited by Moḥammad Zohayr bin Nāṣir, Dār Ṭūq al-Najāh, YÉYY AH (Y··Y CE).
- Y. al-Ḥākim al-Nayshābūrī, Abū 'Abdullāh, Al-Mustadrak 'alā al-Ṣaḥīḥayn (The Supplement to the Two Authentic Books [Bukhārī and Muslim]), 'st Edition, Beirut: Dār al-Ma'rifah, 1947 CE.
- A. al-Ḥusaynī, D., Diraṣāt fī al-Ḥadīth wa al-Muḥaddithīn (Studies in Ḥadīth and the Narrators), Ynd Edition, Beirut: Dār al-Ta'āruf li'l-Maṭbū'āt, Electronic Version, YTAAH (19YA CE).
- Al-Ḥusaynī, H., Akhbār wa Āthār Sākhtī (Fabricated Narrations and Sources), Translated by Ḥusayn Ṣābirī, Mashhad: Astan Quds Razavī, Foundation for Islamic Researches, YTYY SH (1997 CE).
- 1. Al-Ḥusaynī, H., Pajūhishī Taṭbīqī dar Aḥādīth Bukhārī wa Kulaynī (An Applied Study of the Ḥadīths of Bukhārī and Kulaynī), Translated by 'Azīz Faydī, Mashhad: Astan Quds Razavī, Foundation for Islamic Researches, '٣٩٣ SH (٢٠١٤ CE).
- 11. Al-Ḥusaynī, H., Sīrat al-A'immah al-'Ithnā 'Ashar (The Biography of the Twelve Imams), Beirut: Maktabat al-Haydariyah, 15AY AH (1977 CE).
- 17. al-Mizzī, Jalāl al-Dīn, *Tahdhīb al-Kamāl fī Asmā' al-Rijāl (Refinement of the Perfection in the Names of Men)*, Edited by Bashār 'Awād Ma'rūf, Volume ', Beirut: Maktabat al-Risālah, '\(\frac{1}{2}\cdot\) AH (\frac{1}{2}\cdot\).
- Y. Al-Sib'ī, M., Al-Sunnah wa Makānatuhā fī al-Tashrī 'al-Islāmī (The Sunnah and Its Position in Islamic Legislation), Beirut: Al-Maktab al-Islāmī, YEY AH (1947 CE).
- 15. Dhahabī, Shams al-Dīn, Siyar A'lām al-Nubalā' (Biographies of the Noble Figures), Cairo: Dār al-Ḥadīth, 1577 AH (٢٠٠٦ CE).
- ۱۰. Ghaffār, A., Beirut: Dār al-Rasūl al-Akram, Dār al-Maḥjah al-Bayḍā', ١٤١٥ AH (١٩٩٤ CE).
- 17. Ḥurr 'Āmilī, Moḥammad bin Ḥassan, Al-Fuṣūl al-Muhimmah fī Uṣūl al-A'immat (The Important Chapters in the Principles of the Imams), Qom: Institute of Islamic Knowledge Imām Ridā (A), ١٤١٨ AH (١٩٩٧ CE).
- 14. Ḥurr 'Āmilī, Moḥammad bin Ḥassan, Wasā'il al-Shī'ah (The Means for the Shī'ah), Qom: Ahl al-Bayt Institute, 1515 AH (1995 CE).



- NA. Ibn Abī al-Ḥadīd, 'Abd al-Ḥamīd, Sharḥ Nahj al-Balāghah (Commentary on Nahj al-Balāghah), Edited by Moḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Qom: Maktabat Āyatullāh Mar'ashī al-Najafī, YÉVÉ AH (NAME CE).
- 19. Ibn Bābawayh, Moḥammad bin 'Alī, Faqīh Man Lā Yaḥḍuruhu al-Faqīh (The Jurisprudent for One Who Does Not Have Access to a Jurist), Qom: Office of Islamic Publications and affiliated with the Society of Seminary Teachers of Qom, 151° AH (199° CE).
- 71. Ibn Ḥajar al-'Asqalānī, Aḥmad bin 'Alī, *Taqrīb al-Tahdhīb (The Approximation of Refinement)*, Beirut: Dār al-Ma'rifah, 1777 AH (1904 CE).
- YY. Isbahānī, Sh., Al-Qawl al-Ṣarāḥ fī al-Bukhārī wa Ṣaḥīḥih al-Jāmi ' (The Clear Word in Bukhārī and Its Correct Compilation), Qom: Institute of Imām al-Ṣādiq (A), Printing Press: I'timād, ١٤٢٠ AH (١٩٩٩ CE).
- Yr. Kishī, M., Ikhtiyār Ma'rifat al-Rijāl (The Selection for Knowing the Biographies of Narrators), Edited by Moḥammad bin al-Ḥassan al-Ṭūsī and Ḥassan Muṣṭafawī, Mashhad: Institute for the University Press of Mashhad, Ying AH (Yang CE).
- ۲٤. Kulaynī, M., Al-Kāfī (The Sufficient Source of Narrations), Qom: Dār al-Ḥadīth, ١٤٢٩ AH (۲۰۰۹ CE).
- Yo. Ma'ārif, M.; Īzadi, M.; Farzanvīh, J., Muqāyisah Malākāt-i Gozīnish-i Ravāyāti Ṣaḥīḥ Bukhārī wa al-Kāfī (Comparing the Criteria for Selecting Authentic Narrations of Bukhārī and al-Kāfī), Studies in Qur'ān and Hadīth, Issue Y (consecutive \( \), \Y\\\ SH (\Y\\\) CE).
- Th. Mahdavī Rād, M., 'Ulūm al-Ḥadīth (The Sciences of Hadith), Issue o, (Article on the Prohibition of Hadīth Compilation), That SH (Took CE).
- YV. Majlisī, M., Biḥār al-Anwār al-Jāmi 'ah li-Durar Akhbār al-A'immah al-'Aṭhār (Seas of Lights, the Comprehensive Collection of Precious Narrations of the Pure Imams), Beirut: Maktabat al-Wafā', ١٤٠٣ AH (١٩٨٣ CE).
- YA. Muṣṭafawī, Ḥassan, Al-Tahqīq fī Kalimāt al-Qur'ān al-Karīm (The Verification of the Words of the Noble Qur'ān), Tehran: Book Translation and Publication Institute, YTI · SH (19A1 CE).
- <sup>ү٩</sup>. Najjāshī, A., *Rijāl al-Najjāshī (The Biographies and Evaluation of Narrators of Najjāshī)*, Qom: The Society of Seminary Teachers, ۱٤١٦ AH (۱۹۹٦ CE).
- r. Nayshābūrī, M., Sahīh Muslim, Beirut: Dār Ahyā' al-Turāth al-'Arabī, r. CE.
- T. Rāghib al-Iṣfahānī, Ḥamīd al-Dīn, Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur'ān (The Lexicon of Unfamiliar Words in the Qur'ān), Beirut: Dār al-'Ilm al-Dār al-Shāmīyah, ١٤١٢ AH (١٩٩٢ CE).
- TY. Shabistārī, A., Al-Fā'iq fī Ruwāt wa Aṣḥāb al-Imām al-Ṣādiq (The Excellent in the Narrators and Companions of Imām al-Ṣādiq), Qom: The Society of Seminary Teachers, YENA AH (1997 CE).
- rr. Shahīd al-Awwal, M., Dhikra al-Shī'ah fī Aḥkām al-Sharī'ah (The Remembrance of the Shī'ah in the Rules of Islamic Law), Qom: Ahl al-Bayt (A) Institute for Reviving Heritage, 1519 AH (1999 CE).







- TE. Shahīd al-Thānī, Zayn al-Dīn, A., Al-Ri'āyah fī 'Ilm al-Darāyah (Care in the Science of Hadīth Criticism), Qom: Maktabat Āyatullāh Mar'ashī al-Najafī, YENAH (19AA CE).
- To. Shahīdī, R., Malākāt al-Qudamā' fī Arzīyābī wa Naqd al-Ḥadīth fī 'Aynīyah Fuhārīst-hā-yi Rajālī (The Criteria of the Ancients in Evaluating and Critiquing Hadīth in the Mirrors of the Biographies of Narrators), Ḥadīth and Thought New Era, Issue T, ITAT SH (T. V CE).
- Tabarī, M., Dalā'il al-Imāmah (The Proofs of the Imamate), Qom: Dār al-Dhaḥā'ir al-Maṭbū'āt, \TAT AH (\1975 CE).
- TV. Ṭabarsī, A., Majma ʻal-Bayān fī Tafsīr al-Qur ʾān (The Collection of Explanation in Qur ʾānic Exegesis), Tehran: Nāṣir Khusrū Publications, YTYY SH (1997 CE).
- TA. Ṭabāṭabā'ī, M., Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Scale in Qur'ānic Exegesis), Qom: Publications of the Seminary Teachers Association, YEVY AH (1994 CE).
- Ta. Tūsī, M., Al-Fahrist (Sheikh al-Tūsī), Edited by Jawād Qiyūmī Isfahānī, Qom: Institute for the Publication of Figh, YEVY AH (1998 CE).
- 5. Ṭūsī, M., Rijāl al-Ṭūsī (The Narrators' Evaluation of Sheikh Tusi), Edited by Jawād Qayūmī Isfahānī, Qom: Seminary Teachers Association, Institute for Islamic Publishing, YYYT SH (1995 CE).
- ١٠. Ṭūsī, M., *Tahdhīb al-Aḥkām (Refinement of the Rules)*, Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīvah. ١٣٦٥ SH (١٩٨٦ CE).

