

# New Findings in the Content Analysis of the Removal of Impurity and Purification of Ahlul Bayt (AS) (Utilizing the Context of Narrations, Arabic Literature, and Comparison of Sources from Both Sunni and Shia) \*

Reza Ataei' and Ali Farahmandian '

#### **Abstract**

purification in two parts.



The divine will in the "purification" and "removal of impurity" from the Ahlul Bayt is the central message of verse "T" of Surah Al-Ahzab. There is a difference of opinion among exegeses regarding the scope of the meaning of "impurity" (rijs) and "purification" (tathir), which is why an independent study has been conducted to clarify the precise meanings of these two concepts. The purpose of this research is to determine the meanings of these words in the context of the verse of purification, to understand the range of legitimacy regarding the actions and words of the Ahlul Bayt, and to explore the issue of their voluntary purification. Through analyzing the context of words, verses, and narrations, this article demonstrates that the meaning of "impurity" in this verse extends beyond all deficiencies and includes any act, belief, word, or characteristic that is considered undesirable by common sense, intellect, religion, or nature. There is no distinction between what is haram (forbidden), makruh (discouraged), or a matter of neglect, and whether this act is intentional or forgetful. Additionally, based on the grammatical structure in the verse and a new interpretation, the precise meaning of "removal of impurity" is seen as an act of divine prevention and hindrance from the outset. One significant point in the language of the verse is the usage of "ذهب" (dahaba) in the form of the verb "bab ifa'al" (the verb-form that implies an action causing a result) with the preposition "a'n", which implies prevention and the blocking of any impact from the very beginning. This article addresses the conceptualization of impurity and purification in the verse of

**Keywords:** Ahlul Bayt, Arabic Verb Forms, Impurity, Voluntary Prevention, Purification, Exegetical Narrations, Quranic and Hadith Knowledge.

حامع علومراله

<sup>7.</sup> Instructor, Specialized Center for Islamic Sciences, Qom Seminary, Isfahan Campus, Iran (farahmandianali@gmail.com).



<sup>\*.</sup> Date of receiving: • January Y·YY, Date of modification: Y & September Y·YY, Date of approval: \ 9 January Y·Y&.

<sup>1.</sup> Student of Level & Qom Seminary, Iran, (Corresponding Author) (rezaataee & @gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهرهگیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) \*

# رضا عطائی او علی فرهمندیان آ



چکیده

اراده الهی در «تطهیر» و «اذهاب رجس» از اهل بیت، پیام اصلی آیه ۳۳ سوره «احزاب» است. میان مفسران در گسترهٔ معنایی رجس و تطهیر، اختلاف نظر وجود دارد؛ بدین جهت برای تبیین دقیق این دو مفهوم، پژوهش مستقلی صورت گرفته تا معنای دقیق «اذهاب رجس» و «تطهیر» اهل بیت شناخته شود. هدف این پژوهش، تعیین مفهوم این دو واژه در آیه تطهیر برای شناخت محدوده حجیت سیره و سخن اهل بیت و وجود تطهیر اختیاری ایشان است. این مقاله توانسته با بهره گیری از ظهور الفاظ، آیات و روایات، اثبات کند که معنای «رجس» در این آیه فراتر از تمام نقائص است و شامل هر عمل، اعتقاد، سخن یا خصلت که در نظر عرف، عقل، شرع و طبع ناپسند باشد، می شود و تفاوتی در حرام، مکروه و ترک اولی نیست و فرقی ندارد این عمل از روی سهو و نسیان با شد یا عمد. همچنین با توجه به نکات ادبی موجود در آیه و با تحلیلی جدید، معنای دقیق اذهاب رجس، دفع و مانع شدن الهی است. یکی از نکات ادبی مهم در این آیه، متعدی شدن «ذهب» به وسیله باب افعال و حرف جر «عن» است؛ که در این صورت «ذهب» معنای دفعی در پی دارد و به معنای مانع شدن از اصابت و تاثیرگذاری است؛ که در این صورت «ذهب» معنای دفعی در پی دارد و به معنای مانع شدن از اصابت و تاثیرگذاری

واژگان كليدى: اهل بيت، باب افعال، قذر، مانعيت اختيارى، آبه تطهير، تفسير ماثور، معارف قرآن و حديث.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۰/۱۰/۱۵، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۱/۰۷/۰۲ و تاریخ تأیید: ۱۲۰۲/۱۰/۲۹.

دانش پژوه سطح چهار حوزه علمیه قم، ایران، «نویسنده مسئول»، (rezaataee ٤٩@Gmail.com).

مدرس مركز تخصصي معارف حوزه علميه قم، شعبه اصفهان، ايران؛ (Farahmandianali@gmail.com).



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱٤۰۳، ص: ۳۰۷-۳۳۳ نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهرهگیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) رضا عطائی و علی فرهمندیان

#### تقدمه

خداوند در آیه ۳۳ سوره احزاب می فرماید: Пاِنَّمَا یُرِیدُ اللَّهُ لِیُذْهِبَ عَنکُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیْتِ وَ یُطَهِّرَکُم تَطْهِیرًاO. اذهاب رجس و تطهیر اهل بیت^ از پیامهای مهم این آیه است. برای واژههای رجس و طهارت در متون اسلامی معانی و مصادیق متعددی ذکر شده است؛ به عنوان مثال، گروهی دایره رجس را وسیع تر از تمام نقائص و گروه دیگر آن را فقط به گناه کبیره تفسیر می کنند.

با توجه به اینکه در آیه تطهیر مقام و موقعیت افرادی بیان می شیود که می توانند در کنار قرآن مرجع دینی و فکری برای تمام انسان ها باشند، لازم است در پژوهشی مستقل معنا و مصداق این دو واژه تبیین شود تا مراد از تطهیر و اذهاب رجس روشن گردد.

یکی از اهداف پژوهش حاضر، پاسخ به این پرسش است که آیا اهلبیت از سهو و نسیان نیز معصوم هستند یا اینکه آنان در امور عادی عاری از خطا نیستند؟ بر اساس ضرورت و فایده بیان شده، هدف این مقاله برر سی مفهومی طهارت و اذهاب رجس در آیه برای شناخت جایگاه اهلبیت در قرآن به جهت کشف محدوده حجیت سیره و سخن ایشان است.

تاکنون در خصوص این موضوع علاوه بر مطالبی که در تفاسیر ذیل آیه آمده، نگاشتههای مستقلی نیز وجود دارد که از جمله می توان به آثاری مانند: «آیة التطهیر فی أحادیث الفریقین»، «اهل البیت یا چهرههای در خشان در آیه تطهیر»، «اهل البیت فی آیة التطهیر» و «آیه تطهیر در کتب دو مکتب» ا شاره کرد. همچنین نگارنده نیز پژوهشی در تعیین مصداق اهل بیت (ر.ک: حدیث حوزه، شماره نهم/۱۱۸) و مفهوم اراده دارد (ر.ک: دوفصلنامه رویکرد مطالعات تطبیقی قرآن و حدیث، دوره: ۹۹، شماره: ۱).

ویژگی مقاله حاضر نسبت به آثار دیگر، نوآوری روشی در تجمیع و دسته بندی دیدگاههای مختلف است. همچنین این مقاله در صدد اثبات معنای دقیق رجس، که معنایی فراتر از هر گونه نقص است و شامل هر گونه اختلاط و درآمیختگی خوب و بد و ناپسند می باشد.

از سـوی دیگر، به دلیل آن که واژه «ذَهَبّ» همزمان متعدی به همزه باب افعال و حرف جر «عن» شـده، پس «اذهاب رجس» معنای زدودن ندارد، بلکه به معنای مانع از اصابت و یا تاثیرگذاری چیزی است و لذا دفع رجسهای تحقق نیافته را نیز در بر میگیرد. تحلیل ادبی ارائه شده در این مقاله تا کنون در هیچ نوشتهای ارائه نگردیده است.

نوشته حاضر به روش توصیفی-تحلیلی، با جستجو در متون دینی و نرمافزارهای علوم اسلامی و به وسیله جمع آوری فیش های متعدد، ابتدا به بررسی معنای لغوی رجس و مفهوم آن در آیه تطهیر می پردازد. سپس به مفهوم تطهیر در این آیه و تبیین و رد شبهه وجود گناه در اهل بیت می پردازد.





- بنابراین، در این تحقیق به چند پرسش پاسخ داده میشود:
- با توجه به معنای لغوی و وجود مصادیق مختلف برای رجس، مفهوم آن در آیه تطهیر چیست؟
  - بعد از اراده خداوند در اذهاب رجس از اهل بیت، مفهوم تطهیر اهل بیت چیست؟

همچنین به صورت خاص به این سوال نیز پاسخ داده می شود که با توجه به خطاب خداوند که می فرماید «لِیُدْهِبَ عَنکُمُ الرّجسَ»، آیا اذهاب رجس به معنای اثبات وجود رجس در اهل بیت است؟

### الف) مفهومشناسي رجس

برای درک دقیق مقصود خداوند از معنای «رجس» در آیه تطهیر، باید ابتدا به برر سی معنای لغوی این واژه پرداخت و سپس در منابع اسلامی، موارد استعمال آن را بررسی کرد.

#### ۱. واژهشناسی رجس

برای درک دقیق معنای «رجس» در آیه تطهیر، ابتدا باید به معنای لغوی این واژه و سپس به موارد استعمال آن در منابع اسلامی پرداخت.

ابن فارس می گوید: «رجس در اصل به معنای اختلاط (درآمیختگی) است. از همین جهت به قذر نیز رجس گفته می شود» (ابن فارس، ۱۴۰۴: ۲۹۰۱). زمخشری نیز می گوید: «الناس فی مَرْجُوسَة أی فی اختلاط قد ارتجس علیهم أمرهم» (زمخشری، ۱۹۷۹: ۲۲۲). او همچنین اضافه می کند: رجس به معنای یک امر شدید است که بر مردم نازل می شود (زمخشری، ۱۴۱۷: ۵۲/۲) و به همین دلیل به صدای رعد نیز رجس گفته شده است (همان؛ ابن فارس، ۱۴۰۴: ۵۲/۶).

البته «الرَّجْسُ» (با فتحه راء) نیز به همین معنا آمده است (الصحاح، ۹۳۳/۳؛ ابن فارس، ۱۴۰۴؛ ۲۹۰/۲ (بیدی، ۱۴۱۴: ۸/۰۸؛ ابن منظور، ۱۴۱۴: ۹۵/۶). برخی رجس را به قذر یا هر شیء قذر (فراهیدی، ۱۴۱۹: ۵۲/۶؛ الصیحاح، ۹۳۳/۳؛ صاحب بن عباد، ۱۴۱۴: ۱۰/۷؛ ابن اثیر، ۱۳۶۷: ۲۰۰۷؛ ابن منظور، ۱۴۱۴: ۹۵/۶؛ فیومی، ۱۴۱۴: ۲۱۹/۱؛ زبیدی، ۱۴۱۴: ۳۰۳/۸؛ راغب اصفهانی، ۲۰۰۷؛ نیز (فیومی، ۱۴۱۴: همان) (بدبو)، آنچه از جانب خداوند ذم شده با شد و یا عملی که موجب عذاب شود (ابن منظور، ۱۴۱۴: ۹۵/۶؛ زبیدی، ۱۴۱۴: ۳۰۳/۸) معنا کرده اند.

برخی نیز قائل اند «رجس» در اصل «رجز» بوده و بعد «زاء» به «سین» قلب شده است، مانند «اسد» که در اصل «ازد» بوده است (الصحاح، ۹۳۳/۳). در این صورت، رجز و رجس به یک معنا در نظر گرفته می شوند. شیخ طوسی و سیدمرتضی نیز این دو واژه را به یک معنا می دانند (طوسی، بی تا، ۲۶۸/۱) الناصریات، ۹۵).



در مجموع، به نظر می رسد که رجس در اصل به معنای اختلاط و درهم آمیختگی (آلودگی) باشد و با توجه به مصادیقی که توسط لغت شناسان بیان شده است، این معنا، غلبه پیدا کرده است به اختلاطی که مذموم عقل، شرع، طبع و عرف با شد؛ از همین رو به و سو سه شیطان، قذر و نتن و... اطلاق شده است.

اما مواردی مانند خنزیر، نجاست، شرک و کافر از کاربردهای رجس در قرآن و حدیث است.

# ۲. کاربردشناسی رجس در قرآن و حدیث

کلمه «رجس» در نُه آیه از قرآن ده بار به کار رفته است (توبه: ۱۲۵ و ۹۵؛ مائده: ۹۰؛ انعام: ۱۲۵ و ۱۴۵؛ اعراف: ۷۱؛ یونس: ۱۰۰؛ حج: ۳۳؛ احزاب: ۳۳). با مراجعه به متون اسلامی، نمونه های مختلفی مشاهده می شود که لغت شناسان و مفسران آن را به معانی و مصادیق مختلفی برشمرده اند.

برخی کلمه «رجس» و «رجز» را مترادف و به معنای عذاب می دانند (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۵۲/۶؛ صاحب بن عباد، ۱۴۱۴: ۱۰/۷؛ ابی حاتم، ۱۴۱۹: ۱۱۹۸/۴؛ ازدی، ۱۳۸۷: ۵۱۲/۲ زمخشری، ۱۴۱۷: ۲۵/۲؛ طوسی، بی تا، ۱۷/۴). همچنین به اموری مانند عذاب، خوک، صدای شدید رعد، وسوسه شیطان (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۱۲۰۸؛ صاحب بن عباد، ۱۴۱۴: همان؛ بلخی، ۱۴۲۳: ۱۱۰/۱)، فعل قبیح (قرطبی، ۱۳۶۴: ۲۳۱/۸)، حرام، لعنت، کفر، اضطراب (ابن اثیر، ۱۳۶۷: ۲/۰۰/۱)، عقاب، چیزی که در آن خیری نباشید (طبری، ۱۴۱۲: ۲۴/۸؛ زبیدی، ۱۴۱۴: ۳۰۳/۸)، گناه (همان؛ بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس، ۱۳۷۷: ۱۲/۵)، رجز، عملی که منجر به عذاب شود (ابن منظور، ۱۴۱۴: ۹۵/۶)، نجس (فيومي، ۱۴۱۴: ۲۱۹/۲؛ مجلسي، ۱۴۰۴: ۱۴۰۵؛ ۳۲۴/۱۵؛ ابن جزي، ۱۴۱۶: ۱۵۱/۲)، شک، نفاق، فساد (فيومي، ۱۴۱۴: ۱۴۱۴؛ مجلسي، ۱۴۰۴: ۳۲۴/۱۵؛ ابن جزي، ۱۴۱۶: ۱۵۱/۲)، سخط (غضب)، شر (ابیحاتم، ۱۴۱۹: ۱۴۱۹؛ طبری، ۱۴۱۲: ۲۱/۷؛ طوسی، بی تا، ۱۷/۴)، سوء و فحشاء (طبری، ۱۴۱۲: ۲۲/۶)، طاعون (بلخی، ۱۴۲۳: ۱۱۰/۱؛ طوسی، بی تا، ۲۶۸/۱)، نقصان (سمرقندی، ١٤١٤: ٢٣١/٧)، فسق، بخل، طمع، بدعت (آلوسي، ١٤١٥: ١٩/١١) و ضلالت (طباطبايي، ١٤١٧: ۴۱۰/۹)، هر شـــيء و عمل قذر (ابوحيان، ۱۴۲۰: ۳۴۲/۴؛ طنطاوي، بي تا: ۲۰۷/۱۱) يا هر قذري كه عقل از آن دوري مي جويد (تفسير آيات الأحكام، ٣٩٠؛ آلوسي، ١٤١٥: ١٤/٢؛ بيضاوي، ١٤١٨: ۱۴۲/۲) و منفور است (راوندی، ۱۴۱۵: ۲۶۷/۲)، اطلاق می شود. این قذارت گاهی از جانب جسم و گاهی از جانب معنویت (مثل شرک) است (فضل الله، ۱۴۱۹: ۳۰/۱۸). همچنین به صورت کلی به هر چیزی که سبب فا صله گرفتن از راه حق می شود (بر سوی، بی تا: ۱۱۵/۳) و باید از آن اجتناب کرد، رجس اطلاق مي شود (أحكام القرآن (جصاص)، ١٢٨/٤).





بر اساس مطالب گفته شده، به هر چیزی که از سوی عقل، طبع و شرع منفور با شد، رجس گفته می شود؛ لذا می تواند شامل مصادیقی غیر از این موارد نیز با شد. بنابراین به نظر می رسد مفهوم رجس در آیه تطهیر نیز تمام این مصادیق را در بر می گیرد.

#### ۳. مفهوم رجس در آیه تطهیر

در مورد معنای واژه «رجس» در آیه تطهیر، نظرات متعددی ارائه شده است. ابن حجر هیتمی، با اینکه تأکید می کند آیه تطهیر منبع فضائل اهل بیت است، اما مانند بسیاری از مفسران (بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس، ۱۳۷۷: ۱۲/۵؛ بیضاوی، ۱۴۱۸: ۲۳/۴؛ سمرقندی، ۱۴۱۶: ۳/۸۶؛ غازی، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸؛ رازی، ۱۴۲۰: ۱۶/۲۵؛ زمخشری، ۱۴۰۷: ۵۳۸/۳) رجس را به معنای گناه می داند (هیتمی، ۱۳۸۵: ۱۳۸۵).

بعضی از مفسران، با اندکی تفاوت، علاوه بر گناه، به اموری مانند نقص و دنس نیز رجس گفتهاند (طنطاوی، بی تا، ۲۰۷/۱۱) و برخی دیگر، به صورت خاص به گناهانی که در این آیات از آنها نهی شده است (بلخی، ۱۴۲۳: ۴۸۸/۳) نیز تفسیر کردهاند.

در مقابل، عدهای دیگر به صورت جزئی تر گفته اند: مقصود از رجس، گناه و معصیت آلوده کننده حیثیت است (برسوی، بی تا، ۱۷۱/۷) که به سبب ترک دستورها و انجام منهیات الهی صورت می گیرد و رضای الهی در آن وجود ندارد (شوکانی، ۱۴۱۴: ۳۲۱/۴).

مفسرانی مانند ابن عطیه اندلسی و ثعالبی در تعابیری کاملاً مشابه گفته اند: رِجس اسمی است که شامل عذاب و نجاسات و هرگونه نقص و عیب می شود (ابن جزی، ۱۴۱۶: ۱۸۱۸)، خداوند تمام آن را از اهل بیت دور کرده است (ثعالبی، ۱۴۱۸: ۴۲۶/۴؛ اندلسی، ۱۴۲۲: ۳۸۴/۴؛ سـمرقندی، ۱۴۱۶؛ ابن عجیبه، ۱۴۱۹: ۴۲۹/۴؛ فیومی، ۱۴۱۴: ۱۲/۲۲).

همچنین گفته شده، رِجس در اصل پلیدی است و شامل گناه، عذاب، نجاست و هرگونه نقص (ابن عاشور، بی تا، ۲۴/۲۱؛ طنطاوی، بی تا، ۲۰۷/۱۱)، اعم از علمی، عملی و نیت (صادقی تهرانی، ۱۴۱۵: ۲۲۲) می شود و مقصود از رِجس در آیه تطهیر اعم از این معانی است (آلوسی، ۱۴۱۵: ۱۴۱۸).

ثعالبی از قول مجاهد ذکر میکند که منظور از رجس شک است (ثعالبی، ۱۴۲۲: ۸۵۸).

دیگران نیز با تعمیم و توسعه معنای رجس، آن را شامل تمام اقسام ناپاکی ها نظیر شرك، كفر، ضلالت و جهالت، تمام صفات و افعال خبیثه مانند فواحش، اخلاق رذیله مانند حسد، بخل و قطع رحم می دانند (كیاهراسی، ۱۴۰۵: ۱۵۳۸/۳).



همچنین ملکات قبیحه و همه معاصی اعم از کبائر، صغائر و منافیات مروت رجس و ذهاب از همه اینها عصمت است (طیب، ۱۳۷۸: ۵۰/۱۰)، همچنان که برخی از اذهاب رجس، عصمت برداشت کردهاند (شبر، ۱۴۰۴: ۱۴۶/۵).

بعضی از مفسران، رجس در آیه تطهیر را به معنای عین نجا ست دانسته اند و به همین دلیل معنای «اذهاب رجس» را نیز کنایه از زوال عین نجاست می دانند (نووی، ۱۴۱۷: ۲۵۴/۲).

همچنین مفسران دیگر گفته اند: آنچه که خدا، رسول، عقل، شرع (نجفی، ۱۳۹۸: ۹۸/۱۶) و طبع آن را ناپسند می دانند (مظهری، ۱۴۱۲: ۷۳۹/۱؛ ۳۳۹/۷)، فواحش (سلمی، ۱۳۶۹: ۱۶۳۰)، سوء و فحشاء (مراغی، بی تا، ۷/۲۲؛ طبری، ۱۴۱۲: ۵/۲۲)، آزار، شر و خبث (آل سعدی، ۱۴۰۸: ۷۹۷)، شرک و شیطان (طبری، ۱۴۱۲: ۵/۲۲)، عمل شیطان و آنچه که خداوند نهی کرده و بر آن راضی نباشد (طبرسی، ۱۳۷۲: ۵۵۸/۸) معانی رجس می باشد.

با توجه به معانی بیان شده برای واژه «رجس»، در بخش بعدی به مراد آیه از «اذهاب رجس» اشاره خواهد شد.

#### ٤. معناي اذهاب رجس

با توجه به اینکه آیه تطهیر، اختصاص به خمسه طیبه یعنی پیامبر، امام علی، حضرت زهرا و حسنین<sup>^</sup> دارد (ر.ک: عطائی، ۱۳۹۶: ۳) و به عنوان یک فضیلت ویژه برای اهل بیت است و شامل دیگران نمی شود، نظرات غالب مفسران که مراد آیه را پرهیز از برخی گناهان دانسته اند، صحیح نمی با شد؛ زیرا حداکثر نتیجه این سخن، عدالت و تقوی یا تشدید در تکلیف است. در این صورت اختصاص آن به اهل بیت معنا ندارد؛ زیرا خداوند از تمام بندگان این خصوصیتها را می خواهد.

از سوی دیگر، عصمت کامل ترین مرتبه تقوی و ثمره تقوی است و همانگونه که علامه طباطبایی می گوید: «یکی از اهل بیت، شخص رسول خدا است با اینکه آن جناب معصوم است دیگر معنا ندارد که خدا از او تقوی بخواهد» (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۱۲/۱۶). ایشان معتقد است: «لفظ رِجس (با کسر راء) صفتی است از ماده رجا ست، یعنی پلیدی و قذارت. قذارات عبارت از و ضعیتی است که باعث تنفر و اجتناب از آن می شود. این قذارت یا ظاهری است (ر.ک: انعام: ۱۴۵) و یا به حسب باطن شیء است (ر.ک: توبه: ۱۲۵)، یعنی همان پلیدی معنوی مانند شرک و کفر و اثر عمل زشت» (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۱۲/۱۶).

همچنین میگوید: «رجس نسبت به انسان یک نوع ادراک نفسانی یا اثر شعوری نا شی از تعلق و وابستگی قلب به اعتقاد باطل یا عمل زشت است. بنابراین با در نظر گرفتن «الف و لام جنس» در آیه،







مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

سخن علامه، در ابتدا با معنای اولیه رجس قابل جمع است؛ به این معنا که رجس یعنی یک نوع اختلاط و در آمیختگی در شیء که مذموم عقل و شرع است و سبب تنفر و اجتناب از آن شیء می شود. به دلیل آنکه «ال» در «الرِّجْسَ» برای جنس بوده و عموم مراتب رجس که از آن جمله گناه، اشتباه، خطا و سهو است را نیز شامل می شود.

نکته دیگر اینکه معنای اذهاب با ازاله (یعنی از بین رفتن چیزی که وجود داشت) (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۳۸۷/۱) تفاوت دارد. همانگونه که ایشان قائل هستند، معنای اذهاب در آیه تطهیر دفع رجس است و آنچه باعث عصمت می شود ازاله رجس نیست بلکه اذهاب رجس است.

# ٥. همنشینها و جانشینهای واژه رجس در روایات

یکی از راههای شناخت معنای رجس، استفاده از هم نشینها و جانشینهای این واژه است که در روایات ائمه ۸ به برخی از آنها اشاره شده است؛ برخی از این موارد عبارتند از:

#### ٥١. سوء و فحشاء

حضرت زهرا÷ در ماجراي غصب فدك توسط خلفاء، با استدلال به آيه تطهير مي فرمايد: «لَا تَجُوزُ عَلَيْهِمْ شَهَادَةٌ لِأَنَّهُمْ مَعْصُومُونَ مِنْ كُلِّ سُوءٍ مُطَهَّرُونَ مِنْ كُلِّ فَاحِشَةٍ» (هلالي، ١٤٠٥: ٧٨/٢).

همچنین پیامبر می فرماید: «إِنَّا أَهْلُبَیْتٍ قَدْ أَذْهَبَ اللَّهُ عَنَّا الرِّجْسَ وَ الْفَواحِشَ ما ظَهَرَ مِنْها وَ ما بَطَن» (اربلی، ۱۳۸۱: ۵۳/۱).

سوء در لغت، به معنای قبیح (مقاییس اللغة، ۱۱۳/۳؛ ازدی، ۱۳۸۷: ۴۸۰/۲؛ فیومی، ۱۴۱۴؛ ۱۲۹۸؛ ازدی، ۱۳۸۷: ۴۱۶/۳؛ فیومی، ۱۴۱۴؛ ۲۹۸/۲؛ ابن اثیر، ۱۳۶۷: ۴۱۶/۳؛ صاحب بن عباد، ۱۴۱۴: ۴۱۴/۸)، صفتی است برای هر شیء بد (فراهیدی، ۱۳۶۹: ۳۲۷/۷) و به هر کلمه و فعل قبیح نیز اطلاق می شود (ابن اثیر، ۱۳۶۷: ۴۱۶/۳).

فحشاء در لغت به امری که موافق حق نباشد (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۹۶/۳) یا هر چیزی که از حد خود تجاوز کند (فیومی، ۱۳۶۷: ۱۳۶۷) و همچنین به هر خصلت گفته می شود (ابن اثیر، ۱۳۶۷: ۴۱۵/۴). بنابراین به صورت مطلق هر چیز بد، قبیح، مخالف حق و متجاوز از حد، رجس اطلاق می شود.



#### ٥\_٢. آفات و ذنوب

یکی دیگر از مواردی که به عنوان رجس به شمار میرود، آفت و ذنوب است که پیامبر با استناد به آیه تطهیر می فر ماید: «فَوَ اللَّهِ إِنَّمَا يُرِیدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیْتِ وَ یُطَهِّرَكُمْ تَطْهِیراً فَأَنَا وَ أَهْلُ بَیْتِی مُطَهَّرُونَ مِنَ الآَهْاتِ وَ الذُّنُوب» (فرات کوفی، ۱۴۱۰: ۳۴۰).

مراد از آفت، امراضی است که موجب نفرت خلق و زشت شدن خلقت می شود (مجلسی، ۱۴۰۴: ۴۰۲) و به صورت کلی، امراضی که سبب خروج عضو از حالت طبیعی می شوند (شرح الکافی (ملاصالح)، ۲۹۵/۵).

برای واژه ذنب، سه معنا ذکر شده است: الجُرم (الاثم)، مؤخَّر الشیء، الحظّ و النصیب (مقاییس اللغة، ۱۴۱۷: ۱۴۱۷: ۳۸۱/۱۸ و مقاییس اللغة، ۳۸۱/۱۸ در قرآن نیز به هر سه معنا استعمال شده است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۸۱/۱۸ و ۳۶۲/۱۵ م

بر این اساس، ذنب در روایت یا به معنای معروف یعنی مخالفت تکلیف مولوی الهی است یا هر عملی که آثار و تبعات بدی دارد؛ امام رضا^ فرمود: «امام از ذنوب پاک و از عیوب مبرا است» (کلینی، ۲۰۰/۱).

#### ٥\_٣. شرک

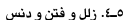
واژه شرک در قرآن از مصادیق رجس به شمار رفته است (ر.ک: حج: ۳۰)، بنابراین یکی از مصادیق رجس در آیه تطهیر، شرک است. همچنان که امام صادق^ در تفسیر آیه تطهیر، شرک را از گناهانی می داند که از اهل بیت دور است: «إِنَّما يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ تَطْهِيرًا أُنْزِلَتْ هَيْدُهِ الآيَةُ فِي خَمْسَةِ نَفَرٍ شَهِدَتْ لَهُمْ بِالتَّطْهِيرِ مِنَ الشِّرْكِ وَ مِنْ عِبَادَةِ الْأَصْنَامِ وَ عِبَادَةِ كُلِّ شَيهٍ مِنْ دُونِ اللَّه» (مغربی، ۱۳۸۵: ۳۷/۱).

البته این گونه نیست که شرک تنها معنای رجس باشد تا اینکه گفته شود خداوند از اهل بیت، شرک و خباثت را دور کرده است، پس این دلالت بر عصمت آنان ندارد (منهاج السنة، ۲۱/۴). به دلیل آنکه «الی» در «الرِّجْسَ» برای جنس بوده و عموم مراتب رجس که از آن جمله گناه، اشتباه، خطا و سهو است را نیز شامل می شود.

به عبارت دیگر، «ال» در الرِّجْس، الف و لام جنس است و با هیچگونه تقیید یا تخصیصی همراه نیست (آلوسی، ۱۴۱۵: ۱۹۳/۱۱؛ طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۱۲/۱۶) بلکه افاده عموم می کند. بنابراین، تمامی ارجاس را خداوند از اهل بیت^ دفع فرموده است و از جمله ارجاس معنوی گناه، جهل و نادانی، خطا، سهو، نسیان، حرص و طمع و امثال آنهاست و خدا تمامی آنها را از آل عبا^ دفع فرموده است.







امام هادی^ بعد از معرفی ائمه اطهار به عنوان عَلَمهای هدایت و دلیلهای راه، با استناد به آیه تطهیر می فرماید: «عَصَمَکُمُ اللَّهُ مِنَ الزَّلَلِ وَ آمَنَکُمْ مِنَ الْفِتَنِ وَ طَهَّرَکُمْ مِنَ الدَّنَسِ وَ أَذْهَبَ عَنْکُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیْتِ وَ طَهَّرَکُمْ تَطْهِیرا؛ خداوند شما را معصوم گردانیده از لغزشها و از دستبرد فتنه ها ایمنی بخشیده، و از یلیدی ها یاک ساخته» (صدوق، ۱۴۱۳: ۲۱۱/۲).

زلل جمع الزّل به معنای رها شدن (ابن منظور، ۱۴۱۴: ۳۰۶/۱۱ ارادی و لغزیدن است (زمخشری، ۱۹۷۹: ۲۷۳؛ راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۳۸۱/۱۱ و تفاوتش با ذنب و معصیت در این است که زَلّت در جایی به کار می رود که فعل حرام (یا خطا) ا شتباها و با قصد کار حلال (و صحیح) انجام شود؛ مانند عملی که حضرت آدم و حوا مرتکب شدند که قرآن می فرماید: «فَأَزَلَّهُمَا الشَّیْطَانُ عَنْهَا». اما «ذنب و معصیت» در موردی است که فعل حرام به قصد حرام تحقق یابد (جوادی آملی، ۱۳۸۹:

زلل در روایات و سخنان بزرگان نیز به همین معنای (لغزش و خطای غیر ارادی و سهوی) به کار می رود (کلینی، ۵۹۲/۲ و صدوق، ۱۴۱۳: ۲۰۷/۴). بنابراین جمله «عصمکم الله من الزلل» بر نزاهت از خطا و لغزش های غیر عمدی (ادب فنای مقربان، ۱۳/۵) دلالت می کند، حتی لغزش در اندیشه، عمل و ... همچنان که در زیارت پیامبر می خوانیم: «الْمَعْصُومِ مِنْ کُلِّ خَطَاٍ وَ زَلَلٍ، الْمُنَزَّهِ مِنْ کُلِّ دَنَسٍ وَ خَطَل» (قیومی، ۱۴۱۹: ۵۷).

دنس یعنی لَطْخُ الوَسَخ (زبیدی، ۱۴۱۴: ۲۹۳۸؛ ابن منظور، ۱۴۱۴: ۸۸/۶؛ صاحب بن عباد، ۲۸۷/۸؛ مقاییس اللغة، ۴/۲، ۳۰۴).

فتنه یعنی داخل کردن و گداختن طلا در آتش، تا خوب از بد آشکار شود (فیومی، ۱۴۱۴: ۲۶۲/۲) ابن منظور، ۱۴۱۴: ۳۱۷/۱۳).

با توجه به این قسمت از روایت، خداوند اهل بیت را از مطلق لغزشها (طوسی، ۱۴۱۹: ۳۴)، حتی آنچه که در نیت نیز باشد، حفظ می کند. آنها دائم خود را در محضر خدا می بینند و لذا در موضع غفلت قرار نمی گیرند تا دچار لغزش شوند. بنابراین، هیچ گونه ناخالصی مانند شک در آنها وجود ندارد و از هرگونه نجاسات و آلودگی های باطنی و ظاهری یاک هستند.

امام رضا می فرماید: «چون خداوند بندهای را برای سرپرستی کارهای بندگانش برگزیند، سینهاش را به همین منظور گشاده میکند و بر دلش چشمههای حکمت میسیپارد و دانش را آنچنان الهامش میکند که از پاستخگویی (به هیچ مسئلهای) در نماند و در جوابگویی از حق و حقیقت منحرف



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۳۰۷–۳۳۶ نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهرهگیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) رضا عطانی و علی فرهمندیان

نشود. او همیشه معصوم است و مؤید و موفق و مسدد و از خطاها و لغزشها و سقوطها در امان است. این ویژگی را خدا به او عنایت فرموده تا بر بندگانش حجت و بر خلقش گواه باشد. این فضل الهی است که به هر کسی بخواهد می دهد و خدا دارای فضل بزرگی است» (کلینی، ۲۰۳۱).

#### ٥\_٥. شک در خدا و دين

پیامبر اکرم مفهوم رجس در آیه تطهیر را به شک تفسیر میکند و در وصف اهل بیت می فرماید: «لَا يَشُكُّونَ فِي شَـيهِ جَاءَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ أَبَداً، مُطَهَّرُونَ فِي وَلَادَتِنَا وَ طِینَتِنَا إِلَی آدَمَ، مُطَهَّرُونَ مَعْصُـومُونَ مِنْ عَنْدِ اللَّهِ أَبَداً، مُطَهَّرُونَ فِي وَلَادَتِنَا وَ طِینَتِنَا إِلَی آدَمَ، مُطَهَّرُونَ مَعْصُـومُونَ مِنْ كُلِّ سُوءٍ؛ آنان هرگز درباره چیزی که از جانب خدا آمده شک نمیکنند. در ولادت و طینت تا حضرت آدم پاک هستند، و از هر بدی پاک و معصوم هستند» (هلالی، ۱۴۰۵: ۹۰۹/۲).

شک به معنای ارتیاب (فیومی، ۱۴۱۴: ۲۲۰/۸) و نقیض یقین است (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۲۷۰/۵) ابن منظور، ۱۴۱۴: ۴۵۱/۱۰. فیومی معتقد است شک در اصل به معنای اضطراب قلب و نفس است، زمانی که یک امر مشتبه و مبهم با شد (فیومی، ۱۴۱۴: همان). بنابراین شک نوعی از جهل و ندانستن است (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۴۶۱) که آیه تطهیر آن را هم شامل می شود.

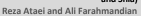
حاصل روایات این است که هر چیز بد و خصلت قبیح مانند شک، جهل، چرک، کثیفی و به طور کلی هر آنچه که موافق حق نباشد و تبعات بدی داشته باشد از اهل بیت دور است. علاوه بر این، ایشان از مطلق لغزش، حتی آنچه که بدون قصد هم باشد و از امراضی که موجب نفرت خلق و زشت شدن خلقت می شود یاک هستند.

در مجموع، معنای رجس در آیه تطهیر برخاسته از معنای اولیه رجس یعنی اختلاط و درآمیختگی است. به همین جهت هر عمل، اعتقاد، سخن یا خصلتی که در نظر عرف، عقل، شرع و طبع ناپسند باشد رجس است چون نوعی اختلاط خوب و بد در آن وجود دارد؛ حال تفاوتی ندارد که کار حرام و گناه باشد یا مکروه و ترک اولی. همچنین فرقی ندارد که برخاسته از سهو و نسیان یا خطا و عمد باشد. به عنوان مثال، امام سجاد^ می فرماید: «الرِّجْسُ هُوَ الشَّكُ فَلَا نَشُكُ فِي اللَّهِ الْحَقَّ وَدِينَهُ أَبَداً» (طوسی، ۱۴۱۴: ۲۰/۲).

## ب) مفهوم شناسی اذهاب

اَذهَب ماضي باب اِفعال از ریشه «ذَهَبَ» (و مصدر آن ذَهاب، ذُهوب و مذهب) است. معنای این واژه با توجه به تحلیل ادبی که ارائه می گردد به معنای دفع و مانع شدن است.







#### ۱. تحلیل ادبی در معنای اذهاب

بعد از روشن شدن مفهوم رجس، شبههای مطرح می شود که خطاب خدا در آیه «لیُذهِبَ عَنکُمُ البِّحِسَ» اثبات وجود رجس در اهل بیت است. چراکه اذهاب رجس زمانی صادق است که رجس وجود داشته باشد و با برداشتن آن، می توان گفت که اذهاب رجس تحقق پیدا کرده است. حال آنکه شیعه بر این مسئله اتفاق نظر دارد که اهل بیت از قدیم طاهر بوده اند. به تعبیر آلوسی، در حق کسی که طاهر باشد نمی گویند می خواهم او را پاک گردانم چون این تحصیل حاصل و ممتنع است. نهایت مطلب این است که، بعد از تعلق اذهاب رجس به اراده الهی، آنها محفوظ از رجس و گناه هستند (تفسیر آلوسی، ۱۸/۲۲).

این سخن در صورتی می تواند صحیح باشد که «اذهب» به معنای ازاله باشد، ولی این واژه معانی دیگری هم دارد. در مورد اصل واژه ذَهَب، اهل لغت می گویند: ذهاب الشیء به معنای گذشتن (مقاییس اللغة، ۴۲۲۲؛ فیومی، ۱۴۱۴: ۲۱۱/۲؛ المخصص: ۲۴۷)، مهاجرت کردن (مجمع البحرین، ۶۲/۲) و رفتن و سیر کردن (زبیدی، ۱۴۱۴: ۵۰۵/۱؛ ابن منظور، ۱۴۱۴: ۱۹۳۸) است. مانند اینکه امام صادق می فرماید: «مَنْ کَثُر کَذِبُهُ ذَهَبَ بَهَاؤُهُ» (کلینی، ۴۱/۲).

اما اگر این کلمه با همزه باب افعال و یا حرف جر متعدی شود، معانی دیگری پیدا می کند. در متعدی به حرف «فی» به معنای مَضَی (المصباح المنیر، ۲۱۰/۲) است، مانند اینکه امام صادق می فرماید: «مَنْ ذَهَبَ فِي حَاجَةٍ عَلَی غَیْرِ وُضُوءٍ فَلَمْ تُقْضَ حَاجَتُهُ فَلَا یَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَه» (من لا یحضره می فرماید: «مَنْ ذَهَبَ فِی حَاجَةٍ عَلَی غَیْرِ وُضُوءٍ فَلَمْ تُقْضَ حَاجَتُهُ فَلَا یَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَه» (من لا یحضره الفقیه، ۱۵۷/۳). زمانی که به وسیله «باء» متعدی شود یا به باب افعال برده شود، به معنای مَضَی (المصباح المنیر، ۲۱۱/۲)، ازاله (زبیدی، ۱۴۱۴: ۵۰۵۱؛ المخصص: (المصباح المنیر، ۲۱۱۲)، ازاله (زبیدی، ۱۴۱۴: ۵۰۵۱؛ المخصص: (۱۲۴۷) و محو کردن می باشد، مانند این حدیث که می فرماید: «صَلَاةُ اللَّیْلِ تَذْهَبُ بِمَا عَمِلَ بِهِ فِی النَّهَار» (مجمع البحرین، ۶۲/۲).

اما وقتی که ذهب با «عن» متعدی شود به معنای ترک (زبیدی، ۱۴۱۴: همان) و زائل شدن (المخصص، همان) چیزی که وجود داشته است، می باشد. مانند «فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْراهِیمَ الرَّوْعُ» (هود: ۷۴). همچنین امام صادق^ در جواب جَمِیلِ بْنِ دَرَّاجِ که سؤال می کند گاهی تصورات کفر آمیزی در دلم خطور می کند، فرمود: هرگاه چنین شد بگو: «لا إله إلا اللَّه؛ قَالَ جَمِیلٌ: فَکُلَّمَا وَقَعَ فِي قَلْبِي شَيءٌ، قُلْتُ: لَا إِلَاهَ إِلَّا اللَّه، فَيَذْهَبُ عَنِّي» (کلینی، ۲۱۵/۲).

اما زمانی که این کلمه علاوه بر متعدی به باب افعال، به حرف «عن» هم اضافه شود، معنایی متفاوت با معانی قبل پیدا می کند. در این صورت به معنای عدم تأثیرگذاری یا مانع شدن از اصابت و



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳ ص: ۳۳۰–۳۳۶ نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهرهگیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) رضا عطائی و علی فرهمندیان

اتفاق چیزی است (دفع). به عبارت دیگر، «ذهب» زمانی که با همزه باب افعال (اذهبه) و یا به وسیله حرف جر (ذهب به عن) متعدی شود، به معنای برطرف شدن و زائل شدن چیزی که وجود داشته، می باشد (رفع) (ر.ک: بقره: ۱۷؛ یوسف: ۱۵؛ هود: ۷۴). اما هنگامی که علاوه بر رفتن به باب افعال، به حرف جر «عن» نیز اضافه شود، معنای دفعی دارد. این معنا شواهد متعدد قرآنی و روایی دارد که در ادامه به برخی از آنها اشاره خواهد شد.

# ۲. شواهد قرآنی بر تحلیل ادبی معنای مانعیت اذهاب

در قرآن کریم، دو آیه (غیر از آیه تطهیر) وجود دارد که در آن از «اذهاب» و «عن» استفاده شده است.

آیه اول در حق اهل بهشت است که می گویند: ۱۱ الحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِی أَذْهَبَ عَنَّا الحَرَنَ (فاطر: ۳۴).

مضائب و اندوه دنیوی اهل بهشت و یا اندوه بعد از رحلت و قبل از دخول به بهشت است، که این اندوه نشأت گرفته از ترس از گناهان است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۴۷/۱۷). صورت دوم بعید به نظر می رسد زیرا علاوه بر روایات که اشاره دارند منظور از حزن، وحشت و ناراحتی دنیایی است (تاویل الآیات الظاهرة: ۴۲۷)؛ در دو آیه قبل، خداوند اهل بهشت را به سه گروه تقسیم می کند: «فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَ مِنهُم مَّقَتَصِدٌ وَ مِنهُم سَابِقٌ بِالْخَیراتِ بِإِذْنِ اللَّه» یعنی «ظالم به نفس»، «مقتصد» و «سابق به خیرات». طایفه سوم که سابق به خیراتند، طبق روایات مصداقشان ائمه معصومین هستند (کلینی، ۲۱۴۱) و گناهی ندارند تا از عذاب آن بتر سند (طباطبایی، ۱۲۹۷: ۴۷/۱۷). علاوه بر آن، از کسانی که در قیامت این آیه ندارند تا از عذاب آن بتر سند (طباطبایی، ۱۲۹۷: ۴۷/۱۷). علاوه بر آن، از کسانی که در قیامت این آیه ندارند تا از عذاب آن بتر سند (طباطبایی، ۱۲۹۷: ۴۷/۱۷). علاوه بر آن، از کسانی که در قیامت این آیه (۳۲ فاطر) را تلاوت می کنند، حضرت زهرا سلام الله علیها است (مسائل علی بن جعفر و مستدرکاتها:

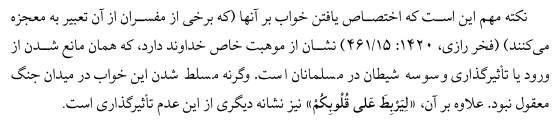
بنابراین معنای آیه چنین است: حمد مخصوص خداوند است که اندوه را از ما دور کرد، یعنی اجازه نداد که اندوه دنیا در بهشت به ما برسد و یا به معنای این است که خداوند مانع از تأثیر اندوه بر ما شد. به عبارت دیگر، بهشتیان اندوه دنیایشان را به یاد می آورند ولی این یادآوری تأثیری بر روی آنها نداشته و آزارشان نمی دهد. به همین جهت، در اینجا هم گونهای دفع اندوه اتفاق افتاده، نه رفع آن.

آیه دوم آیه ۱۱ سوره انفال است: Πإِذْ یُغَشِّیکُمُ النُّعَاسَ أَمَنَةً مِّنْهُ وَ یُنزِلُ عَلَیْکُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً لِّیُطَهِّرَکُم بِهِ وَ یُذْهِبَ عَنکُم رِجْزَ الشَّیْطَانِ وَ لِیَربِطَ عَلی قُلُوبِکُمْ وَ یُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْدَام Ο.

شأن نزول این آیه جنگ بدر است. وقتی کفار قبل از مسلمانان به چاه آب ر سیدند و مسلمانان به ناچار در زمین خشک و ریگزار پیاده شدند. بعد از مدتی که برخی از آنها جنب شده و همه دچار تشنگی گشتند، شیطان خواست در دلهایشان وسوسه کند اما خداوند با نازل کردن باران مانع از ورود یا اثر گذاشتن وسوسه شیطان در دل آنها شد (طبرسی، ۱۳۷۲: ۸۰۹/۴).







مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

#### تأییدات تفسیری مشابه:

١. قرآن كريم درباره حضرت يو سف صدّيق مى فرمايد: Πكذَالِكَ لِدَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَ الْفَحْ سَاO
 (يو سف: ۲۴)؛ در اين آيه، سخن از رفع سوء و فحشا از دامن يو سف^ نيست، بلكه مراد، همان دفع سوء و فحشا از ساحت ايشان است.

۲. آیه ۴۳ سوره احزاب، به صورت کلی سخن از اخراج مؤمنان از ظلمات به نور را مطرح می کند، حال آنکه کسانی که سابقه سوئی ندارند نیز مشمول اخراج مزبور می شوند (جوادی آملی، ۴۶۶/۵).

این شواهد نشان می دهند که دفع، به معنای جلوگیری از ورود یا تأثیر چیزی، مورد نظر ا ست و نه ازاله آن چیزی که وجود داشته است.

### ۳. شواهد عقلی و نقلی بر تحلیل ادبی معنای مانعیت اذهاب

دفعی دارد. مانند اینکه پیامبر در جنگ خیبر برای حضرت امیر^ چنین دعا کردند: «اللَّهُمَّ أَذْهِبْ عَنْهُ الْحَرَّ وَ الْبَرْدَ»، یعنی خدایا اثر گرما و سرما را از علی دور کن. امام می فرماید: بعد از آن هیچوقت سرما و گرما در خود احساس نکردم (امالی (مفید)، ۳۱۸). همچنین نمونههای بسیار دیگر که در روایات آمده است (به عنوان مثال، ر.ک: کلینی، ۴۹۵/۱ و ۵۵۱/۲).

به عنوان نمونه دیگر می توان به این روایت اشاره کرد که امام صادق^ می فرماید: «مَنْ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ حِینَ یُصْبِحُ أَذْهَبَ اللَّهُ عَنْهُ نَحْسَ ذَلِكَ الْیَوْمِ» (کلینی، ۴/۶). طبق این روایت هرکس صدقه دهد، خداوند نحسی یا تأثیر نحسی آن روز را از او دفع می کند.

همچنين در دعاى ماه رمضان مى گوييم: «اللَّهُمَ أَذْهِبْ عَنِّي فِيهِ النُّعَاسَ وَ الْكَسَلَ وَ السَّأْمَةَ وَ الْفَتْرَةَ وَ الْقَشْوَةَ وَ الْغِرَّةَ» (كليني، ۴۰۴/۷). يعنى خدايا (از ابتدا) نگذار چرت، كسالت، سردرد، قساوت، غفلت و غرور مرا فرا بگيرد.

بنابراین دامنه کاربرد این واژه، فراتر از رفع آلودگی موجود بوده و دفع پلیدی های تحقق نیافته و عدم تأثیرگذاری رجس را نیز در برمی گیرد؛ لذا مانعیتی که از «اذهاب عن» فهمیده می شود، هم می تواند به معنای مانعیت اثر و هم مانعیت اصل باشد. البته این گونه نیست که شیطان تلاشی برای انحراف معصومان انجام ندهد، بلکه و سوسه اش شامل آنها هم می شود؛ همچنان که قرآن به صراحت از و سوسه شیطان نسبت به حضرت آدم سخن می گوید (طه: ۱۲۰)، اما خداوند مانع از تأثیرگذاری آن می شود.



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۳۳۷-۳۳۰ نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهرهگیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) تطبیق منابع فریقین) رضا عطائی و علی فرهمندیان

شیخ مفید نیز می گوید :اذهاب به معنای صَرف و برگرداندن است که دو مصداق دارد: یکی برگرداندن از چیزی که وجود دارد و دیگری برگرداندن از چیزی که هنوز اتفاق نیفتاده است، مانند اینکه در دعا برای کسی گفته می شود: «صرف الله عنك السوء؛ خداوند شر و بدی را از تو دور کند» (مفید، ۲۷).

یا تعابیر دیگر مانند «أذهب الله عنکم الداء والسوء» که معنایشان این نیست که هم اکنون بیماری و ناراحتی در شخص وجود دارد و او دعا می کند تا از وی دور شود، بلکه این آرزو می تواند قبل از گرفتاری باشد. در احادیث نیز از این گونه تعابیر وجود دارد؛ مثلاً فرمودند: «مَنْ بَدَأَ بِالْمِلْحِ أَذْهَبَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ سَبْعِینَ دَاءً» (برقی، ۱۳۷۱: ۵۹۲/۲).

قرینه دیگری که می توان برای اثبات این نظر استفاده کرد، وجود حضرت رسول در بین اهل بیت معصوم بود. اگر اذهاب به معنای رفع پلیدی است و آن حضرت به اجماع مسلمین قبل از نزول این آیه معصوم بود. اگر اذهاب به معنای رفع پلیدی موجود باشد، مستلزم عدم عصمت آن حضرت قبل از نزول است که برخلاف اجماع مسلمین است. از سوی دیگر نمی توان چنین ادعایی کرد که اذهاب رجس درباره پیامبر به معنای دفع است و در چهار تن دیگر اهل بیت به معنای رفع، چراکه این خلاف ظاهر است. در نتیجه مدلول آیه آن است که خدای متعال از اول نمی گذارد به اهل بیت آلودگی برسد.

حاصل سخن این است که لازمه اذهاب رجس و تطهیر، اثبات وجود رجس در اهل بیت نیست؛ بلکه با توجه به اراده اختیاری آنها، به معنای دفع و مانع شدن الهی با اختیار آنها است؛ همانگونه که خداوند درباره قرآن، کلمه «مُطَهَّرَةً» (البینه: ۲) به کار می برد که به معنای پاکیزه بودن از ابتدا می باشد.

## ج) مفهومشناسي تطهير

بعد از مشخص شدن معنای «اذهاب رجس» در آیه ۳۳ سوره احزاب، به واژه شناسی «تطهیر» سپس معنای آن در این آیه پرداخته می شود.

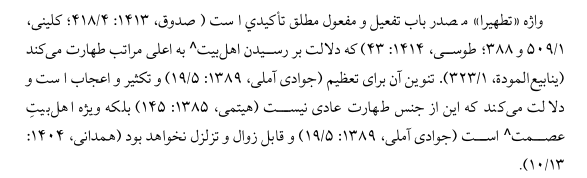
كاه علوم الشاني ومطالعات فريحي

#### ۱. واژه شناسی تطهیر

«طَهَّر» ما ضی باب تفعیل از ریشه «طُهر» در لغت به معنای «النَّقَاءُ مِنَ الدَّنَسِ وَ النَّجَسِ» است؛ یعنی پاکی از چرک، کثیفی و نجس (فیومی، ۱۴۱۴: ۲۷۹/۱؛ ابن فارس، ۱۴۰۴: ۴۲۸/۳). ابن فارس می گوید: التطهُّر به معنای منزه بودن از هر ذم و قبیح است (همان). بنابراین، طهارت اعم از پاکیهای مادی و معنوی است و شامل طهارت در ذات، صفات، اخلاق، اعمال و افعال اختیاری و غیر اختیاری می شود (مصطفوی، ۱۲۸/۷).







مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

#### ۲. مفهوم تطهیر در آیه ۳۳ سوره احزاب

در قرآن کریم، واژه تطهیر هم در پاکی ظاهری (مدثر: ۴) و هم پاکی معنوی به کار رفته است (احزاب: ۵۳؛ مائده: ۴۱). برخی از مفسران معتقدند که معنای تطهیر در آیه ۳۳ سوره احزاب غیر از معنای اذهاب رجس است. اذهاب رجس به معنای پرهیز از افعال خبیثه و تطهیر به معنای جایگزین کردن افعال حسنه به جای آنها است (کشف الاسرار، ۵۸/۸؛ التحریر و التنویر، ۲۴/۲۱).

فخر رازی نیز با اشاره به تفاوت معنایی این دو کلمه می گوید: گاهی رجس برطرف می شود ولی محل آن تطهیر نمی گردد. بنابراین، «اذهاب رجس» به ازاله ذنوب و تطهیر به پوشاندن خلعت کرامت اشاره دارد (مفاتیح الغیب، ۱۶/۲۵). به عبارت دیگر، معنای اذهاب رجس نفی صفات سلبی و نقصی و معنای طهارت، اثبات صفات ثبوتی و کمالی است. بنابراین اولی زمینه دومی را فراهم می کند (ادب فنای مقربان، ۱۹/۵).

علامه طباطبایی تطهیر را به معنای زایل ساختن اثر رجس به وسیله وارد کردن مقابل آن، یعنی ادراک حق در اعتقاد و عمل زشت در دلشان ادراک حق در اعتقاد و عمل زشت در دلشان باقی نگذارد) میداند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۳۱۳).

گروهی از مفسران گفته اند تطهیر در این آیه بر پاکی از آلودگی، چرک (همان، ۱۶/۵) و رجس (شروکانی، ۱۲۱۴: ۱۲۱۴؛ بیضاوی، ۱۴۱۸: ۲۳/۴؛ روح البیان، ۱۷۱/۷) دلالت می کند و تأکید بر مسئله اذهاب رجس است (الأمثل، ۲۳۷/۱۳).

برخی اذهاب رجس را کنایه از زوال عین نجاست (نووی، ۱۴۱۷: ۲۵۴/۲؛ الأمثل، ۲۳۷/۱۳) و تطهیر را کنایه از پاکی محل آن (نووی، ۱۴۱۷: همان) و یا تطهیر از سوء (تف سیرالقرآن (ابن أبی حاتم)، تطهیر را کنایه از پاکی محل آن (نووی، ۱۴۱۷: همان) و یا تطهیر از سوء (تف سیرالقرآن (ابن أبی حاتم)، ۳۱۳۳/۹) و همچنین معاصی و آنچه که در آیه به آن امر شده است می دانند (تفسیرالوسیط، ۲۰۶۹/۳)، به گونه ای که شائبه هیچ رجس و دنسی در خاطر آنها نبا شد (التفسیرالقرآنی للقرآنی، ۲۰/۱۱) و رحمت خاص خداوند شامل آنها شود (تفسیرالقرآن (ابن أبی حاتم)، ۳۱۳۳/۹).





پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳ ص: ۳۳۰–۳۳۳ نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهرهگیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) رضا عطائی و علی فرهمندیان

زمخشری می گوید: خداوند از تقوی کنایه به طهر کرده است (زمخشری، ۱۴۰۷: ۵۳۸/۳) و علت استفاده از این استعمال بعد از ازاله رجس، تأکید بر محو کردن رجس از آنها است (غازی، ۱۳۸۲: ۴۷۵/۵). چون گاهی رجس زائل می شود ولی پاک نمی شود (تفسیر غرائب القرآن، ۴۶۰/۵) و علت اینکه برای معصیت و تر شیح آن، از واژه «تطهیر» استفاده کرده، افزایش ایجاد تنفر (شوکانی، ۱۴۱۴؛ بیضاوی، ۱۴۱۸: ۴۲۳/۴؛ روح البیان، ۱۷۱/۷) از منهیات الهی و ترغیب به دستورهای ربوبی است (سم, قندی، ۱۴۱۶: ۴۷۸/۸).

همچنین اذهاب رجس را به معنای پاکی ظاهری و تطهیر را بر پاکی باطنی و یا مطلق پاکی تفسیر کرده اند (آیة التطهیر في احادیث الفریقین، ۱۴۲/۲). برخی گفته اند مراد از این تطهیر، پاك داشتن از عیب و طعن منافقان و دشمنان (تفسیر سورآبادی، ۱۹۶/۳)، طهارت قلب از عقائد فاسده، طهارت نفس از اخلاق رذیله و طهارت اعضاء و جوارح از معاصی می باشد (طیب، ۱۳۷۸: ۵۰/۱۰).

در مجموع چنین برداشت می شود که معنای طهارت، تکرار اذهاب رجس نیست بلکه اثبات معنای ثبوتی و کمالی برای اهل بیت است و دلالت بر طهارت ظاهری و باطنی می کند، همچنان که در قرآن (ر.ک: البرهان و الدر المنثور ذیل آیات: بقره: ۲۵، ۲۵، ۱۲۱ و ۲۲۲؛ آل عمران: ۱۵؛ نساء: ۵۷؛ واقعه: ۷۹؛ توبه: ۱۰۸؛ حج: ۲۶) و احادیث (صدوق، ۱۴۱۳: ۴۱۸/۴؛ کلینی، ۹۸،۱ و ۴۸۸؛ طوسی، ۱۴۱۴:

# نتيجهگيري

برای واژه رجس در متون ا سلامی معانی و مصادیق فراوانی یافت می شود که بسیاری از مفسران از همین مصادیق برای رسیدن به معنای رجس در آیه تطهیر مدد جسته اند. در حالی که با توجه به روایات، به نظر می رسد معانی متعدد رجس بر خواسته از معنای لغوی آن یعنی اختلاط و درهم آمیختگی باشد. بر این اساس، به هر چیزی اعم از عمل، اعتقاد، سخن یا خصلت ظاهری که در نظر عرف، عقل، شرع و طبع ناپسند باشد رجس می گویند، چون نوعی اختلاط در آن وجود دارد. حال تفاوتی ندارد که بر خاسته از سهو و نسیان یا خطا و عمد باشد. همچنین فرقی ندارد که کار حرام و گناه یا مکروه و ترک اولی باشد.

همچنین معنای اذهاب رجس، زدودن نیست بلکه مانعیت است؛ زیرا واژه «ذهب» هنگامی که علاوه بر همزه باب افعال به حرف جر «عن» نیز متعدی شود، دفع رجسهای تحققنیافته را نیز شامل می شود. از سوی دیگر، مفهوم طهارت تکرار معنای اذهاب رجس نیست، بلکه یک معنای ثبوتی و کمالی برای اهل بیت دارد و دلالت بر طهارت باطنی و ظاهری می کند.





### فهرست منابع

- '. قرآن کریم (ترجمه: مکارم شیرازی)، قم: دارالقرآن الکریم، نوبت دوم، ۱۳۷۳ش.
- ۲. ابنابی حاتم عبدالرحمن بن محمد، تفسیر القرآن العظیم، عربستان سعودی: مکتبة نزار مصطفی الباز، چاپ سوم، ۱۶۱۹ق.
- ۳. ابن جزى غرناطى، محمد بن احمد، التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق: دكتر عبدالله خالدى،
   بيروت: شركت دارالارقم بن ابى الارقم، چاپ اول، ١٤١٦ق.
- ٤. ابن حمزه طوسى، محمد بن على، الثاقب في المناقب، محقق/مصحح: نبيل رضا علوان، قم:
   انصاريان، چاپ سوم، ١٤١٩ق.
  - ٥. ابن سيده، على بن اسماعيل، المخصص، بيروت: دارالكتب العلمية، چاپ اول، بي تا.
    - ٦. ابن عاشور، محمد بن طاهر، التحرير و التنوير، بينا، بيتا.
- ابن عجيبه، احمد بن عجيبه، البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، قاهره: حسن عباس زكي،
   چاپ اول، ١٤١٩ق.
- ٨. ابن عطيه اندلسى، عبدالحق بن غالب، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبدالسلام عبدالشافي محمد، بيروت: دارالكتب العلمية، چاپ اول، ١٤٢٢ق.
- 9. ابن عقده كوفى، احمد بن محمد، فضائل أميرالمؤمنين ×، محقق: عبدالرزاق محمد حسين حرزالدين، قم: دليل ما، ١٤٢٤ق.
- ١٠. ابن فارس، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، محقق: عبدالسلام محمد هارون، قم: مكتب الاعلام الاسلامي، ٤٠٤ق.
- 11. ابن مشهدی، محمد بن جعفر، المزارالكبير، محقق: جواد قيومی اصفهانی، قم: جامعه مدرسين حوزه علميه، چاپ اول، ١٤١٩ق.
- ۱۲. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، محقق: جمال الدين ميرداماد، بيروت: دارالفكر للطباعة و النشر و التوزيع دارصادر، چاپ سوم، ١٤١٤ق.
- 1۳. ابوحيان، محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير، تحقيق: جميل صدقي محمد، بيروت: دارالفكر، چاپ اول، ۲۰۱۰ق.
- 14. اربلى، على بن عيسى، كشف الغمة في معرفة الأئمة، محقق: هاشم رسولى محلاتى، تبريز: بنى هاشمى، چاپ اول، ١٣٨١ق.
- ۱۵. أزدى، عبدالله بن محمد، كتاب الماء، محقق: محمد مهدى اصفهانى، تهران: مؤسسه مطالعات تاريخ پزشكى، طب اسلامى و مكمل دانشگاه علوم پزشكى ايران، ۱۳۸۷ش.
  - ١٦. آل غازي، عبدالقادر، بيان المعاني، دمشق: مطبعة الترقي، چاپ اول، ١٣٨٢ق.
- ۱۷. آلسعدی، عبدالرحمن بن ناصر، تیسیر الکریم الرحمن، بیروت: مکتبة النهضة العربیه، چاپ دوم، ۱٤٠٨ق.

# پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۳۳۷-۳۳۰ نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهرهگیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) مرضا عطائی و علی فرهمندیان

- ۱۸. آلوسی، سید محمود، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، تحقیق: علی عبدالباری عطیة، بیروت: دارالکتب العلمیه، چاپ اول، ۱۶۱۵ق.
- ۱۹. برسوی، اسماعیل بن مصطفی حقی، تفسیر روحالبیان، لبنان- بیروت: دارالفکر، چاپ اول، بر تا.
- ٢. برقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، مصحح: جلال الدين محدث، قم: دارالكتب الإسلامية، ١٣٧١ق.
- ۲۱. بغدادی، علاءالدین علی بن محمد، لباب التأویل فی معانی التنزیل، تحقیق: محمد علی شاهین، بیروت: دارالکتب العلمیة، چاپ اول، ۱٤۱۵ق.
- ۲۲. بلخی، مقاتل بن سلیمان، تفسیر مقاتل بن سلیمان، تحقیق: عبدالله محمود شحاته، بیروت: دار احیاء التراث، چاپ اول، ۱۶۲۳ق.
- ۲۳. بیضاوی، عبدالله بن عمر، انوار التنزیل و أسرار التأویل، بیروت: دار احیاء التراث العربی، چاپ اول، ۱۸۸ اق.
  - ٢٤. بيهقى، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، دارالفكر، بينا، بي تا.
- ۲۰. ثعالبی، عبدالرحمن، جواهر الحسان فی تفسیر القرآن (تفسیر ثعالبی)، تحقیق: شیخ محمد علی معوض و شیخ عادل احمد عبدالموجود، بیروت: دار احیاء التراث العربی، چاپ اول، ۱٤۱۸ق.
- ۲٦. جزرى، ابن اثير جزرى، النهاية في غريب الحديث و الأثر، محقق: محمود محمد الطناحى، قم: موسسه مطبوعاتي اسماعيليان، چاپ چهارم، ١٣٦٧ش.
- ۲۷. جصاص، احمد بن على، احكام القرآن، تحقيق: محمد صادق قمحاوى، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٤٠٥ق.
  - ٢٨. جوادي آملي، عبدالله، ادب فناي مقربان، تحقيق: محمد صفايي، قم: اسراء، هفتم، ١٣٨٩.
- ۲۹. جوادی آملی، عبدالله، تفسیر تسنیم، تحقیق: علی اسلامی، قم: موسسه اسراء، هشتم، ۱۳۸۸ش.
  - ۱۱ ۸۸ ۱۱ س. ۳۰. خطيب، عبدالكريم، التفسير القرآني للقرآن، بينا، بي جا، بي تا.
- ۳۱. رازی، ابوعبدالله محمد بن عمر فخرالدین رازی، مفاتیح الغیب، بیروت: داراحیاء التراث العربی، چاپ سوم، ۱٤۲۰ق.
- ٣٢. راغب أصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، دمشق: دارالقلم الدارالشامية، چاپ اول، ١٤١٢ق.
- ٣٣. راوندى، سعيد بن هبة الله قطب الدين، فقه القرآن، محقق: احمد الحسيني، محمود مرعشى، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي، چاپ دوم، ١٤٠٥ق.
- ۳٤. زبیدی، محمد مرتضی حسینی، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقیق: علی هلالی و علی سیری، بیروت: دارالفکر، چاپ اول، ۱٤۱٤ق.





- ٣٥. زحيلي، وهبة مصطفى، التفسير المنير في العقيدة و الشريعة و المنهج، دمشق: دارالفكر، چاپ دوم، ١٤١٨ق.
  - ٣٦. زحيلي، وهبه، التفسير الوسيط، دمشق: دارالفكر، چاپ دوم، ١٤٢٢ق.
  - ۳۷. زمخشری، محمود بن عمر، أساس البلاغة، بيروت: دار صادر، چاپ اول، ۱۹۷۹م.
- ۳۸. زمخشری، محمود بن عمر، الکشاف عن حقائق غوامض التنزیل، بیروت: دارالکتاب العربی، چاپ سوم، ۲۷۰ق.
- ٣٩. زمخشرى، محمود بن عمر، الفايق في غريب الحديث، محقق: ابراهيم شمس الدين، بيروت: دارالكتب العلمية، چاپ اول، ١٤١٧ق.
- ٤. سلمى، محمد بن حسين، حقائق التفسير، تحقيق: نصرالله پورجوادى، تهران: مركز نشر دانشگاهى، چاپ اول، ١٣٦٩ش.
  - ٤١. سمرقندي، نصر بن محمد، بحر العلوم، بيروت: دارالفكر، چاپ اول، ١٤١٦ق.
- ٤٢. سورآبادی، ابوبکر عتیق، تفسیر سورآبادی (تفسیر التفاسیر)، تهران: فرهنگ نشر نو، ۱۳۸۰ش.
- ٤٣. سيوطى، جلال الدين، الدر المنثور في تفسير المأثور، قم: كتابخانه عمومى حضرت آية الله العظمى مرعشى نجفى، چاپ اول، ٤٠٤ق.
- ٤٤. سيوطى، جلال الدين، تفسير الجلالين، بيروت: مؤسسه النور للمطبوعات، چاپ اول، 1817ق.
- ٥٤. السيد الشريف المرتضى، المسائل الناصريات، رابطه الثقافة و العلاقات الإسلامية، مديرية الترحمة و النشر، ١٤١٧ق.
- ٤٦. سيد محمد حسين فضل الله، تفسير من وحى القرآن، بيروت: دارالملاك للطباعة و النشر، چاپ دوم، ١٤١٩ق.
- چاپ دوم، ١٤١٩ق. ٤٧. شبر، سيد عبدالله، الجوهر الثمين في تفسير الكتاب المبين، با مقدمه سيدمحمد بحرالعلوم، كويت: مكتبة الألفين، چاپ اول، ١٤٠٧ق.
- ٤٨. شُوكاني، محمد بن على، فتح القدير، دمشق/بيروت: دار ابن كثير، دارالكلم الطيب، چاپ اول، ١٤١٤ق.
- 93. صاحب بن عباد، إسماعيل بن عباد، المحيط في اللغة، محقق: محمد حسن آلياسين، بيروت: عالم الكتاب، چاپ اول، ١٤١٤ق.
- ٥. صادقي، محمد، البلاغ في تفسير القرآن بالقرآن، قم: مكتبة محمد الصادقي الطهراني، چاپ اول، ١٤١٩ق.
- ٥١. صدوق، محمد بن على بن بابويه (شيخ صدوق)، الأمالي، تهران: كتابچي، چاپ ششم، ١٣٧٦ش.

# پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۳۷۰–۳۳۰ نویافتهای در تحلیل محتوایی اذهاب رجس و طهارت اهل بیت ع (با بهره گیری از سیاق روایات، ادبیات عرب و تطبیق منابع فریقین) تطبیق منابع فریقین) رضا عطائی و علی فرهمندیان

- ٥٢. صدوق، محمد بن على ابنبابويه (شيخ صدوق)، من لايحضره الفقيه، محقق: على اكبر غفاري، قم: جامعه مدرسين حوزه علميه، چاپ دوم، ١٤١٣ق.
- ٥٣. طباطبائي، سيد محمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، قم: انتشارات جامعه مدرسين حوزه علميه قم، چاپ پنجم، ١٤١٧ق.
- 30. طبرسى، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، محقق: محمد جواد بلاغي، تهران: انتشارات ناصر خسرو، چاپ سوم، ١٣٧٢ش.
- ٥٥. طبرى، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، لبنان-بيروت: دارالمعرفه، چاپ اول،
  - ٥٦. طنطاوي، سيد محمد، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، بينا، بيتا.
  - ٥٧. طوسى، محمد بن حسن، الأمالي، قم: دارالثقافة، چاپ اول، ١٤١٤ق.
  - ٥٨. طوسى، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، بيروت: دار احياء التراث العربي، بي تا.
- ٥٩. طوسى، محمد بن حسن، مصباح المتهجد و سلاح المتعبد، بيروت: مؤسسة فقه الشيعة،
   چاپ اول، ١٤١١ق.
- ٠٦. طيب، سيد عبدالحسين، اطيب البيان في تفسير القرآن، تهران: انتشارات اسلام، چاپ دوم، ١٣٧٨ش.
- ۲۱. عطائی، رضا، بازشناسی تفسیری حدیثی «اهل بیت» در آیه تطهیر، علوم و معارف قرآن و حدیث، شماره ۱۱، تابستان ۱۳۹٦.
- 77. فرات كوفى، ابوالقاسم فرات بن ابراهيم، تفسير فرات الكوفى، تحقيق: محمدكاظم محمودى، تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت ارشاد اسلامى، ١٤١٠ق.
  - ٦٣. فراهيدي، خليل بن أحمد، كتاب العين، قم: نشر هجرت، چاپ دوم، ٩٠٩ ق.
- 37. فيومى، أحمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، قم: موسسه دارالهجرة، چاپ دوم، ١٤١٤ق.
- ٦٥. قاسمى، محمد جمال الدين، محاسن التأويل، تحقيق: محمد باسل عيون السود، بيروت:
   دارالكتب العلمية، چاپ اول، ١٤١٨ق.
  - ٦٦. قرطبي، محمد، الجامع لأحكام القرآن، ايران-تهران: انتشارات ناصر خسرو، ١٣٦٤ش.
- 77. كياهراسى، على بن محمد، احكام القرآن، بيروت: دارالكتب العلميه، منشورات محمد على بيضون، چاپ دوم، ١٤٠٥ق.
- ۸۲. مترجمان، ترجمه تفسیر جوامع الجامع، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی،
   چاپ دوم، ۱۳۷۷ش.
- 79. مجلسى، محمدباقر، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، محقق: هاشم رسولى محلاتى، تهران: دارالكتب الإسلامية، چاپ دوم، ٤٠٤ ق.





- ۰۷. مدنی، سید علیخان بن احمد کبیر، ریاض السالکین فی شرح صحیفة سیدالساجدین، مصحح: محسن حسینی امینی، قم: دفتر انتشارات اسلامی، چاپ اول، ۹۰۹ق.
  - ٧١. مراغى، احمد مصطفى، تفسير المراغى، بيروت: دارالفكر، چاپ اول، بي تا.
  - ٧٢. مظهري، ثناءالله، تفسير المظهري، كويته: مكتبة رشديه، چاپ اول، ١٤١٢ق.
- ٧٣. مغربي، نعمان بن محمد، دعائم الإسلام، تحقيق: آصف فيضى، قم: مؤسسة آل البيت^، چاپ دوم، ١٣٨٥ق.
- ٧٤. مفيد، محمد بن محمد (شيخ مفيد)، المسائل العكبرية، محقق: كنگره شيخ مفيد، قم: المؤتمر العالمي لألفيه الشيخ المفيد، چاپ اول، ١٤١٣ق.
- ۷۵. مفید، محمد بن محمد (شیخ مفید)، تفسیر القرآن المجید، تحقیق: سیدمحمد علی ایازی، قم: مرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، چاپ اول، ۱٤۲٤ق.
- ٧٦. مكارم شيرازى، ناصر، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، قم: مدرسه امام على بن ابي طالب، چاپ اول، ١٤٢١ق.
- ۷۷. ميبدى، احمد بن ابى سعد رشيدالدين، كشف الأسرار و عدة الأبرار، تحقيق: على اصغر حكمت، تهران: انتشارات اميركبير، چاپ ينجم، ۱۳۷۱ش.
  - ٧٨. نجفي خميني، محمد جواد، تفسير آسان، تهران: انتشارات اسلاميه، چاپ اول، ١٣٩٨ق.
- ٧٩. نحاس، ابوجعفر احمد بن محمد نحاس، اعراب القرآن، بيروت: منشورات محمد على بيضون، دارالكتب العلميه، چاپ اول، ١٤٢١ق.
- ٠٨. نووى جاوى، محمد بن عمر، مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد، تحقيق: محمد أمين الصناوى، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤١٧ق.
- ۸۱. نیشابوری، ابواسحاق احمد ثعلبی نیشابوری، الکشف و البیان، بیروت: دار إحیاء التراث العربی، چاپ اول، ۱٤۲۲ق.
- العربی، چاپ اول، ۱٤۲۲ق. ۸۲. نیشابوری، نظام الدین حسن بن محمد، تفسیر غرائب القرآن، تحقیق: زکریا عمیرات، بیروت: دارالکتب العلمیه، چاپ اول، ۱٤۱٦ق.
- دارالکتب العلمیه، چاپ اول، ۱٤۱٦ق. ۸۳. هلالی، سلیم بن قیس، کتاب سلیم بن قیس، محقق: محمد انصاری زنجانی، قم: الهادی، چاپ اول، ۱٤۰٥ق.
- ۸٤. همدانی، سیدمحمدحسین حسینی، انوار درخشان، تحقیق: محمد باقر بهبودی، تهران:
   کتابفروشی لطفی، چاپ اول، ٤٠٤ق.
- ٨٥. هيتمى، أحمد بن حجر الهيتمي المكي، الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع و الزندقة،
   تحقيق: عبدالوهاب عبداللطيف، مصر: مكتبة القاهرة، چاپ دوم، ١٣٨٥ ١٩٦٥م.

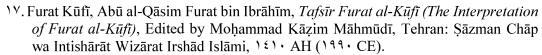


#### **Bibliography**

- 1. *Quran Karim (The Noble Quran)*, Tarjome: Makarem Shirazi (Translation: Makarem Shirazi), Qom: Dar al-Quran al-Karim, 1777 SH (1995 CE).
- Y. 'Aṭā'ī, Riḍā, Bāz-Shināsī Tafsīrī-Ḥadīthī "Ahl al-Bayt" fī Āyah al-Tatḥīr (Reinterpretation of the Exegesis-Hadith of "Ahl al-Bayt" in the Verse of Purification), 'Ulūm wa Ma'ārif al-Qur'ān wa Ḥadīth, Issue '', Summer '"٩٦ SH (Y·)Y CE).
- Y. Abū Ḥayyān, Moḥammad bin Yūsuf, Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī al-Tafsīr (The Surrounding Ocean in Interpretation), Edited by Jamīl Ṣidqī Moḥammad, Beirut: Dār al-Fikr, 'st Edition, '٤٢. AH (Y... CE).
- ٤. Āl Ghāzī, 'Abd al-Qādir, *Bayān al-Ma'ānī (The Explanation of Meanings)*, Damascus: Maṭba'at al-Tarqī, 'st Edition, '٣٨٢ AH ('٩٦٢ CE).
- o. Āl-Sa'dī, 'Abd al-Raḥmān bin Nāṣir, *Taysīr al-Karīm al-Raḥmān (The Facilitation of the Most Gracious)*, Beirut: Maktabat al-Nahḍah al-'Arabīyah, 'Ind Edition, 'E' AH (19AA CE).
- 7. Al-Seyyed al-Sharīf al-Murtadā, *Al-Masā'il al-Nāṣirīyah (The Questions of al-Nāṣirī)*, Relations and Islamic Culture, Directorate of Translation and Publication, YENY AH (1994 CE).
- Y. Ālūsī, Seyyed Maḥmūd, *Rūḥ al-Ma ʿānī fī Tafsīr al-Qur ʾān al- ʿAzīm (The Spirit of the Meanings in the Commentary of the Great Qur ʾān)*, Edited by 'Alī 'Abd al-Bārī 'Aṭīyah, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, '£' AH ( ' १९० CE).
- A. Azdī, 'Abdullāh bin Moḥammad, Kitāb al-Mā' (The Book of Water), Edited by Moḥammad Mahdī Isfahānī, Tehran: Institute for Historical Studies in Medicine, Islamic Medicine, and Complementary Medicine, University of Medical Sciences of Iran, YTAY SH (Y··A CE).
- 9. Baghdādī, 'Alā' al-Dīn 'Alī bin Moḥammad, *Lubāb al-Ta'wīl fī Ma'ānī al-Tanzīl (The Essence of Interpretation in the Meanings of Revelation)*, Edited by Moḥammad 'Alī Shāhīn, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, ''\$1° AH (199° CE).
- 1. Balkhī, Muqātil bin Sulaymān, *Tafsīr Muqātil bin Sulaymān (The Commentary of Muqātil bin Sulaymān)*, Edited by 'Abdullāh Maḥmūd Shaḥātah, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth, 'st Edition, '£Y" AH ('`' CE).
- 11. Barqī, Aḥmad bin Moḥammad bin Khālid, *Al-Maḥāsīn (The Virtues)*, Edited by Jalāl al-Dīn Muḥaddith, Qom: Dār al-Kutub al-Islāmīyah, 1771 AH (1907 CE).
- 17. Bayḍāwī, 'Abdullāh bin 'Umar, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta'wīl (The Lights of Revelation and the Secrets of Interpretation), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 1st Edition, 1514 AH (1994 CE).
- Y. Bersawī, Ismā'īl bin Muṣṭafā Ḥaqqī, Tafsīr Rūḥ al-Bayān (The Commentary of Rūḥ al-Bayān), Lebanon Beirut: Dār al-Fikr, 'st Edition, n.d.
- ) <sup>£</sup>. Bīharī, Aḥmad bin al-Ḥusayn, *Al-Sunan al-Kubrā (The Major Sunnahs)*, N.p.: Dār al-Fikr, n.d.
- ۱۵. Farāhīdī, Khalīl bin Aḥmad, Kitāb al-'Ayn (The Book of the Source), Qom: Nashr Hijrat, Ynd Edition, انزيام AH (۱۹۸۹ CE).
- 17. Fayūmī, Aḥmad bin Moḥammad, Al-Miṣbāḥ al-Munīr fī Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr (The Illuminating Lantern in the Strange Terms of the Great Commentary), Qom: Maktabah Dār al-Hijrah, Ynd Edition, Y£Y£ AH (Y99£ CE).







- ነሳ. Hamadanī, Seyyed Moḥammad Ḥusayn Ḥusaynī, *Anwār Darakhshān (Radiant Lights)*, Edited by Moḥammad Bāqir Bahbūdī, Tehran: Kitābfurūshī Luṭfī, 'st Edition, '٤٠٤ AH (ነዓላ٤ CE).
- 19. Haythamī, Aḥmad bin Ḥajar al-Haythamī al-Makkī, Al-Ṣawā'iq al-Muḥriqah fī al-Radd 'alā Ahl al-Bida' wa al-Zandaqah (The Scorching Thunderbolts in Refuting the People of Innovation and Heresy), Edited by 'Abd al-Wahhāb 'Abd al-Laṭīf, Egypt: Maktabah al-Qāhirah, 'Ind Edition, 'In

- YY. Ibn 'Aqdah al-Kūfī, Aḥmad bin Moḥammad, Faḍā'il Amīr al-Mu'minīn (a.s.) (The Virtues of the Commander of the Faithful [Ali]), Edited by 'Abd al-Razzāq Moḥammad Ḥusayn Ḥarz al-Dīn, Qom: Dalīl Mā, ١٤٢٤ AH (٢٠٠٣ CE).
- Yr. Ibn 'Āshūr, Moḥammad bin Ṭāhir, Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr (The Purification and Enlightenment), N.p.: n.p., n.d.
- YŁ. Ibn 'Aṭīyah al-Andalusī, 'Abd al-Ḥaqq bin Ghālib, Al-Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-'Azīz (The Brief Explanation in the Commentary of the Noble Book), Edited by 'Abd al-Salām 'Abd al-Shāfī Moḥammad, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, 'ŁYY AH ('\* ' CE).
- To. Ibn Abī Ḥātim, 'Abd al-Raḥmān bin Moḥammad, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm (The Great Commentary of the Qur'ān)*, Saudi Arabia: Maktabah Nizār Muṣṭafā al-Bāz, Trd Edition, Yang AH (١٩٩٨ CE).
- YV. Ibn Ḥamzah al-Ṭūsī, Moḥammad bin 'Alī, Al-Thāqib fī al-Manāqib (The Sharp One in the Virtues), Edited/Verified by Nabīl Riḍā 'Alwān, Qom: Anṣāriyyān, "rd Edition, 1519 AH (1994 CE).
- YA. Ibn Jazī' al-Gharnātī, Moḥammad bin Aḥmad, Al-Tahṣīl li-'Ulūm al-Tanzīl (The Facilitation of the Sciences of Revelation), Edited by Dr. 'Abdullāh Khālidī, Beirut: Sharikah Dār al-Arqam bin Abī al-Arqam, 'st Edition, '٤١٦ AH ('٩٩٦ CE).
- Ya. Ibn Manzūr, Moḥammad bin Makram, Lisān al-'Arab (The Tongue of the Arabs), Edited by Jamāl al-Dīn Mīrdāmād, Beirut: Dār al-Fikr li-Ṭab'ah wa al-Nashr wa al-Tawzī' - Dār Ṣādir, "rd Edition, Y£YE AH (Yaa" CE).
- ". Ibn Mashhadī, Moḥammad bin Ja'far, Al-Mazār al-Kabīr (The Great Pilgrimage), Edited by Jowād Qayyūmī Isfahānī, Qom: Jāmi'ah Mudarrīsīn Ḥawzah 'Ilmīyah, 'st Edition, ''' AH ( ) ٩٩٨ CE).
- "\. Ibn Sīdah, 'Alī bin Ismā'īl, *Al-Mukhtaṣaṣ (The Specialized Dictionary)*, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, n.d.



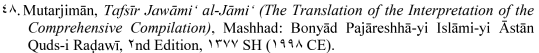


رضا عطائي و على فرهمنديان

- TY. Irbilī, 'Alī bin 'Īsā, Kashf al-Ghammah fī Ma'rifah al-A'immā (The Unveiling of Grief in the Knowledge of the Imams), Edited by Hāshim Rāsūlī Maḥallātī, Tabrīz: Banī-Hāshimī, 'st Edition, 'YA' AH ('97') CE).
- Tr. Jassās, Aḥmad bin 'Alī, Aḥkām al-Qur'ān (The Rulings of the Qur'ān), Edited by Moḥammad Ṣādiq Qamḥāwī, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, ١٤٠٥ AH (١٩٨٥ CE).
- T's. Jawādī Āmolī, 'Abdullāh, Adab Fanā' al-Muqarrabīn (The Etiquette of the Annihilation of the Near Ones), Edited by Moḥammad Ṣafā'ī, Qom: Isrā' Press, Yth Edition, YTA9 SH (Y·)· CE).
- ۳٥. Jawādī Āmolī, 'Abdullāh, *Tafsīr Tasnīm (Tasnīm Interpretation of Quran)*, Edited by 'Alī Islāmi, Qom: Isrā' Institute, <sup>^th</sup> Edition, <sup>^\*</sup> SH (<sup>\*</sup> · · <sup>9</sup> CE).
- TJ. Jazarī, Ibn Athīr Jazarī, Al-Nihāyah fī Gharīb al-Ḥadīth wa al-Athar (The End in the Rarities of Hadīth and Narrations), Edited by Maḥmūd Moḥammad al-Ṭanāḥī, Qom: Ismā'īlīān Press, 'th Edition, YTJY SH (1944 CE).
- TV. Khaṭīb, 'Abd al-Karīm, *Al-Tafsīr al-Qur'ānī li-l-Qur'ān (The Qur'ānic Interpretation of the Qur'ān)*, N.p.: n.p., n.d.
- TA. Kīyā Harasī, 'Alī bin Moḥammad, Aḥkām al-Qur'ān (The Rulings of the Qur'ān), Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Maktabah Moḥammad 'Alī Baydhūn, Ynd Edition, Y£00 AH (N9A0 CE).
- <sup>٣٩</sup>. Madānī, Seyyed 'Alī Khān bin Aḥmad Kabīr, *Riyāḍ al-Sālikīn fī Sharḥ Ṣaḥīfah Seyyed al-Sājidīn (The Meadows of the Seekers in the Explanation of the Prayer Book of the Leader of the Prostrators)*, Edited by Muḥsin Ḥusaynī Amīnī, Qom: Daftar Intishārāt Islāmi, 'st Edition, '٤٠٩ AH ( )٩٨٩ CE).
- ن. Maghribī, Nu'mān bin Moḥammad, Da'ā'im al-Islām (The Pillars of Islam), Edited by Āsif Faydī, Qom: Mu'assasah Āl al-Bayt (A.S.), Ynd Edition, ١٣٨٥ AH (١٩٦٥ CE).
- ٤١. Majlisī, Moḥammad Bāqir, Mir'āt al-'Uqūl fī Sharḥ Akhbār Āl al-Rasūl (The Mirror of Intellects in the Explanation of the Narrations of the Prophet's Family), Edited by Hāshim Rasūlī Maḥallātī, Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah, 'nd Edition, ١٤٠٤ AH (١٩٨٤ CE).
- <sup>£</sup>Y. Makarim Shīrāzī, Nāṣir, Al-Amthal fī Tafsīr Kitābullāh al-Munzal (The Best in the Interpretation of the Revealed Book of God), Qom: Madrasah Imām 'Alī bin Abī Ṭālib, 'st Edition, '£Y' AH (Y··) CE).
- ٤٣. Marāghī, Aḥmad Muṣṭafā, *Tafsīr al-Marāghī* (The Interpretation of Marāghī), Beirut: Dār al-Fikr, 'st Edition, n.d.
- ٤٤. Māzharī, Thanā'ullāh, *Tafsīr al-Māzharī (The Interpretation of Māzharī)*, Quetta: Maktabah Rashīdyah, \st Edition, ١٤١٢ AH (١٩٩٢ CE).
- ٤°. Mībadī, Aḥmad bin Abī Sa'd Rāshid al-Dīn, Kashf al-Asrār wa 'Iddat al-Abrār (The Unveiling of Secrets and the Number of the Pious), Edited by 'Alī Aṣghar Ḥikmat, Tehran: Intishārāt Amīr Kabīr, oth Edition, ١٣٧١ SH (١٩٩٢ CE).
- <sup>£7</sup>. Mufid, Moḥammad bin Moḥammad (Sheikh Mufid), *Al-Masā'il al-'Akbarīyah (The Greater Narrational Issues / Questions)*, Edited by Kongrah Sheikh Mufid, Qom: Al-Mu'tamar al-'Ālamī li-Alfīyah al-Sheikh al-Mufīd, 'st Edition, '£' AH ('<sup>99</sup> CE).
- ٤٧. Mufid, Moḥammad bin Moḥammad (Sheikh Mufid), Tafsīr al-Qur'ān al-Majīd (The Interpretation of the Glorious Qur'ān), Edited by Seyyed Moḥammad 'Alī Ayāzī, Qom: Markaz Intishārāt Daftar Tablīghāt Islāmi, 'st Edition, '٤٢٤ AH (٢٠٠٤ CE).







- <sup>٤٩</sup>. Naḥḥās, Abū Ja'far Aḥmad bin Moḥammad Naḥḥās, I'rāb al-Qur'ān (The Grammatical Analysis of the Qur'ān), Beirut: Maktabah Moḥammad 'Alī Baydhūn, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, '٤٢' AH ('... CE).
- •• Najafī Khomeinī, Moḥammad Jawād, *Tafsīr Āsān (Easy Interpretation)*, Tehran: Intishārāt Islāmiyyah, 'st Edition, '\mathbb{\gamma} AH (\frac{944}{6}).
- °Y. Nishābūrī, Abū Isḥāq Aḥmad Tha'labī Nishābūrī, *Al-Kashf wa al-Bayān (The Revelation and the Explanation)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 'st Edition, '£YY AH (Y··Y CE).
- oʻʻ. Qāsimī, Moḥammad Jamāl al-Dīn, *Maḥāsin al-Tā'wīl (The Beauties of Interpretation)*, Edited by Moḥammad Bāsil 'Ayyūn al-Sūd, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, 'ʻʻl' AH (1994 CE).
- oo. Qurţubī, Moḥammad, Al-Jāmi' li-Aḥkām al-Qur'ān (The Comprehensive Interpretation of the Qur'ān), Iran Tehran: Intishārāt Nāṣir Khusraw, ١٣٦٤ SH (١٩٨٥ CE).
- on. Rāghib Isfahānī, Ḥusayn bin Moḥammad, Mufradāt Alfāz al-Qur'ān (Vocabulary of the Qur'ānic Words), Damascus: Dār al-Qalam Dār al-Shāmīyah, ist Edition, isin AH (init CE).
- ov. Rāwandī, Seyyed bin Hibatullāh Quṭb al-Dīn, Fiqh al-Qur'ān (Jurisprudence of the Qur'ān), Edited by Aḥmad al-Ḥusaynī and Maḥmūd Mar'ashī, Qom: Maktabat Ayatollah al-Mar'ashī al-Najafī, 'nd Edition, '15.0 AH (1900 CE).
- o^. Rāzī, Abū 'Abdallāh Moḥammad bin 'Umar Fakhr al-Dīn Rāzī, *Mafātīḥ al-Ghayb* (The Keys to the Unseen), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, "rd Edition, '''Arabī, ''rd Edition, ''' AH ('··· CE).
- on. Ṣādiqī, Moḥammad, Al-Balāgh fī Tafsīr al-Qur'ān bil-Qur'ān (Rhetoric in the Interpretation of the Qur'ān with the Qur'ān), Qom: Maktabat Moḥammad al-Ṣādiqī al-Ṭahārānī, 'st Edition, '٤١٩ AH ('٩٩٩ CE).
- 7. Şadūq, *Moḥammad bin 'Alī bin Bābawayh (Sheikh Ṣadūq)*, Al-Amālī (The Discourses), Tehran: Kitābchī, 'th Edition, '\"\" SH (\\99\' CE).
- 71. Ṣadūq, Moḥammad bin 'Alī bin Bābawayh (Sheikh Ṣadūq), Man Lā Yaḥḍuruh al-Faqīh (The One Who Is Not Present for the Jurist), Edited by 'Alī Akbar Ghafārī, Qom: Jam'iyat al-Mudarrisīn Ḥawza 'Ilmīyah, 'nd Edition, '٤١٣ AH (١٩٩٣ CE).
- 77. Ṣāḥib bin 'Abbād, Ismā'īl bin 'Abbād, *Al-Muḥīṭ fī al-Lughah (The Comprehensive Dictionary)*, Edited by Moḥammad Ḥassan Āl-Yāsīn, Beirut: 'Ālam al-Kitāb, 'st Edition, '٤١٤ AH (١٩٩٤ CE).





- Tr. Salmah, Moḥammad bin Ḥusayn, Ḥaqā 'iq al-Tafsīr (The Realities of Interpretation), Edited by Naṣrullāh Pūr-Javādī, Tehran: Markaz Nashr Dāneshgāhī, 'st Edition, YTI9 SH (1990 CE).
- 75. Samarkandī, Naṣr bin Moḥammad, Baḥr al-'Ulūm (The Ocean of Sciences), Beirut: Dār al-Fikr, 1st Edition, 1517 AH (1997 CE).
- To. Seyyed Moḥammad Ḥusayn Faḍlullāh, *Tafsīr Min Wahī al-Qur'ān (Interpretation from the Revelation of the Qur'ān)*, Beirut: Dār al-Malāk for Printing and Publishing, Ynd Edition, Y£Y9 AH (Y999 CE).
- 77. Shawkānī, Moḥammad bin 'Alī, Fatḥ al-Qadīr (The Manifestation of God), Damascus/Beirut: Dār Ibn Kathīr, Dār al-Kalim al-Ṭayyib, 'st Edition, '٤١٤ AH ( ) ٩٩٤ CE).
- <sup>TV</sup>. Shubbar, Seyyed 'Abdullāh, Al-Jawhar al-Thamīn fī Tafsīr al-Kitāb al-Mubīn (The Precious Jewel in the Interpretation of the Clear Book), with An Introduction by Seyyed Moḥammad Baḥr al-'Ulūm, Kuwait: Maktabat al-'Alfayn, 'st Edition, '5.' AH (1944 CE).
- ገ^. Sūrābādī, Abū Bakr 'Atīq, *Tafsīr Sūrābādī (The Commentary of Sūrābādī)*, Tehran: Farhang Nashr Naw, ነፕላ SH (۲۰۰۱ CE).
- 19. Suyūṭī, Jalāl al-Dīn, Al-Durr al-Manthūr fī Tafsīr al-Ma'thūr (The Scattered Pearls in the Interpretation of the Narrations), Qom: Library of Ayatollah Mar'ashī Nājafī, 1st Edition, 15.5 AH (1945 CE).
- Y. Suyūṭī, Jalāl al-Dīn, *Tafsīr al-Jalālayn (The Commentary of the Two Jalālīs)*, Beirut: Al-Nūr for Publications, 'st Edition, '£'\ AH (\\99\ CE).
- Y). Ṭabarī, Moḥammad bin Jarīr, Jāmi' al-Bayān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Comprehensive Explanation in the Interpretation of the Qur'ān), Lebanon Beirut: Dār al-Ma'rifah, 'st Edition, '£'Y AH ('997 CE).
- YY. Ṭabarsī, Faḍl bin Ḥassan, Majma 'al-Bayān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Comprehensive Explanation in the Interpretation of the Qur'ān), Edited by Moḥammad Jawād Balāghī, Tehran: Intishārāt Nāsir Khusraw, "rd Edition, ' TYY SH ( 1997 CE).
- Vr. Ṭabāṭabā'ī, Seyyed Moḥammad Ḥusayn, Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Scale in the Interpretation of the Qur'ān), Qom: Intishārāt Jam'iyat al-Mudarrisīn Ḥawza 'Ilmīyah Qom, oth Edition, Viv AH (1994 CE).
- Y<sup>2</sup>. Tantawī, Seyyed Moḥammad, *Al-Tafsīr al-Wasīṭ li-l-Qur'ān al-Karīm (The Intermediate Commentary on the Noble Qur'ān)*, Beirut: Dār al-Fikr, n.d.
- Yo. Ṭayyib, Seyyed 'Abd al-Ḥusayn, Atyab al-Bayān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Most Delicious Explanation in the Interpretation of the Qur'ān), Tehran: Intishārāt Islām, Ynd Edition, YYYA SH (1999 CE).
- Yī. Tha ʿālibī, 'Abd al-Raḥmān, Jawāhir al-Ḥassan fī Tafsīr al-Qur ʾān (The Jewels of Beauty in the Interpretation of the Qur ʾān), Edited by Sheikh Moḥammad 'Alī Ma ʿwadh and Sheikh 'Ādil Aḥmad 'Abd al-Majūd, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-ʿArabī, 'st Edition, '٤١٨ AH ( 1994 CE).
- YY. Ṭūsī, Moḥammad bin al-Ḥassan, Al-Amālī (The Dictations), Qom: Dār al-Thaqāfah, Yst Edition, Ys AH (1995 CE).
- YA. Ṭūsī, Moḥammad bin al-Ḥassan, *Al-Tibyān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Clarification in the Interpretation of the Qur'ān)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, n.d.





Journal of Comparative Hadith Sciences, Autumn and Winter Y·Yº, ۱۱ (Y1), P:٣٠٧-٣٣٤

New Findings in the Content Analysis of the Removal of Impurity and Purification of Ahlul Bayt (AS)

(Utilizing the Context of Narrations, Arabic Literature, and Comparison of Sources from Both Sunni

and Shia)

Reza Ataei and Ali Farahmandian

- Y٩. Ṭūsī, Moḥammad bin al-Ḥassan, Miṣbāḥ al-Mutahajjid wa Silāḥ al-Mut'abbid (The Lamp for the Devout and the Weapon of the Worshiper), Beirut: Mu'assasah Fiqh al-Shī'ah, 'st Edition, '٤'' AH ('٩٩') CE).

- ^Y. Zamakhsharī, Maḥmūd bin 'Umar, Al-Kashshāf 'an Ḥaqā'iq Ghawāmid al-Tanzīl (The Revealer of the Truths of the Hidden Aspects of Revelation), Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī, "rd Edition, YEVY AH (YANY CE).
- <sup>A</sup>T. Zamakhsharī, Maḥmūd bin 'Umar, *Asās al-Balāgha (The Foundation of Eloquence)*, Beirut: Dār Ṣādir, 'st Edition, 'aya CE.
- ^£.Zuhaylī, Wahbah Muṣṭafā, Al-Tafsīr al-Munīr fī al-'Aqīda wa al-Sharī'a wa al-Manhaj (The Illuminating Commentary on Belief, Law, and Methodology), Damascus: Dār al-Fikr, 'nd Edition, \£\^ AH (\99^ CE).
- ۸۰. Zuhaylī, Wahbah, Al-Tafsīr al-Wasīṭ (The Intermediate Commentary), Damascus: Dār al-Fikr, ما Edition, ما المحتودة ا

