

# A Comparative Study of the Factors and Types of Courage in the Hadiths of Imam Ali (AS) and the Speeches of the Supreme Leader of the Revolution \*

Hasan Hasanzadeh 'and Zahra Kabiri '

#### **Abstract**



Courage, defined as fortitude, is one of the most significant moral virtues and a fundamental principle among the four cardinal virtues. Cowardice represents the deficiency of courage, while recklessness is its excess. Both arise from deviations from true courage. Given the significant roles of Imam Ali (AS) and the Supreme Leader of the Islamic Revolution as scholars, interpreters, and governing authorities, a comparative analysis of their views on the factors and types of courage holds particular importance and necessity.

A comparative study of the teachings and speeches of Imam Ali (AS) and the Supreme Leader reveals that courage possesses multiple factors and types. Some of the factors fostering courage include belief in divine assistance, reliance on God, and adherence to Islamic law. Regarding its types, courage in upholding justice and opposing oppression, courage in action, courage in patience, and courage in accurate comprehension can be identified. This research employs a descriptive-analytical approach based on library research and internet resources.

**Keywords:** Imam Ali (AS), moral virtues, courage, Supreme Leader of the Islamic Revolution.



<sup>1.</sup> Faculty Member, Department of Islamic Studies, North Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran; (H.hasanzadeh@iau-tnb.ac.ir).

Y. Faculty Member, Department of Islamic Studies, North Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran, (Corresponding Author); (Zahrasadatkabiri@yahoo.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# بررسی تطبیقی عوامل و گونههای شجاعت در احادیث امام علی ع و کلام رهبر معظم انقلاب \*

# $^{\mathsf{Y}}$ حسن حسنزاده $^{\mathsf{Y}}$ و زهراسادات کبیری



چکیده

شجاعت یعنی قوت قلب که یکی از مهم ترین فضایل نفسانی و از اصول چهارگانهٔ فضایل اخلاقی است. تفریط در شجاعت، جبن و افراط در آن، تهور نامیده می شود که از انحراف شجاعت به وجود می آیند. شناخت عوامل شجاعت و حوزه ها و گونه های آن در سیره و سخنان امیرالمومنین \* و همچنین بررسی عوامل و گونه های این فضیلت در اندیشه های رهبر معظم انقلاب که شخصیتی عالم، مفسر و مدیر است و حاکمیت جامعه را برعهده دارند، اهمیت و ضرورت بیشتری دارد. با توجه به بررسی تطبیقی در سیره و سخنان امیرالمومنین \* و همچنین مقام معظم رهبری، شجاعت دارای عوامل و گونه های متعددی است. برخی از عوامل ایجادی شجاعت عبارتند از باورمندی به یاری الهی، توکل به خدا و شریعت اسلام. در مورد گونه های آن نیز می توان شجاعت در عدالت و ظلمستیزی، شجاعت در اقدام، شجاعت در صبر و شجاعت در فهم صحیح را نام برد. روش این تحقیق، تو صیفی – تحلیلی بر اساس مطالعات کتابخانه ای و منابع اینترنتی است.

واژگان كليدى: امام على ×، فضايل اخلاقى، شجاعت، مقام معظم رهبرى.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۱/۰۹/۳۰، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۲/۰۱/۲۶ و تاریخ تأیید: ۱۲۰۲/۰۳/۳۱.

۱. عضو هيات علمي گروه معارف اسلامي، واحد تهران شمال، دانشگاه آزاد اسلامي، تهران، ايران؛ (H.hasanzadeh@iau-tnb.ac.ir).

عضو هیات علمی گروه معارف اسلامی ، واحد تهران شمال ، دانشگاه آزاد اسلامی ، تهران ، ایران ، (نویسنده مسئول)؛ (Zahrasadatkabiri@yahoo.com).



#### مقدمه

شجاعت که در فارسی از آن به دلیری یاد می شود، منشأ بسیاری از دستاوردهای اجتماعی است. نه تنها در میدان جنگ که شاید مهم ترین عرصهٔ ظهور و بروز شجاعت است، بلکه در سایر عرصه ها نظیر سیاست و آیین حکومت داری، حضور در اجتماع و حتی در مباحث علمی نیز عنصر شجاعت در موفقیت و کمال فرد و جامعه نقش حساس و کلیدی دارد. این موضوع از چنان اهمیتی برخوردار است که در علوم دینی مانند کلام ا سلامی بیان می شود بدون صفت شجاعت، امام از عهده انجام وظایف امامت بر نمی آید (الطوسی، ۱۵۰۵: ۲۰۰۹). بنابراین، آنچه باعث ایجاد و گسترش فضیلت شجاعت در حوزه های مختلف می شود، پراهمیت می نماید؛ زیرا ترسو بودن نقص و کاستی است و رسیدن به مقام و جایگاه برتر، فرع بر شجاعت و دلاوری است (فیض الاسلام، ۱۳۷۹: ۱۳۸۹).

بنابراین، شناخت عوامل شجاعت از آن جهت با اهمیت است که می توان آن فضیلت را در خود محقق نمود و به انسان کمک می کند که به این فضیلت اخلاقی در حوزههای مختلف دست یابد؛ زیرا حوزههای به کارگیری شجاعت در رفتار انسان را مشخص می کند و روشن می شود که شجاعت محدود به جنگ و جنگاوری نیست، بلکه عرصهها و گونههای مختلف دارد و ابعاد مختلف زندگی و روح انسانی متأثر از این فضیلت است. شجاعت یعنی عدم تزلزل نفس در امور خطیره و هولناک؛ لذا فهم عوامل آن و حوزههای مختلفش از زبان و سیره امام معصومی که خود، حاکم اسلامی است و همچنین آیتالله خامنهای که صاحب مقام و منصب رهبری و واجد مسئولیت اجتماعی و سیاسی است، بسیار یراهمیت و و فروی تر است.

بنابراین، در این پژوهش با روش توصیفی-تحلیلی و مطالعات کتابخانه ای و منابع اینترنتی سعی بر این شده است که عوامل و گونه های شجاعت به صورت تطبیقی در کلمات گهربار امیرالمومنین  $\times$ ، امام اول شیعیان و مظهر تام و تمام شجاعت، و همچنین سخنان مقام معظم رهبری به عنوان حاکم جامعه اسلامی که همواره با اقتدار و شجاعت، کشتی رهبری مردم ایران را با وجود طوفان های پرتلاطم دشمنان داخلی و خارجی به سلامت به ساحل امن امنیت رسانده اند، مورد کندوکاو و بررسی قرار گیرد. ایشان در مورد یکی از گونه های مربوط به شجاعت می فرمایند: «هر کشوری، هر جامعه ای حوادثی دارد؛... نوع مواجه با این حوادث خیلی مهم است که چه جور با این حوادث مواجه بشویم. مثلا یک وقت انسان وارد میدان می شود اما می ترسد... این یک جور عکس العمل و واکنش و حضور در مقابل دشمن است. یک وقت با دلیری وارد می شود. وارد میدان می شود با دلیری، با شجاعت؛ این هم یک جور دیگر یک وقت با دلیری (خامنه ای).



پیشینه تحقیق: در مورد فضیلت شیجاعت، کتابها و مقالات متعددی به ویژه در حوزه اخلاق، فلسفه اخلاق، عرفان و روانشناسی نگاشته شده اند. از جمله این آثار می توان به کتابهای «اخلاق فلسفه اخلاق، عرفان و روانشناسی نگاشته شده اند. از جمله این آثار می توان به کتابهای «اخلاق نیکوماخوس» از ارسطو، «اخلاق و راه سعادت» نوشته ابن مسکویه، «کاوشی نو در اخلاق اسلامی» از حسین مظاهری، «رسالت اخلاق در تکامل انسان» نوشته مجتبی موسوی لاری، «پنج رساله: شجاعت، دوستی و…» از افلاطون و «پارسایی و شجاعت امام علی \*» نوشته احمد صادقی اردستانی اشاره کرد.

همچنین مقالاتی نظیر «ارائه الگوی توسعه شجاعت اخلاقی کارکنان» نوشته نورالله پاکنژاد و دیگران، «برر سی تطبیقی شجاعت در منابع ا سلامی و روان شنا سی مثبت» از مصطفی خو شخرام رودمعجنی، «مقاله تطبیق معنایی شجاعت در قرآن و فرهنگ جاهلی» نوشته رمضان رضائی، «مقاله مبانی رهبری در اسلام: نقش زهد، شجاعت و صداقت در رهبری» نوشته محمد محمدی ری شهری، «مقاله تحلیلی توحیدی از مفهوم و مراتب فضیلت شجاعت در اخلاق عرفانی» نوشته محمدمهدی ولیزاده و حسن سعیدی، «مقاله تبیین مفهوم شجاعت در شاهنامه فردوسی و ارائه راهکارهای آن برای تربیت حماسی کودکان» نوشته محسن خوشناموند و دیگران، «مقاله راز سرزندگی: تکنیکهایی برای ارتقای توانمندی منشی و شخصیتی» نوشته منیژه نسیمی، «مقاله بررسی مفهوم مثبت و مقابل خشم در روایات؛ (برر سی مفاهیم حلم، صبر و شجاعت در ارتباط با خشم)» نو شته آزاده جوادنژاد و «مقاله جست وجوی مطلوبهای اخلاقی افلاطون و بررسی غایت آنها» نوشته کاظم طیبی فرد و اصغر زارع کهنموئی اشاره کرد.

در هیچکدام از این منابع، تحقیق مستقلی به عنوان کتاب یا مقاله در مورد علل و گونه های شجاعت، به ویژه به صورت تطبیقی با توجه به احادیث امام علی \* و اندیشه های حضرت آیت الله خامنه ای، نوشته نشده است.

# الف. مفهومشناسي

در این بخش، مفهوم و معنای شجاعت بررسی می شود.

شرتونی شجاع را کسی معرفی می کند که اهل اقدام است و در زمان جنگ قوی دل است و شجاعت را یک صفت نفسانی می داند که جسارت و قوت قلب در زمان جنگ می آورد و حد وا سط بین ترس و بی پروایی است (شرتونی، ۱۳۷۶–۱٤۱۲: ۲٤/۳).



در «معجم مقاییس اللغة» نیز شجاعت نوعی جرأت و جسارت و بی باکی معرفی شده است و به این جهت شیر شجاع ترین است و به زنی که شجاعت دارد نیز شیرزن گویند. همچنین، شجاعت دال بر جرأت و اقدام است؛ «الشین والجیم و العین اصل واحد یدل علی جرأة و الاقدام» (ابن فارس، ۱٤٠٤ ۲٤۷/۳).

#### ١. كلمات مترادف شجاعت

الف. بطل: (بر وزن شرف) شجاع، پهلوان؛ علت این تسمیه آن است که هر کس با او پنجه نرم کند، حیاتش باطل می شود و از بین می رود و یا به این علت که عظائم امور با او باطل و حل می شود. من حتی یک لحظه به معارضه با خدا و رسولش بر نخاستم؛ بلکه با در کف گذاشتن جان خود در صحنه های نبردی که شجاعان قدم هایشان می لرزید و پشت کرده و فرار می کردند، با حضرتش مواسات کردم و این شجاعتی است که خداوند مرا به آن اکرام فرموده است (دشتی، ۱۳۹۰: ۲۹۶، خطبه ۱۹۷). ب. نجد: (مثل عقل) یاری کردن، غالب شدن، زمین مرتفع و طریق مرتفع. نجادت و نجدة به معنای شجاعت و رفتن در کاری که دیگران از آن عاجزند (قرشی، ۱۳۸۲: ۵۸۲).

ابن ابی الحدید، شارح معروف "نهج البلاغه" در بارهٔ شجاعت می گوید: عرب برای بیان شجاعت، چهار لغت داشت که به ترتیب نشان دهنده چهار مرتبه شجاعت بود. نخست کلمه شجاع را به کار می بردند و اگر از آن فراتر بود، کلمه بطل، و اگر فراتر بود، بَهمه و اگر از آن فراتر بود، کلمه اکیس را به کار می بردند (دامغانی، ۱۳۷۳: ٥/٦).

بنابراین، شجاعت ضبط نفس و خویشتنداری در حفظ مصالح نیز هست. همچنان که در هنگام جنگ باید قدرت بر سازش و زندگانی مسالمت آمیز داشته باشد (انصاریان، ۱۳۸۹: ٤٢٤/٥).

در فرهنگ نامهٔ دهخدا در مورد واژهٔ "شجاعت" چنین آمده است: شجاعت [ش اش اش ع] (ازع، امص) (مأخوذ از شجاعة عربی) دلیر شدن در کارزار. صفتی است از صفات اربعهٔ جمیله که حد وسط بین تهور و جبن است. دلاوری، دلداری، دلیری، قوتی است متوسط میان جبن و تهور (شهیدی، بین تهور و جبن است. بنابراین جبن و تهور جزء صفات مذموم است و فضیلت محسوب نمی شود (آژیر، ۱۳۹۰: ۱۷۸۵/۲).

نفیسی نیز در کتاب خود می نویسد: شجاعت ماخوذ از تازی، بهادری و دلاوری و جرئت و دلیری و یردلی و تهور است (نفیسی، بیتا: ۲۰۱۳/۳).



سجادی در این مورد می گوید: از حد اعتدال شجاعت که همان عفت است، خلق، کرم، نجدت، شهامت، حلم، ثبات، کظم غیظ، وقار و غیره منشعب می گردد. از طرف افراط، کبر و عجب و از طرف تفریط، مهابت، ذلت، خساست، ضعف، حمیت، عدم غیرت و حقارت نفس منشعب می گردد (سجادی، ۱۳۷۵: ۱/بخش ۳۲۹/۲).

#### ۲. معنای اصطلاحی شجاعت

گروهی از فلاسفهٔ قدیم که از بنیانگذاران علم اخلاق محسوب می شوند به سردمداری «سقراط حکیم»، برای اخلاق اصول چهارگانه قائل بودند و به تعبیر دیگر فضائل اخلاقی را در چهار اصل خلاصه کردهاند: حکمت، عفت، شجاعت و عدالت (ارسطو و لطفی، ۱۳۸۵: ۱۸۸۱–۷۸). بسیاری از دانشمندان اسلام که درباره علم اخلاق کتاب نوشته اند یا بحث هایی داشته اند، این اصول چهارگانه را پذیرفته اند.

امام × نیز در کلامی از شجاعت به عنوان یک فضیلت یاد کرده اند: «الشجاعة نُصرةٌ حاضرةٌ و فَضیلةٌ ظاهرةٌ» (لیثی وا سطی، ۱۳۷٦: ۱۰/۱، ح ۲۰/۱۰۱)؛ شجاعت، یاری کنندهٔ حاضر و فضیلت آشکار است. همچنین می فرمایند: شجاعت نیمی از عزت است و در سخنی دیگر شجاعت را عزت نقد معرفی می کنند (آمدی، ۱۶۱۰: ۸۸/۱).

بنابراین، اعتدالِ قوهٔ غضب شجاعت نامیده می شود. قوهٔ غضب را باید در زمان خاص خود استفاده کرد. آدمی هنگامی که برای رضای خدای سبحان خشمگین می شود، اعتدالِ این قوه همان شجاعت است. خشم همیشگی و یا بی موقع و عدم ملاطفت با مردم، افراط در غضب است که تهوّر نامیده می شود. در مقابل چنین افرادی، اشخاصی را می توان یافت که هیچگاه خشم نمی گیرند تا جایی که در گرفتن حق خود نیز کو تاهی نموده و ناتوانند. این عمل تفریط در قوه است و آنرا جُبن می نامند (حسن زاده آملی، ۱۳۷۵–۱۳۷۷).

# ب. علل شجاعت در سخنان امیرالمومنین× و مقام معظم رهبری

هر پدیدهای عوامل و علتهای خود را دارد، زیرا در پدیدههای انسانی و اجتماعی، علت با حصول معلول در ارتباط است. شجاعت و دلیری نیز علتها و ریشههای مختلفی دارد. گرچه گاهی شجاعت می تواند ریشه طبیعی هم دا شته با شد، اما می توان با شناخت علل دیگر، آن را در خود تقویت نمود و مهارت آن را کسب کرد. باورها، بینشها و نگرشهای انسان در شجاعت او بسیار موثرند و علت رفتار شبجاعانه محسوب می شوند. با توجه به روایات امیرالمومنین و کلام مقام معظم رهبری، علل شجاعت را می توان در امور ذیل دسته بندی نمود:



#### ۱. باورمندي به لطف و ياري الهي

باور عمیق و یقین به خدا و لطف و رحمت او، صفات کمال و یاری حق تعالی در سخت ترین شرایط، حتی در آنجا که ظاهراً به بن بست رسیده ایم، مایه قوت یافتن دلها و نهراسیدن از انبوه دشمنان می شود. این ویژگی نه تنها باید همراه فضیلت شجاعت با شد و آن را کامل گرداند، بلکه می توان آن را علت و انگیزه بخش شجاعت نیز دانست. امام علی \* در تعبیری دیگر، به حتمی بودن و عده های خداوند در قرآن کریم و وجود امدادهای غیبی خداوند تصریح می نمایند: «کسانی که گفتند پروردگار ما خداست، سپس استقامت ورزیدند، فرشتگان بر آنها فرود می آیند و می گویند، نترسید و محزون نباشید که بشارت باد بر شما بهشتی که به شما و عده داده اند. و همانا شما گفتید: پروردگار ما خداست، پس در عمل به دستورات قرآن خدا، و در ادامه راهی که فرمان داد، و بر روش درست پرستش بندگان او، استقامت داشته باشید و پایدار مانید،...» (دشتی، ۱۳۹۰: خطبه ۱۷۲، ۳۳۶).

مقام معظم رهبری نیز در سخنرانی خود برای خانواده های شهدا، علت شجاعت شهیدان و ایثارگران را باور قلبی عمیق و قوی آن ها معرفی می کنند: «شجاعت ناشی از قوت ایمان [و باور مندی] رزمندگان و مردم و جوانان بود، یعنی عشق ایمانی نه عشق حیوانی و نه عشق مادی ... عشق به ارزش ها ... با شجاعت ناشی از ایمان، کار بزرگی می توان انجام داد» (خامنه ای، ۱۳۷۸).

بنابراین، باور به خدا و ایمان به او هم در سخنان امیرالمومنین و هم مقام معظم رهبری از مهم ترین عوامل شجاعت شمرده می شود.

ثروجش كاه علوم الشاني ومطالعات فربحي

# ۲. توکل به خدا

توکل از ماده «و ك ل» در لغت به معنی عجز و ناتوانی است که همراه با اعتماد به غیر می باشد (شهیدی و همکاران: ۱/بخش ۸۰۸/۲). بنابراین، توکل یکی از مهمترین علل شجاعت و دلیری است؛ زیرا توکل کننده بر خدا کسی است که می داند خداوند عهده دار رزق و بقیه امور او است و فرد براساس چنین اعتقادی تنها به او اعتماد و تکیه می نماید. توکل باعث می شود هرگز احساس حقارت و کوچکی در مقابل دشمن نداشته باشد و به اتکای لطف و علم و قدرت بی پایان خداوند، خود را پیروز و فاتح ببیند و لذا شکست های مقطعی او را از پای در نمی آورد. اگر توکل به مفهوم صحیح کلمه در جان و روح انسان پیاده شود، به یقین امید آفرین، نیروبخش و باعث تقویت اراده و تحکیم مقاومت و ایستادگی است.



امام علی \* در تعبیری به کسانی اشاره می فرمایند که بیش از حد عاقبت اندیش هستند؛ تاجایی که در ساده ترین امور زندگی خود نیز بیش از اندازه و در حدّ افراط به نتیجه کارها می اندیشند بدون اینکه جایگاهی برای توکّل به خداوند متعال در نظر گرفته باشند: «کسی که در عاقبت کارها بیش از اندازه فکر کند، شجاعت ندارد» (ناظم زاده قمی، ۱۳۷۰: ۳۸۲).

در توکل، انسان قلباً به خدا اعتماد و همه کارهایش را به او واگذار می کند. در این صورت، از غیر خدا به کلّی روی گردان می شود. رهبر معظم انقلاب نیز بارها به این مهم اشاره کرده و توکل را منشا شجاعت، قدرت و ایستادگی معرفی کرده اند: «بنابراین، با همین روحیه توکل بر خداست که مومنین بر دشمن غلبه خواهند کرد؛ زیرا این برخورد، برخورد اراده ها است؛ این رویارویی، رویارویی اراده ها است؛ و اراده ی ما از آنها قوی تر است. ما علاوه بر اراده ی قوی، توکّل به خدا را هم داریم... آنها مولا ندارند؛ ما متکی به اراده ی الهی هستیم» (خامنه ای: ۱۳۹۸).

بنابراین، متوکل محکم و استوار بر این باور است که فاعلی توانا جز خداوند نیست و اوست که بر کار بندگانش آگاه است و در انجام هر کار توانا ست و فقط اراده و مشیت خداوند جاری است؛ لذا با توکل بر او، چه در ظاهر پیروز شود و چه شکست بخورد، وظیفه بندگی را به جا آورده و امتثال امر نموده است (رک. طباطبایی، ۱۳۷۸: ۱۰/۹).

لذا با توجه به سخنان امیرالمومنین \* و رهبر معظم انقلاب، از آن جا که توکل یعنی سپردن کارها به خدا و اعتماد بر لطف او است و چون «توکل» به معنی انتخاب وکیل و اعتماد بر او است، هر قدر وکیل توانایی بیشتر و آگاهی فزون تر داشته باشد، شخص موکل احساس آرامش، قدرت و شجاعت بیشتری دارد. بنابراین، وقتی انسان توکل بر علم و قدرت لایتناهی می کند، آرامش و قوت قلبی خواهد داشت که واقعی است و در برابر مشکلات و حوادث او را مقاوم میسازد و دیگر از دشمنان قوی و حیلهگر و خطرناك نمی هراسد؛ در سختی ها نا امید نمی شود و خود را در بن بست نمی بیند و حرکت خود را به سوی هدف ادامه می دهد.

#### ۳. اعتماد به نفس

اعتماد به نفس باید در امتداد اعتماد و توکّل به خدا باشد. آنچه در روایات در رابطه با اعتماد به نفس مورد نکوهش قرار گرفته، این است که انسان دچار و سوسه شده و به طور کلی خود را بی نیاز از خداوند بداند. اعتماد به نفس در کنار اعتماد (توکّل) به خدا، باعث امیدواری بیشتر انسان می شود. اعتماد به نفس انسان را آماده رویارویی با مشکلات و گرفتاری ها و خطر پذیر می کند. کسی که از



شناخت و باورها و همچنین تصمیمات و اراده خود مطمئن است، با گامهای مستحکم و بدون هراس از خردهگیری و یا ایجاد مشکل برای دیگران به راه خود ادامه می دهد. اعتماد به نفس باعث پایداری در راه هدف است؛ زيرا نافي ترس و ضعف در عملكرد و بينش فرد است؛ لذا يكي از علل شجاعت محسوب می شود و به این جهت است که هرکس اعتماد به نفس داشته باشد، با شجاعت بیشتری کارش را پیش می برد تا به اهدافش بر سد. فردی که اعتماد به نفس دارد، از شکستها و ناکامی ها نمی هراسد، بلکه شجاعانه دوباره برای رسیدن به اهدافش تلاش میکند. امام علی × نیز در نهایت اعتماد بهنفس به مسيري كه در آن گام بر مي دارد، اشاره مي فرمايند: «فَوَالَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِنِّي لَعَلَى جَادَّةِ الْحَقِّ وَ إِنَّهُمْ لَعَلَى مَزَلَّةِ الْبَاطِلِ أَقُولُ مَا تَسْمَعُونَ وَ أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَ لَكُمْ» (دشتي، ١٣٩٠: خطبه ١٩٧، ٤١٢) سوگند به خدایی که جز او خدایی نیست، من بر جادّه حق می روم، و دشمنان من بر پرتگاه باطل اند. ایشان على رغم بي مهري هايي كه در ماجراي غصب خلافت شاهد بودند، هيچگاه از موضع مؤاخذه غاصبان عقبنشيني نكردند و همواره حقّ الهي خود را گوشزد مي نمودند: «لَقَدْ عَلِمْتُمْ أَنِّي أَحَقُّ النَّاسِ بِهَا مِنْ غَیری» (همان، خطبه ۷۶، ۱۲۲) ای مردم، شهما بخوبی می دانید که من از همه کس برای عهدهداری امر خلافت و پیشوایی، شایسته و سزاوارترم. امام علی × هم در کمالات معنوی و نفسانی و هم در شجاعت و پیکار در راه خدا از تمام صحابه پیامبر ابرتر بودند. ایشان در کلام مبارکشان می فرمایند: «آیا شناختی که بنی امیه از روحیات من دارند، آنان را از عیب جویی بر من باز نمی دارد؟ و آیا سوابق مبارزات من، نادان را بر سر جای خود نمی شناسند که به من تهمت نزنند؟ آنچه خدا آنان را بدان یند داد، از بیان من رساتر است. من مارقین (از دین خارج شدگان) را با حجّت و برهان مغلوب می کنم و دشمن ناکثین (پیمانشکنان) و تردید دارندگان در اسلام می باشم. شبهات را باید در پرتو کتاب خدا، قرآن، شناخت و بندگان خدا به آنچه در دل دارند، یاداش داده می شوند (همان، خطبه ۷۵، ۱۲۵). مقام معظم رهبری نیز اعتماد به نفس را به جوانان توصیه می کنند و از آنان می خواهند که خطر پذیر و آماده با شند. ایشان عدم اعتماد به نفس را نوعی ترس (عدم شـجاعت) معرفی میکنند: «این جرئت و گسـتاخی و نترسـیدن از احتمال موفق نشدن، عامل بسيار مهمي است كه ما را پيش مي برد» (خامنهاي: ١٣٨٥).

بنابراین، اعتماد به نفس یک سرمایه روحی و روانی است و باعث می شود بهترین تصمیمات را بگیرد و خود را به چالش بکشاند و برای دیگران هدایتگر و الهام بخش با شد. اعتماد به نفس به انسان توانایی و به تبع آن، شجاعت مواجهه درست با مشکلات و موانع و چالش ها را می دهد.



#### ٤. بهرهمندی از غیرت و حمیت

با تبیین درست معنای غیرت، جایگاه آن به عنوان یکی از علل مهم شجاعت روشن می شود. غیرت یعنی ننگ و عار دا شتن از انجام کارهای ز شت. بحرانی بیان می کند که عار دا شتن از کار ز شت پایه و اساس دلیری و شجاعت است و اندازه قوّت و ضعف اقدام بر انجام کار، بستگی به آن دارد (بحرانی، ۱٤۰۶ ۵۳/۵).

امیرالمومنین × در بیان شیوایی به تبیین مسأله غیرت و لزوم وجود آن جهت حفظ روحیهٔ جوانمردی می فرمایند: «قَدْرُ الرَّجُلِ عَلَی قَدْرِ هِمَّتِهِ وَ صِدْقُهُ عَلَی قَدْرِ مُرُوءَتِهِ وَ شَجَاعَتُهُ عَلَی قَدْرِ أَنَفَتِهِ وَ عِفَّتُهُ عَلَی قَدْرِ مُرُوءَتِهِ وَ شَجَاعَتُهُ عَلَی قَدْرِ أَنَفَتِهِ وَ عِفَّتُهُ عَلَی قَدْرِ فَیرَتِهِ» ارزش مرد به اندازه همّت اوست. راستگویی او به میزان جوانمردی اش، و شجاعت او به قدر ننگی است که احساس می کند، و پاکدامنی او به اندازه غیرت اوست (دشتی، ۱۳۹۰: حکمت ۷۷، ۲۳۶).

خوانساری شجاعت مرد را بر اندازه همت و غیرت و حمیت او می داند. وی ادامه می دهد که «بودن شجاعت بقدر همت» اکثری باشد و غالب این باشد که هر که همت او بلندتر باشد، شجاعت او بیشتر باشد. «حمیت» به معنی منع کردن و دفع نمودن امری چند است که نقص و ننگی در آن باشد از خود و اهل و خوی شان خود، و ظاهر است که غیرت هر کس بقدر حمیت او ست به این معنی و اینکه هر که کوشش او در دفع نقایص و عیبها از خود و متعلقان خود بیشتر باشد، غیرت او بیشتر باشد (خوانساری، ۱۳۱۳: ۱۸۱/۶).

رهبر معظم انقلاب در بیانات خود، شیجاعت جوان امروز را همراه با غیرت او عاملی برای دفاع از هویت دینی و انقلابی معرفی می کنند و از طرفی دو عنصر خطرپذیری و پیگیری و پشتکار را (که لازمه حمیت و غیرت است) تأثیرگذار برای پیشرفت ملی می دانند (خامنه ای: ۱۳۸۵).

## ٥. ترس از خدا

ترس از خدا و عدم ترس از غیر خدا، یکی از مهم ترین علل شجاعت انسان دلیر است. در قرآن کریم نیز بارها این مطلب که جز از خدا یاری نطلبید و جز از او نترسید، مطرح شده است (احزاب: ۳۹). لذا انسان شجاع که در لطف، رحمت و قدرت الهی خود را می بیند و به وظایف و تکالیف خود همراه با تدبیر و بصیرت عمل می کند، از هیچ قدرتی جز قدرت حق نمی هراسد و جز به رضای او نمی اندیشد. ترس نیز انواع و مواردی دارد؛ مانند ترس بر جان، ترس بر مال، ترس بر آبرو، ترس از سخن حق گفتن و ترس از انجام تکلیف و غیره. اگر انسان در اثر شناخت و معرفت درست، از خدا



بترسد، قطعاً هیچ ترس دیگری بر او غلبه نخواهد کرد و شجاعت لازم برای هر عملی که در جهت رضایت الهی است، خواهد داشت. چنان که می فرماید: ترس از خدا ردای خداشناسان است (خوانساری، ۱۳۶۲: ۲/۱ ۱/۲۶/ح ۲۸۶).

صرف نظر از شواهد تاریخی، خود امام نیز در جای جای «نهج البلاغه» و کلام مبارکشان به شجاعت بی نظیر خود اشاره کرده اند: «هر آینه به تحقیق که بودم من و نه تهدید کرده می شدم به حرب، و نه ترسانیده می شدم به ضرب. «تهدید» هم بمعنی تخویف و ترسانیدن است و مراد اظهار شجاعت خود است به عنوانی که از جنگ و حرب و زدن و ضرب باکی نداشته و کسی آن حضرت را به آنها تخویف و تهدید نمی توانست کرد» (خوانساری، ۱۳۶۸: ۵۶/۵).

مقام معظم رهبری در مورد عدم وحشت و هراس امیرالمومنین از غیر خدا، می فرمایند: «این، آن علی معظم رهبری در مورد عدم وحشت و هراس امیرالمومنین از غیر خدا، می فرمایند: «این، آن علی معلی درخشان تاریخ است؛ خور شیدی که قرنها درخشیده و روزبهروز درخشان تر شده است. این بزرگوار، هرجا که گوهر انسانی وجودش لازم بود، حضور داشت؛ ولو هیچکس نبود. می فرمود: «لا تستوحشوا فی طریق الهدی لِقِلّة اهله»؛ ...هرچه نگاه می کنید، شجاعت است...» (خامنه ای: ۱۳۷٤). بنابراین، با توجه به سیره و سخنان امیرالمومنین و رهبر معظم انقلاب، ترس از خدا که بر مبنای

به بابراین، با توجه به سیره و سیحتان امیرالمومین و رهبر معظم انفارب، ترس از حدا که بر معرفت، حکمت و بصیرت است، عامل دلیری و شجاعت انسان در عرصههای گوناگون است.

#### ٦. تعاليم اسلام

نقش دین در حیات معنوی و اخلاقی زندگی بشری بسیار واضح و روشن است. حال اگر این دین، کامل ترین معارف توحیدی، معنوی و اخلاقی را داشته باشد که ناظر به زندگی اخروی و بر محور آخرت است، نقشی پررنگ تر و اساسی تر در اخلاق و رفتار انسانها و قوت روحانی آنها ایفا خواهد نمود. لذا یکی از علل شیجاعت امام علی \*، تعالیم کامل و متعالی نظام اعتقادی و اخلاقی اسلام است. «ستایش خداوندی را سزاست که راه اسلام را گشود، و راه نوشیدن آب زلالش را بر تشنگان آسان فرمود. ستونهای اسلام را در برابر ستیزه جویان استوار کرد و آن را پناهگاه أمنی برای پناه برندگان، و مایه آرامش برای وارد شوندگان قرار داد. اسلام،…، و رو شن بینی برای صاحبان عزم و اراده، پندپذیری برای عبرتگیرندگان، عامل نجات و رستگاری برای تصدیق کنندگان، و آرامش دهنده تکیه کنندگان، راحت و آ سایش توکّل کنندگان، و سپری نگهدارنده برای ا ستقامت دارندگان ا ست» (د شتی، ۱۳۹۰: خطبه ۳۳، ۱۹۷۰).



رهبر معظم انقلاب اسلامی نیز می فرمایند علت مقاومت و پیروزی مسلمانان در منطقه و این که زیر چتر دولتهای غربی و مستکبر نرفتند، تعالیم شریعت اسلام انقلابی است: «چه مانع شده است؛ از اینکه مقاصد اینها تحقّق پیدا کند؟ اسلام انقلابی یا انقلاب اسلامی -هر دو تعبیر درست است؛ ... اگر اسلام نبود، ایمان به خدا نبود، ایمان به معارف اسلامی نبود، تعهّد و پایبندی به وظایف دینی نبود، نظام جمهوری اسلامی هم مثل دیگران می رفت زیر چتر همین نظام سلطه و قدرت استکباری آمریکا و غیر آمریکا...» (خامنه ای، سیدعلی: ۱۳۹۵).

ولهوزن، مستشرق آلمانی، میگوید: «اسلام، جهان را زیر پای عرب نهاد و اگر آن نبود به چنین مکانتی نمی رسیدند» (مغنیه، ۱۳۸۷: ٤٦٤).

#### ٧. نسب والا و شريف

از جمله علل شجاعت، دا شتن نسب والا و ویژه است. عرب، شأن و اهمیّت ویژه ای برای نسب قائل بود. در بین قبایل عرب، حقوق انسانی و حتی ارزش زندگی هر کس به نسب او بستگی دا شت. نسب هر فرد میزان حمایت اجتماعی و دفاع طبقه یا خانوادگی از او بود. در دورههای پیشین، به نسب همانند شناسنامهٔ امروزی احساس نیاز می کردند؛ چنان که افراد بدون آگاهی به نسب خود، بی شناسنامه و مجهول شمرده می شدند و نمی توانستند به استیفای حقوق خود بپردازند. بنابراین، دسترسی به انساب از طریق علم انساب، فقط برای تبعیض نژادی و یا تفاخر طبقاتی و همچنین برتری جویی قبیلهای نبود، بلکه وسیله ای برای جایگاه و ترقی اجتماعی نیز بود.

در این میان، نسب امام علی نیز در شکل گیری شجاعت ایشان مؤثر بوده است. ایشان تعلق به خاندان بنی هاشم؛ که از غیورترین و اصیل ترین قبایل عرب بودند را مایهٔ فخر و مباهات خود دانسته اند: «(از قریش پر سیدند): امّا بنی مخزوم، گل خو شبوی قریشند، که شنیدن سخن مردانشان، و ازدواج با زنانشان را دو ست داریم، امّا بنی عبد شمس دوراندیش تر، و در حمایت مال و فرزندان توانمند ترند که به همین جهت بداندیش تر و بخیل تر می باشند، و امّا ما (بنی هاشم) آنچه را در دست داریم بخشنده تر، و برای جانبازی در راه دین سخاوتمند تریم. آنها شمار شان بی شتر امّا فریب کارتر و ز شت روی ترند، و ما گویاتر و خیر خواه تر و خوش روی تریم» (دشتی، ۱۳۹۰: حکمت ۱۲۰، ۲۵۲).

پیامبر اکرم انیز در حدیث زیبایی می فرمایند: «و به حسین علیه السلام، بخشش و شجاعت خویش را بخشیدم» (اربلی، ۱۳۸۲: ۱۵۶).

رهبر معظم انقلاب نیز جزء فرزندان و از تبار خاندان اهل بیت علیهمالسلام و سلاله علی بن ابی طالب × و فاطمه زهرا (س) می باشند. شجاعت ایشان در گفتار و رفتار در تمام طول مدت مبارزه با



رژیم فا سد پهلوی مشهود بود و شاید بتوان نسب و تبار ایشان را، عاملی برای شجاعتشان محسوب نمود. در خاطرات آیت الله علی ال اسحاق آمده است: «یک بار در زمان شاه [وقتی آیت الله خامنهای در تبعید در سیستان بودند] ایشان را دستگیر کرده و از ایشان میپرسند: ارتجاع چیست؟ مرتجع کیست؟ ایشان در جواب، ارتجاع را در معنی لغوی «عقبگرد کردن» و در اصطلاح به معنای «عقبگرد کردن» و در ایران را شاه معرفی «عقبگرد کردن در مسائل سیاسی و اقتصادی» معنا کرده بودند و مرتجع واقعی در ایران را شاه معرفی کرده بودند. به خاطر این که کشور را از نظر سیاست، در وضعیت عقب نگه داشته است،... سپس ایشان را به شکنجه گاه تهران فرستاده بودند. بعد از مدتی، دوباره ثابتی [از مقامات ارشد ساواک]، همان سؤال ها را از ایشان پرسیده و ایشان هم گفته بود که در زاهدان به این سؤالات پاسخ دادم... بعد از بهبودی که از او سؤال می کنند، ایشان می گویند: «در زاهدان جواب دادهام.» دوباره از او می پرسند: «نمی شود، باید مفصل پا سخ دهی» و ایشان دوباره همان پا سخ را می دهد و شاه را مرتجع می خواند. من فریفته این شجاعت ایشان شده بودم» (شمسا و همکاران، ۱۳۸۵: ۲۵۲).

# ج. گونههای شجاعت در سخنان امیرالمومنین× و مقام معظم رهبری

شجاعت به معنای دوری از جبن و ترس است و چون ترس دارای انواع و گونههای مختلفی است، بالتبع شجاعت هم گونههای مختلفی خواهد دا شت؛ لذا اقسام و گونههای مختلف و د ستهبندیها و مصادیق متنوعی را برای آن ذکر کردهاند که بعضی کلی و بعضی جزئی است. به عنوان مثال، شهید مطهری شجاعت را بر سه قسم جنگی، اخلاقی و عقلی یا ادبی دستهبندی کردهاست (مطهری، ۱۳۷۸).

مقام معظم رهبری، امیرالمومنین × را الگو و مظهر شـجاعت در تمام گونه های آن می دانند و می فرمایند: «آن حضـرت در بعضـی از این جنگها، بیسـتوچهار سـاله بوده، در بعضـی جنگها بیستوپنج ساله بوده و در بعضی جنگها سی سال بیشتر ندا شته است. یک جوان بیست و هفت، هشت ساله، با شجاعت خود در میدان جنگ، اسلام را پیروز کرد و آن عظمتها را آفرید. این، مربوط به شجاعت امیرالمؤمنین علیه الصّلاة والسّلام در میدان جنگ بود. اما من عرض می کنم: ای علی بزرگ! ای محبوب خدا! شـجاعت تو در میدان زندگی به مراتب از شـجاعت تو در میدان جنگ بالاتر بود» (خامنه ای: ۱۳۷۶).

گونه ها و مواردی که در این تحقیق ذکر می شود با توجه به احادیث امیرالمومنین × و کلام و سخنان مقام معظم رهبری است:



#### ۱. شجاعت در اجرای عدالت و ظلم ستیزی

از مهم ترین اصول ادارهٔ امور در اندیشه و سیرهٔ سیاسی پیامبر اکرم و ائمه معصومین  $^{\Lambda}$ ، اصل عدالت ا ست. عدالت معیار همه چیز ا ست، به گونه ای که با آن می توان به اهداف حکومت ا سلامی و فراهم نمودن زمینهٔ تعالی فرد و جامعه دست یافت. ملاك و معیار بودن عدالت در ادارهٔ مردم تا بدان جاست که قوانین اجتماع باید تابع عدالت با شد تا استحقاق ها در همهٔ امور رعایت شود و هرگونه تبعیض از جامعه کنار زده شود (دلشاد تهرانی، ۱۳۸۷: ۲۲۵).

عدالت ورزیدن نیاز به شجاعت دارد. انسانهای عادل از شجاعت و شهامت اخلاقی برخوردارند و تماشاچی صحنههای ظلم و بیعدالتی نیستند و همواره در برابر حرکتهای ناروا مقاومت میکنند؛ زیرا جوهرهٔ آنها با عدالت عجین شده است (منصوری لاریجانی، بیتا، ۱۱۵/۱).

امیرالمومنین × درباره اموال فراوان بیتالمال که عثمان غیرعادلانه به بعضی از خویشاوندان خود بخشیده بود، فرمود: «وَ اللَّهِ لَوْ وَجَدْتُهُ قَلْدُ تُزُوِّجَ بِهِ النِّسَاءُ وَ مُلِكَ بِهِ الْإِمَاءُ لَرَدَدْتُهُ فَإِنَّ فِی الْعَدْلِ سَعَةً وَ مَنْ ضَاقَ عَلَیهِ بود، فرمود: «وَ اللَّهِ لَوْ وَجَدْتُهُ قَلْدُ تُزُوِّجَ بِهِ النِّسَاءُ وَ مُلِكَ بِهِ الْإِمَاءُ لَرَدَدْتُهُ فَإِنَّ فِی الْعَدْلِ سَعَةً وَ مَنْ ضَاقَ عَلَیهِ الْعَدْلُ فَالْجَوْرُ عَلَیهِ أَضْیقُ» (دشتی، خطبه ۱۵، ۷۵)؛ به خدا سوگند، بیتالمال تاراج شده را هر کجا که بیابم به صاحبان اصلی آن باز میگردانم، گرچه با آن ازدواج کرده، یا کنیزانی خریده باشند؛ زیرا در عدالت گشایش برای عموم است و آنکس که عدالت بر او گران آید، تحمّل ستم برای او سخت تر است.

ابن میثم نیز در تشریح جایگاه عدالت و شجاعت می گوید: «چون دانستی که ملکه اخلاق و عفّت و شجاعت به کامل ترین وجهی برای علی \* ثابت ا ست و رو شن شد که این سه خصلت لازمه عدالت است، ثابت می شود که ملکه عدالت برای آن حضرت مسلّم بوده است» (بحرانی، ۱٤۰٤: ٥/٥/٥).

در بیان جایگاه عدالت امام × در طول حیات سیاسی ایشان همین بس که ایشان را «شهید عدالت» می نامند. یعنی ایشان تا آنجا در راه احقاق عدالت پیش رفتند که منجر به بذل جان شریفشان در این راه شد. مقام معظم رهبری نیز در مورد شجاعت در عدالت طلبی و ظلمستیزی می فرمایند: «این حادثه عظیم، منشأ مقایسه ای به یادماندنی میان دو گونه رفتار با دولت خشن و زورگوی صهیونیست و حامیان بی انصاف آن است: رفتاری از سر شجاعت و عدالت خواهی و متکی بر فداکاری مؤمنانه جوانان، و رفتاری از سر تصمیم مستکبران» (خامنه ای، ۱۳۷۹).

ظلم ستیزی و عدم پذیرش زور، یکی از مهم ترین گونه های شجاعت است. شخص دلیر و شجاع حرف زور و عمل ظالمانه را به هیچ عنوان نمی پذیرد. در متون اسلامی، ظلم ستیزی بسیار اهمیت دارد، چنان که در قرآن کریم یکی از اهداف بعثت انبیا، برقراری قسط و عدل و جلوگیری از بی عدالتی و ظلم است (حدید: ۲۵).



#### ۲. شجاعت در صبر بر مشکلات

شبجاعت و صبر رابطه تنگاتنگی با هم دارند. صبر یا خویشتنداری و بردباری یکی از راههای مقاومت انسان در شرایط د شوار می با شد. صبر همان پایداری انسان در برابر موقعیتهای تحریک یا تأخیر است، بدون آنکه باعث دلخوری یا خشم یا سایر راههای زشت و منفی شود. شخص شجاع در این حوزه از مشکلات و گرفتاری ها نمی هراسد و مقاومت می ورزد. لذا صبر به معنای سکون و سکوت نیست و از طرفی هر سکون و سکوتی هم نشانه بردباری و مقاومت نیست. فرد صبور، نه تن به ذلت می دهد و عقب می نشیند نه جنگ بی حاصل و پرخسارت را به اسم شجاعت بر خود و دیگران تحمیل می کند؛ بلکه با آگاهی واقعیتها را می سنجد و با جستجوی یک راه حل منطقی، به مدیریت موقعیت ناخوشایند چه با جنگ و چه با صلح می پردازد.

بنابراین، صبر و بردباری و شبجاعت همراه با آنها انواع مختلفی دارند و هرکدام از آنها ویژگی خاص خودشان را دارند، مانند صبر در مقابل حملات دشمن و تسلیم نشدن، صبر بر بدرفتاری و اذیت و آزار دیگران و ... . امام علی می فرمایند: «الشجاعة صبر ساعة» شجاعت ساعتی صبر کردن است (نوری، ۱۹۸۷–۱۱۰ ۱۱ ۱۲/۱۳). همچنین در جای دیگری فرموده اند: «العَجزُ آفَةٌ، و الصَّبرُ شَجاعت (مجلسی، ۱۱۵۰۳، ۱۲۰/۷۰ الصَّبرُ شَجاعت (مجلسی، ۱۱۵۰۳، ۱۲۰/۷۰).

تصور سالها صبر و سکوت امیرالمومنین × در برابر غصب خلافت برای انسانهای عادی بسیار دشوار است؛ لکن ایشان این دوران را به سبب حفظ دین و جامعه اسلامی تحمّل نمودند: حدر شرایطی قرار دارم که اگر سخن بگویم، می گویند بر حکومت حریص است، و اگر خاموش باشم، می گویند: از مرگ می ترسید. هرگز! من و ترس از مرگ؟ پس از آن همه جنگها و حوادث ناگوار سوگند به خدا، انس و علاقه فرزند ابیطالب به مرگ در راه خدا، از علاقه طفل به پستان مادر بیشتر است. اینکه سکوت برگز یدم، از علوم و حوادث پنهانی آگاهی دارم که اگر بازگویم، مضطرب می گردید، چون لرزیدن ریسمان در چاههای عمیق (رک: مکارم، ۱۳۷۹: ۱۳۷۸).

انسانی که در مواقع گوناگون، مانند حین انجام گناه، انجام وظیفه یا هنگام سختی ها و ناملایمات، صبر می کند در حقیقت شجاع است و از قوت قلب و روح برخوردار است. در واقع، د شمن دو گونه است: داخلی و بیرونی. فردی شجاعتش بیشتر است که در مقابل هر دو دشمن صبر و مقاومت داشته باشد. مقام معظم رهبری نیز در این باره می فر مایند: «برادران عزیز! هیچ کار بزرگی جز با فداکاری و صبر به دست نمی آید.. اما مردم در انقلاب ما - صبر به دست نمی آید... اما مردم در انقلاب ما -





که مسلمانان را نیز به حرکت در آورد - به فضل پروردگار، عزت و شرف و پیشرفت دنیا را به دست آوردند؛ 

آوردند؛

یکی از نکات مهمی که ایشان در مورد شجاعت در صبر و استقامت می فرمایند، این است که ایستادگی و مقاومت علت از بین رفتن خوف و ترس است. همان طور که امیرالمومنین \* هم در هنگام پناه بردن به رسول خدا در جنگها به این مطلب اشاره نمودند: «در رکاب پیامبر خدا ابودیم و با پدران و فرزندان و برادران و عموهای خود جنگ می کردیم، که این مبارزه بر ایمان و تسلیم ما می افزود، و ما را در جادّه وسیع حقّ و صبر و بردباری برابر ناگواری ها و جهاد و کوشش برابر دشمن، ثابت قدم می ساخت» (دشتی، خطبه ۵، ۲۰۱).

رهبر معظم انقلاب نیز در این مورد می فرمایند: «ترس و اندوه دو آفت بزرگ است؛ این دو آفت با بشارت قرآنی برداشته می شود؛ همچنان که اگر مقاومت هم بکنیم، این دو آفت برداشته می شود... مقاومت هم همین جور است. اگر می خواهید خوف نداشته باشید، حزن نداشته باشید، مقاومت و استقامت را سرمشق کار خودتان قرار بدهید؛ آن وقت خوف هم نخواهید داشت، حزن هم نخواهید داشت» (خامنه ای: ۱۳۹۹).

بنابراین، باید در صبر در مشکلات و سختی ها شجاعت به خرج داد. عدم شجاعت در تحمل سختی ها انسان را به شکست و عقب نشینی و ذلت وا می دارد و برعکس، شجاعت در ایستادگی باعث عروج به قله های رفیع کمال و انسانیت می شود.

# ۳. شجاعت در جنگ و جهاد گروی مسلمان اسانی ومطالعات فریکی

شجاعت شدت و قوت قلب در سختی ها است؛ اما باید توجه داشت که شدّت قلب غیر از قساوت قلب است. شجاعت باعث انجام کار با قوت است، ولی قساوت به معنای سنگ دلی و عدم ترحم است. شجاعت و دلیری چنین نیست.

شجاعت در جنگ یعنی پردل، سریعالانتقال و باجرأت بودن که به آسانی اقدام میکند (سپاه پا سداران انقلاب اسلامی، ۱۳۸۷: ۵۹). لذا شجاع در جنگ کسی است که شجاعانه در برابر دشمن ایستادگی میکند؛ زیرا میداند اگر جهاد با دشمن را ترك كند، جز ذلت و خواری چیزی نصیب او نمی شود.

از میان القاب متعدد حضرت، بعضی از آنها حاکی از شجاعت ایشان است:

الف. حَیدر: «حَیدر» به معنای شیر، از نامهای مشهور امیرالمؤمنین علی ★ است که معمولاً با پسوند «کرّار» به کار می رود



ب. اسدالله: این لقب نماد شجاعت و دلیری حضرت است. امام علی در برابر توده مسلمانان، رئوفترین و مهربان ترین بود؛ ولی در برابر خائنان و دشمنان، قوی و خشن. چند لقب دیگر نظیر «اشدّ الناس»، «اشجع الناس» و «کرّار غیر فرّار» نیز به همین معنا است. در حدیث معراج، علی در اسدالله الغالب» نامیده شده است (رشاد، ۱۳۸۰: ۳٤۵–۳۲۵).

بنابراین، رو یارویی با دشمن مسلح و پنجه در پنجه او افکندن، ارادهای پولادین و دلی شیر میخواهد. در این گونه از شجاعت، مجاهد در راستای اراده و رضایت حق، خود را به دل لشکر دشمن میزند (آخوندی و همکاران، ۱۳۸۴: ۸۹/۱). همچنین، شخص تر سو و بزدل در وقت خلوت و تنهائی شبجاعت نشان می دهد، ولی در وقت جنگ از خوف می لرزد (مدرس وحید، بی تا، ۱۹۱۹). امام علی خاز شجاعت به جهاد تعبیر کرده به دلیل این که لازمه جهاد، دا شتن شجاعت است، و این تعبیر از باب اطلاق اسم ملزوم بر لازم است (بحرانی، ۱٤۰۶: ۴۳۳/۵).

رهبر معظم انقلاب نیز لازمه شرکت در جنگ و جهاد را نترسیدن از دشمن در راه خدا معرفی میکنند: «برجستگیهای یک نیروی مسلّح عبارت است از ایمان و شجاعت و دانش. این سه عنصر از جمله عناصر بسیار مهم در تشکیل هویّت یک نیروی مسلّح است. اگر شجاعت نباشد، نیروی مسلّح به وظیفهی خود در هنگامهی خطر عمل نخواهد کرد...» (خامنهای، ۱۳۹۶).

بنابراین، در سیره و سخنان امیرالمومنین و رهبر معظم انقلاب، شجاعت جنگی این است که در مبارزه های خونین و خطرناک که خطر کشتن، زندانی شدن، غارت شدن و شکست خوردن در کار است، شخص نهراسد و نترسد و در اجتماع از هیبت مقامات عالیه و از مخاطرات زندگی باک نداشته و بر ترس خود غلبه نماید.

## ٤. شجاعت در اقدام

شجاعت در اقدام متفاوت و عام تر از شجاعت در اجرای عدالت و شجاعت در جنگ است، زیرا انسان در طول زندگی خود و گذراندن آن، جدای از اجرای عدالت و یا عدم آن، باید بین گزینه های مختلف، انتخاب و اقدام کند. گاهی ترس از انجام کار بزرگ او را عقب می اندازد و دچار پشیمانی و شکست می شود. بنابراین، «شجاعت عبارت است از ملکه اقدام لازم بر اموری که انسان باید خود را بدان و سیله برای تحمل ناگواری ها و رنجهایی که به او متوجه می شود، آماده سازد» (بحرانی، ۱۹۰۵؛ بعد از ۲۳۳۸). لذا کسی که ضعف قلب و روح دارد، جرات بر عمل و اقدام ندارد، اما شخص شجاع، بعد از فهم این که انجام کار، صحیح است، درنگ نمی کند و با قوت و قاطعیت اقدام می نماید. امیرالمومنین مختمه مظهر تام و تمام این نوع از شجاعت است، چنان که می فرمایند: «اصحاب و یاران حضرت محمّد که



حافظان اسرار او میباشند، میدانند که من حتی برای یك لحظه هم مخالف فرمان خدا و رسول او نبودم، بلکه با جان خود پیامبر را یاری کردم. در جاهایی که شیجاعان قدم هایشان می لرزید، و فرار می کردند، آن دلیری و مردانگی را خدا به من عطا فرمود» (دشتی، خطبه ۱۹۷، ۱۹۷).

مقام معظم رهبری می فرمایند: «یک سفارش دیگر، شجاعت در اقدام است. گاهی اوقات بعضی از تشکّلها می گویند "نکند این کار را بکنیم -مثلاً فرض کنید که- فلان آدم یا فلان دستگاه نگران بشوند، ناراحت بشوند یا فلان"؛ نه، شما اقدامتان را انجام بدهید، منتها آنوقتی که فهمیدید این اقدام نادرست است، از همان جا متوقّفش کنید، یعنی همان جا برگردانید راه را؛ یعنی در انجام کارها و اقدام [شجاعت داشته باشید]» (خامنه ای، ۱۳۹۲).

ایشان در صحبتهای دیگر شان نیز بیان می دارند که با تزلزل و ترس و لرز نمی شود کارهای بزرگ انجام داد و به نتیجه رسید؛ لذا باید بعد از بررسیهای لازم شیجاعانه وارد میدان شد و اقدام نمود (همان: ۱۳۸۲). ایشان همچنین بیان می دارند که بالاخره هر اقدام مثبتی و هر کار مهمی ممکن است یک عدهای مخالف دا شته با شد: «یک شرط مهم برای ایجاد تحوّل، نتر سیدن از د شمن و د شمنی ها است. خدای متعال به پیغمبرش می فر ماید که ۱۳و تَخشی النّاسَ وَاللهُ أَحَقُّ أَن تَخشاهٔ (احزاب: ۳۷) از مردم نباید بترسی؛ از حرف این و آن نباید بترسی» (خامنه ای، ۱۳۹۹).

بنابراین، با توجه به سیره و سیخنان امیرالمومنین و تغییر و تحولاتی که بعد از به دست آوردن حاکمیت ایجاد کردند، و همچنین رهبر معظم انقلاب، شیجاعت در عمل و ایجاد تحول را می توان زیر مجموعه ای از شجاعت در اقدام دانست. کسی که شجاع است و در مورد صحت کاری مطمئن شید، از اقدام برای تحول و تغییر هم نمی هراسید و ترس از مخالفان را به خود راه نمی دهد تا بتواند به موفقیت و کامیابی دست یابد.

# ٥. شجاعت در بيان حق

پذیرش و بیان حق در اسلام بسیار مهم است. در مرتبه بیان حق، می توان امر به معروف را نیز در نظر داشت. پایبندی به حق در کنار توحید از ارکان اسلام است، چراکه پذیرش اسلام و گفتن شهادتین از بالاترین مرتبه پذیرش حق و بیان آن است. شهید مطهری در مساله دفاع از حق بیان می دارند که دو نوع دفاع وجود دارد: یکی دفاع از حق به معنی حقیقت و دیگری دفاع از حق به معنی حقوق اجتماعی (مطهری، ۱۳۹۵: ۲۲/ ۲۲۸).

ا مام على × به عنوان قرآن ناطق، از اولين عمل كذند گان به فرامين روح بخش آن و از نخستين



ایمان آورندگان به امدادهای غیبی الهی به شمار میرود و به حقگویی قرآن اشاره میکند: «وَ کِتَابُ اللَّهِ بَینَ أَظْهُرِکُمْ نَاطِقٌ لَا یعْیا لِسَانُهُ وَ بَیتٌ لَا تُهْدَمُ أَرْکَانُهُ وَ عِزٌ لَا تُهْزَمُ أَعْوَانُهُ» کتاب خدا، قرآن، در میان شما سخنگویی است که هیچگاه زبانش از حقگویی کُند و خسته نمی شود و همواره گویاست، خانهای است که ستونهای آن هرگز فرو نمی ریزد، و صاحب عزّتی است که یارانش هرگز شکست ندارند (دشتی، خطبه ۱۳۳، ۱۳۵).

در بیانی دیگر، امام علی به تشریح الگوی عملی خود در حقگویی و پیروی از حق می پردازند: «روزی که خلافت به من رسید در قرآن نظر افکندم، هر دستوری که داده، و هر فر مانی که فرموده پیروی کردم، به راه و رسم پیامبر اقتدا کردم. پس هیچ نیازی به حکم و رأی شما و دیگران ندارم، هنوز چیزی پیش نیامده که حکم آن را ندانم، و نیاز به مشورت شما و دیگر برادران مسلمان داشته باشم، اگر چنین بود از شما و دیگران روی گردان نبودم» (همان، خطبه ۲۰۵، ۲۲۷).

آیت الله خامنه ای در این مورد، ا مام علی \* را پیرو حق معرفی می کنند و می فر مایند: «...آری؛ هنگامی که آن خویشاوند، مشعل اسلام را بر سر دست بلند کرد، بی اعتنایی کردند، اهانت کردند، تحقیر کردند، مسخره کردند. اما علی که نوجوانی بیش نبود، به پا خاست و گفت پسرعمو! من ایمان می آورم. البته وی قبلاً ایمان آورده بود؛ ...انسانی نوجوان در میان امواج سهمگینِ مخالف، محکم و استوار مثل کوه می ایستد و می گوید: «من خدا و این راه را شناخته ام» و بر آن پافشاری می کند. شجاعت این است» (خامنه ای، ۱۳۷۶).

بنابراین، بیان حق یکی از مهم ترین گونه ها و حوزه های شجاعت در سیره و سخنان امام علی × و رهبر معظم انقلاب است، زیرا ترک آن باعث جاگیر شدن و رواج ظلم و ستم به خود و دیگران می شود و گفتن و ابراز حق، از ظلم و کجروی ها جلوگیری می کند.

برئا جامع علوم الثاني

# ٦. شجاعت در فهم صحیح

عمل به حق و در مسیر حق قدم گذاشتن، فرع بر فهم درست و یا شجاعت در فهم است. گاهی انسان به دلیل تعصب به مطلب، انس با آن و یا به خاطر همرنگ جماعت شدن، شجاعت دریافت و پذیرش فهم جدید و در ست را از د ست می دهد. انسانها عموماً خوب گوش نمی دهند چون نمی خواهند از ذهنشان خارج شوند. زیرا بیرون آمدن از ذهن و باور خویش یعنی کل شخصیت را معلق نگه داشتن و از نو متولد شدن و این مساله بسیار سنگین است و شجاعت لازم دارد. لذا در روایات به فهم در ست سفارش شده است که لازمه آن شناخت و فهم درست و شجاعانه حقیقت، بدون در نظر گرفتن مشکلات و گرفتاریها و سوء ظنها است. «عَلَیکُم بالدِّرایاتِ»، بر شما باد فهم درست (کراجکی، ۱٤۱۰: ۲/۲۳).

امام على × مى فر مايند: «گوش هاى دل هايتان را آماده كنيد تا بفهميد» (دشــتى، خطبه ١٨٧).



شخص تر سو گوش دل آماده ندارد. انسانی که شجاعت و قدرت مقابله با مشکلات و مخالفتها و تعصبها و آرزوهای دنیوی و طمع هایش را ندارد، قلب و دلش آمادگی لازم برای فهم درست را نخواهد داشت. لذا امیرالمومنین می فرمایند: «بیشترین لغزش خردها در هنگام درخشندگی طمعهاست» (دشتی، حکمت ۲۱۹). همچنین می فرمایند: «آرزو خرد را دچار خطا می کند» (دشتی، خطبه ۸۲). بنابراین، انسانی که در برابر آرزوها و طمعها و عواطف و تقلید و دیگر مشکلات، دل قوی می دارد و با شجاعت و استقامت تمام، برای فهم حقیقت آماده می شود، قطعا فردی ترسو و بزدل نیست؛ بلکه شجاع دلی است که شجاعانه پا در عرصه فهم و شناخت گذاشته و عواقب آن را هرچه که باشد به جان خریده است.

رهبر انقلاب اسلامی شجاعت در فهم در کنار شجاعت در عمل را یکی دیگر از نیازهای کنونی جامعه و بهویژه خواص برشمردند و تأکید کردند: ترس از مال و جان و آبرو، ترس از جوّ و فضا، و انفعال در مقابل مخالفان نظام موجب اختلال در فهم صحیح انسان از موضوعات می شود. بنابراین، در بیان مو ضع حق و صحیح نباید ملاحظه ی تهمتها و مسائل دیگر را کرد. ای شان خاطرن شان کردند: علت اصلی فتوحات بزرگ علمی، سیاسی و اجتماعی امام بزرگوار رحمةالله علیه و جذب دلهای مردم به سوی امام، شجاعت کم نظیر ایشان بود (خامنه ای ۱۳۸۸).

رهبر معظم انقلاب در جای دیگری بر این مورد از شجاعت تأکید دارند و می فرمایند: «ما نه فقط در عمل احتیاج به شجاعت داریم، در فهم هم احتیاج به شجاعت داریم. در فهم فقیهانه، احتیاج به شجاعت هست؛ اگر شجاعت نبود، حتی در فهم هم خلل به وجود خواهد آمد... ما شجاعت دا شته با شیم، ترس ندا شته با شیم؛ والّا ترس از مالمان، ترس از جانمان، ترس از آبرویمان، انفعال در مقابل د شمن، ترس از جوّ، ترس از فضا؛ اگر این حرف را بزنیم، علیه ما خواهند بود؛ اگر این حرف را بزنیم، فلان لکه را به ما خواهند چسباند؛ این ترس ها فهم انسان را هم مختل می کند. گاهی انسان به خاطر این ترس ها، به خاطر این ملاحظات، صورت مسئله را در ست نمی فهمد؛ نمی تواند مسئله را در ست درک بکند و حل بکند؛ موجب اشتباه خواهد شد» (همان).



# نتيجهگيري

شجاعت فضیلت اخلاقی است که خدای متعال رسول گرامی و یارانش را به آن می ستاید. فهم عوامل و گونه های آن در تحقق این فضیلت و آثار مبارک و حیاتی آن در انواع و حوزه های گوناگون بسیار مهم و بااهمیت ا ست؛ به ویژه برای که سانی که صاحب مقام و منا صب اجتماعی، سیا سی و نظامی هستند. برای این افراد ضرورت بی شتری دارد تا منافع دنیوی و معنوی مردم و حوزه های تحت مدیریت ایشان در خطر قرار نگیرد.

این مساله در روایات امام علی و سخنان مقام معظم رهبری نیز بسیار پررنگ و مورد تاکید است. نتیجه تطبیقی آن دو این است که فضیلت شجاعت علل و گونههای متعددی دارد؛ مانند پذیرفتن اسلام، باورمندی به لطف و یاری الهی و ترس از خدای متعال و همچنین گونههایی مانند شجاعت در عدالت و ظلم ستیزی، شجاعت در صبر، شجاعت در اقدام، و شجاعت در فهم صحیح. همچنین در کلام امام علی و نیز بیانات مقام معظم رهبری، ایستادگی و مقاومت در مقابل د شمن، باعث از بین رفتن خوف و ترس است.

ر پوشگاه علوم انبانی ومطالعات فرسخی پرتال جامع علوم انبانی



#### فهرست منابع

- ۱. القرآن الكريم، ترجمه رضايي اصفهاني، محمدعلي، قم، ايران: موسسه تحقيقاتي فرهنگي دارالذكر، ۱۳۸۳ ش.
- ۲. ابن فارس، احمد بن فارس و هارون، عبدالسلام محمد، معجم مقاییس اللغة، قم: مكتب الإعلام الإسلامی، مركز النشر، ۱۴۰۴ق.
- ۳. ابن میثم، میثم بن علی، شریف رضی، محمد بن حسین، و علی بن ابی طالب×، امام اول، شرح نهج البلاغة (ابن میثم)، تهران: دفتر نشر الکتاب، ۱۴۰۴ق.
- ٤. اتابكی، پرویز، آیتی، عبدالمحمد، مدرسی، محمدتقی، آرام، احمد، و شعار، جعفر، تفسیر هدایت، مشهد مقدس: آستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، ۱۳۷۷–۱۳۷۸ش.
- آخوندی، مصطفی، الهامینیا، علی اصغر و فرقانی، قدرت الله، جهاد در آینه روایات، قم: نشر زمزم هدایت، ۱۳۸۴ش.
- ٦. اربلي، على بن عيسى و شعراني، ابوالحسن، كشفُ الغُمّة في مَعرِفَةِ الأئمّة ^، على بن حسين زوارئي (مترجم)، تهران: اسلاميه، چاپ سوم، ١٣٨٤ش.
  - ٧. ارسطو، و لطفى، محمدحسن، اخلاق نيكوماخوس (ترجمه)، تهران: طرح نو، ١٣٨٥ش.
- ۸. آژیر، حمیدرضا، مظاهری، حسین، و ابوالقاسمی، محمود، کاوشی نو در اخلاق اسلامی و شئون حکمت عملی، تهران: نشر ذکر، ۱۳۸۳ش.
- ۹. امین، نصرت بیگم، و ابن مسکویه، احمد بن محمد، اخلاق و راه سعادت، تهران: فیض
   کاشانی، ۱۳۶۹ش.
- ۱۰. انصاریان، حسین، کمرهای، خلیل، و مرکز علمی تحقیقاتی دارالعرفان الشیعی، عنصر شجاعت یا هفتاد و دو تن و یك تن، قم: دارالعرفان، ۱۳۸۹ش.
  - ١١. حسن زاده آملي، حسن، هزار و يک کلمه، ٧ ج، قم: بوستان کتاب قم، ١٣٧٥- ١٣٧٧ش.
- ۱۲. خامنه ای، علی، رهبر جمهوری اسلامی ایران، نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاه ها، معاونت پژوهشی، و قدوسی زاده، حسن، نکته های ناب، قم: دفتر نشر معارف، ۱۳۸۸ش.
- ۱۳. خوانساری، جمال الدین محمد، شرح غررالحکم و دررالکلم، تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۲۸ش.
  - ١٤. دشتى، محمد، ترجمه نهج البلاغه، تهران: پيام عدالت، چاپ دوم، ١٣٩٠ش.
  - ١٥. دلشاد تهراني، مصطفى، دولت آفتاب، تهران: انتشارات دريا، چاپ چهارم، ١٣٨٧ش.
- ۱٦. رشاد، على اكبر، دانشنامه امام على، ١٠ ج (سيره)، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي، ١٣٨٠ش.
  - ۱۷. سجادی، جعفر، فرهنگ علوم فلسفی و کلامی، تهران: امیر کبیر، ۱۳۷۵ش.



- ۱۸. شرتوني، سعيد، أقرب الموارد في فصح العربية و الشوارد، تهران: منظمة الاوقاف و الشؤون الخيرية، دار الأسوة للطباعة و النشر، ۱۳۷۴-۱۴۱۶ش.
- ۱۹. شهیدی، جعفر، دهخدا، علی اکبر، مهرکی، ایرج، ستوده، غلامرضا، و سلطانی، اکرم، لغتنامه: فرهنگ متوسط دهخدا، ۲ ج، تهران: مؤسسه انتشارات و چاپ دانشگاه تهران، ۱۳۹۰ش.
- ۰۲. طباطبایی، محمد حسین، و موسوی، محمد باقر، تفسیر المیزان (ترجمه)، ۲۰ ج، قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۳۷۸ش.
- ۲۱. على بن ابى طالب
   «، امام اول، ابراهيم، محمد ابوالفضل، و ابن ابى الحديد، عبد الحميد بن هبه الله، شرح نهج البلاغة (ابن أبى الحديد)، قم: مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفى (ره)، چاپ دوم، ١٣٨٥ش.
- ۲۲. على بن ابىطالب ×، امام اول، آمدى، عبدالواحد بن محمد، و رجايى، مهدى، غرر الحكم (تصحيح رجايي)، ۱ ج، قم: دارالكتاب الإسلامي، ۱۴۱۰ق.
- ٢٣. فيض الاسلام، سيد علينقى، ترجمه و شرح نهج البلاغه [فيض الاسلام]، تهران: موسسه چاپ و نشر تاليفات فيض الاسلام، چاپ پنجم، ١٣٧٩ش.
- ۲٤. قرشی، سید علی اکبر، مفردات نهج البلاغه، قم: دفتر نشر انتشارات اسلامی، چاپ دوم، ۱۳۸۲ش.
  - ٢٥. كراجكي، محمد بن على، و نعمه، عبد الله، كنز الفوائد، قم: دارالذخائر، ١٤١٠ق.
- ۲٦. لیثی واسطی، علی بن محمد، و حسنی بیرجندی، حسین، عیون الحکم و المواعظ، قم: مؤسسه علمی فرهنگی دارالحدیث، سازمان چاپ و نشر، ۱۳۷۱ش.
- ۲۷. مجلسی، محمدباقر بن محمدتقی، مسترحمی، هدایت الله، غفاری، علی اکبر، بهبودی، محمدباقر، مصباح یزدی، محمد تقی، محمودی، محمدباقر، خرسان، محمدمهدی و دیگران، بحار الأنوار، بیروت: دار إحیاء التراث العربی، ۱۴۰۳ق.
  - ۲۸. مدرس وحيد، احمد، شرح نهج البلاغه، قم: خيام، بي تا.
- ۲۹. مطهری، مرتضی، مجموعه آثار شهید مطهری، ۲۸ ج، تهران: صدرا، چاپ بیستم ۱۳۹۵ش.
  - ۳۰. مطهری، مرتضی، یادداشتهای استاد مطهری، تهران: صدرا، ۱۳۹۸ش.
- ٣١. مغنيه، محمد جواد، ترجمه في ضلال نهج البلاغه (در سايه سار نهج البلاغه)، تهران: دارالكتب الاسلاميه، ١٣٨٧ش.
- ۳۲. مكارم شيرازی، ناصر، پيام امام، شرح تازه و جامعی در نهج البلاغه، تهران: دارالكتب الاسلامیه، ۱۳۷۹ش.
  - ٣٣. منصوري لاريجاني، اسماعيل، منشور عدالت، تهران: مهدى القرآن، بي تا.
- ۳٤. مهدوی دامغانی، محمد، [مترجم]، جلوه تاریخ در شرح نهج البلاغه ابن ابی الحدید، تهران: نشر نی، ۱۳۷۳ش.



- ۳۵. ناظم زاده قمی، سید اصغر، کتاب جلوه های حکمت، قم: مرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، چاپ دوم، ۱۳۷۵ش.
  - ٣٦. نفيسي، على اكبر، و فروغي، محمدعلي، فرهنگ نفيسي، تهران: خيام، بي تا.
- ۳۷. نوری، حسین بن محمدتقی، و مؤسسه آل البیت الاحیاء التراث، خاتمه مستدرك الوسائل، بیروت: مؤسسه آل البیت الرحیاء التراث، ۱۴۰۸ق.
- ۳۸. کورتیس، دورا اف، و ال کلی، لیزا، مقاله (تاثیر مداخله رهیاری کیفیت زندگی بر شجاعت روانشناختی و خودتعیین گری)، مترجم: پندار، فاضل، مجله روانشناسی و روانپزشکی شناخت، شماره ۱، ص ۸۹–۱۰۹: بهار ۱۳۹۲ش.

## ٣٩. منابع اينترنتي:

- ۱۹۰۰ سایت مقام معظم رهبری: ./khamenei.ir
- ۱۵. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۷، بیانات در دیدار اعضای مجلس خبرگان رهبری: https://khl.ink/f/٤١٩٩٤.
- ۱۶۰ خامنه ای، سید علی، ۱۳۷۸، بیانات در دیدار جمعی از ایثارگران و خانواده های شهدا: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۲۹٤۸ تاریخ دسترسی: ۱٤۰۳/۰۱/۱۸
- ۶۳. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۷، بیانات در دیدار اعضای مجلس خبرگان رهبری: https://khl.ink/f/٤١٩٩٤.
- 33. خامنهای، سید علی، ۱۳۷۸، بیانات در دیدار جمعی از ایثارگران و خانوادههای شهدا: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۲۹٤۸، تاریخ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱/۱۱
- ۱٤۰۳/۰۱/۱۱. ۵۶. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۸، بیانات در دیدار مسئولان نظام: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=٤٢٥١٢، تاریخ دسترسی:
- ۱۳۸۵ بیانات در دیدار نخبگان: ۱۳۸۵ مسید علی، ۱۳۸۵ بیانات در دیدار نخبگان: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۳۳۵۱، دسترسی: ۱۶۰۳/۰۱/۰۸
- ۱۳۸۰ خامنهای، سید علی، ۱۳۸۰، بیانات در دیدار مردم آذربایجان شرقی: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۳۳۷۲ تاریخ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱/۱۳



- ۱۳۷۶ علی، ۱۳۷۶، بیانات در خطبههای نماز جمعه: ۸۱. خامنهای، سید علی، ۱۳۷۶، بیانات در خطبههای نماز جمعه: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۲۷۸۶ تاریخ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱/۱۶
- ۱۳۹۵. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۵، بیانات در دیدار انمه جماعات مساجد استان تهران: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=٣٤١٠٩ تاریخ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱/۰۹
- ۰۵. خامنهای، سید علی، ۱۳۷۹، پیام تبریک به ملت، دولت و حزبالله لبنان به مناسبت پیروزی بر رژیم صهیونیستی: https://farsi.khamenei.ir/message-content?id=۳۰۰۷، تاریخ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱/۱۷.
- ۰۱. خامنهای، سید علی، ۱۳۷۰، بیانات در دیدار جمعی از خانوادههای شهدای قم: https://khl.ink/f/۲۰۸۹.
- ۰۵۲. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۹، بیانات در ارتباط تصویری با شرکتکنندگان در آئین تجلیل از پیشکسوتان دفاع: ۱۲۰۳/۰۱۸، https://khl.ink/f/٤٦٥۲٥.
- ۰۵۳. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۶، بیانات در دانشگاه علوم دریایی امام خمینی نوشهر: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۳۰۹۳۳ تاریخ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱/۰۹
- ۵۵. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۶، بیانات در دیدار جمعی از دانشجویان: https://khl.ink/f/۳۲۷۷۰
- ۰۵. خامنهای، سید علی، ۱۳۸۶، بیانات در دیدار اعضای هیأت دولت و مدیران اجرایی کشور: https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۳۳۸۹، تاریخ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱۰۹
- ۵۲. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۹، سخنرانی تلویزیونی به مناسبت سی و یکمین سالگرد رحلت امام خمینی: ۱۲۰/۰۱/۰۱ دسترسی: ۱۲۰۳/۰۱/۰۱.
- ۰۵۷. خامنهای، سید علی، ۱۳۸۸، دیدار اعضای مجلس خبرگان با رهبر انقلاب: https://khl.ink/f/۸۰۸۷.
  - ۸۵. کتابخانه دیجیتال نور: ./https://noorlib.ir



#### **Bibliography**

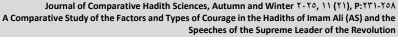
- 1. The Holy Quran, Translated by Mohammad Ali Rezaei Esfahani. (۲۰۰٤). Qom, Iran: Institute for Cultural Research and Publishing, Dar al-Zekr.
- ۲. Ibn Faris, Ahmad ibn Faris, & Haroon, Abd al-Salam Mohammad. (۱۹۸٤). *Mu'jam Magayis al-Lugha*. Qom: Islamic Media Center, Publishing Center.
- ۳. Ibn Maytham, Maytham ibn Ali, Sharif Razi, Mohammad ibn Husayn, & Imam Ali ibn Abi Talib (a). (۱۹۸٤). Sharh Nahj al-Balagha (Ibn Maytham). Tehran: Daftar Nashr al-Kitab.
- <sup>2</sup>. Atabaki, Parviz, Ayati, Abdul Mohammad, Madressi, Mohammad Taqi, Aram, Ahmad, & Sho'ar, Jafar. (۱۹۹۸–۱۹۹۹). *Tafsir Hedayat*. Mashhad: Astan Quds Razavi, Islamic Research Foundation.
- °. Akhoondi, Mostafa, Elhami-Nia, Ali Asghar, & Forqani, Ghodratollah. (۲۰۰۰). *Jihad in the Mirror of Narrations*. Qom: Zamzam Hedayat Publications.
- 7. Erbili, Ali ibn Isa, & Shaarani, Abul Hassan. ( \* · · ° ). Kashf al-Ghumma fi Ma'rifat al-A'imma, translated by Ali ibn Hossein Zowari. Tehran: Islamiyya, "rd edition.
- Y. Aristotle, Translated by Lotfi, Mohammad Hassan. (Y., 7). *Nicomachean Ethics*. Tehran: Tarh-e-No Publications.
- A. Azir, Hamid Reza, Mazaheri, Hossein, & Abolqasem, Mahmoud. (۲۰۰٤). A New Inquiry into Islamic Ethics and Practical Philosophy. Tehran: Zekr Publications.
- You Ansarian, Hossein, Kamarei, Khalil, & Shiite Dar al-Erfan Scientific Research Center. (You). *The Element of Courage or Seventy-Two and One Person*. Qom: Dar al-Erfan.
- 11. Hasan Zadeh Amoli, Hassan. (1997–199A). One Thousand and One Words, V Vols. Qom: Bustan-e-Ketab Qom.
- Y. Khamenei, Ali (Leader of the Islamic Republic of Iran), Supreme Leader's Representation Office in Universities, Research Division, & Ghodousi Zadeh, Hassan. (Y. 9). Exquisite Points, Qom: Daftar Nashr Ma'aref.
- ۱۳. Khansari, Jamal al-Din Mohammad. (۱۹۸۸). Sharh Ghorar al-Hikam wa Durar al-Kalam. Tehran: University of Tehran Press.
- 15. Dashti, Mohammad. (٢٠١١). *Translation of Nahj al-Balagha*. Tehran: Payam-e-Adalat, Ind edition.
- ۱۰. Delshad Tehrani, Mostafa. (۲۰۰۸). *The Sun Government*. Tehran: Darya Publications, <sup>٤</sup>th edition.
- 17. Rashad, Ali Akbar. (۲۰۰۱). *Encyclopedia of Imam Ali*, 1. Vols (Biography). Tehran: Islamic Culture and Thought Research Center.
- Y. Sajjadi, Jafar. (1997). Philosophical and Theological Sciences Dictionary. Tehran: Amir Kabir Publications.
- ۱۸. Shartouni, Said. (۱۹۹۰–۱۹۹٦). Aqrab al-Mawarid fi Fasaheh al-Arabiya wa Shawared. Tehran: Endowment Organization and Islamic Charity, Al-Osoah Press.
- 19. Shahidi, Jafar, Dehkhoda, Ali Akbar, Mehrki, Iraj, Sotoudeh, Gholamreza, & Soltani, Akram. (101). Dictionary: Dehkhoda Medium Dictionary, Vols. Tehran: Tehran University Press.





- Y. Tabatabai, Mohammad Hossein, & Mousavi, Mohammad Bagher. (1999). Tafsir al-Mizan (Translation), Y. Vols. Qom: Islamic Publications Office, Seminary of Oom.
- Y Imam Ali ibn Abi Talib (a), Ibrahim, Mohammad Abul Fazl, & Ibn Abi al-Hadid, Abd al-Hamid ibn Hibat Allah. (Y · · ¬). Sharh Nahj al-Balagha (Ibn Abi al-Hadid). Qom: Ayatollah Marashi Najafi Library, ¬nd edition.
- YY. Imam Ali ibn Abi Talib (a), Amadi, Abd al-Wahid ibn Mohammad, & Rajai, Mahdi. (۱۹۹۱). *Ghorar al-Hikam (Corrected by Rajai)*. Qom: Dar al-Kitab al-Islami.
- Yr. Feiz al-Islam, Seyed Ali Naqi. (Y···). Translation and Commentary on Nahj al-Balagha (Feiz al-Islam). Tehran: Feiz al-Islam Publications, oth edition.
- 75. Qorashi, Seyed Ali Akbar. (۲۰۰۳). *Vocabulary of Nahj al-Balagha*. Qom: Islamic Publications Office, 7nd edition.
- Yo. Karajaki, Mohammad ibn Ali, & Naameh, Abdullah. (۱۹۹۱). *Kanz al-Fawa'id*. Qom: Dar al-Zakhayer.
- <sup>۲</sup>
  <sup>1</sup>
  Lithi Wasiţi, Ali ibn Mohammad, & Hasani Birjandi, Hossein. (<sup>۱۹۹</sup>
  <sup>1</sup>
  ). Oyun al-Hikam wa al-Mawa'iz. Qom: Scientific Cultural Institution of Dar al-Hadith.
- YV. Majlesi, Mohammad Baqer ibn Mohammad Taqi, Mostarhami, Hedayat-Allah, Ghafari, Ali Akbar, Behboodi, Mohammad Baqer, Mesbah Yazdi, Mohammad Taqi, Mahmoodi, Mohammad Baqer, Khosran, Mohammad Mehdi, & others. (۱۹۸۳). Bihar al-Anwar. Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi.
- <sup>YA</sup>. Modarres Vahid, Ahmad. (Undated). Sharh Nahj al-Balagha. Qom: Khayyam.
- <sup>† 9</sup>. Motahari, Morteza. (<sup>† † V</sup>). *The Complete Works of Martyr Motahari*, <sup>† ^</sup> Vols. Tehran: Sadra, <sup>† th</sup> edition.
- r. Motahari, Morteza. (۲۰۱۹). Notes of Martyr Motahari. Tehran: Sadra.
- Υ). Moghniyeh, Mohammad Jawad. (Υ···^). Fi Zilal Nahj al-Balagha (In the Shade of Nahj al-Balagha). Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyya.
- Makarem Shirazi, Naser. (Y...). Message of the Imam: A Fresh and Comprehensive Commentary on Nahj al-Balagha. Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyya.
- TT. Mansouri Larijani, Esmail. (Undated). *Manifesto of Justice*. Tehran: Mahdi al-Quran.
- To. Nazem Zadeh Qomi, Seyed Asghar. (1997). *Manifestations of Wisdom*. Qom: Center for Publishing of Islamic Propagation Office, 7nd edition.
- ra. Nafisi, Ali Akbar, & Foroughi, Mohammad Ali. (Undated). *Nafisi Dictionary*. Tehran: Khayyam.
- Noori, Hossein ibn Mohammad Taqi, & Ahl al-Bayt^ Institute for the Revival of Heritage. (۱۹۸۸). Khatimat Mustadrak al-Wasa'il. Beirut: Al al-Bayt^ Institute for the Revival of Heritage.
- M. Curtis, Dora F., & Kelly, Lisa L. (Y·Y). "The Impact of Coaching Quality of Life on Psychological Courage and Self-Determination," translated by Fazel Pendar, *Journal of Psychology and Psychiatry Cognition*, 1, pp. 49–1.9.
- The official website of the Supreme Leader: https://khamenei.ir/.









- **Experts**": https://khl.ink/f/٤١٩٩٤, accessed on ١٨/٠١/١٤٠٣.
- ξΥ. **Khamenei**, **Ali** (Υ· \^), "Speech at the meeting with members of the Assembly of Experts": https://khl.ink/f/٤١٩٩٤, accessed on \o/·\/\٤٠٣.
- ξτ. **Khamenei, Ali** (۱۹۹۹), "Speech at the meeting with veterans and martyrs' families": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۲۹ξΛ, accessed on 11/11/15.τ.
- ξξ. **Khamenei**, **Ali** (Υ· ) ۹), "Speech at the meeting with system officials": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=ξΥο ) Υ, accessed on ٩/• ١/١ξ• Υ.
- to. **Khamenei**, **Ali** ( $^{7} \cdot ^{7}$ ), "Speech at the meeting with elites": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id= $^{770}$ , accessed on  $^{1}$ / $^{1}$ / $^{1}$ .".
- \*\frac{\psi}{1}. **Khamenei**, **Ali** (\frac{\psi}{\psi} \frac{\psi}{1}), "Speech at the meeting with people of East Azerbaijan": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=\frac{\psi}{\psi} \frac{\psi}{\psi}, accessed on \frac{\psi}{\psi} \frac{\psi}{\psi} \frac{\psi}{\psi}.
- ٤٧. **Khamenei, Ali** (۱۹۹۰), "Speech in Friday Prayer sermons": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=۲٧٨٤, accessed on ١٤/٠١/١٤٠٣.
- EA. **Khamenei**, **Ali** ( $7 \cdot 17$ ), "Speech at the meeting with mosque prayer leaders of Tehran Province": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id= $7 \cdot 1 \cdot 1$ , accessed on  $1 \cdot 1 \cdot 1 \cdot 1$ .
- ••. **Khamenei, Ali** (1991), "Speech at the meeting with families of martyrs from Oom": https://khl.ink/f/ \* o A accessed on \$ \frac{1}{1} \cdot 1/\frac{1}{2} \cdot \frac{1}{2} \cdot \frac{1}{2
- N. **Khamenei, Ali** ( $\Upsilon \cdot \Upsilon \cdot$ ), "Speech via video conference with participants in the ceremony honoring the veterans of defense": https://khl.ink/f/ $\xi \ \circ \Upsilon \circ$ , accessed on  $\cdot \ \lor /\cdot \ \lor /\cdot \ \lor \ \circ$ .
- of Nowshahr": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id= " ٩ ٣ , accessed on ٩/٠١/١٤٠٣.
- or. **Khamenei, Ali** (Υ· )Υ), "Speech at the meeting with a group of students": https://khl.ink/f/٣٦٧٧٥, accessed on ١٢/٠١/١٤٠٢.
- ξ. **Khamenei**, **Ali** (Υ··Υ), "Speech at the meeting with the members of the government and executive officials": https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=ΥΥΛ٩, accessed on •٩/•١/١٤•٣.
- Co. **Khamenei, Ali** (Υ·Υ·), "Television speech on the Υ\st anniversary of Imam Khomeini's passing": https://khl.ink/f/٤٥٨\٤, accessed on ·٦/·١/١٤٠٣.
- o γ. **Khamenei**, **Ali** (γ·· γ), "Meeting of the members of the Assembly of Experts with the Leader of the Revolution": https://khl.ink/f/Λ·Λγ, accessed on γ·/· γ/ ξ·γ.
- ov. Noor Digital Library: https://noorlib.ir/.