

# An Evaluation of the Hadith of Al-A'mash Regarding the Verse الْقِيَا فِي جَهَنَّمَ، "Throw into Hell" (۲٤:٥٠) and Its Interpretation as Referring to the Prophet (P) and Imam Ali (AS) \*

Seyyed Reza Mahdavi ' and Abbas Esmaeeli Zadeh '

#### Abstract



The collection of fabricated hadiths and the identification and differentiation of them from authentic sources can greatly assist in preserving the integrity of narrations from distortions and misinterpretations. However, the absence of accurate and precise criteria, along with occasional subjective and biased approaches, has led to the misclassification of many correct or weak hadiths as fabricated. Ibn Jawzi, in his book Al-Mawdu'at (The Fabricated Hadiths), overstates the issue of fabrication or suspicion of certain narrators, labeling numerous narrations as false, even when other valid chains of narration or compatible contents exist. Among these is the narration from Al-A'mash, which discusses the virtue of Imam Ali (AS) in the context of the verse "Throw into Hell" (Al-Qiya fi Jahannama). Ibn Jawzi dismisses this hadith solely due to the presence of a specific narrator in the chain, without considering the other multiple chains and the consistent themes of similar narrations. This paper aims to examine the sanad (chain of transmission) and matn (content) of the narration, arguing against its classification as fabricated, and strengthening the interpretation that the address "throw" in the verse refers to the Prophet Mohammad (P) and Imam Ali (AS).

**Keywords:** Al-Mawdu'at, Ibn Jawzi, Al-A'mash, Hamani, Hadith, Dividing the Hellfire (Qasim al-Nar).

ربال حامع علوم الثاني



<sup>\*.</sup> Date of receiving: Y\ December Y\YY, Date of modification: \" April Y\Y", Date of approval: Y\ June Y\Y".

Y. Assistant Professor, Ferdowsi University of Mashhad, Iran; (esmaeelizadeh@um.ac.ir).



۱. Seminary Student, Level ۳, Qom Seminary, Iran; (s.r.mahdavi ۲ • @gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# اعتبارسنجی روایت اعمش ذیل آیه «القیا فی جهنم» وتأویل آن به پیامبر ص و امیرالمومنین ع \*

 $^{'}$  سید رضا مهدوی  $^{'}$  و عباس اسماعیلیزاده



چکیده

جمع آوری احادیث موضوعه و شناخت و جدا سازی آنها از منابع اصیل می تواند کمک بسزایی در حفظ آثار روایی از گزند تحریفها و برداشتهای اشتباه داشته باشد. اما در این مسیر، عدم وجود معیارهای صحیح و دقیق از یک سو و برخورد سلیقهای و گاه غرض ورزانه از سوی دیگر باعث شده است بسیاری از احادیث صحیح و یا ضعیف را در عداد احادیث جعلی قرار دهند. ابن جوزی در کتاب «الموضوعات» به بهانه کذّاب بودن یا متهم بودن یک راوی، راه افراط پیموده و احادیث زیادی را رمی به کذب و جعل نموده است. از جمله، روایتی را که به نقل از اعمش در فضیلت امام علی \* در ذیل آیه «القیا فی جهنم» نقل شده است، بدون توجه به سندهای متعدد دیگر و مضامین روایات همسو با این روایت، تنها به علت وجود یک راوی در سند، حکم به موضوعه بودن داده است. در این مجال، با کاویدن سندی و متنی روایت تلاش شده عدم جعلی بودن آن و مطابقت آن با روایات متعدد در کتب اهل سنت مورد بررسی متنی روایت شود.

واژگان كليدى: الموضوعات، ابنجوزى، اعمش، حمانى، حديث، قسيم النار.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۱/۰۹/۳۰، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۲/۰۱/۲۶ و تاریخ تأیید: ۱۲۰۲/۰۳/۳۱.

۱. طلبه سطح ۳ حوزه علمیه قم. s.r.mahdavi ۲ · @gmail.com.

۲. استادیار دانشگاه فردوسی مشهد. esmaeelizadeh@um.ac.ir.



#### مقدمه

اهمیت بررسی روایات و شناخت سره از ناسره روایات، عالمان دینی را بر آن داشت با شناسایی روایات جعلی و پالایش کتب روایی به صیانت احادیث بپردازند. اما در این میان به دلیل نبود ملاک واحد و مبانی صحیح در شناخت این د سته از روایات شاهد اشتباهات و گاهی غرض ورزی هایی در معرفی روایات جعلی می باشیم. ابن جوزی (م ۵۹۷ ق) یکی از پیشگامانی است که در فضای اهل سنت کتابی را در روایات جعلی به نگارش درآورده است. نگارنده در کتب «الموضوعات» بر اساس مبانی خود از حیث سند و متن و تقسیم روایات به شش قسم و بحث مفصلی درباره وضع (ابن جوزی، مبانی خود از حیث بسیاری را جعلی و موضوع دانسته است که از جمله آنها، روایاتی در منقبت امام علی می باشد. از آنجا که به صورت مستقل درباره برخی از روایات فضائل اهل بیت که ابن جوزی آنها را جعلی دانسته است، پرداخته نشده است و در بی شتر آثار به صورت کلی، مبانی و روش ابن جوزی در موضوعه دانستن و مواجهه با فضائل مورد بررسی قرار گرفته است.

مانند: پایان نامه «نقد و بررسی روش و دیدگاه ابن جوزی در باب فضائل اهل بیت^ در کتاب الموضوعات» و مقاله «ریشه یابی خطاهای ابن جوزی در نقد حدیث در کتاب الموضوعات» از فاطمه مر ضیه حسینی کا شانی. نویسنده تلاش نموده به نقد روشها و ریشه یابی خطاهای ابن جوزی در نقد حدیث بیردازد و در ضمن بررسی دیدگاه و روش وی، در مواجهه با احادیث فضائل، برخی از احادیث را نیز مورد برر سی مختصر قرار دهد. همچنین پایاننامه «برر سی سندی و دلالی روایات مناقب خلفا در كتاب الموضوعات ابن جوزي» از حسين زماني اصل به بررسي احاديث فضائل خلفا به صورت كلي یر داخته است و در مقاله «مبانی وضع شناسی در «الموضوعات» ابن جوزی» از سید محمد جواد وزیری فرد، مبانی وضع حدیث نزد ابن جوزی مورد بررسی قرار گرفته است. اما به صورت مستقل نسبت به این حدیث بر اساس استقراء صورت گرفته، از حیث سند و محتوا که هدف این پژوهش می باشد تحقیقی انجام نشده است. پژوهش حاضر روایتی به نقل از اعمش در فضیلت حضرت علی × را از این دو جنبه مورد بررسي قرار مي دهد كه به اين قرار است: «أُنبَأنَا عبد الرحمن بْنُ مُحَمَّدِ قَالَ أَنبَأنَا أَبُو بَكُر مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ الْخَيَّاطُ قَالَ أَنبَأَنَا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْن دُرُسْت قَالَ أَنبَأْنَا عُمَرُ بْنُ الْحَسَن بْن عَلِيِّ الأُشْنَانِيُّ قَالَ أَخبَرَنِي إِ سْحَاقُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَبَانِ النَّخَعِيُّ حَدَّثَنَا يَحْيَى بن عبد الحميد الحماني حَدثَنَا شريك بن عبدالله قَالَ: كُنَّا عِنْدَ الأَعْمَشِ فِي مَرَ ضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ فَدَخَلَ عَلَيْهِ أَبُو حَنِيفَةَ وَابِن أَبِي لَيْلَى وَابِن شَبْرُمَةَ فَالْتَفَتَ أَبُو حَنِيفَةَ إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ اتَّق اللَّهَ فَإِنَّكَ فِي أَوَّلِ يَوْمٍ مِنْ أَيَّامِ الآخِرَةِ وَآخِرُ يَوْمٍ مِنْ أَيَّامِ الدُّنْيَا، وَقَدْ كُنْتَ تُحَدِّثُ فِي عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بأَحادِيثَ لَوْ أَمْسَكْتَ عَنْهَا كَانَ خَيْرًا لَكَ، قَالَ: فَقَالَ الأَعْمَشُ: أَ



لِمِثْلِي يُقَالُ هَذَا؟ اسْنُدُونِي، اسْنُدُونِي حَدَّتَنِي أَبُو الْمُتَوَكِّلِ النَّاجِي عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدُرِيِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ قَالَ اللَّهُ لِي وَلِعَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: أَذْخِلا النَّارَ مَنْ أَبْغَ ضَكُماً. وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: [أَلْقِيَا فِي جَهَنَّم كل كفار عنيد] قَالَ: فَقَالَ الْجَنَّةَ مَنْ أَخَبَكُما وَأَذْخِلا النَّارَ مَنْ أَبْغَ ضَكُماً. وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: [أَلْقِيَا فِي جَهَنَّم كل كفار عنيد] قَالَ: فَقَالَ الْجَنِّةَ مَنْ أَخْتِكُم وَأُو فَوَاللَّهِ مِا جُزْنَا الْبَابِ حَتَّى مَاتَ الْفَعَشُّ (همان: ٢٨١). «شريك بن عبدالله ما را خبر داد: نزد اعمش در بيمارى آخر عمرش بوديم، الأَغْمَشُ (همان: ٢٨١). «شريك بن عبدالله ما را خبر داد: نزد اعمش در بيمارى آخر عمرش بوديم، الأَغْمَشُ الومحمد از خدا بترس، تو در آخرين روز از روزهاى دنيا و اولين روز از روزهاى آخرت هستى و تو درباره على بن ابيطالب الحاديثي را روايت مى كردى، كه اگر خويشتندارى كنى از گفتن آنها براى درباره على بن ابيطالب مثل من چنين مى گويى؟ مرا بلند كنيد، مرا بلند كنيد، او را بلند كردند. حديث كرد مرا ابوالمتوكل ناجى از ابوسعيد خدرى كه گفت: پيامبر خدا فرمود: وقتى روز قيامت شود، خداوند به من و على بن ابيطالب ممل من ار دوست داشته باشد به جهشت وارد كنيد و اين همان معناى سخن خداوند است: «و القيا فى جهنم كل كفار عنيد». ابوحنيفه به همراهانش گفت: تا چيزى سنگين تر از اين را نگفته برخيزيد! گفت: به خدا قسم به درب خانه نرسيده نگفته برخيزيد، كه اعمش از دنيا رفت».

برخی از دانشمندان اهل سنت از جمله ابن جوزی این روایت را جعلی پنداشته اند. وی در موضوعه دانستن این روایت با تکیه بر مسئله سند روایت می نویسد: این، حدیثی موضوع و جعلی بوده و بر اعمش دروغ بسته شده است و واضع آن اسحاق نخعی می باشد که قبلا بیان کردیم از غالیان و رافضین دروغگو می باشد و بعد آن را بر حمانی وضع کرده که خود حمانی نیز کذاب است (همان: ۲۸۱).

سیوطی نیز در کتاب «اللئالی المصنوعه» به این حدیث پرداخته و آن را جعلی دانسته و مانند ابن جوزی می گوید این حدیث را اسحاق وضع نموده و حمانی نیز کذاب است (سیوطی، ۱۴۱۷) و توضیح بیشتری نسبت به حدیث نمی دهد. ابن جوزی در ابتدای «باب فی فضائل علی \*» می نویسد: فضائل علی \* بسیار است ولی رافضه به آن اکتفا نکرده اند و روایاتی درباره حضرت جعل کرده اند. از این رو بیشترین دلیل وی بر وضع و جعلی بودن روایات فضائل امام علی \* وجود راویان وضاع و رافضی در سند روایات است. وی تقریبا از میان پنجاه و نه حدیثی که در باب فضائل امام علی \* آورده است، تنها بر اساس سند روایت، حکم به جعل حدیث نموده است و از این میان فقط در هفت حدیث بر اساس مضمون حدیث و استدلال دلالی، آنها را جعلی دانسته است که نشان از این دارد دلیل دلالی متقنی بر رد روایات دیگر نیافته است.



با بررسی جرحهایی که وی در سند روایات فضائل اهل بیت<sup>۸</sup> انجام داده است و دقت در اشکالات متنی او بر این احادیث، خطاهای متعدد او در جعلی شمردن احادیث رو شن می گردد که از جمع بندی این خطاها و مطالعه در ویژگیهای ابن جوزی، معلوم می شود ریشه بیشتر خطاهای او، نگاه یک سویه او به احادیث و تعصب مذهبی می باشد که مانع از به کارگیری صحیح ملاکهای نقد حدیث شده است.

در نتیجه ابن جوزی و سیوطی در روایت نقل شده از اعمش، تنها بر اساس ا شکال سندی و عدم توجه به سندهای متعدد دیگر و روایات هم مضمون آن، حدیث را جعلی دانسته اند. با بررسی کلام ابن جوزی در کتاب «الموضوعات» ذیل روایت اعمش مشاهده شد وی، اولا ضعف سند را ملازم با جعلی بودن آن حدیث دانسته است و ثانیا توجه به طرق دیگر حدیث ننموده است، در حالی که ضعف سند تلازمی با ضعف متن ندارد (عتر، ۱۴۱۸: ۲۹۰). عدم توجه به مصادر مختلف حدیثی باعث شده است ابن جوزی در برخی از روایات فضائل حضرت امیرالمومنین علی \* به نقل و نقد یک سند اکتفا نموده و آن حدیث را جعلی تلقی کند. در حالی که شاهدیم با تفحصی اندک، می توان به اسنادی دیگر دست یافت، مانند: «أَنْتَ وَ شِیعَتُكَ فِی الْجَنَّةِ» که با سندهای دیگر نیز در کتب روایی اهل سنت نقل شده است (ابن جوزی، ۱۷۹۱؛ ابن عساکر، ۱۴۲۳؛ ابن مفاخر، ۱۲۲۳: ۲۷۳).

ضمنا برخی قائلند که حدیث ضعیف و یا منکر اگر با طرق مختلف نقل شود موجب جبران ضعف می شود و حتی گاهی نزدیک به حسن می شود (فتنی، ۱۳۴۳: ۷). اما ابن جوزی تفاوتی بین حدیثی که دارای یک سند با شد و یا دارای سندهای مختلف با شد، قائل نیست و از باب نمونه حدیث «علی خیر البشر» را با وجود سندهای مختلف در کتاب الموضوعات می آورد و رد می کند (ابن جوزی، ۱۳۴۸). همچنین حدیث «النظر إِلَی وَجهه عبَادَة» را با وجود سندهای متعددی که نقل نموده است، رد می کند (همان: ۳۵۸).

حال در بررسی حدیث اعمش باید گفت: این روایت با این سند در کتب روایی و تفسیری اهل سنت و شیعه ذیل آیه ۲۴ سوره مبارکه ق نقل شده است (رک. حسکانی، ۱۴۱۱: ۲۶۴/۲؛ بحرانی، ۱۴۱۶: ۱۴۲۵؛ ۱۲۲۸).

و همچنین با سندهای دیگر و کمی اختلاف در متن روایت، در منابع دیگر نیز یافت میشود. مانند: «أَخْبَرَنَا أَبُو الْفَضْلِ جُمْهُورُ بْنُ حَیْدَرِ الْقُرَشِي، حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدُ بْنُ الْعَبَّاسِ الْعُصْمِي، حَدَّثَنَا عَلِي بُنُ مُحَمَّدِ بْن نَیْزَكَ الطُّفیل».



«وَ أَخْبَرَنَا أَبُو طَالِبٍ حَمْزَةُ بُنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجَعْفَرِيُّ، أَخْبَرَنَا أَبُو الْحُسَيْنِ عَبْدُ الْوَهَّابِ بْنُ الْحَسَنِ الْكَلَابِيُ بِدِمَشْقَ، حَدَّثَنَا أَبُو الْأَغَرِّ أَحْمَدُ بْنُ جَعْفَرِ الْمَلَطِي مَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ اللَّيْثِ الْجَوْهِرِيُّ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ اللَّيْ اللَّهَ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ كُنْتُ عِنْدَ الْأَعْمَشِ وَهُوَ عَلِيلٌ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ أَبُو حَنِيفَةَ وَ ابن شُبْرُمَةَ وَ السُّفْهُ مِنْ أَيَّامِ اللَّانِيَ وَهُو عَلِيلٌ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ أَبُو حَنِيفَةَ وَ ابن شُبْرُمَةَ وَ ابن شُبْرُمَةَ وَ ابن شُبرُمَةَ وَ ابن أَبِي لَيْلَى، فَقَالُوا: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، إِنَّكَ فِي آخِرِيوْمٍ مِنْ أَيَّامِ اللَّانْيَا وَ أَوَّلِ يَوْمٍ مِنْ أَيَّامِ الآبْرَةِ وَ قَدْ كُنْتَ تُحَدِّثُ ابن أَبِي طَالِبٍ بِأَحَادِيثَ فَتُبْ إِلَى اللَّهِ مِنْهَا! فَقَالَ: أَسْنِدُونِي، أَسْنِدُونِي. فَأَسْنِدَ، فَقَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو اللَّهُ عَلَى عَلِي بِأَعَادِيثَ فَتُبْ إِلَى اللَّهِ مِنْهَا! فَقَالَ: أَسْنِدُونِي، أَسْنِدُونِي. فَأَسْنِدَ، فَقَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو اللَّهِ مِنْهَا! فَقَالَ: أَسْنِدُونِي، أَسْنِدُونِي. فَأَسْنِدَ، فَقَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو اللَّهُ عَعَلَى عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ إِلَى اللَّهُ تَعَالَى لِي وَ النَّاجِي عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ إِلَى قَوْلُهُ تَعَالَى: أَلْقِيامَةِ يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى إِللَّهُ وَعَلَى النَّارِ مَنْ أَبْعَضَاكُمَا وَ أَدْخِلَا الْجَنَّةَ مَنْ أَحَبَّكُمَا. فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: أَلْقِيا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّالِ عَنِيهَ قَالَ: أَلُولُ وَغِيلُهُ وَلُولُ اللَّهُ مِنْ الْتَعْرِمِ عَنْ أَيْعَلَى إِلَيْكُومٍ الْهُ الْكَوْمِ عَلَى اللَّهُ وَمُوا، لَا يَجِىءُ بشَىءٍ أَشَدًا مِنْ هَذَاكَ (حسكانى، ١٤٤١٤) عَلَى اللَّهُ وَمُوا، لَلْ يَجِىءُ بشَىءٍ أَشَدًا مَنْ أَنَا أَلُولُكَ قَوْلُهُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَعْمُ وَالْمُلُولُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمَلَولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلَى اللَّهُ الْمَا الْمُعَلَى الللَّهُ الْمُعَلَى اللَّهُ الْ

در کتب روایی که به برخی از آنها اشاره شد، بحثی درباره ارزشگذاری این حدیث از حیث سند و محتوا نشده است و فقط به نقل حدیث اکتفا شده است. در کتب تفسیری اهل سنت ذیل آیه مورد بحث، ذکری از این روایت نشده است. در تفاسیر روایی مثل البرهان و نوالثقلین و تفاسیر جامع مانند مجمع البیان و المیزان، این حدیث ذیل آیه مطرح شده ولی مورد بررسی قرار نگرفته است و حتی به عنوان یک احتمال هم از جانب مفسران در تفسیر آیه مطرح نشده است (بحرانی، ۱۴۱۶: ۱۴۴/۵). العروسی: ۱۳۷۸؛ طبرسی، ۱۳۷۸؛ طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۵۷/۱۸).

سوال ا ساسی که مطرح می شود و در صدد رسیدن به پاسخ آن هستیم این ا ست که اولا ادعای موضوعه بودن حدیث از جانب ابن جوزی چه مقدار صحت دارد و ثانیا آیا مضمون حدیث با آیه موجود در حدیث هم سو می با شد یا خیر؟ فلذا در این پژوهش با بررسی سند و متن روایت، دیدگاه ابن جوزی و سیوطی در بوته آزمایش قرار گرفته تا صحت و سقم نظر آنها آشکار شود و زوایای مختلف حدیث نیز مورد بررسی قرار گیرد.

# الف. بررسي سندي

ا شکال ابن جوزی و سیوطی بر این روایت تنها از جانب سند آن می با شد و هر دو اسحاق نخعی و حمّانی را وا ضع و کاذب دانسته و روایت را موضوعه می دانند. فلذا سند این حدیث مورد برر سی قرار می گیرد (ابن جوزی، همان: ۲۸۱).

# بررسی سند اول

«أَنبَأْنَا عبد الرحمن بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ أَنبَأْنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِي ۗ الْخَيَّاطُ قَالَ أَنبَأْنَا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِي ۗ الْخَيَاطُ قَالَ أَنبَأْنَا عُمَرُ بْنُ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي ۗ الأَشْنَانِي ۗ قَالَ أَخبَرَنِي إِسْحَاقُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَبَانٍ النَّخَعِي ۗ حَدَّثَنَا دُرُسِت قَالَ أَخبَرَنِي إِسْحَاقُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَبَانٍ النَّخَعِي ۗ حَدَّثَنَا يَدُ الأَشْنَا عَنْدَ الأَعْمَشِ».



الف. عبد الرحمن بن محمَّد: اسم كامل او، عَبْدُ الرَّحْمَنِ بنُ مُحَمَّدِ بنِ عَبْدِ الوَاحِدِ الشَّمْبَانِيِّ معروف به قزّاز است كه ذهبى او را توثيق نموده و شيخ جليل و صالح و داراى قلب سليم مى داند كه بسيارى از جمله ابن جوزى از او روايت نقل مى كنند (ذهبى، ١٤٢٧: ٤٨/٣٩).

ب. أَبُو بَكْر مُحَمَّد بْن عَلِيّ الْخَيَّاط: ذهبی او را با تعابیر شیخ، امام و قاری زمان خود توصیف كرده است. نقل می كند كه سلفی گفت: او موتمن ساجی درباره ابوبكر الخیاط پرسیدم كه گفت: او شیخی ثقه، در حدیث و قرائت بود (ذهبی: ۴۳۶/۱۸).

ج. أُحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ دُرُسْت: بر اساس سندی که در تهذیب الکمال و کتب دیگر آمده است و ابوبکر محمد بن علی الخیاط از احمد بن محمد حدیث نقل کرده است، معلوم می شود اسم صحیح جد احمد، دو ست با شد و ابن در ست که در این سند آمده است، احتمالا صحیح نبوده و تصحیف صورت گرفته است (مزی، ۱۴۰۰: ۹۸/۲۱). ذهبی نیز یکی از اساتید محمد بن علی الخیاط را احمد بن محمد بن دوست معرفی کرده است (ذهبی، همان)، زیرا با این نام در هیچ کتاب رجال و تراجمی نیامده است. در نتیجه اسم کامل او ابو عبدالله احمد بن محمد بن دوست العلاف می با شد. ذهبی در ترجمه عبدالله بن محمد بن عبدالله او را با صفت حافظ معرفی کرده است (ذهبی: ۳۰۱/۳۵).

د. عُمَر بْن الْحَسَن بْن عَلِيّ الأَ شْنَانِيّ: خطیب بغدادی او را قا ضی نواحی شام معرفی نموده ا ست (خطیب بغدادی: ۲۳۶/۱۱). ابن حجر عسقلانی نقل می کند که از دارقطنی روایت شده که عمر بن حسن کذاب ا ست، ولی ابن حجر می گوید این کلام صحیح نمی با شد و نشانه هایی را بر می شمرد که دلالت بر عظمت جایگاه او نزد مردم دارد. در آخر نقل می کند وقتی از ابو علی الهروی درباره عمر بن الحسن پرسیدند، وی را صدوق معرفی کرده است (ابن حجر عسقلانی، ۲۹۱/۴: ۲۹۱/۴).

ه. اسحاق بن محمد بن ابان النخعی: ابن حجر و صفدی او را از دروغ گویان و غالین شیعه دانسته اند و اسحاق را سر سلسله فرقه اسحاقیه معرفی نموده اند که امام علی \* را خدا می دانستند (صفدی، ۱۲۲۰: ۱۷۱/۳؛ ابن حجر عسقلانی، ۱۴۰۶: ۲۹۰: ۲۹۰). رجالیان شیعه نیز اسحاق را غالی و معدن تخلیط دانسته و فا سد المذهب معرفی کرده اند (نجا شی: ۷۳؛ ابن داود: ۲۳۱؛ شیخ طو سی، ۱۴۱۵: ۲۸۴). در نتیجه، اسحاق نخعی هم از دیدگاه شیعه و هم سنی ضعیف می باشد.

و. يحيى بن عبد الحميد الحمانى: درباره يحيى، بين عالمان رجالى اهل سنت اختلاف است. ذهبى او را حافظ كوفى معرفى كرده كه صاحب اولين مسند و كتاب حديثى در كوفه است و مى گويد: ابن معين و ديگران او را توثيق كرده اند ولى احمد او را دروغگو دانسته و نسائى نيز او را ضعيف مى داند. محمد بن عبدالله بن نمير نيز در يک جا او را كذاب و در جايى ديگر ثقه دانسته است (ميزان الاعتدال في نقد الرجال: ۱۹۸۷؛ سير اعلام النبلاء: ۳۲۶/۱۰). اين اختلاف اقوال در باره حمانى را مزّى نيز بهصورت مفصل ذيل اسم يحيى نقل مى كند (تهذيب الكمال: ۴۲۲/۳۱).





خطیب بغدادی از ابن معین نقل می کند که می گفت: حمانی صدوق و مشهور است و در کوفه مثل او پیدا نمی شود و آنچه هم بر علیه او گفته می شود از روی حسادت است. ابن معین او و پدرش را ثقه می دانست و تعبیر ثقة بن ثقة را درباره او به کار می برده است (تاریخ بغداد: ۱۶۹/۱۴؛ معرفة الرجال: ۱۶۴/۱؛ تاریخ ابن معین – راویة الدارمی: ۲۳۲).

بر این اساس، دلیل ضعف و کذاب دانستن حمانی توسط ابن جوزی، سیوطی و دیگران چه خواهد بود؟ یک دلیل آن همان طور که ابن معین بیان کرده، حسادت با او بوده است (همان) و دلیل دیگر هم از کلام ذهبی آشکار می شود که حمانی را شیعه بغیض معرفی می کند که بغض معاویه را در سینه داشته است. ذهبی در ادامه از زیاد بن ایوب نقل می کند که می گوید: از حمانی شنیدم که می گفت: معاویه بر غیر ملت اسلام (کفر) مرده است (ذهبی، ۱۹۹۸؛ همان، ۱۴۰۷: ۵۲۶/۵). در نتیجه، اشکال اساسی که موجب ضعف حمانی می شود، بغض به معاویه است که او را در زمره رافضیان شیعه قرار داده و موجب کذاب دانستن او توسط ابن جوزی و سیوطی شده است.

ز. شریک بن عبدالله: نام کامل او شریک بن عبدالله نخعی می باشد که قاضی کوفه بوده و درباره او اختلاف شده است. برخی مثل سیوطی وی را قلیل التدلیس معرفی نمودهاند (سیوطی، موقع الطیماوی: ۲۴/۵۸). اما زرکلی او را عالم به حدیث و فقیه و دارای ذکاوت و تیزهوشی معرفی می کند که در قضاوتش عدالت داشت (زرکلی، ۲۰۰۲: ۱۶۳۳). ابن حبان نیز او را در کتاب ثقات خود آورده است و می گوید سماع متقدمین از او در واسط هیچ تخلیطی در آن راه ندارد اما سماع متاخرین در کوفه دارای اوهام زیادی است (ابن حبان، ۱۳۹۵: ۴۴۴/۶). عجلی نیز او را کوفی ثقه و حسن الحدیث معرفی کرده است (العجلی، ۱۴۰۵: ۴۵۳/۱). ذهبی نیز او را حافظ و علامه دانسته و او را توثیق می کند و تضعیف جوزجانی و دیگران را درباره او رد می کند (ذهبی، سیراعلام النبلاء: ۲۰۰/۵ به بعد).

ح. اعمش: سلیمان بن مهران الکاهلی الکوفی الأعمش از دانشمندان مطرح کوفه در قرن دوم قمری و از شیعیان و اصحاب امام صادق می باشد (طوسی، ۱۳۷۳ق: ۲۱۵). سال تولد او را ۶۱ قمری همزمان با سال شهادت امام حسین دانسته اند (زرکلی، ۲۰۰۲: ۱۳۵۳). سید عبدالعزیز طباطبایی در کتاب اهل البیت فی المکتبة العربیه بحث مفصلی را در باره اعمش در ذیل کتاب او مناقب أمیرالمؤمنین مطرح می کند و او را از صغار تابعینی معرفی می کند که از برخی از صحابه و از بزرگان تابعین در فضائل امام علی در روایات زیادی نقل کرده است. وی در رابطه اعمش با ابوحنیفه اشاره به همین روایت فوق الذکر می نماید (رک: طباطبایی، ۱۴۱۷: ۵۵۱ به بعد). با این حال، دانشمندان اهل سنت وی را بسیار ستوده و توثیق کرده اند. ذهبی او را در میزان الاعتدال یکی از ائمه ثقات معرفی می کند (ذهبی، سیراعلام النبلاء: ۲۲۴/۱۵).



نتیجه: این سند به دلیل وجود ا سحاق نخعی در میانه سند و تضعیف او تو سط رجالیان فریقین، ضعیف خواهد بود. اما این به معنای جعلی بودن حدیث نمی با شد. از جهت حمانی هم که ابن جوزی وی را تضعیف کرده ا ست، ثابت شد که وی ثقه بوده و کلام کسانی که او را تضعیف کرده اند از روی حسادت و کینه توزی می با شد. اما اگر ا شکال سند این روایت را قبول کنیم، تنها موجب ضعیف بودن روایت می شود نه موضوعه بودن آن.

#### بررسی سند دوم

سند دومى كه بايد مورد بررسى قرار گيرد به اين قرار است: «أَخْبَرَنَا أَبُو الْفَضْلِ جُمْهُورُ بْنُ حَيْدَرِ الْقُرَشِي، حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدُ بْنُ الْعَبَّاسِ الْعُصْمِي، حَدَّثَنَا عَلِي بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ نَيْزَكَ الطُّوسِي بِبَعْدَادَ، حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْبَصْرِيُّ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الطُّفَيْل، (حسكاني، ١٤١١: ٢٤١/٢).

در این سند که حاکم حسکانی از ابوالفضل جمهور بن حیدر حدیث را نقل میکند، با وجود اسحاق بن محمد حکم به تضعیف حدیث می شود و نیاز به برر سی راویان دیگر وجود ندارد. البته در این سند اسحاق از شریک حدیث را نقل نکرده است بلکه از محمد بن طفیل روایت کرده و او از اعمش نقل کرده است.

حال با قبول ضعف در اسحاق نخعی شاهدیم که حاکم حسکانی در شواهد التنزیل این حدیث را با سندی دیگر که به حمانی ختم می شود ولی در سند اسحاق نخعی وجود ندارد نیز نقل کرده است که اشکال ابن جوزی در جعلی دانستن حدیث بنابر اینکه اسحاق نخعی وضاع است در این حدیث وجود ندارد. تنها حمانی باقی می ماند که توثیق او ثابت شد.

#### بررسی سند سوم

«حَدَّثَنِيهِ أَبُو الْحَسَنِ الْمِصْبَاحِي ، حَدَّثَنَا أَبُو الْقَاسِمِ عَلِي ﴿ بُنُ أَحْمَدَ بْنِ وَاصِلٍ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عُثْمَانَ ، حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِسْـحَاقَ مِنْ وُلْدِ عَبَّادِ بْنِ الْعَوَّامِ ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ عَبْدِ الْحَمِيدِ [عَنْ] شَـرِيكٍ ، عَنِ عُثْمَانَ ، حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ عَبْدِ الْحَمِيدِ [عَنْ] شَـرِيكٍ ، عَنِ الْأَعْمَشِ » (حسكانى ، ١٤١١: ٢٤٤٢).

الف. ابوالحسن المصباحى: اسم او محمد بن قاسم ماوردى است كه به ابوالحسن الفلوسى و يا القلوسى شهرت دارد (صيرفينى، ۱۴۱۴: ۳۵) و ذهبى او را استاد، فقيه، متكلم و صاحب كتاب المصباح معرفى نموده است (ذهبى، ۱۴۰۷: ۹۲/۲۹). ابن الساعى در كتاب خود او را (محمد بن القاسم بن أحمد الماورديّ النّيسابوريّ، أبو الحسن) صاحب كتاب المصباح معرفى كرده است (ابن الساعى، ۱۴۳۰: ۱۳۰). ظاهرا چون كتاب او در آن زمان معروف بوده ا ست در شواهد التنزيل به عنوان ابوالحسن المصباحي معرفى شده است كه استاد حسكاني مى باشد.



ب. أَبُو الْقَاسِمِ عَلِيُّ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ وَا صِلٍ: سمعانی او را شخص جلیل القدری در خرا سان معرفی می کند که رفیق حاکم أبو عبدالله محمد بن عبدالله الحافظ بوده است (سمعانی، ۱۳۸۲: ۱۳۸۲)؛ اما درباره توثیق یا تضعیف او چیزی یافت نشد.

ج. عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عُثْمَانَ: اسم كامل او ابومحمد عبدالله بن محمد بن عثمان واسطى است كه ذهبي او را امام، حافظ و ثقه معرفي نموده است (ذهبي: ۴۱۴/۳۱).

د. يَعْقُوبُ بْنُ إِسْحَاقَ: از سهمى نقل شده يعقوب بن اسحاق عوامى واسطى، در آنچه نقل مىكند متهم است (النورى: ۱۴۶/۲).

ه، و، ز. یحیی، شریک و اعمش: در سند قبل مورد بررسی قرار گرفتند.

نتیجه این سند: این سند به خاطر علی بن احمد که توثیق واضحی درباره او نیامده است، ضعیف خواهد بود؛ اما این به معنای جعلی بودن روایت نمی باشد. در ادامه باید افزود در صورتی که اشکال حمانی را نیز، در این سند بپذیریم باید بگوییم این روایت را حسکانی با سند دیگری نیز نقل کرده است که در سند آن نه خبری از اسحاق نخعی است و نه حمانی.

### بررسی سند چهارم

سند ديگرى را كه حاكم حسكانى نقل مى كند بدين گونه است: «وَ أَخْبَرَنَا أَبُو طَالِبٍ حَمْزَةُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجَعْفَرِيُّ، أَخْبَرَنَا أَبُو الْحُسَيْنِ عَبْدُ الْوَهَّابِ بْنُ الْحَسَنِ الْكِلَابِيُّ بِدِمَ شْقَ، حَدَّثَنَا أَبُو الْأَغَرُ أَثُو الْأَغَرُ أَنْ الْحَسَنِ الْكِلَابِيُّ بِدِمَ شُقَ، حَدَّثَنَا أَبُو الْخُسَيْنِ عَبْدُ اللَّهِ، قَالَ: بُنُ جَعْفَرٍ الْمَلَطِيِّ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ اللَّهِ، قَالَ: كُنْتُ عَنْدَ الْأَعْمَشِ» (حسكاني، ١٤١١: ٢٤/١٢).

این نکته حائز اهمیت است که در این سند نه اسحاق نخعی وجود دارد و نه حمانی. این حدیث به نقل از کلابی در کتاب مناقب که در پایان کتاب مناقب ابن مغازلی چاپ شده است وجود دارد که محمدباقر بهبودی جداگانه مناقب کلابی را مورد تحقیق قرار داده و چاپ کردهاند.

الف. أَبُوطَالِبٍ حَمْزَةُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجَعْفَرِيُّ: منتجبالدین رازی او را فقیه و دیّن معرفی نموده است (رازی، ۱۳۶۶: ۵۸) و مامقانی او را از شاگردان شیخ مفید و شیخ طوسی معرفی نموده و حدیث او را بالاترین درجه حسن و حسن کالصحیح می داند (مامقانی: ۲۷۷/۲۴).

ب. أَبُو الْحُسَيْنِ عَبْدُ الْوَهَّابِ بْنُ الْحَسَنِ الْكِلَابِيُّ: ذهبى او را محدث صادق معرفى كرده است كه معروف به أخو تبوك مى باشد (ذهبى، سير اعلام النبلاء: ۵۵۸/۱۶) كه متوفى ۹۶ ق مى باشد.

ج. أَبُو الْأَغَرِّ أَحْمَدُ بْنُ جَعْفَرِ الْمَلَطِيُ: اسم او چندين بار در كتاب «تاريخ دمشق» تكرار شده ولى درباره او در هيچ كتاب رجالي چيزي يافت نشد، فلذا جزء مجهولين مي شود.



- د. مُحَمَّدُ بْنُ اللَّيْثِ الْجَوْهَرِيُّ: خطيب بغدادي او را ثقه دانسته است (خطيب بغدادي: ١٩٤/٣).
- ه. مُحَمَّدُ بْنُ الطُّفَيْل: ابن حجر و مزّی او را پسر عموی شریک بن عبدالله معرفی کرده که از او نقل حدیث می کند و می گویند ابن حبان او را در کتاب ثقات خود آورده است (ابن حجر عسقلانی، ۱۳۲۶: ۲۳۶/۹؛ مزی، ۱۴۰۰: ۴۱۲/۲۵؛ ابن حبان، ۱۳۹۳: ۶۳/۹). در نتیجه، او ثقه است.
  - و، ز. شریک بن عبد الله و اعمش: در سند اول مورد بررسی قرار گرفتند.

بر این اساس تمام راویان این سند به غیر از ابوالاغر احمد بن جعفر ثقه می باشند که وجود ابو الاغر موجب ضعف سند می شود اما نکته مهم اینجاست که روایت ضعیف با روایت مجعول و موضوعی که ابن جوزی ادعا می کند بسیار تفاوت دارد.

با توجه به نقل این روایت با سندهای متفاوت که اسحاق نخعی و حمانی در آنها وجود ندارند یا اسم اسحاق نخعی در سند آن نیامده است، این روایت نمی تواند جعلی باشد و کلام ابن جوزی و سیوطی رد می شود. این روایت با سندهای دیگر در کتب شیعی نیز نقل شده است که از بررسی سند آنها خودداری می کنیم زیرا هدف بررسی سند این حدیث، اثبات عدم جعلی بودن آن از منابع اهل سنت می باشد که ثابت شد. کثرت سند این حدیث خود شاهدی بر این مدعا می باشد.

سندهای این حدیث از منابع شیعی عبارتند از:

الف. «وَ عَنْهُ، قَالَ: أَخْبَرَنَا جَمَاعَةٌ، عَنْ أَبِي الْمُفَضَّلِ، قَالَ: حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ حَفْصِ بْنِ عُمَرَ الْعَسْكَرِيُّ بِالْمِصِّيصَةِ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنُ بِالْمِصِّيصَةِ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنُ بِالْمِصِّيصَةِ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنُ الْهَيْثَمِ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ الْأَنْمَاطِيُّ الْبَغْدَادِيُّ بِحَلَبَ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنُ بْنُ سُلِمِ قَالَ: فَبَيْدَ اللَّهِ الْأَنْمَاطِيُّ الْبَغْدَادِيُّ بِحَلَبَ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنُ مُنَا أَنَا عِنْدَهُ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ ابن شُبِرُمَةَ وَ ابن أَبِي لَيْلَى وَ أَبُو حَنِيفَةً» سَعِيدٍ النَّخَعِيُّ ابن شَعْمَ شَرِيكِ، قَالَ: فَبَيْنَا أَنَا عِنْدَهُ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ ابن شُبِرُمَةَ وَ ابن أَبِي لَيْلَى وَ أَبُو حَنِيفَةً» (طوسى، ۱۴۱۴ د ۶۲۸).

ب. «قَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ الْفَحَّامُ: حَدَّثَنِي أَبُو الطِّيِّبِ مُحَمَّدُ بْنُ الْفَرْحَانِ الدُّورِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ فُرَاتٍ الدَّهَّانُ، قَالَ: حَدَّثَنَا سُفْيَانُ بْنُ وَكِيعٍ، عَنْ أَبِيهِ عَنِ الْأَغْمَشِ، عَنْ أَبِي الْمُتَوَكِّلِ النَّاجِي، عَنْ أَبِي بَنِ فُرَاتٍ الدَّهَّانُ، قَالَ: ٢٩٠). سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ» (همان: ٢٩٠).

ج. «أَخْبَرَنَا أَبُو الْفَتْحِ هِلَالُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ الْحَفَّارُ، قَالَ: أَخْبَرَنَا أَبُو الْقَاسِمِ إِسْمَاعِيلُ بْنُ عَلِي بْنِ عَلِي اللَّهِ بْنِ بَدَيْلِ بْنِ عَلِي اللَّهُ عَنْهُ (بِبَغْدَادَ سَنَةَ اثْنَتَيْنِ وَ سَبْعِينَ وَ مِائَتَيْنِ، قَالَ: حَدَّثَنَا بْنُ عَلِي بْنُ مُو سَى الرِّ ضَا بِطُوسَ سَنَةَ ثَمَانٍ وَ تِسْعِينَ وَ مِائَةٍ، وَ فِيهَا رَحَلْنَا إِلَيْهِ عَلَى طَرِيقِ سَيِّدِي أَبُو الْحَسَنِ عَلِي بْنُ مُوسَى الرِّ ضَا بِطُوسَ سَنَةَ ثَمَانٍ وَ تِسْعِينَ وَ مِائَةٍ، وَ فِيهَا رَحَلْنَا إِلَيْهِ عَلَى طَرِيقِ الْبَصْرَةِ، وَ صَادَفْنَا عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيًّ عَلِيلًا، فَأَقَمْنَا عَلَيْهِ أَيَّاماً، وَ مَاتَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيًّ وَ حَضَرْنَا اللَّهُ عَلَى عَلَيْهِ إِلْكَ مَعْدِي أَبُو الْحَمَنِ عُلَي عَلَي اللهِ عُلَى اللهِ عَلَي اللهِ عَلَى اللهِ الْحَمَنِ عُلَي عَلَيْهُ إِلْ مَهْدِيًّ عَلِيلًا، فَأَقَمْنَا عَلَيْهِ أَيَّاماً، وَ مَاتَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيًّ وَ حَضَرْنَا جَنَازَتَهُ، وَ صَلَّى عَلَيْهِ إِلْسَمَاعِيلُ بْنُ جَعْفَرٍ، وَ رَحَلْنَا إِلَى سَيِّدِي أَنَا وَ أَخِي دِعْبِلٌ، فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ إِلَى آخِرِ سَنَة



مِاتَتَيْنِ، وَ خَرَجْنَا إِلَى قُمْ .قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبِي إِلَى عُلِي بِنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِي بِن النَّزَالِ بْنِ سَبْرَةَ، عَنْ عَلِي بْنِ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِي بِن النَّزَالِ بْنِ سَبْرَةَ، عَنْ عَلِي بْنِ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِي بِن النَّزَالِ بْنِ سَبْرَةَ، عَنْ عَلِي بْنِ أَلْقِيا فِي عَلْي بِن عَلِي بِن سَبْرَةَ، عَنْ عَلِي بْنِ أَلْقِيا فِي طَالِب \* قَالَ رَسُولُ اللَّهِ إِفِي قَوْلِهِ (عَزَّ وَ جَلَّ): أَلْقِيا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارِ عَنِيدٍ» (همان: ٣٤٨).

در این دو نقل اخیر شیخ طوسی، جریان ابوحنیفه نقل نشده ولی کلام پیامبر انقل شده است.

د. «أَنْبَأَنَا أَبُو عَلِي الْحَسَنُ بْنُ عَلِي بِنِ أَبِي طَالِبِ الْفَرزَادِيُّ هُمُو سَةً، أَنْبَأَنَا السَّيِّدُ أَبُو الْحُسَيْنِ يَحْيَى بْنُ الْحُسَيْنِ بِنِ إِسْمَاعِيلَ الْحُسَيْنِي الْحَافِظُ إِمْلَاءً، أَنْبَأَنَا أَبُو نَصْرٍ أَحْمَدُ بْنُ مَرْوَانَ بْنِ عَبْدِ الْوَهَّابِ الْمُقْرِئُ الْحُسَيْنِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْحُسَيْنِ عَبْدِ اللَّهِ الطَّبَرِيُّ الْمَعْرُوفُ بِالْخَبَّازِ بِقِرَاءَتِي عَلَيْهِ، أَنْبَأَنَا أَبُو إِسْمَاقَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الطَّبَرِيُّ الْمُعْرُوفُ بِالْخَبَّازِ بِقِرَاءَةً عَلَيْهِ وَ أَنَا أَسْمَعُ، أَنْبَأَنَا الْقَاضِي أَبُو الْحُسَيْنِ عُمَرُ بْنُ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي بْنِ مَالِكِ الشَّيْبَانِي اللَّهُ الْمُقْرِئُ الْعَدُلُ قِرَاءَةً عَلَيْهِ وَ أَنَا أَسْمَعُ، أَنْبَأَنَا الْقَاضِي أَبُو الْحُسَيْنِ عُمَرُ بْنُ الْحَمِيدِ الْحِمَّانِي مُ أَنْبَأَنَا الْسَّيْبَانِي اللَّيْ السَّيْبَانِي اللَّهِ السَّيْبَانِي أَنُو الْحُسَيْنِ عُمَرُ بْنُ الْحَمِيدِ الْحِمَّانِي مُ أَنْبَأَنَا الْسَعْمُ عَلِي اللَّهُ الْمُعْمَى أَنْ أَبُو الْحُسَيْنِ عُمَرُ بْنُ الْحَمِيدِ الْحِمَانِي مُ أَنْبَأَنَا الْسَعْمُ الْنَافَعِي هُ أَنْبَأَنَا الْعَدِي اللّهِ السَّيْبَانِي السَّيْبَانِي السَّيْبَانِي اللَّهُ الْمُعْرُفُ الْمُعْمُ الْمُعُومُ وَاللَّهُ الْمُعْرُولُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْمُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلَى الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْمِي اللّهِ السَّعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمَى الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمَ الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى اللّهِ الْمُعْمَى اللّهُ الْعَلَى الْمُعْمُ الْمُعُلُولُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِ اللّهِ الْمُعْمُ الْمُ الْمُعْمُ الْمُولُولُ الْمُعِلَمُ الْمُعْمِقُولُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعُولُولُولُولُولُ الْمُعْمُ الْمُولِلْمُ الْمُعُولُولُولُولُولُولُولُو

ه ... «أَخْبَرَنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ الْحَسَنِ الْحَطِيبُ الدِّينَوَرِيُّ بِقِرَاءَتِي عَلَيْهِ حَدَّثَنِي أَبُو الْحُسَيْنِ عَلِيهُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَزَّازُ بِ «سَامَرَّاءَ» فِي جُمَادَى الآخِرَةِ فِي سَنَةِ اثْنَتَيْنِ وَ تِسْعِينَ [وَ مِائَتَيْنِ] قَالَ: عَلِيهُ بْنُ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْمَسْرُورِ الْهَاشِمِي الْحَلَبِي حَدَّثَنَا عَلِيهُ بْنُ عَادِلٍ الْقَطَّانُ بِ «نَصِيبِينَ» حَدَّثَنَا عَلِيهُ بْنُ عَادِلٍ الْقَطَّانُ بِ «نَصِيبِينَ» حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ تَعِيمٍ الْوَاسِطِي حَدَّثَنَا الْحِمَّانِي عَنْ شَرِيكٍ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ سُلَيْمَانَ الْأَعْمَشِ فِي الْمَرْضَةِ» حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ تَعِيمٍ الْوَاسِطِي حَدَّثَنَا الْحِمَّانِي عَنْ شَرِيكٍ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ سُلَيْمَانَ الْأَعْمَشِ فِي الْمَرْضَةِ» (خزاعي، ١٤٣٧).

و. «وَ رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْعَبَّاسِ رَحِمَهُ اللَّهُ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ هَوْذَةَ الْبَاهِلِيِّ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِ سُحَاقَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُن حَمَّادِ عَنْ شَرِيكِ قَالَ:...» (استر آبادي، ١۴٠٩: ٥٩١).

ز. «السَّيِّدُ الرَّضِي ُفِي كِتَابِ (الْمَنَاقِبِ الْفَاخِرَةِ فِي الْعِتْرَةِ الطَّاهِرَةِ) عَنِ الْقَاضِي الْأَمِينِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِي بْنِ مُحَمَّدٍ النَّهِ الْحَسَيْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مَحْمَّدِ بْنِ عَنْ جَعْفَر بْنِ حَفْصٍ، عَنْ سَوَادِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَحْمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَحْمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَحْمَّدِ بنِ مُ سُلِمٍ الْبَطَائِحِي عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى الْأَذْ صَارِيِّ، عَنْ عَمِّهِ حَارِثَةَ، عَنْ زَيْدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، عَنْ قَبِهِ قَالَ:...» (بحرانی، ۱۴۱۶-۱۴۵۶).

در این روایت منقول از ابن مسعود نیز پیامبر خطاب در «القیا» را از جانب خداوند تبارک و تعالی به خود و امام علی معرفی کرده اند.



#### يسول الله ﷺ طالب حارثه عيدالله الطفيل . عبدالله بر اسحاق بن إسحاقهن عبيدين الهيثم محدين ثمي إسحاق عمر بن ممدين هوذ جعفر الله بو الحسير علىبن الكلابي على بن على حماعة استرآبادي ين رؤين اسماعيل بن سین بن ابن جردی الدينوري

درختواره اسناد این حدیث اعم از منابع اهل سنت و شیعه در ذیل نشان داده می شود.

#### ب. بررسی متنی

بررسی منتی بخش اول روایت درباره دیدار ابوحنیفه و جمع همراه او از اعمش است که در بستر بیماری مرگ قرار دارد (فِي مَرَضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ). در نقلي ديگر عبارت «و هو عليل» بيان شده است. در اين ديدار، ابوحنیفه به اعمش می گوید: آیا هنوز هم آن جملات و ادعاها را درباره امام علی × داری؟ در حالی که در بستر مرگ افتادهای. در این هنگام، اعمش به کمک دیگران تکیه داده و این روایت را از رسول الله نقل ميكند كه فرمودند: «إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ قَالَ اللَّهُ لِي وَلِعَلِيِّبْنِ أَبِي طَالِب رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: أَدْخِلا الْجَنَّةَ مَنْ أَحَبَّكُمَا وَأَدْخِلا النَّارَ مَنْ أَبْغَضَكُمَا. وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: [أَلْقِيَا فِي جَهَنَّم كل كفار عنيد]».

ترجمه: «روز قيامت خداوند تبارك و تعالى به من و على بن ابي طالب مي گويد: داخل بهشت كنيد هر که شما را دوست دارد و داخل جهنم کنید کسی که به شما غضب می کند و آن بر اساس کلام خداوند است: در جهنم بیفکنید هر کافر لجوج را». در این هنگام، ابوحنیفه به همراهانش می گوید: تا



چیزی آشکارتر از این نگفته، برخیزید؛ تا چیزی سنگین تر از این را نگفته، برخیزید! البته در نقل کلابی تنها جمله «لَا يَجِيءُ بشَيهٍ أَشَدَّ مِنْ هَذَا» نقل شده است، اما در نقل اول، راوي حديث يعني شريك بن عبدالله مى افزايد: به خدا قسم به درب خانه نرسيده بوديم كه اعمش از دنيا رفت.

حال با دقت بر مفاد حدیثی که اعمش نقل می کند، پیامبر اکرم و امام علی^ بهشتیان را از جهنمیان بر اساس حب و بغضى كه به اين دو حضرت دارند جداسازي ميكنند؛ يعني ملاك بهشتي شدن محبت به این دو بزرگوار و ملاک جهنمی شدن هم بغض به آنها معرفی شده است. سپس حضرت این کلام را مستند به آیه ۲۴ سوره مبارکه ق میکنند که خداوند تبارک و تعالی میفرماید: « شما دو نفر هر كافر سرسخت و معاندي را در دوزخ اندازید». كه ضمیر تثنیه «القیا» در آیه به پیامبر و امام على × برمی گردد. برای اثبات این موضوع، احتمالات مختلف در مرجع ضمیر «القیا» بر اساس سیاق آیات و دیدگاه مفسرین باید مورد بررسی قرار گیرد.

# احتمالات در مرجع ضمير القيا

برای تعیین مرجع ضمیر «القیا» لازم است مروری بر آیات سابق دا شته با شیم. خداوند تبارک و تعالى مى فرمايد:

Πوَ جاءَتْ كُلُّ نَفْس مَعَها سائِقٌ وَ شَهِيدٌ \* لَقَدْ كُنْتَ في غَفْلَةٍ مِنْ هذا فَكَشَـفْنا عَنْكَ غِطاءَكَ فَبَصَـرُكَ الْيَوْمَ حَديدٌ \* وَ قالَ قَرينُهُ هذا ما لَدَيَّ عَتيدٌ \* أَلْقِيا في جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارِ عَنيدٍ O؛ ترجمه: «و هر كسي می آید [در حالی که] با او سوق دهنده و گواهی دهنده ای است. [به او می گویند:] «واقعاً که از این [حال] سخت در غفلت بودي. و[لي] ما يردهات را [از جلوي چشمانت] بردا شتيم و ديدهات امروز تيز است. و همنشین او می گوید: این است آنچه پیش من آماده است [و ثبت کردهام]. شما دو نفر هر کافر سرسخت و معاندی را در دوزخ اندازید». درباره مرجع ضمیر القیا چند احتمال متصور است که به آن اشاره خواهد شد.

الف. قرین: بر اساس این دیدگاه، مرجع ضمیر «القیا» به قرین بر می گردد؛ اما این سوال پیش می آید چگونه ضمیر تثنیه به قرین برمی گردد؟ طبری درباره آن می گوید: یا قرین به معنی اثنین است، مثل رسول که اسمی به لفظ واحد برای واحد و تثنیه و جمع استعمال شده است، و یا به رسم عرب یک نفر یا یک جماعت را به صیغه تثنیه امر می کنند و شواهدی در اشعار عرب نیز بر این موضوع اقامه می کند (طبری، ۱۴۱۲: ۱۰۳/۲۶). یا تکرار امر است، مثل اینکه بگوید «الق الق» که افاده تاکید مى دهد (فخر رازى، ١٤٢٠: ١٣٤/٢٨؛ طبرى، ١٤١٢: ٣٥٧/٩؛ ثعلبي، ١٤٢٢: ١٠١/٩). ولى اين قول بعید به نظر می رسد و دلایل ذکر شده هم در حد احتمال بوده و مشکلی را حل نخواهد کرد.



ب. خازن جهنم: برخی مثل طبرسی در مجمع البیان قائل اند که ضمیر «القیا» به خازن جهنم برمی گردد (طبرسی، ۱۳۷۲: ۱۱۸/۹). بر این اساس، ضمیر «القیا» مرجع ضمیری در سابق ندارد و آیه از سیاق خود خارج شده است. مشکل مفرد بودن خازن النار هم با همان توجیهات در قرین قابل حل خواهد بود که مرحوم طبرسی نیز به آن اشاره کردهاند (همان: ۲۱۸–۲۱۹). علامه طباطبایی نیز این قول را به عنوان یک احتمال مطرح کرده اند که منظور دو ملک از ملائکه جهنم باشد (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۵۱/۱۸). در این حالت، اشکال سابق وارد نیست ولی از سیاق خارج شده است.

ج. سائق و شهید: بسیاری از مفسرین این قول را برگزیده اند که بر اساس ظاهر سیاق آیات، مرجع ضمیر «القیا» به سه آیه قبل برمی گردد که می فرماید به همراه هر نفسی سائق و شهیدی می آید که به همان سائق و شهید امر می شود هر کافر عنیدی را در جهنم بیندازند (همان؛ ابن کثیر، ۱۴۱۹: ۱۴۷۸؛ رمخشری، ۱۴۰۷؛ ۱۴۰۷؛ ۱۴۰۸». با رجوع به آیه ۲۱ همین سوره که صحبت از سائق و شهید شده و علامه طباطبایی نیز بدان اشاره نموده است، خداوند تبارک و تعالی تصریح ننموده منظور از سائق و شهید چه کسانی هستند، آیا دو ملک اند یا همان دو کاتب اند یا از غیر ملائکه هستند. اما علامه از سیاق آیات بردا شت کرده اند که آن دو از جنس ملائکه با شند (طباطبایی، ۱۴۱۷؛ ۱۲۹۸؛ طبری، ۱۴۱۲؛ ۱۰/۱۲۹) و یا سائق را زجنس ملائک و شهید را اعضاء و جوارح خود انسان دانسته اند (همان؛ سیوطی: ۱۰۹/۹۰). اما با بررسی سیاق آیات قبل و بعد به هیچ نتیجه ای نمی توان رسید؛ یعنی قرآن کریم درباره اینکه منظور از سائق و شهید چه کسانی هستند، ساکت است. فلذا باید به مبین قرآن و معلم آن یعنی پیامبر اکرم و اهل بیتش  $^{\Lambda}$  رجوع شود. در منابع روایی خصو صا تفا سیر روایی ذیل این آیه دو م صداق برای آیه ذکر شده است.

# مصداق اول:

مفسرینی مثل سیوطی ذکر کردهاند که ابن ابی الدنیا در کتاب ذکر الموت، ابن ابی حاتم، و ابو نعیم در کتاب حلیه از جابر بن عبدالله روایت کردهاند که گفت: من از رسول خدا شنیدم که فرمود:

فرزند آدم، از آن آینده ای که برایش مقدر شده، چقدر غافل است. خدای تعالی وقتی می خواهد این بنده را بیافریند، به فر شته می گوید: رزق او را بنویس، آثارش را بنویس، اجلش را هم بنویس، این را هم که آیا سعید است یا شقی ثبت کن. آن گاه این فر شته بالا می رود، و خدای تعالی فر شته دیگری روانه می کند تا او را حفظ کند. آن فرشته نیز همواره مراقب او است، تا وی به حد رشد برسد. او نیز بالا می رود. و خدای تعالی دو فر شته دیگر را موکل بر او می کند تا حسنات و گناهانش را ثبت کنند. این دو



فرشته هم چنان هستند تا آنکه مرگ آن بنده فرا رسد. آن وقت این دو فرشته نویسنده بالا می روند. فرشته موت می آید تا جان او را بگیرد، و چون او را داخل قبر کنند، دوباره جانش را به کالبدش برگرداند، و دو فر شته قبر آمده او را امتحان می کنند، سپس بالا می روند. و چون روز قیامت شود، دو فر شته نویسنده حسنات و گناهان، دوباره به سراغش می آیند، و نامه عمل او را باز کرده به گردنش می افکنند، و هم چنان با او هستند. یکی به عنوان سائق و دیگری به عنوان شهید (تا به عرصه اش برسانند).

آن گاه رسول خدا فرمود: به درستی در پیش رو، امری عظیم دارید، امری ما فوق قدرتتان، از خدای عظیم استقامت بجویید (سیوطی، ۱۴۰۴: ۱۰۶/۶). بر اساس این روایت، مصداق سائق و شهید دو ملک هستند.

### مصداق دوم:

روایتی که دیلمی از امام صادق  $\times$  نقل می کند: الحسن بن أبی الحسن الدیلمی: بإسناده عن رجاله، عن جابر بن یزید، عن أبی عبدالله  $\times$  فی قوله عز و جل:  $\Pi$ وَ جاءَتْ کُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائِقٌ وَ شَهِیدٌ  $\Omega$ . قال: «السائق: أمیر المؤمنین  $\times$  و الشهید: رسول الله  $\mathbb{I}$  (استرآبادی، ۱۴۰۹:  $\Omega$  مجلسی، ۱۴۰۳؛ سائق را امام علی  $\times$  و شهید را رسول الله  $\mathbb{I}$  معرفی کرده است. این به نوبه خود مویدی است بر اینکه منظور از «القیا» رسول الله و امام علی  $\mathbb{I}$  هستند که روایت اعمش نیز آن را بیان نموده است. در نتیجه، منظور از سائق و شهید و خطاب در «القیا"، رسول الله  $\mathbb{I}$  و امام علی  $\mathbb{I}$  خواهند بود.

علاوه بر تمام این توضیحات، روایات صحیح دیگری هم مضمون این روایت وجود دارد که می تواند شاهد بر صحت این روایت باشد:

در روایتی که ابن عساکر و غیره از امام علی با طرق مختلف نقل کردهاند، حضرت فرمودند: «أنا قسیم الناریوم القیامة» (فسوی، ۲۴۲/۲؛ ابن مغازلی، ۱۴۲۴: ۱۲۱؛ ابن عساکر، ۱۴۱۵: ۲۹۸/۴۲). وقتی از ابن حنبل در باره این حدیث سوال می کنند، می گوید: «وما تنکرون من هذا الحدیث ؟! ألیس روینا: أنّ النبی قال لعلی: «لا یحبّك إلا مؤمن، ولا یبغضك إلا منافق» ؟ قلنا: بلی، قال: فأین المؤمن ؟ قلنا: فی النار، قال: فعلی قسیم النار» (ابویعلی، ۱: ۳۱۷). احمد بن حنبل نیز تایید می کند که حضرت علی تحسیم النار است چون تنها مومنان او را دوست دارند و منافقان بغض او را دارند، و جایگاه مومنان در بهشت و جایگاه کافران در آتش جهنم است.

در اشعار منسوب به شافعی نیز آمده است (قندوزی، ۱۴۱۶: ۲۲۸/۱):

«على حبته جُنتة قسيم النار والجنّة \*\*\* وصى المصطفى حقّا إمام الإنس والجنّة»



## نتيجهگيري

در این پژوهش، روایت اعمش در منقبت امام علی × که ابن جوزی در کتاب الموضوعات خود آن را جعلی دانسته، از جهت سند و متن مورد بررسی قرار گرفت و نتائج زیر حاصل آمده است:

۱. ابن جوزی در موضوعه خواندن این حدیث به استحاق نخعی و حمانی اشاره کرده است. با بررسی های انجام شده معلوم شد:

اولا: این روایت با کمی اختلاف در متن، با سندهای متعدد در منابع اهل سنت و شیعه نقل شده است و منحصر به نقل این دو راوی مورد بحث نمی با شد. ابن جوزی یا به آن سندها دستر سی نداشته است یا عمدا نیاورده است.

ثانیا: با اینکه عالمان رجالی، اسحاق نخعی را تضعیف نمودهاند اما این به معنای جعلی بودن حدیث نمی باشد و تنها ضعیف بودن آن سند را نتیجه می دهد. درباره حمانی نیز بر اساس تحقیق صورت گرفته، توثیق وی معلوم شد و تضعیف برخی از باب حسادت و اغراض دیگر بوده است.

ثالثا: اسناد دیگر حدیث نیز بررسی شد که در برخی اسحاق نخعی وجود نداشت و در برخی دیگر هیچ کدام از این دو راوی حضور ندا شتند. با برر سیهای صورت گرفته در سندهای مختلف به سند صحیح د ست نیافتیم، اما ضعف سند به معنای جعلی بودن آن نیست؛ بلکه بر ا ساس نظر برخی از عالمان اهل سنت، تعدد اسانید، موجب جبران ضعف نیز می تواند باشد. در نتیجه، این روایت برخلاف گفته ابن جوزی و سیوطی جعلی نمی باشد.

۱. این روایت از جهت محتوا نیز بررسی شد که با قسیم النار و الجنة بودن امام علی × که در روایات دیگر نیز آمده است، سازگاری دارد. از مراسی میگر نیز آمده است، سازگاری دارد.

۲. همچنین احتمال اینکه خطاب «القیا» در آیه به رسول الله و امام علی × باشد نیز تقویت شد که لازم می آید لااقل به عنوان یک احتمال، در کنار اقوال و احتمالات دیگر ذکر شود.

#### فهرست منابع

- ١. ابن أبي يعلى، طبقات الحنابلة، المحقق: محمد حامد الفقى، بيروت: دار المعرفة، بي تا.
- ۲. ابنجوزی، الموضوعات من الاحادیث المرفوعات، بیروت: دار ابنحزم، الطبعة الاولی،
  ۲۰۰۸م.
- ٣٠. ابن حبان، الثقات، تحقيق: السيد شرف الدين أحمد، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٣٩٥ ١٩٧٥.
- ٤. ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، تحقيق: دائرة المعرف النظامية الهند، بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، الطبعة الثالثة، ١٤٠٦ ١٩٨٦.
- ٥. ابن حجر العسقلاني، تهذيب التهذيب، مطبعة دائرة المعارف النظامية الهند، الطبعة الأولى،
  ١٣٢٦ق.
- ٦. ابن عساكر، تاريخ دمشق، المحقق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥ق ١٩٩٥م.
  - ٧. ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩ ق.
    - ٨. ابن داود حلى، كتاب الرجال، منشورات الشريف الرضى، قم.
- ٩. ابن الساعى، تاج الدين، الدر الثمين في أسماء المصنفين، تونس: دار الغرب الاسلامي،
  ٩. ابن الساعى، تاج الدين، الدر الثمين في أسماء المصنفين، تونس: دار الغرب الاسلامي،
  ٩. ابن الساعى، تاج الدين، الدر الثمين في أسماء المصنفين، تونس: دار الغرب الاسلامي،
- ١٠. ابن معين، تاريخ ابن معين (رواية عثمان الدارمي)، المحقق: أحمد محمد نور سيف، دار المأمون للتراث دمشق.
- 11. ابن معين، معرفة الرجال، المحقق: الجزء الأول: محمدكامل القصار، دمشق: مجمع اللغة العربية، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ، ١٩٨٥م.
- 1۲. ابن مغازلي، مناقب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه، المحقق: أبو عبد الرحمن تركي بن عبد الله الوادعي، صنعاء: دار الآثار، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣ م.
- 18. ابن الفاخر، معمر بن عبد الواحد، موجبات الجنة، المحقق: ناصر بن أحمد بن النجار الدمياطي، مكتبة عباد الرحمن، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م.



- 14. استرآبادى، على، تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٠٩ق.
  - ١٥. بحراني، سيد هاشم الحسيني، البرهان في تفسير القرآن، تهران: بنياد بعثت، ١٤١٦ ق.
  - ١٦. ثعلبي، الكشف و البيان عن تفسير القرآن، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٢ ق.
- 1۷. حسكانى، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، تهران: سازمان چاپ وانتشارات وزارت ارشاد اسلامى، ۱٤۱۱ ق.
- ۱۸. خزاعى، محمد بن احمد، الاربعين عن الاربعين في فضائل اميرالمؤمنين على بن ابيطالب
   ۱۱. العتبة الحسينية المقدسة، ۱۶۳۷ق.
  - ١٩. خطيب البغدادي، تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية، بيروت، بي تا.
- ٢. ذهبي، تاريخ الاسلام و وفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: د. عمر عبد السلام تدمري، بيروت: دار الكتاب العربي، سنة النشر: ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م، الطبعة: الأولى.
- ٢١. ذهبي، سير أعلام النبلاء، مجموعة محققين بإشراف شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة: غير متوفر.
  - ٢٢. ذهبي، سير أعلام النبلاء، القاهرة: دار الحديث، الطبعة: ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- ٢٣. ذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق الشيخ على محمد معوض والشيخ عادل أحمد عبدالموجود، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٥م.
  - ٢٤. زمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤٠٧ ق.
- ٢٥. سمعاني المروزي، عبد الكريم بن محمد، الأنساب، المحقق: عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، حيدر آباد: مجلس دائرة المعارف العثمانية، الطبعة: الأولى، ١٣٨٢ هـ ١٩٦٢ م.
  - ٢٦. سيوطى، الدر المنثور في تفسير المأثور، كتابخانه آية الله مرعشى نجفي، قم، ١٤٠٤ ق.
- ۲۷. سيوطي، اللئالي المصنوعه، بيروت: دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون، ١٤١٧ ق.



- ۲۸. صفدی، الوفی بالوفیات، المحقق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفی، بیروت: دار إحیاء التراث،
  عام النشر: ۱٤۲۰هـ ۲۰۰۰م.
- ٢٩. صيرفيني، تقي الدين، المنتخب من كتاب السياق لتاريخ نيسابور، تحقيق خالد حيدر، بيروت:
  دار الفكر للطباعة والنشر التوزيع، ١٤١٤هـ.
  - · ٣. طباطبايي، سيد عبد العزيز، أهل البيت ^ في المكتبة العربية، قم: آل البيت، ١٤١٧ق.
- ۳۱. طباطبایی، سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، ۱٤۱۷ق.
- ٣٢. طبرسى، فضل بن حسن، مجمع البيان فى تفسير القرآن، تحقيق: محمد جواد بلاغى، تهران: انتشارات ناصر خسرو، ١٣٧١ش.
  - ٣٣. طبرى، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دار المعرفه، ١٤١٢ ق.
- ٣٤. طوسى، محمد بن حسن، الأبواب (رجال الطوسى)، تحقيق: جواد قيومى اصفهانى، قم: النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، ١٣٧٥ش.
- ٣٥. طوسى، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق: احمد قصيرعاملى، بيروت: دار احياء التراث العربي، چاپ اول.
  - ٣٦. طوسى، محمد بن حسن، الأمالي، قم: دار الثقافة، ١٤١٤ق.
- ٣٧. عتر، نورالدين، منهج النقد في علوم الحديث، دمشق: دار الفكر، الطبعة الثالثة، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ٣٨. عجلى، أحمد بن عبد الله بن صالح، معرفة الثقات، تحقيق: عبد العليم عبد العظيم البستوي، مكتبة الدار المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ ١٩٨٥.
  - ٣٩. فتني، محمد طاهر، تذكرة الموضوعات، إدارة الطباعة المنيرية، الطبعة الأولى، ١٣٤٣ هـ.
    - ٤. فخر رازى، مفاتيح الغيب، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٤٢٠ ق.
    - ٤١. فسوى، المعرفة والتاريخ، المحقق: خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٤٢. القندوزي الحنفي، ينابيع المودة لذوي القربى، تحقيق: سيد علي جمال اشرف الحسيني، اسوه: دار الاسوة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، تاريخ النشر: ١٤١٦ هـ.



- ٤٣. مامقاني، عبدالله، تنقيح المقال في علم الرجال، موسسة آل البيت^ لإحياء التراث.
- 33. مزى، تهذيب الكمال، بيروت: مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٠٠ ١٩٨٠، تحقيق: د. بشار عواد معروف.
- ٥٤. منتجب الدين رازى، على بن عبدالله، فهرست منتجب الدين، قم: كتابخانه عمومى آية الله العظمى مرعشى نجفى، ١٣٦٦ش.
- 53. منتجب الدين بن بابويه، على بن عبيدالله بن حسن بن بابويه قمى، الأربعون حديثا، قم: مؤسسة الإمام المهدى  $\times$ ، 8.
- ٤٧. نجاشى، رجال النجاشي، المحقق: السيد موسى الشبيري الزنجاني، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، بيتا.
- ٤٨. نورى، موسوعة أقوال الدارقطني، الدكتور محمد مهدي المسلمي، أشرف منصور عبد الرحمان، أحمد عبد الرزاق عيد، أيمن إبراهيم الزاملي ومحمود خليل، بي تا.

ژپوښگاه علوم النانی ومطالعات فرښځی پرټال جامع علوم النانی





#### **Bibliography**

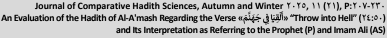
- 1. 'Ijlī, Aḥmad bin 'Abdullāh bin Ṣāliḥ, Ma'rifat al-Thiqāt (The Knowledge of the Trustworthy Narrators), Edited by 'Abd al-'Alīm 'Abd al-'Azīz al-Basṭawī, Maktabat al-Dār Madīnah Munawwarah, 'st Edition, '٤٠٥ AH (١٩٨٥ CE).
- Y. 'Itrah, Nūr al-Dīn, Manhaj al-Naqd fī 'Ulūm al-Ḥadīth (The Methodology of Critique in the Science of Ḥadīth), Damascus: Dār al-Fikr, "rd Edition, Y£NA AH ( \ 99 \ CE).
- T. Al-Najjāshī, Rijāl al-Najhāshī (The Narrators' Evaluation of al-Najjāshī), Edited by Seyyed Mūsā al-Shībīrī al-Zanjānī, Qom: Mu'assasat al-Nashr al-Islāmī, n.d.
- 4. Al-Qunduzī al-Ḥanafī, Yanābī 'al-Mawaddah li-Dhawi al-Qurbā (The Springs of Affection for the Family), Edited by Seyyed 'Alī Jamāl Ashraf al-Ḥusaynī, Aswah: Dār al-Aswah for Printing and Publishing, 'st Edition, ''' AH (CE).
- o. Al-Safadī, *Al-Wafī bi-al-Wafayāt (The Complete Biographies)*, Edited by Aḥmad al-Arna'ūṭ and Turkī Muṣṭafā, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth, ١٤٢٠ AH (٢٠٠٠ CE).
- 1. Al-Sayrafīnī, Taqī al-Dīn, Al-Muntakhab min Kitāb al-Siyāq li-Tārīkh Nisābūr (The Selection from the Book of Context in the History of Nisābūr), Edited by Khālid Ḥaydar, Beirut: Dār al-Fikr for Printing, Publishing, and Distribution, 1515 AH (CE).
- Y. Al-Suyūṭī, Al-Durr al-Manthūr fī Tafsīr al-Ma'thūr (The Scattered Pearls in the Interpretation of the Reported), Āyahullāh Mar'ashī Najafī Library, Qom, Yi vi AH (CE).
- ^. Al-Suyūṭī, *Al-Lawālī al-Maṣnū ah (The Narrated Pearls)*, Beirut: Dār al-Kutub al- 'Ilmiyyah, Moḥammad 'Alī Baydhūn Publications, 'YY AH (CE).
- <sup>4</sup>. Al-Ṭabarī, Faḍl bin Ḥassan, *Majma' al-Bayān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Comprehensive Explanation in the Interpretation of the Quran)*, Edited by Moḥammad Jawād Balāghī, Tehran: Intishārāt Nāṣir Khosrow, ۱۳۷۱ SH (CE).
- 1. Al-Ṭabarī, Jāmi al-Bayān fī Tafsīr al-Qur ān (The Comprehensive Explanation in the Interpretation of the Quran), Beirut: Dār al-Ma rifah, 1517 AH (CE).
- 1). Al-Ṭūsī, Moḥammad bin Ḥassan, *Al-Abwāb (The Chapters: The Narrators' Evaluation of Al-Ṭūsī)*, Edited by Jawād Qayūmī Isfahānī, Qom: al-Nashr al-Islāmī, Affīliated with Jam'īyat al-Mudarrisīn, YYVO SH (CE).
- 17. Al-Ṭūsī, Moḥammad bin Ḥassan, Al-Amālī (The Dictations), Qom: Dār al-Thaqāfah, 1515 AH (CE).
- 'r. Al-Ṭūsī, Moḥammad bin Ḥassan, *Al-Tibyān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Elucidation in the Interpretation of the Quran)*, Edited by Aḥmad Qasīr'Āmlī, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 'st Edition (CE).
- 14. Baḥrānī, Seyyed Hāshim al-Ḥusaynī, Al-Burhān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Proof in the Interpretation of the Quran), Tehran: Bunyād Ba'that, 1517 AH (CE).
- Yo. Dhahabī, Mīzān al-I'tidāl fī Naqd al-Rijāl (The Scale of Moderation in Critiquing Men), Edited by Sheikh 'Alī Moḥammad Ma'wāḍ and Sheikh 'Ādil Aḥmad 'Abd al-Mawjūd, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1990 CE.
- 17. Dhahabī, Siyar A'lām al-Nubalā' (The Biographies of the Nobles), A Group of Editors Under the Supervision of Shu'ayb al-Arna'ūţ, Mu'assasat al-Risālah, n.d.
- Y. Dhahabī, Siyar A'lām al-Nubalā' (The Biographies of the Nobles), Cairo: Dār al-Hadīth, YEYY AH (Y. TCE).
- 14. Dhahabī, *Tārīkh al-Islām wa Wafayāt al-Mashāhīr wa al-A'lām (The History of Islam and the Deaths of the Famous and Distinguished)*, Edited by Dr. 'Umar 'Abd al-Salām Tadmurī, Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī, 'st Edition, '\(\frac{1}{2}\) \text{V} AH (\\frac{1}{2}\) \text{V} (CE).





- ነዓ. Fakhr Rāzī, *Mafātīḥ al-Ghayb (The Keys to the Unseen)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, ነደነ AH (CE).
- Y. Fasawī, *Al-Ma'rifah wa al-Tārīkh (Knowledge and History)*, Edited by Khalīl al-Manṣūr, Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, Beirut (CE).
- 71. Fatnī, Moḥammad Ṭāhir, *Tadhkirat al-Mawḍūʿāt (The Memoir of Fabricated Narrations)*, Manīriyah Printing Office, 1st Edition, 1757 AH (CE).
- YY. Haskānī, Shawāhid al-Tanzīl li-Qawā id al-Tafdīl (The Evidences of Revelation for the Rules of Preference), Tehran: Organization of Printing and Publishing of the Ministry of Islamic Guidance, YEYY AH (CE).
- Yr. Ibn 'Asākir, *Tārīkh Dimashq (The History of Damascus)*, Edited by 'Amr bin Gharāmah al-'Amrawī, Dār al-Fikr for Printing, Publishing, and Distribution, YENO AH (1990 CE).
- Yé. Ibn Abī Ya'lā, *Ṭabaqāt al-Ḥanābilah (The Classes of the Hanbalis)*, Edited by Moḥammad Ḥāmid al-Faqī, Beirut: Dār al-Ma'rifah, n.d.
- Yo. Ibn al-Fākir, Mu'ammar bin 'Abd al-Wāḥid, Mūjibāt al-Jannah (The Causes of Paradise), Edited by Nāṣir bin Aḥmad al-Najjār al-Dimyāṭī, Maktabat 'Ibād al-Raḥmān, 'st Edition, '٤٢٣ AH (٢٠٠٢ CE).
- Y7. Ibn al-Jawzī, Al-Mawḍū'āt min al-Aḥādīth al-Marfu'āt (The Fabricated Reports Among the Elevated Narrations), Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 'st Edition, 'Y. A (CE).
- YV. Ibn al-Maghāzilī, Manāqib Amīr al-Mu'minīn 'Alī bin Abī Ṭālib (The Merits of the Commander of the Faithful 'Alī bin Abī Ṭālib), Edited by Abū 'Abd al-Raḥmān Turkī bin 'Abdullāh al-Wādi'ī, Ṣan'ā': Dār al-Āthār, 'st Edition, 'YYY AH (YYY) CE).
- YA. Ibn al-Sā'ī, Tāj al-Dīn, Al-Durr al-Thamīn fī Asmā' al-Muṣannifīn (The Precious Pearls in the Names of Authors), Tunis: Dār al-Gharb al-Islāmī, YET AH (CE).
- Y٩. Ibn Dāwūd Ḥillī, Kitāb al-Rijāl (The Book of Narrators' Evaluation), Qom: Sharīf al-Riḍā Publications, (CE).
- T. Ibn Ḥajar al-'Asqalānī, Lisān al-Mīzān (The Tongue of the Balance), Edited by Dā'irat al-Ma'ārif al-Niẓāmiyyah India, Beirut: Mu'assasat al-A'lamī lil-Maṭbū'āt, Trd Edition, ١٤٠٦ AH (١٩٨٦ CE).
- TY. Ibn Ḥibbān, *Al-Thiqāt (The Reliable Narrators)*, Edited by Seyyed Sharaf al-Dīn Ahmad, Dār al-Fikr, 'st Edition, 'T90 AH (1940 CE).
- Tr. Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm (The Interpretation of the Great Quran), Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1519 AH (CE).
- ré. Ibn Ma'īn, *Ma'rifat al-Rijāl (Knowing the Narrators' Evaluation)*, Edited by Moḥammad Kāmal al-Qaṣṣār, Damascus: Majma' al-Lughah al-'Arabiyyah, 'st Edition, 'é · o AH ('٩٨o CE).
- To. Ibn Ma'īn, *Tārīkh Ibn Ma'īn (The History of Ibn Ma'īn) (Narrated by 'Uthmān al-Dārimī)*, Edited by Aḥmad Moḥammad Nūr Sayf, Damascus: Dār al-Ma'mūn lil-Turāth, (CE).
- Th. Iṣṭarābādī, 'Alī, Ta'wīl al-Āyāt al-Ṭāhirah fī Faḍā'il al-'Itra al-Ṭāhirah (The Interpretation of Apparent Verses in the Virtues of the Pure Family), Qom: Islamic Publishing Institute, 15.9 AH (CE).







Seyyed Reza Mahdavi and Abbas Esmaeeli Zadeh

- TV. Khaṭīb al-Baghdādī, *Tārīkh Baghdād (The History of Baghdad)*, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, n.d.
- Khuzā'ī, Moḥammad bin Aḥmad, Al-Arba'īn 'an al-Arba'īn fī Faḍā'il Amīr al-Mu'minīn 'Alī bin Abī Ṭālib ('a) (The Forty on the Forty in the Virtues of Commander of the Faithful 'Alī bin Abī Ṭālib), Karbalā': Al-'Atabah al-Husaynīyyah al-Muqaddasah, '٤٣٧ AH (CE).
- ra. Māmaqānī, 'Abdullāh, *Tanqīḥ al-Maqāl fī 'Ilm al-Rijāl (Refinement of the Article in the Science of Narrators' Evaluation)*, Mu'assasat Āl al-Bayt ('a) li-Iḥyā' al-Turāth (CE).
- ٤٠. Mazī, *Tahdhīb al-Kamāl (The Refinement of Perfection)*, Beirut: Mu'assasat al-Risālah, 'st Edition, '٤٠٠ AH ('٩٨٠ CE), Edited by Dr. Bashār 'Awād Ma'rūf.
- ٤١. Muntajab al-Dīn bin Bābawayh, 'Alī bin 'Ubaydullāh bin Ḥassan bin Bābawayh Qummī, *Al-Arba'īn Ḥadīthān (The Forty Narrations)*, Qom: Mu'assasat al-Imām al-Mahdī ('a), ١٤٠٨ AH (CE).
- <sup>٤</sup> Muntajab al-Dīn Rāzī, 'Alī bin 'Abdullāh, Fahrist Muntajab al-Dīn (The Index of Muntajab al-Dīn), Qom: General Library of Ayatollah al-'Uzmā Mar'ashī Najafī, 1711 SH (CE).
- ¿r. Nūrī, Mawsū 'ah Aqwāl al-Dārqutnī (Encyclopedia of the Sayings of al-Dārqutnī), Dr. Moḥammad Mahdī al-Muslimī, Ashraf Manṣūr 'Abd al-Raḥmān, Aḥmad 'Abd al-Razzāq 'Ayd, Aymaan Ibrāhīm al-Zāmlī, and Mahmūd Khālil, n.d.
- ££. Sam'ānī al-Marwazī, 'Abd al-Karīm bin Moḥammad, *Al-Ansāb (The Lineages)*, Edited by 'Abd al-Raḥmān bin Yaḥyā al-Mu'allimī al-Yamānī et al., Hyderabad: Majlis Dā'irat al-Ma'ārif al-'Uthmāniyyah, 'st Edition, 'MA' AH (1977 CE).
- ¿o. Tabāṭabā'ī, Seyyed 'Abd al-'Azīz, Ahl al-Bayt ('a) fī al-Maktabah al-'Arabīyah (The Ahl al-Bayt ('a) in the Arabic Library), Qom: Āl al-Bayt, Yen AH (CE).
- <sup>¿¹</sup>. Ṭabāṭabā'ī, Seyyed Moḥammad Ḥusayn, *Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Balance in the Interpretation of the Quran)*, Qom: Dāftar Intishārāt Islāmī Jam'iyat Mudarrisīn Hawzah 'Ilmīyah Qom, ' <sup>½</sup> ' AH (CE).
- Ev. Tha'labī, Al-Kashf wa al-Bayān 'an Tafsīr al-Qur'ān (The Unveiling and Explanation of the Interpretation of the Quran), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 'EYY AH (CE).
- EA. Zamakhsharī, Al-Kashshāf 'an Ḥaqā'iq Ghawāmiḍ al-Tanzīl (The Revealer of the Realities of the Mysteries of Revelation), Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī, '٤٠٧ AH (CE).