

# Narrative Engagement of Islamic Rationality Scholars Regarding the Comprehensive Nature of the Quran \*

Abolfazl Khorasani <sup>1</sup>and Seyyed Hossein Seyyed-Mousavi <sup>2</sup> and Alireza Azad <sup>3</sup>

#### **Abstract**



The comprehensiveness of the Quran is a defining attribute, emphasizing its applicability to all times and places. Islamic scholars have presented diverse perspectives on the scope of this comprehensiveness. A closer examination reveals that narratives about the Ouran's comprehensiveness are central to shaping theories on this subject. Among contemporary approaches influenced by these narratives is the Islamic Rationality movement. This movement, distinct from the modernist reformist and traditionalist literalist trends, is rooted in authentic Islamic sources while accommodating modernity and transformations. It emphasizes contextualizing Quranic teachings to address contemporary issues. The study examines how scholars from this rationalist trend utilize the narratives of comprehensiveness to advocate for a maximalist interpretation. Using a descriptive-analytical methodology and drawing on historical, narrative, and exegetical sources, the research highlights several findings. Although the complete knowledge of Quranic meanings is exclusive to the infallibles, rational and valid interpretive methodologies can uncover layered meanings of Quranic verses. The rationalist engagement is evident in concepts such as qā'idat al-baṭn (inner meaning), jarī wa tatbīq (application and adaptation), and presenting the Quran as a model. These interpretive approaches demonstrate the Quran's timeless relevance and its capacity to meet humanity's epistemic and practical needs across changing eras.

**Keywords:** Quran's Comprehensiveness, Narratives of Comprehensiveness, Islamic Rationality Movement, Interpretive Engagement, Qāʻidat al-Baṭn, Jarīe wa Taṭbīq.

<sup>3.</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Ferdowsi University of Mashhad; (alirezaazad@um.ac.ir).



<sup>\*.</sup> Date of receiving: 30 August 2022, Date of modification: 13 February 2023, Date of approval: 1 December 2023.

<sup>1.</sup> Doctoral Candidate, Faculty of Theology and Islamic Studies, Ferdowsi University of Mashhad; (abolfazl\_khorasani@yahoo.com).

<sup>2.</sup> Associate Professor, Department of Islamic Studies, Ferdowsi University of Mashhad (Corresponding Author); (shmosavi@um.ac.ir).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# **کنشگری روایی اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی حول جامعیت قرآن\***

# ابوالفضل خراسانی $^{\prime}$ و سیدحسین سید موسوی $^{\prime}$ و علی رضا آزاد $^{\prime\prime}$



چکیده

جامعیت قرآن یکی از ویژگی هایی است که به شمول محتوای آن برای مخاطبان تمامی اعصار و مکانها اشاره دارد. اندیشمندان جریانهای اسلامی درباره قلمرو جامعیت دیدگاههای متفاوتی دارند. با نگاهی به منشاء آراء، روشن می شود که روایات جامعیت قرآن در زمره محوری ترین رهیافت های درون دینی برای شکل گیری نظریات جامعیت قرار دارند. یکی از جریانهای معاصر متاثر از این رولیات، جریان عقلانیت اسلامی است. این جریان دینی اجتهادی که با تکیه بر منابع اصیل دین و در نظر گرفتن تحولات و مدرنیته، از جریان نواندیش تجددگرا و جریان سنتی نص گرا متمایز می شود، دغدغه تحول با عینیت بخشی به آموزههای قرآن را دارد. تبیین کنشگری اندیشمندان این جریان از روایات جامعیت، در عینیت بخشی به آموزههای قرآن را دارد. تبیین کنشگری اندیشمندان این جریان از روایات جامعیت، در جمع آوری داده ها بر اساس منابع تاریخی، روایی و تفسیری به گونه اسنادی صورت گرفته است. از یافتههای مهم این نوشتار، علی رغم اینکه علم حقیقی به وجود تمام معارف قرآن در انحصار معصومان است، کنشگری به مدد روشهای عقلی اجتهادی معتبر نسبت به مفاد روایات اشتمال حداکثری و در جری و تطبیق یا مدل و الگو بودن قرآن مطرح شده اند، از شواهد این روشهای اجتهادی هستند. با نتیجه دستیابی به لایههای مختلف مدالیل قرآنی است. کنشگریهای روایی که در قالب قاعده بطن یا جری و تطبیق یا مدل و الگو بودن قرآن مطرح شده اند، از شواهد این روشهای اجتهادی هستند. با تثبیت این کنشگریها، می توان به عدم تاریخمندی فهم قرآن و پاسخگویی آن به تمام نیازهای معرفتی تثبیت این کنشگریها، می توان به عدم تاریخمندی فهم قرآن و پاسخگویی آن به تمام نیازهای معرفتی و معیشتی آدمیان در بستر سیال زمان یی برد.

واژگان کلیدی: جامعیت قرآن، روایات جامعیت، جریان عقلانیت اسلامی، کنشگری، قاعده بطن، جری و تطبیق.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۱/۰۶/۰۸، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۱/۱۱/۲۶، و تاریخ تأیید: ۱۲۰۲/۰۹/۱۰.

۱. دانشجوی دکتری مدرسی معارف اسلامی، گروه معارف اسلامی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه فردوسی مشهد، مشهد، ایران . (abolfazl\_khorasani@yahoo.com).

۲. دانشیار گروه معارف اسلامی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه فردوسی مشهد، مشهد، ایران (نویسنده مسئول). (shmosavi@um.ac.ir).

۳. استادیار گروه معارف اسلامی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه فردوسی مشهد، مشهد، ایران . (alirezaazad@um.ac.ir).



#### مقدمه

یکی از انتظارات مهم از قرآن، استفاده از معارف آن به منظور پاستخگویی به نیازهای معرفتی و معیشتی هر عصر است. در این باره، جریانهای مختلف نظریات متفاوتی داشته اند. این نظریات، تابع علل و زمینه هایی هستند که مفسر هر جریان را به برداشت متفاوت از قرآن سوق داده است. یکی از جریانهای پویایی که در این زمینه دغدغه های متفاوتی پیرامون قلمرو قرآن دارد، جریان عقلانیت اسلامی است. این جریان مصر بر استخراج و اجرای معارف قرآن در تمام ابعاد زندگی انسان معاصر است. باور به جامعیت حداکثری قرآن، پیش فرض مستحکم فعالیتهای تفسیری جریان عقلانیت اسلامی است. این باور باعث می شود اندیشمندان این جریان به طور معقول و قاعده مند پیرامون آیات در تمام عرصه ها کنشگری کنند، البته با تعامل سازنده با نظریه های علوم انسانی معاصر.

با توجه به کثرت زمینه ها و علل درون و برون دینی برای کنشگری این جریان در اتخاذ مبنای خویش و عدم وضوح کافی در چگونگی نقش کنشگرانه این جریان در شکلگیری و تقویت این مبنا، مسالهای که مقاله پیش رو به دنبال آن است، تبیین چگونگی کنشگری اندیشمندان این جریان از آبشخور فکری متأثر از روایات است. این تبیین در کاهش عدم شناخت دقیق از تحلیل آنها برای سایر پژوهشگران در فرآیند رسیدن به گستره حداکثری قرآن، راهگشا خواهد بود.

پیرامون موضوع جامعیت از دیدگاههای مختلف و به خصوص جامعیت قرآن از منظر روایات، پژوهشهای درخور تقدیری با عناوین متفاوت انجام شده است. نزدیک ترین عناوین پژوهشی به تحقیق حاضر، کتاب «از ژرفای دریا؛ تحلیلی بر سطوح معنایی و باطنی قرآن» تألیف سید محمدحسین میری و مقاله «شمول منابع نقلی دینی در قلمرو نیازهای بشری» تألیف محسن قاسمپور است. هیچیک از آثار ارزنده فوق به مساله پژوهشی نوشتار حاضر یعنی «کنشگری روایی جامعیت قرآن از نگاه جریان عقلانیت اسلامی» نپرداخته اند. پژوهشگر در این تحقیق تلاش می کند چگونگی کنشگری روایی اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی را در قالب برخی قواعد روشمند و الگوهای منطقی برای دستیابی و توسعه فهم حداکثری از قرآن، توصیف و تحلیل نماید. بدیهی است که کنشگری مذکور، از ضرورتهای مقدماتی جهت تبیین ظرفیت پاسخگویی قرآن به تمام نیازهای بشری در هر زمان، مکان و موضوعی است.



#### الف. مفهومشناسي

#### ۱. حامعیت

واژه «جامعیت» است مصدر صناعی و از ماده «جمع» به معنای ضمیمه نمودن و پیوست اشیاء است (احمد بن فارس، ۲۴۰۴: ۱۴۰۹). در بعضی منابع، این لغت به معنی «شمول و فراگیری» آمده است (سیاح، ۱۳۸۶: ۲۸۲)ظ. به علت نوپیدا بودن، در اصطلاح دانشمندان تفسیر و علوم قرآنی تعریف واحدى ندارد و تعاریف مختلفي درباره آن وجود دارد. برخي آن را به معناي شمول و فراگير بودن آيات و آموزههای قرآن نسبت به همه شئون زندگی بشر در تمامی دورانها و اعصار می دانند (مودب، ۱۳۹۰: ۲۳۳). محققان دیگر، جامعیت را به شمول قرآن بر تمام نیازهای اساسی و برنامههای زندگی بشر، به معنای وجود مجموعه دستورها و رهنمودهایی که پاسخگوی نیازهای انسان در مسیر رسیدن به سعادت در هر عصری باشد، تعریف کردهاند (ایازی، ۱۳۸۰: ۱۲).

آنچه از واژه «جامعیت» در این نوشتار موردنظر است، بیانگری حداکثری قرآن در محتوا اعم از موضوعات و مسائل مختلف است. این ارائه محتوای حداکثری، مختص معاصران نزول نبوده، بلکه در همه زمانها و مکانها، در تمامی ابعاد فردی، اجتماعی، دانشی و ارزشی، مادی و معنوی، قابلیت هدایتگری دارد. البته، عده ای از اندیشمندان، جامعیت قرآن را به معنای وجود تمام حقایق عالم، اعم از جزیبات مسائل دانش های انسانی، تاریخی، فلسفی و حوزه علوم تجربی همچون پزشکی، شیمی، فيزيك، كيهانشناسي و... مي دانند. اين نگاه كه از آن به جامعيت عام و مطلق تعبير شده، در اين مقاله مورد نظر نیست (اکبری، ۱۳۹۴: ۵).

#### ٢. عقلانىت

«عقلانیت» مصدر جعلی واژه «عقل» و به معنای خردورزی است (معین، ۱۳۸۶: ۱۰۸۱/۱). ویژگی ای است که هر انسانی در برتو قوه عقل می تواند بدان دست یابد (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۵۹/۲). عقلانیت در این مقاله به معنای اعتبار استفاده از عقل و روشهای عقلی در فهم، اندیشهورزی و توسعه مفاهیم و مدالیل قرآنی در هر زمان و مکان است. در قرآن نیز بر اهمیت و لزوم عقلانیت بهمنظور نیل به معارف بلند قرآن تأکید شده است (تو به: ۱۲۲). مرحله اعلای عقلانیت، احتهاد روشمند است، که در کنشـگریهای عمیق پیرامون فهم معارف و علوم وحیانی همواره مورد تأکید اندیشـمندان اسـلامی می باشد (کلانتری، ۱۳۸۲: ۲۹۱).



عقلانیت مورد بحث در این نوشتار، متعلق به جریانی در سده اخیر است. این جریان که موسوم به عقلانیت اسلامی است، از درون جریان فکری سنتی پا به عرصه وجود گذاشته و مصمم است با اتکا به میراث سلف، و با مدد از خرد و روشهای عقلی، تحولاتی نوین در فهم دینی انجام دهد (عظیمی شوشتری، ۱۳۹۵: ۱۵). از دیدگاه اندیشمندان این جریان، به هیچوجه نمی توان کنشگری عقل در فهم نصوص قرآنی را نادیده انگاشت؛ بلکه می توان به کمک عقل از گزارههای قرآنی برداشتهای عمیق فراوانی داشت (مطهری، ۱۳۷۴: ۱۸۹/۳).

در نگاه جریان «عقلانیت اسلامی»، عقلانیت افراطی همانند عقل گرایی معتزلیان مذموم است. مقصود از عقلانیت در منظومه فکری اندیشمندان این جریان، عقلانیت معتدل است، به گونهای که اعتبار عقل و روشهای عقلی از قلمرو دین نمی کاهد؛ و از سوی دیگر به منظور حفظ نصوص دینی، اهمیت و ارزش عقل نادیده گرفته نمی شود، بلکه اعتبار توامان عقل و وحی، مسیری برای نیل به حقیقت است (جعفری، ۱۳۹۰: ۴).

#### ۲. کنشگری<sup>۱</sup>

واژه «کنش» به فعل، رفتار، عمل، رسم و کردار و «کنشگر» به فعال و عمل کننده معنا شده است (معین، ۱۳۸۶: ۱۴۰۵/۲). ویژگی هایی نظیر آگاهانه بودن، وابسته به اراده بودن، هدفدار و معنادار بودن، باعث تمایز کنش انسان از رفتارهای دیگر می گردد. بنابراین، هر انسانی که با عمل خویش بهصورت آگاهانه، ارادی، هدفمند و معنادار به دنبال تغییر وضعیت موجود به وضعیت مطلوب در حیطه مورد نظرش است، عمل کنشگری را انجام می دهد (آقاجانی و همکاران، ۱۴۰۰: ۳).

اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی با اعتقاد به ثبات توام با پویایی آموزههای دین، با حفظ ساختار تراث دینی گذشته، در برابر تحولات همه جانبه مدرنیته دغدغه تحول دارند، به کنشگری متناسب با مقتضیات زمانه در منابع دینی در موضوعات مختلف پرداختهاند. یکی از این موضوعات، قلمروی جامعیت قرآن است. با توجه به تعریف اندیشمندان این جریان از جامعیت، که قرآن را به گونه ای حداکثری پاسخگو به نیازهای انسانی در هر زمان و مکانی تفسیر نمودهاند، طبیعتاً اندیشمندان این جریان خواهان شکستن هر بن بست حاصل از نگرش سطحی به جامعیت، خصوصاً با کنشگری روشمند در زمینه های اصلی شکل دهنده نظریه جامعیت، به ویژه روایات مرتبط با جامعیت هستند (عظیمی شوشتری، ۱۳۹۵: ۲۰).



## $^{1}$ ب. جریان عقلانیت اسلامی و تطورات آن

این جریان در برخی نوشته ها با نام های «نواندیشان سنتگرای دینی» یا «نوگرایان دینی» نیز شناخته می شود (طباطبایی فر، ۱۳۹۵: ۲۳). هسته اولیه شکل گیری آن مصادف با شروع غیبت کبرای حضرت ولی عصر (عج) است (عظیمی شوشتری، ۱۳۹۵: ۹۸). بر اساس مبانی این جریان، در عصر غیبت، رهبران واجد شرایط با مراجعه به منابع دینی در حوادث واقعه موظف به رفع نیاز مندی های مختلف هستند (همان، ۹۹). همین عامل، انگیزه و زمینه جدی تألیف کتب جامع احادیث در زمینه های فقهی، عقاید و معارف قرآن را موجه ساخت (معارف، ۱۳۸۷: ۳۲۹).

با طول کشیدن غیبت کبری، دیگر نقل احادیث ساده در تألیف کتب، از جمله نوشتههای مرتبط با معارف قرآن به علت نیازمندیهای بیشتر انسانها پاسخگو نبود (بهجتپور، ۱۳۹۱: ۸۹). این مسئله در تفکر اهل سنت به علت اعتقاد به انسداد باب اجتهاد جلوه بیشتری داشت (باروت، ۲۰۰۰: ۸۴). این معضل در تفسیرنگاری تا سدههای اخیر با قدری تفاوت در دیدگاهها ادامه داشت (جمشیدی، ۱۳۸۲: ۹۰).

با اینکه عواملی نظیر انحطاط سیاسی حاکمان مسلمان، رویارویی با تمدن و صنعت غرب، توسعه آموزههای دینی را در قرون اخیر به حالت تدافعی در آورده بود (عنایت، ۱۳۶۳: ۲۱)، اما مواجهه جریان عقلانیت با این موانع انفعالی نبوده است. در یک دید کلی، می توان سه مرحله تطور فکری برای این جریان از حدود سه قرن پیش تا دهههای اخیر تصور نمود.

1. شکلگیری جریان برپایه شعار «العود الی القرآن»: در این برهه، کلیت جریان عقلانیت با تاثیر پذیری از نهضت بازگشت به قرآن، توانست با بازیابی معارف متناسب با نیازهای نوپدید و تحولات زمانه، مجموعهای از تفاسیر با گرایشهای متفاوت علمی، اجتماعی، مادی و کلینگر به جامعه عرضه کند (ذهبی، بیتا: ۳۴۶/۲).

7. استمرار جریان در شاخه تشیع: جنبش بازگشت به قرآن در شاخه شیعی این جریان با حالتهای افراط و اعتدالگونه تأثیر داشته است (عظیمی شوشتری، ۱۳۹۵: ۱۲۲). این تأثیر در حوزه ایران با رویکرد افراطگونه قرآن بسندگی آغاز شد (محیط طباطبایی، ۱۳۷۰: ۴۵) و در ادامه به شکل اعتدالگونه ای در آثاری نظیر «پرتوی از قرآن» (طالقانی، ۱۳۵۸: ۱۸۸۱) و «تفسیر نوین» دنبال شد (شریعتی، بی تا: ۱).



۳. مواجهه جریان عقلانیت با مدرنیته: در دهههای اخیر، رویکرد متمایز شاخهای از جریان عقلانیت اسلامی که شاکله نوینی در پارادایم عقلگرایی دارد، اهمیت یافته است. چرخش متمایز این جریان، معلول مواجهه جدی متفکران معاصر آن با مؤلفه مدرنیته است. آنان به انگیزه نهادینه کردن حداکثری گفتمان خویش با حفظ ساختارهای سنتگرایی دینی، از طریق کنشگری در آیات و روایات و پیرو آن اصطیاد شیوههای قاعده مند عقلی نوین در همان نهاده های سنتی، شکلگیری تمدن نوین اسلامی را دنبال می کنند. از دیدگاه آن ها شرط تحقق این تمدن، عدم اکتفا به علم ترجمهای محض و التزام به تولید علوم انسانی از قرآن و سنت است (جمالی و همکاران، ۱۳۸۶: ۲۲).

امروزه می توان طیف قابل توجهی از اندیشمندان فعال در مراکز آموزشی و پژوهشی همسو با انقلاب اسلامی را از پرچمداران جدی این جریان معرفی کرد (رضایی آدریانی، ۱۳۹۹: ۱۱۵).

بعد از ارائه کلی مراحل سیر تطور فکری جریان عقلانیت اسلامی در سدههای اخیر، باید متذکر شد مقصود از کنشگری اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی در این نوشته، صرفاً متفکران وابسته به تطور فکری مرحله سوم این جریان است. این پژوهش درصدد تحلیل یکی از مهم ترین منشاهای تحول فکری شاخه مذکور پیرامون جامعیت قرآن است و آن عبارت است از کنشگری حول روایات مرتبط با جامعیت. چنان که ذکر شد، با وجود عدم یک دستی در تمام جهات و جزییات اندیشههای عالمان گفتمان مذکور، به علت کثرت افرادی که تفکرات این گروه را به خصوص در ایران در پوشش نواندیشی، ترویج و تعقیب می کنند، شواهدی از کنشگری روایی شخصیتهای برجسته فکری آن، در تثبیت پروژه جامعیت حداکثری قرآن واکاوی می شود.

# ج. خاستگاههای جامعیت قرآن از دیدگاه جریان عقلانیت اسلامی

اندیشه جامعیت قرآن، موضوعی نوپدید در تفاسیر نیست (طبری، ۱۴۱۲: ۱۸۸۱۴). از گذشته بزرگترین خاستگاه طرح موضوع جامعیت، آیات مرتبط با جامعیت بوده است (نحل: ۸۹). از همان زمان، ادله عقلی نیز این اندیشه را تقویت نموده است (سید رضی، خطبه ۹۱). این موضوع همان طور که در سطور قبل آمد، در قرن سیزدهم و چهاردهم با شعار بازگشت به قرآن و لزوم نگاه عقلانی داشتن به آیات مجدداً مطرح گردید. در این راستا برخی عالمان مسلمان، به پیشتازی جریان سنی، از عقل متناسب با اقتضائات زمانه به عنوان منبعی قابل اعتماد جهت تکاپوهای فکری و فهم بیشتر اجتماعی علمی قرآن استفاده کردند (عماره، ۲۰۰۶: ۲۱/۱). البته عدهای در نشان دادن جامعیت، مسیر افراط را از طریق تطبیقات ناروای تجربههای علمی و عقلی بشری در تفسیر آیات پیمودند (اسکندرانی، ۱۲۹۷: ۶۶).



از دیگر خاستگاههای تفکر جامعیت، تلقی صحابه و تابعین پیامبر و مجموعه روایات رسیده از اهل بیت اهل بستگاههای تفکر جامعیت، تلقی صحابه و تابعین پیامبر و مجموعه روایات رسید اهل بیت اهل بستگاه است (طبری، ۱۴۱۲: ۱۴۱۲؛ ۱۰۰۱). این تراث روایی از سویی دستمایه سترگی در تفسیر آیات مرتبط به جامعیت هستند و از سویی دیگر بن مایه فکری ایجاد خاستگاههای کلامی در نوع نگاه به اندیشه جامعیت و میزان قلمرو آن شده اند. در مقابل، در دوره معاصر عالمانی با استدلال نفی تقلید و ضرورت اجتهاد، به روایات به مثابه متونی که به طرز غیریقینی به دست ما رسیده و ظرفیتی برای فهم و ایجاد نگرش خاص در مورد قرآن ندارند، مواجهه داشته اند (عبده، ۱۳۴۱: ۱۸۲). در مقابل این تفکر، شاخه سنت گرای نواندیش جریان عقلانیت اسلامی به نقش کلیدی روایات در فهم و بیان قلمرو قرآن باور دارد (صدر، ۱۴۲۱: ۲۱).

اندیشمندان این جریان، کنشگریهای علمی از طریق روایاتی که به صورت مستقیم یا غیر مستقیم ابزاری برای توسعه تبیانیت قرآن هستند، مورد بحث و بررسی قرار داده اند. شایسته است پیش از آنکه شواهد کنشگری روایی برخی افراد منتسب به این جریان در تبیین قلمرو حداکثری قرآن مطرح شود، جهت ایجاد فهم روشن رز از حدود مساله مورد پژوهش، به تحلیل و دسته بندی جنبه های مختلف پیرامون روایات جامعیت پرداخته شود. این روایات متعدد که در کتابهای روایی و تفسیری آمده اند (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۹۸۸؛ ۵۹/۱: ۱۴۱۷)، گرچه برخی از آنها از نظر سند، خالی از اشکال نیستند، اما تعداد آنها به حد استفاضه می رسد. ذکر تمام روایات به دلیل محدودیت در نگارش میسور نیستند، اما تعداد آنها به حد استفاضه می رسد. ذکر تمام روایات به دلیل محدودیت در نگارش میسور فرامذهبی اتخاذ نموده است.

# د. گونههای مختلف روایات چامعیت قرآن مراسانی ومطالعات فریکی

گونه های متفاوت محتوای روایات مربوط به گستره قرآن و نوع کنشگری اندیشمندان در مواجهه با آنها، از دیرباز زمینه شکلگیری دیدگاه های مختلف در فهم و میزان قلمرو قرآن بوده است. بسیاری از این منقولات به مناسبت فراز مهم ﴿تِبْیاناً لِکُلِّ شَیء ﴾ (نحل: ۸۹) و آیات دیگر صادر شده است (انعام: ۳۸). این روایات با توجه به تنوعشان، به سؤالات بسیاری پیرامون جامعیت، حدود آن و جنبه های گوناگون تبیان بودن قرآن پاسخ می دهند.

سهم قابل اعتنایی از نگاه جامع پیش فرض گونه متفکران جریان عقلانیت اسلامی به قرآن، متأثر از همین روایات است. بر اساس روایات (مجلسی، ۱۴۰۳: ۲۰)، قرآن کریم دارای لایههای متفاوت معنایی است و تبیین هر یک از آنها رسالت یکی از مفسران معتبر است. توحه به حنبههای مختلف



روایات جامعیت از سوی عالمان جریان عقلانیت اسلامی، با انگیزه کنشگری فعالانه و به کارگیری آموزه ها و روشهای بر آمده از فحوای روایات است (اسعدی، ۱۳۸۵: ۷۶). دغدغه ای که این گونه بازاندیشی در روایات پیرامون جامعیت را، علی رغم محدودیت زمانی، مکانی و مقتضیات ملحوظه در صدور آنها، موجه ساخته است، پاسخگو نمودن متناسب قرآن با نیازهای انسان معاصر، در راستای تئوریزه کردن نظام جامع قرآنی و خنثی نمودن تئوری پردازی های جریانهای رقیب برای به چالش کشاندن وجه ابدی قرآن است.

به منظور روشن شدن ابعاد مساله، دسته بندی روایات مرتبط با جامعیت و نوع کنشگری جریان حداکثری پیرامون روایات و بیان چالشهای فرا روی آنها که منجر به تأثیر و تأثر مستقیم و غیر مستقیم از نصوص مقوله جامعیت شده، پرداخته و تحلیل لازم ارائه خواهد شد.

# ١. روايات مستقيم بيانگر اشتمال حداكثري قرآن

پیرامون جامعیت قرآن، روایات مستقلی نظیر بیان وجود علوم اولین و آخرین در قرآن (فرات کوفی، ۱۴۱۰ : ۱۴۸۰)، اشتمال آن بر تمام نیازهای بشری (صفار، ۱۴۰۴: ۱۴۰۹)، و روایات حاوی خبرهای گذشته و آینده (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۲۱۱) وجود دارد. این روایات مرتبط با قلمرو قرآن، غیر از روایات ناظر به تفسیر آیات مربوط به جامعیت اند، که برخی از آنها در ادامه نوشتار ذکر می شوند.

روایات اشتمال قرآن بر علوم اولین و آخرین: از پیامبر اسلام منقول است: «من اراد علم الاولین و الآخرین فلیثور القرآن»؛ یعنی «کسی که علم اولین و آخرین را میخواهد، در قرآن جستجو کند» (متقی هندی، ۱۴۰۹: ۵۴۸/۱). مؤید نقل مذکور، روایتی از علی الله که با همین مضمون وارد شده است (فرات کوفی، ۱۴۱۰: ۶۸/۱). در اینکه مقصود دقیق از دانش اولین و آخرین در روایت، منحصر به امور هدایتی و تشریعی مردمان یا اعم از آنها و علوم مادی دنیوی است، هیچ اشارهای نشده است.

روایات مشتمل بر وجود تمام نیازمندی های انسان در قرآن: روایاتی حاکی از پوشش دادن تمام ساحتهای نیازمندی های انسان در پرتو قرآن است. در حدیثی از امام صادق الله منقول است: «إن الله تبارک و تعالی أنزل فی القرآن تبیان کل شی حتی والله ما ترک شیئا تحتاج إلیه العباد حتی لا یستطیع عبد یقول لو کان هذا أنزل فی القرآن إلا و قد أنزله الله فیه»؛ یعنی «خدای متعال بیان هر چیزی را در قرآن نازل کرده است. سوگند به خدا، هیچ چیزی که بندگان به آن نیاز دارند، فروگذار نکرد، تا کسی نتواند بگوید اگر این چیز در قرآن نازل شده بود، مگر آن که خدا آن را در قرآن نازل کرده است» (کلینی، ۱۴۱۳).



نکته درخور توجه این روایت بیان کلی و اجمال تبیان بودن قرآن در شمولیت آن بر علوم و معارف است. در این روایات دقیقاً مشخص نشده مراد از هر چیزی که بندگان به آن نیاز دارند، تنها امور هدایتی و تشریعی است یا اعم از امور هدایتی و تمام نیازهای غیر هدایتی و غیر تشریعی که در هر دوره و زمانهای مردمان متناسب با مقتضیات زمانه در علوم مختلف به آن نیاز دارند. وجه دیگر اجمال آن است که هیچ سازوکاری برای تولید محتوا و استخراج نرمافزارهای متناسب با علوم و معارف گوناگون یا شیوه استخدام هیچگونه نظامواره یا عقلانیتی که در خدمت برداشت معارف قرآن قرار گیرد، مطرح نشده است.

احادیث شمول قرآن بر خبرهای گذشته و آینده: از جمله احادیثی که بر فهم حداکثری محتوای قرآن دلالت دارد، روایات بیانگر اشتمال بر اخبار گذشته و آینده است. از امام صادق الله منقول است: «فیه خبرکم و خبر من قبلکم و خبر من بعدکم و خبر السماء و الارض ولو اتاکم ما یخبر کم عن ذلک لتعجبتم»؛ یعنی «در قرآن، خبر شما، خبر گذشتگان و آیندگان و خبر آسمان و زمین است و اگر به آنچه در قرآن آمده است، به شما خبر دهم، هر آینه تعجب خواهید کرد» (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۹۹۸).

این حلیث نیز بر شمولیت حداکثری معارف قرآن دلالت دارد ولیکن بالاترین فهم محتوایی آن با عنایت به فراز «لو اتاکم ما یخبرکم عن ذلک» متعلق به اهل بیت و از مسیر سنت دانسته شده است. مؤید این مطلب نقل صحیح دیگری از امام صادق این است: «ما من شی إلا و فیه کتاب او سنه»؛ یعنی «هیچ موضوعی نیست مگر آن که در آن آیه ای یا روایت و سنتی وجود دارد» (کلینی، ۱۴۰۷: ۵۹/۱).

سخن ابن مسعود نیز شاهدی دیگر بر عدم دسترسی فهم بشری غیر معصوم بر لایههای معرفتی قرآن حتی در دوره نخستین اسلام است. از ایشان نقل شده: «إنّ الله أنزل فی هذا الکتاب تبیانا لکل شی و لکن علمنا یقصر عما بین لنا فی القرآن»؛ یعنی «همانا خدا در قرآن بیان هر چیزی را نازل کرد؛ لیکن احاطه علمی دانش ما نسبت به آنچه در قرآن برایمان بیان شده، قاصر است» (شوکانی، ۱۴۱۴: ۲۲۶/۳).

روایت ابن مسعود نافی ادعای نفی فهم حداکثری از قرآن نیز نیست. علت آن، با توجه به شرایط زمانی، مکانی و ابعاد گوناگون زیست بوم معاصران نزول، ظرفیت عقلانی لازم و ژرفنگری بایسته عالمانه در زوایای گوناگون معارف قرآن میسر نبوده، و لذا کلام ابن مسعود با عنایت به اقتضائات زمانه صحیح است. این مطلب برای تمامی اعصار کلیت ندارد. با توجه به تطورات فکری مسلمانان و جایگاه ممتاز عقل در فرهنگ عمومی نسلهای بعدی مسلمانان، بالتبع موجبات پیشرفتهای علمی فراهم و اندیشمندان اسلامی با ایجاد سازوکارها و تمهیدات عقلانی برای فهم و دریافت بیشتر معرفتی از قرآن، انگاره عدم توانایی استفاده حداکثری از قرآن را کمرنگ نمودند و تئوری پردازی های تفسیری امروزین در خدمت جامعیت قرآن، شاهد محکمی بر این ادعاست.



#### ۲. عدم کفایت بیانات نقلی و چالش روایات اشتمال حداکثری

در سطور گذشته به گزارش روایاتی که مستقیم بر جامعیت قرآن دلالت داشتند، پرداخته شد. این روایات زمینه ساز دیدگاه های حداکثری جریان عقلانیت اسلامی است. در ادامه به شواهد زمینه ساز چالش برای اشتمال حداکثری روایات پرداخته می شود.

شایان ذکر است، زمینه سازی و تأثیرگذاری روایات شمول حداکثری به گونه ای است که عناصر فعال جریان عقلانیت، به جامعیت مطلق البته نه به معنای جامعیت مطلقی که تمام علوم را به صورت مطلق در گستره قرآن داخل می کند، بلکه جامعیت قرآن، در جمیع امور هدایتی، تشریعی، و فراگیری حداکثری علوم و معارف، معتقد نموده است. البته شمولیت علوم و معارف برای قرآن قاعده مند بوده و به مدد تئوری هایی نظیر «استخدام علوم در فهم بهتر معارف قرآن» و «نظریه علم دینی» شکل گرفته است (رضایی اصفهانی، ۱۳۸۸: ۱۶۱). با وجود این قاعده سازی ها، چالش محوری فرا روی روایات زمینه ساز فهم حداکثری قرآن، تفسیر «تبیانا» در آیه ۸۹ سوره نحل به «بیان هر چیزی در راستای غایت اصلی قرآن یعنی هدایت» است (کریمی، ۱۳۹۰: ۲۱۹). البته این مفسران نفی صریحی نسبت به دربرنداشتن دیگر معارف گوناگون برای قرآن ندارند. در این میان شواهدی وجود دارد که نظریه ایشان را تقویت می کند (ایازی، ۱۳۷۸: ۶۱۹).

## ۳. فقدان رویکرد حداکثری

اندیشمندانی در تحلیل خود به این شاهد تمسک کرده و در تقویت تئوریزه کردن نظریه شمول در قلمرو هدایت مالی قرآن گام برداشته اند. آنان چنین نگاشته اند: اگر هدف قرآن پرداختن به تمام علوم و معارف و رسالت آن کشف و پرده برداشتن از اسرار علوم برای مردم بود، در دیدگاه پیشوایان دین و اندیشمندان مسلمان از همان آغاز این پرده برداری و رازگشایی علوم دیده می شد. شاهد این که در جوامع روایی ما احادیث فراوانی درباره فضیلت قرآن وارد شده است (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۹۸۲)، اما در هیچ یک از آنها دلیل و نشانه هایی مبنی بر این که رسول خداشنگ و امامان معصوم شد تفسیر قرآن را به شیوه علمی به معنای تطبیق، استخراج یا استخدام علوم تجربی، انسانی و قوانین طبیعی با قرآن انجام داده باشند، مشاهده نمی شود (رفیعی، ۱۳۷۹: ۱۵۲/۱).

## ۴. روایات بیانکننده شان هدایتی قرآن

کوشــش برخی دیگر برای نشــان دادن عدم توســعه قرآن در مطلق علوم و معارف، کار را بهجایی رسـانده که برای اثبات قلمرو روایات جامعیت در حیطه شـئون هدایتی و دینی اعم از اصـول و فروع، از



تفسیر روایات جامعیت قرآن با برخی روایات دیگر مدد جستهاند. برای نمونه حضرت علی ایست فرازی از نهج البلاغه فرموده است: «خداوند چیزی از دینش را پنهان نکرده، و آنچه مورد رضایت یا خشم او بود وانگذاشته، جز آنکه نشانهای آشکار و آیتی استوار برای آن قرار داده است» (سید رضی، خطبه ۱۸۳).

در عبارت «خداوند چیزی از دینش را پنهان نکرده»، تأکید بر دینی بودن نیازهای آدمی و وجود پاسخ آن در قرآن، بیانگر تبیینی از جامعیت با محوریت هدایت را در اذهان تداعی می کند. مضاف بر آن، کلام حضرت فاطمه (س) در خطبه فدکیه قرینه دیگری است که با تمسک به آن می توان گستره جامعیت در روایات را به شئون هدایتی و دینی تقلیل داد. این کلام عبارت است از: «در قرآن، حجتهای نورانی خدا و محرمات و مستحبات و رخصتهایی که به انسان بخشیده شده و واجبات، بیان گردیده است» (صدوق، ۱۴۱۰: ۵۶۷/۳).

این فراز با تأکید بر حرامهای معین شده و احکام و قوانین واجب و رخصتها، در کنار گزارههای اخلاقی و فضائلی که قرآن، انسانها را بدان دعوت نموده، دایره اشتمال قرآن را محدود به موضوعات ذکر شده می نماید.

#### ۵. حدیث پیامبر در منابع اهل سنت

حدیث دیگری منقول از رسول خداست و در مصادر اهل سنت موجود است. این حدیث، زمینه تقویت نگرش جامعیت در قلمرو هدایت دینی را فراهم می کند. عبارت آن چنین است: «إذا کان شی من أمر دنیاکم فأنتم أعلم به، إذا کان شی من أمر دینکم فإلیّ»؛ یعنی «اگر چیزی درباره امور مربوط به دنیایتان بود، شما از من آگاه تر هستید و اگر مساله مربوط به دینتان بود، به من مراجعه کنید» (ابن حنبل، بی تا: ۱۵۳/۳).

حدیث مذکور به دلیل عدم سازگاری با آیات قرآن (نجم: ۳ و ۴) و باورهای اصیل کلام شیعی (جوادی آملی، ۱۳۸۷: ۱۵۷) هرگز مورد پذیرش نگارنده نیست. چنانچه برخی محققان نیز به بیان اشکالاتی در سند، محتوا و حتی مضمون آن پرداخته اند (فهیمی تبار، ۱۳۸۹: ۱۹۰) و نقل آن به جهت دفع خدشه ای است که در حجیت قلمرو قرآن ایجاد نموده، به گونه ای که برخی نواندیشان تجدد خواه معاصر آن را در زمره ادله برداشتهای فروکاهشی و تقلیلی خویش از قرآن نموده اند (رضایی، ۱۳۸۸: ۵۲/۲). آنها معتقدند که آموزه های نبوی به مثابه مفسر واقعی و حی در حیطه امور غیر دینی و دنیایی، عرصه را برای ورود ادراکات بشری، در راستای تدبیر امورشان تنگ نمی کند (سروش، ۱۳۷۸: ۷۸).



این مطلب به معنای به رسمیت شناختن ادراکات معرفتی این جهانی انسان و جدا بودن راه علم از راه ایمان و عدم تناقض و تخالف علم و دین است. به گفته یکی از قرآن پژوهان، علم و دین دو امر مختلف، به عنوان جلوههایی از حقیقت مطلق هستند و هر کدام از آنها پاسخگو به یک سلسله نیازهای مادی یا معنوی و فعلی یا ابدی بشری هستند (خرمشاهی، ۱۳۶۴: ۱۲۳).

این تلقی هرگز اختصاص به اندیشه برخی مفسران دوران معاصر که متأثر از مواجهه اسلام و مدرنیته چنین آرایی اتخاذ کردهاند، نمی باشد. این چارچوب فکری در مفسران متقدم نیز وجود داشته است. لذا مفسری نظیر آلوسی با تکیه به این روایت می نویسد: «قرآن بیانگر همه چیز است، اما فقط در حوزه مسائلی که متعلق به دین است» (آلوسی، ۱۴۱۵: ۱۴۱۰). البته برخی نویسندگان با پیش فرض مخدوش دانستن فهم معرفت دینی مفسران تا به امروز پا را از این حد فراتر گذاشتهاند. آنان در چرخشی اومانیستی، فهم مسائل متعلق به دین را در قرآن جستجو نکرده، بلکه قلمرو قرآن را تابع انتظارات آدمیان می دانند (سروش، ۱۳۷۷: ۱۴).

علاوه بر شواهد روایی فوق الذکر که نظریه جامعیت مقید را تقویت میکنند، مطلب حائز اهمیت دیگر آن است که در نگاه بدوی اگر برخی روایات ناظر به جامعیت، بیانگر قلمرو حداکثری قرآن هستند، ولی باید آنها را در کنار روایاتی سنجید که به سنت به عنوان یک منبع مستقل در اخذ معرفت دینی می نگرد. برای نمونه از امام صادق ایش نقل شده: «ما من شی الا و فیه کتاب او سنه»؛ یعنی «هیچ چیزی از امور دین نیست، مگر آنکه در مورد آن کتاب یا سنت وجود دارد» (کلینی، ۱۴۱۳:

حاصل این دسته روایات آن است که همه مطالب در وحی قرآنی نیامده و حتی ائمه پاسخ خود را صرفاً در قرآن یا سنت نبوی نمی یابند. نقش مستقل سنت، حاکی از آن است که در صورت نبود مطلبی در قرآن، سنت به عنوان مکمل، پاسخگوی نیازهای مادی و معنوی بشر در ابعاد گوناگون است (قاسم یور، ۱۳۹۱: ۱۱).

جمع بندی تحلیل روایات قلمرو مقید جامعیت قرآن نشان می دهد که باید روایات دال بر ذی بطون بودن قرآن را به لایه های عمیق و پنهان نیازهای هدایتی، اعم از حوزه های اعتقادی، اخلاقیات و شرایع در هر دوره زمانی مرتبط ساخت. به این ترتیب، نقش هدایت گری قرآن از طریق این ارتباط روایی تضمین می شود (کریمی، ۱۳۹۱: ۲۵۱).



#### د. کنشگری اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی در تعامل با روایات جامعیت

در سطور قبل، ذکر شد که عدهای از دانشوران قرآنی در جمع بندی روایات حول جامعیت، به قلمرو مقید در تمامی لایه ها قائل شده و آموزه های قرآن را به نیازهای هدایتی بشری محدود کردند.

در این میان، برخی پژوهشگران جریان عقلانیت اسلامی با رویکردی متفاوت و تأملاتی دقیق تر در مجموعه رولیات مرتبط با جامعیت، طرحی نو ارائه کرده و در صدد اثبات قلمرو جامعیت حداکثری (بیشینه ای) بر آمده اند.

#### ۱. زمینه چرخش فکری جریان عقلانیت اسلامی در مواجهه با روایات جامعیت

زمینه اصلی نگاه حداکثری به قرآن از سوی اندیشمندان فعال جریان عقلانیت اسلامی، ریشه در تطورات فکری انسان معاصر دارد. در سده اخیر، متفاوت شدن دغدغهها و انتظارات بشری، بر چگونگی مراجعه به نصوص و نتایج مستنبطه از آنها اثر گذاشته است. این امر زمینه مکانیسم اجتهادی پویا را در برخورد فعال تر با متن قرآن فراهم نموده است. در پرتو این تحولات، اندیشمندان عقلانیت اسلامی با کنشگری روشمند عقلانی در مواجهه با روایات، بر این ویژگی تأکید نمودند که قرآن هنوز ظرفیت فراهدایتی لازم برای پاسخگویی به مسائل نوپیدا و عصری را دارد (طباطبایی فر، ۱۳۹۵: ۱۱۴). در این چرخش حداکثری، متفکران این جریان برخلاف جریانهای کمینهای، در پی برداشت سطحی در این چرخش حداکثری، متفکران این جریان برخلاف جریانهای کمینهای، در پی برداشت سطحی یک دسته حلال و حرام الهی از قرآن و روایات مفسره آن نیستند. آنان با توجه به نیازهای معرفتی و معیشتی انسانها در بستر سیال زمان، از طریق راهکارهای نوین مستنبطه از منابع دینی از جمله روایات، درصدد تئوریزه کردن یک مدل نظام مند زیست اسلامی مبتنی بر ساختار معارف جامع قرآنی هستند (کلانتری، ۲۷۸۲: ۲۷۸).

این تمایز دقیقاً مقابل عقلانیت بسته و انعطاف ناپذیر جریان اخباری و شبه اخباری معاصر است. جریانهای پیرو اخباریگری علاقه ای به باز کردن پای عقل و روش اجتهادی در برداشتهای قرآنی به مدد روایات ندارند. از نظر آنان، تمام مسائلی که بشریت تا روز قیامت بدان محتاج است، در همان نص اول یعنی «قرآن» آمده و پی بردن به معارف قرآن در بیشتر موارد برای عقول عامه قابل فهم نیست. تأمل عقلای دینی در نصوص قرآن خطاپذیر است، و صرفاً علم تفسیر آن نزد اهل بیت شرون و در قالب روایات بیان شده و هیچ راهی برای فهم آن جز مراجعه به ظاهر اخبار و سماع از معصومان وجود ندارد (استر آبادی، بی تا: ۴۷).

اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی در عصر حاضر توانسته اند به مدد بازخوانی سنت معصومان، با کنشگری فعالانه و استنطاق تحلیلی حداکثری از روایات، اقدام به ابداع راهکارهای مشروع در توسعه گستره قرآن بنمایند. برخی از مهم ترین این راهکارها در ادامه بررسی می شود:



#### ۲. راهکارهای کنشگری جریان عقلانیت اسلامی در مواجهه با روایات

خدای متعال در خطابی پر معنا وظیفه ای سترگ بر عهده رسول قرار داده است: «و بر تو نیز، قرآن را نازل کردیم، تا آنچه را که به سوی مردم نازل شده است برای آنها روشن سازی» (نحل: ۴۴). طبق این آیه، پیامبر و بالتبع معصومان به تبیین آیات، متناسب با فهم مخاطبان، الزام شده اند.

این آیه بر لزوم وجود علم مطلق به معارف قرآن نزد معصومان نیز دلالت دارد. برخی گفتهاند در آیه مذکور مراد از آنچه به سوی مردم نازل شده، همان قرآن و مقصود از ذکر، وحی دیگری است که بر پیامبر اکرم می نازل شده تا بتواند بر اساس آن، قرآن را در ابعاد مختلف برای مردم تبیین کند (بهجت پور، ۱۳۹۳: ۱۰۴).

این نشان می دهد که در زمان معصومین به اقتضای فهم مخاطبان، سنت در خدمت تکمیل و نهادینه سازی فرهنگ قرآنی و مدل زیست اسلامی نزد شارع بوده است. حال سؤال این است که در دوره معاصر با توجه به عدم حضور معصوم، باید از چه سازوکاری برای استنطاق حداکثری از قرآن مطابق با مقتضیات زمانه، انتظار بشر و نیاز انسان معاصر استفاده کرد.

جریان عقلانیت اسلامی در عصر حاضر توانسته به مدد بازخوانی سنت معصومان، با کنشگری فعالانه و استنطاق تحلیلی حداکثری از روایات، اقدام به ابداع راهکارهای مشروع در توسعه گستره قرآن بنماید. برخی از مهم ترین این راهکارها در موارد ذیل احصاء می شود:

# ١-١. التفات به ذو بطوني قرآن

از جمله روایاتی که اندیشمندان وابسته به جریان عقلانیت اسلامی قادر به توسعه فهم حداکثری از محتوای قرآن شده، روایات مرتبط با لایهها و معانی باطنی قرآن است.

آیات قرآن نیز با عدم صراحت ولیکن به گونه ای ملازه ای و ضمنی محتوای رولیات بطون و جری و تطبیق را تأیید می نمایند. آیات دال بر جامعیت و جهانی بودن قرآن نظیر «این کتاب که بیانگر همه چیز است» (نحل: ۸۹)، «این قرآن جز یک یادآوری برای جهانیان نیست» (انعام: ۹۰) و مشابه آن در سوره های: انعام (۱۹)، فرقان (۱)، اعراف (۱۵۸)، سبأ (۲۸)، انبیاء (۱۰۷)، انفطار (۶) از این دسته هستند.

تدبر در روایات حوزه بطن قرآن سبب تأثیر پذیری و به دنبال آن کنشگری فعالانه اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی در راستای گستره جامعیت محتوایی قرآن متناسب با مقتضیات زمانه شده است. در ادامه شواهدی از کنشگری هدفمند که در آثار مفسران برجسته این جریان مشهود است، ذکر و تحلیل لازم انجام می گیرد.



#### شاهد اول: ديدگاه علامه طباطبايي

علامه طباطبایی در مجموعه آثارش نشان داده که با تکیه بر مبانی عمیق فکری اجتهادی و اشراف به چارچوب کلی فکر اسلامی، تنها دغدغه حل مسائل اجتماعی را ندارد (اسعدی، ۱۳۹۷: ۵۹). ایشان در تفسیرشان نیز صرفاً به نیازهای هدایتی جامعه بسنده نکردهاند. او به قرآن به مثابه کتابی هدایت بخش در حیطه های فردی، اجتماعی، اخلاق نظری و عملی، اعتقادی و سیاسی می نگرد. تأثیرگذاری فکری این نظریه پرداز توانمند تفسیری به گونه ای است که امروزه طیف قابل توجهی از شاگردان ایشان در زمره مبرزترین شخصیتهای تفسیری معاصر با رویکردهای جامع عقلانیت اسلامی هستند (اسعدی، ۱۳۹۷: ۶۱).

علامه طباطبایی از معاصرینی است که برای توسعه فهم حداکثری از قرآن در دستگاه هرمنوتیکی تفسیری خویش، از روایات بطن قرآن استفاده نموده است. ایشان با الهام از روایات بطن در تفسیر آیه ۳۶ سوره نساء و ذکر لایههای متفاوت معنایی آن می نویسد: «ظهور یک معنای ساده ابتدایی از آیه و ظهور معنای وسیع تری به دنبال آن و همچنین پیدایش معنایی در زیر معنایی، در سرتاسر قرآن مجید جاری است. با این توضیح، معنای حدیث پیامبر اکرم شخش که قرآن را دارای ظاهر و باطن می دلند، روشن می شود که هر دو از کلام اراده شده اند، جز اینکه این دو معنا در طول هم، نه در عرض همدیگر مراد هستند. همچنین نه اراده ظاهر لفظ، اراده باطن را نهی می کند و نه اراده باطن، مزاحم اراده ظاهر است» (طباطبایی، ۱۳۷۹: ۲۸).

علامه در جای دیگری از همین زمینه برای توسعه مدالیل آیات بهره گیری نموده و به نقل معروف فضیل استناد می کند. فضیل چنین نقل می کند: «سالت ابا جعفر عن هذه الروایه "ما من قرآن آیه الا و لها ظهر و بطن" فقال: ظهره تنزیله و بطنه تأویله منه ما قد مضی و منه ما لم یکن یجری کما یجری الشمس و القمر کما جاء تأویل شی منه یکون علی الاموات کما یکون علی الاحیاء. قال الله تعالی: و ما یعلم تأویله الا الله و الراسخون فی العلم، نحن نعلمه». ترجمه: «از امام باقر علی درباره روایت "ما من قرآن آیه الا و لها ظهر و بطن" پرسیدم، آن حضرت فرمود ظاهر آن تنزیل و باطنش تأویل آن است. بعضی از آن گذشته و بعضی هنوز تحقق پیدا نکرده است. قرآن همچون جریان خورشید و ماه جاری است. هرگاه تأویل چیزی از آن فرارسد واقع می شود. بر زندگان مانند مردگان جاری است. خداوند فرموده: تأویل قرآن را جز خداوند و راسخان در علم نمی دانند؛ و ما آنهاییم» (عیاشی، ۱۳۸۰: ۱۱/۱).

ایشان حتی جری و تطبیق را علاوه بر ظواهر در بطون نیز جاری کرده و به دنبال نهایت توسعه حداکثری فهم مدالیل قرآنی است. انطباق مفاد آیات جهاد با جهاد نفس، انطباق آیات منافقان با مؤمنان



فاست و انطباق آیههای منافقان و مذنبان با مؤمنان اهل مراقبه به دلیل سهل انگاری آنان در یاد الهی، نمونههایی از این توسعهگرایی در نوشتههای ایشان است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۸۴/۳).

بی تردید تعلق مذهبی علامه به مکتب عقلگرای اهلبیت الله در کنشگری و تدبرش در متن روایات تأثیر داشته است. لیکن رویکرد کلان او در تفسیر و توسعه مدالیل قرآنی حتی در مواردی که بیانات نقلی هم در تفسیر آیه وجود دارد، بر مبانی و اصول عقلی مبتنی بر برهانهای عقلی معتبر استوار است و در کنشگری های تفسیری خویش هیچگاه از تفکر منطقی عقلی در درک مصداق های درست کلمات و مدلولات قرآنی غفلت نورزیده است. (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۸/۵۵-۲۷۲؛ ۸/۵۸؛ همو، ۱۳۷۷: ۱۰۷۱).

ایشان زمینه ای مهیا نمود که هر انسانی به فراخور فهم و سلوک عملی بتواند به تفاسیر نوین عمیق تر از قرآن دست یابد. بدون شک این کنشگری علامه پیرامون روایات بطن و جری و تطبیق، چنانچه بعضی از محققان نیز به آن اشاره کرده اند، در توسعه معارف قرآن متناسب با مقتضیات زمانه، خط بطلانیست بر دیدگاه تاریخ مند بودن فهم قرآن و روایات که از سوی برخی متجددان مطرح شده است (اسعدی، ۱۳۹۷: ۷۶).

## شاهد دوم: کنشگری امام خمینی «ره»

امام خمینی به عنوان مهم ترین تئوری پرداز جریان عقلانیت اسلامی در سده اخیر شناخته می شود. ایشان در جایگاه تفسیر رسمی، با گرایش عرفانی معروف است که هرچند کتاب تفسیر مستقلی ندارد اما از لابه لای آثار ایشان می توان رویکرد و گرایش او را دریافت. نگاهی به روش علمی، عملی و به خصوص سخنان ایشان در ابعاد اجتماعی و سیاسی مبتنی بر آموزه های قرآن، بیانگر وجود گرایشی با عقلانیت جامع تفسیری، البته با تأکید بر گرایش اجتماعی به موازات رویکرد عرفانی است (زین العابدین، ۱۲۱۸: ۱۷/۳).

ایشان با تأثیر پذیری از روایات حول قرآن، در توصیف ظرفیت گستره قرآن نگاشته اند: «قرآن دارای منازل، مراحل، ظواهر و بواطنی است که پایین ترین مرحله آن در پوسته الفاظ و گورهای تعینات قرار دارد؛ چنان که در روایت آمده است: «قرآن دارای ظاهر، باطن، حد و مطلع است» (امام خمینی، ۱۳۸۰: ۷۰).

ایشان در جای دیگری آوردهاند: «از برخی روایات مستفاد است، تعدادی از آیات در قیاس با شماری دیگر، از لایههای معنایی ژرفتری برخوردارند» (امام خمینی، ۱۳۷۲: ۳۰۲). این شواهد بیانگر کنشگری فعال امام خمینی در فرآیند برداشت تفسیری حداکثری با تأثیر پذیری نقش خاص



از همینرو، ایشان راسخان در علم را منحصر در اهل بیت ندانسته و آن را دارای تشکیک مراتب میدانند (امام خمینی، ۱۳۷۸: ۱۱۵/۱۹).

اهتمام امام خمینی در توصیه به رویکرد حداکثری داشتن به موضوعات مختلف قرآن ستودنی است. همین امر موجب شده ایشان در آثار خویش به بهرهگیری از آموزههای اهل بیت در استخراج قواعد کلی برای فهم بیشتر قرآن تأکید نمایند (امام خمینی، ۱۳۷۵: ۱۳۵).

## شاهد سوم: دیدگاه علامه معرفت

کنشگری متأثر از روایات در ضرورت توسعه برداشت حداکثری از قرآن، در مکتب فکری امام خمینی و علامه طباطبایی متوقف نشد. در ادامه باید از تئوری سازی قاعده مند مبتنی بر روایات آیت الله معرفت، در جهت بالنده تر کردن روشهای تفسیری منتج به برداشت حداکثری یاد کرد. شایسته توجه است نگاهی به تفاسیر، نمایانگر فضای غالب گفتمان دانش تفسیر تا دوران معاصر به گونه حداقلی است. این مسأله نشان دهنده چارچوب ذهنی مفسران در سنت تفسیری شان است. آیت الله معرفت با اشراف کامل بر تاریخ تحولات فکری تفسیر و مفسران، آشنایی با روشهای اجتهادی، آگاهی از ظرفیت متن قرآن، تأثیر و تأثر از روایات، چارچوبی آفرینش گر در قلمرو معرفتی موضوعات و مفاهیم قرآن در قالب قاعده بطن پیریزی کرد. این نگرش خلاقانه از رویه های مشهور تفسیری قرون گذشته پیروی ننموده است. نظریه ایشان با پافشاری خاص بر حفظ حریم نصوص دینی، مبتنی بر نوآوری بیروی ننموده الهی و پاسخگویی به است. تمام تلاش ایشان در این نگرش، یافتن تفاصیل و جزئیات ناگفته معارف الهی و پاسخگویی به چالشهای معرفتی متناسب با مقتضیات زمانه است.

## تبيين نظريه بطن آيتالله معرفت

قاعده بطن از ابتکارات استاد معرفت است. «بطن» معنای پوشیدهای است که از ظاهر آیه به دست نمی آید (معرفت، ۱۴۱۸: ۲۵/۱). مطابق آن، آیات قرآن چنان خورشید و ماه در حرکت و پویایی دانسته شدهاند. ازاین رو، با از بین رفتن قومی که آیه ای درباره آنان نازل شده، قرآن از بین نمی رود، بلکه آیه بر



اقوامی که در طی زمان خواهند آمد، منطبق میگردد. این معنا از بطن ضامن جاودانگی قرآن برای تمام دورانها است (همان: ۲۷/۱). به بطن در روایات تصریح شده است (صدوق، ۱۴۱۰: ۴۸۵/۲).

آنچه آیت الله معرفت با تمسک به روایات مرتبط با بطون به آن فرامی خواند، القای پیش فرض بنیادین ساختار چند لایه ای قرآن در فرآیند عملیات برداشت از قرآن است. عدم انحصار متن قرآنی به عصر نزول و زمینه سازی ریشه ای برای قابلیت پاسخگویی آن به نیازهای بشر در سایر دورانها است (رضایی آدریانی، ۱۳۹۸: ۷).

#### کنشگریهای روایی تکوین دهنده قاعده بطن

نظریه بطن آیت الله معرفت، ریشه در مبانی ای دارد که رولیات سهم فراوانی در تکوین آن مبانی دارند (کلانتری، ۱۳۸۷: ۶۵/۵). مهم ترین آن، مبنای جاودانگی است که حاصل انتزاع کنشگرانه این طیف متفکران عقلانیت اسلامی از روایات به خصوص روایت فضیل از امام باقر الله است (صفار، طیف متفکران عقلانیت اسلامی از روایات به خصوص روایت فضیل از امام باقر الله است. لایههای مختلف معنایی که در روایات به گونه های مختلف از آن یاد شده، تائیدکننده این مبناست (صدوق، مختلف معنایی که در روایات نو وجوه بودن قرآن و احادیث مرتبط با بطن، تأویل و جری قرآن بیانگر لایههای متفاوت معنایی هستند (کلانتری، ۱۳۸۷: ۶۵/۵). ذو وجوه بودن قرآن از این روایت نبوی مأخوذ است: «القرآن ذلول ذو وجوه فاحملوه علی احسن وجوهه»: «قرآن انعطاف پذیر و چندگونه است، لذا آن را بر بهترین گونه هایش حمل کنید» (طبرسی، ۱۴۰۶: ۸۱/۱).

یکی از اندیشمندان قرآنی این جریان، در رابطه با نقش سازنده این دسته از روایات در گسترش برداشتهای قرآنی نگاشته است: «قدر متیقن این روایت، وجود لایههای معنایی مختلف برای عبارات قرآنی و پذیرش مصادیق گوناگون حداکثری برای آیات در گستره زمان است. این ویژگیها، مدلولات را تعمیم پذیر و قابل تجرید از خصوصیات عارضی می داند و ماهیت زبان قرآن را از حد ماهیت زبانهای عمومی و متعارف فراتر می برد و از آن زبانی خاص می سازد که به غرض جاودانگی، شمول و جامعیت و در نتیجه پویایی قرآن بیان شده است (اسعدی، ۱۳۸۶: ۱۱۸).

وصف «ذو وجوه» در روایت مذکور از واقعیتی ژرف درباره قرآن حکایت می کند که برای نیل به قلمرو وسیع علوم و معارف قرآنی در خور توجه است. منشأ جامعیت قرآن بر وجوه گوناگون از ثمرات این وصف است. این جامعیت وجوه ناصواب نیز در برمی گیرد (همان: ۷۶). عبارت «فاحملوه علی احسن وجوه» بیانگر تداعی وجوه ناصواب از قرآن است. به عنوان نمونه، برخی از وجوهی که عمدتاً در آثار قرآن پژوهان اهل سنت به ناحق از طریق نظریه استخراج علوم یا تطبیق و تحمیل نظریات علمی



برداشت شده، از این سنخ هستند (رفیعی، ۱۳۸۶: ۸۳). در مقابل این رویکردهای بی ضابطه، متفکرانی با تأثیر پذیری از قاعده بطن آیت الله معرفت با ابداع نظریاتی همچون «نظریه استخدام علوم در فهم بهتر قرآن»، با رعایت ضوابط تفسیر معتبر، سازگاری درونی و بیرونی آیات را مدنظر قرار داده و زمینه برداشت صحیح حداکثری از معارف وحیانی را مهیا نموده اند (رضایی اصفهانی، ۱۳۸۳: ۳۸۰).

واقعیت آن است که پویایی تفسیری در عصر حاضر در برخی موارد به صورت قهری متأثر از یافته های جدید عقلانی و تجربه های نوین بشری است. میزان عقلانیت مخاطب، بستر زمانی و شرایط منطقه ای در قبض و بسط دریافت معرفت قرآنی متفاوت است. اندیشمندی نظیر آیت الله معرفت با انگیزه جهت دهی صحیح و منضبط و در نتیجه جلوگیری از به هم گسیختگی فهم ها، به پشتولنه روایات، به تئوری پردازی قاعده بطن پرداخت. این قاعده مند سازی فهماند که فهم مطلق و تام قرآن در حیطه ظهر و بطن، تفسیر و تأویل ویژه معصومان است. دیگر مخاطبان در هر دوره زمانی با رعایت ضوابط معتبر به میزان فهم و مرتبه ادراکی قادر به فهم حداکثری از قرآن هستند (رضایی آدریانی، ۱۳۹۹).

شاهد مدعای فوق حدیث امام صادق است. از آن حضرت پرسیده شد: «ما بال القرآن لا یزید بالنشر و الدرّسه الا غضاضه»؛ «چرا هر چه قرآن بیشتر خوانده و در آن تدبر می گردد، بر تازگی آن افزوده می شرد؟» امام الله فرمود: «لأنّه لم ینزل لزمان دون زمان و لا لناس دون ناس و لذلک ففی کل زمان جدید و عند کلّ ناس غضّ.» (صدوق، بیتا: ۲۳۹) «زیرا قرآن برای یک زمان و برای مردم معین نازل نشده است، بلکه برای همه زمانها و برای همه مردم است. از این جهت در هر زمانی نو است و نزد هر مردمی تازه است». علامه معرفت بالغ بر ده مرتبه به این روایت استناد کرده اند و همین مسئله نشان دهنده اهتمام ایشان به مسئله جامعیت قرآن است (معرفت، ۱۳۸۳: ۱۵/۱).

از نکات درخور توجه روایت مذکور آن است که الفاظ قرآن اسیر مردمان و فرهنگ عصر نزول نیست. قرآن حکم کتاب طبیعت را دارد. لازم است در هر دورهای متناسب با مقتضیات زمانه آن را مورد مطالعه قرار داد و یی به حقایق نهفته آن برد.

#### ١-٢. التفات به روايات غيرمستقيم

معصومان از سده های نخستین شکلگیری فرهنگ اسلامی، جهت جلوگیری از انحرافات در فهم اسلامی، از ارائه اصول تعلیماتی در قالب روایات غفلت نورزیده اند. آنان با آموزش شیوه تفسیر مبتنی بر اصول و قواعد، بیان کرده اند که روش شایسته برای فهم معانی کلام خدا چیست و کیفیت احاطه بر نکات دقیق و اسرار این کلام جاودانه الهی چگونه است (معرفت، ۱۳۷۹: ۴۴۷/۱).



بر این اساس، اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی معتقدند هرگز نباید نقش تعلیمی برجسته معصومان، به مثابه برترین مفسران آشنا به ظاهر و باطن قرآن، در هیچ دوره زمانی پنهان بماند. نکته حائز اهمیت در استفاده از آموزشهای معصومان آن است که باید مفسران سعی کنند دچار خلط در الگوبرداری میان روایات در حیطه تفسیر ظاهر و باطن یا تفسیر و تطبیق و ذکر مصداق نشوند.

تعالیم روش شناسانه تفسیری معصومان به نوعی تکمیل کننده عقلانیت حداکثری برگرفته از روایات جامعیت و بطن است. این تعالیم در قالبهای مختلفی ارائه شده و منجر به تسهیل فهم روشمند معارف قرآن می گردد. در واقع، این روایات تاییدی است بر این که فهم از قرآن منحصر در ظاهر و الفاظ مندرج در آن نیست، بلکه با استفاده از مناطات خاصی می توان این عقلانیت را توسعه داد.

## اصول كليدى تعليمي روايات براى توسعه فهم قرآن

نمونه هایی از روش های تعلیمی موجود در روایات معصومان هی که به مثابه اصول کلیدی در جهت توسعه فهم حداکثری قرآن استفاده می شوند عبارت اند از: روش تبیین مجملات قرآن (راوندی، ۱۴۰۵: ۱۹/۱: ۱۹/۱)، توجه به سیاق آیات (مجلسی، ۱۴۰۳: ۱۳۷/۲۴)، تکمیل ظرافت گونه ناگفته های احکام (حر عاملی، ۱۴۰۹: ۱۴۰۸: ۴۹۰/۱۸)، تحذیر از تفسیر به رأی (سید رضی، خطبه ۱۱۰)، تقیید مطلقات (عیاشی، ۱۴۱۱: ۲۶۷/۱)، تخصیص عام (صدوق، ۱۴۱۰: ۹۱/۴)، و مهم تر از همه این موارد قاعده «جری و تطبیق» (حویزی، ۱۴۱۲: ۵۰۱/۳).

اهمیت تمسک به قالبهای روشی معصومان در دوره معاصر به اندازهای است که خود معصومان از همان سده های نخستین، دغدغه مند به دنبال ایجاد شبکه های تبیین دینی در میان پیروان خویش بوده اند. ایشان فراتر از عملیات تفسیر و زدودن ابهامات، با آموزش دادن برخی عناصر مستعد، این زمینه را مهیا نمودند تا مردم به مدد تعلیماتشان، بالقوه توان مراجعه به قرآن و فهم آن در چارچوبهای مشخص شده مذکور را پیدا کنند (بهجت پور، ۱۳۹۱: ۳۳۹).

نگاه عالمان برجسته شیعی نظیر علامه مجلسی (مجلسی، ۱۴۰۳: ۲۷/۵)، علامه طباطبایی (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۴۲/۱)، و آیت الله معرفت (معرفت، ۱۳۸۳: ۳۰/۱) همواره به این اصول معطوف بوده است. آنان به صورت مکرر در آثار خویش از آنها نام برده، و در آراء تفسیری از آنها بهره برده اند. قرآن پژوهان متأخرتر جریان عقلانیت اسلامی نیز به مجاز بودن استفاده از این اصول برای مفسران غیر معصوم تأکید نموده اند (بابایی، ۱۳۸۵: ۱۲).



#### شاهدی از روایات غیرمستقیم

از جمله مؤیدات روایی که متفکران جریان عقلانیت اسلامی را در برداشت حداکثری از معارف بلند و حیانی مشتاق تر نموده، مفاد حدیثی از امام صادق الله است: «نزل القرآن بایاک اعنی و اسمعی یا جاره» (کلینی، ۱۴۱۳: ۴۳۰/۲): «خدای متعال از راه گفتگو با معاصران نزول، با دیگر مردمان سخن گفته است.»

برخی متفکران جریان عقلانیت اسلامی به کنشگری پیرامون روایت مذکور پرداختهاند. آنان در منظومهای کلنگر، قرآن را از بهترین تجربهها در شکل دهی فراگیر روند تحول دینی و معنوی دانستهاند. تجربهای که می تواند در جوامع معاصر کارآمد باشد و با ملاحظه دقیق مؤلفهها، ابعاد، روشها، آسیبها و چالشهای نزول، تکلیف پژوهشگران حوزه علوم انسانی در تئوریسازی اسلامی مبتنی بر قرآن را روشن کند (بهجتپور، ۱۳۹۷: ۲۳).

در این نگاه کنشگرایانه از روایت، معاصران نزول، گروه موضوع تحول قلمداد می شوند. مردم پس از آنها که در فرهنگهای دیگر زندگی می کنند و طبیعتاً تفاوتهایی با معاصران نزول دارند، با الگوبرداری از برنامه تحول این گروه و همانندسازی های هوشیارانه و در سایه پیرایش ملابسات محیطی معاصران نزول و کشف مشترکات انسانی و فطری آنها و بومی سازی مسائل و برنامه تحول قرآن در جوامع هدف، این تجربه را در ساحت زندگی های جدید بازسازی می کنند.

این نگاه کنشگرایانه از روایت مذکور، اوج فهم حداکثری و نگاه جامعنگر به کل قرآن است، چراکه مثبت جامعیت و ماهیت تحولگرایانه کتاب الهی از روزهای نخستین نزول تا زمان معاصر است. همچنین از این روایت به دست می آید که بر مفسران معاصر لازم است، برای کشف مرادهای خدای متعال در فضاهای جدید فرهنگی، با اجرای قواعدی نظیر جری و تطبیق که مرحله بالاتری از تفسیر و موجب تجدید حیات اهداف اسلامی است، به تطبیق قرآن بر شرایط جدید اهتمام ورزند» (همان، ۲۶).

#### نتيجهگيري

بر اساس آنچه گذشت، «جریان عقلانیت اسلامی» گرچه از دوران پس از غیبت کبری وجود داشته است، اما با تطورات فکری سده های اخیر و تحت تأثیر عواملی همچون مواجهه با علوم تجربی، تغییر و تحول نیازهای بشری، ظهور گرایش های تفسیری جدید و برداشت های نوینی از روایات مرتبط با جامعیت، ظهور و بروز یافته است. از آنجا که روایات پرشمار ناظر به جامعیت قرآن (اعم از مستقیم و غیر مستقیم) نیازمند تحلیل و جمع بندی عالمانه و مبتنی بر اجتهاد روشمند هستند، کنشگری حول

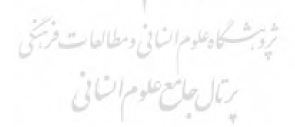


روایات اندیشمندان این جریان بسته به رویکرد آنان متفاوت بوده است. لذا راهکارهایی همچون قاعده بطن، جری و تطبیق، نگاه الگویی به قرآن و همچنین رویکردهایی نظیر جامعیت اعتدالی و حداکثری پدید آمدند.

در یک کلام، می توان گفت و جه مشترک تمامی باور مندان به جامعیت قرآن، پاسخگو بودن این کتاب آسمانی به نیازهای بشر است. اما در توسعه و ضیق این نیازها، کیفیت مواجهه و نوع پاسخگویی قرآن تفاوت هایی مشاهده می شود.

در این نوشتار، بر پایه کنشگری به دور از افراط و تفریط اندیشمندان جریان عقلانیت اسلامی حول روایات و شواهد موجود در آنها، نهایتاً این نتیجه حاصل شد که نزد این جریان، جامعیت قرآن منحصر به امور فردی و حتی هدایتی نیست و سایر ابعاد اجتماعی، سیاسی، اقتصادی، مدیریتی و... را نیز شامل می شود. این نظردیدگاه خود را در دو رویکرد نسبت به روایات جامعیت نشان می دهد: یکی ذوبطونی قرآن و دیگری روشهایی که از ناحیه معصومان برای توسعه فهم از قرآن ارائه شده است.

استنباط آموزه های قرآن در ساحتهای مختلف با توجه به دو رویکرد مذکور به روایات، در دوره معاصر علاوه بر اجتهادات روشمند عقلانی، نیازمند آگاهی از دانشها و شناختهای عمیق دیگری به ویژه در حوزه علوم انسانی و تجربی است تا پاسخهای متناسب با مقتضیات زمانه و در خور توجهی به نیازمندی های انسان معاصر داده شود.





#### فهرست منابع

- قرآن کریم، ترجمه: ناصر مکارم شیرازی.
- ۲. ابن حنبل، احمد، مسند، بیروت: دارصادر، بی تا.
- ٣. احمد بن فارس، مقاييس اللغه، قم: مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٢ق.
- ۴. استرآبادی، محمدامین، الفوائد المدنیه، قم: دارالنشر لاهل البیت، بی تا.
- ۵. اسعدی، محمد، جریان شناسی تفسیر اجتماعی عقلی، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه،
  ۱۳۹۷ش.
  - ۶. اسعدی، محمد، جریان شناسی تفسیر قرآن گرا، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۹۷ش.
    - ٧. اسعدى، محمد، سايهها و لايههاى معنايي، قم: دفتر تبليغات اسلامي، ١٣٨٤ش.
      - ٨. اسكندراني، محمدبن احمد، الاسرار النورانيه القرآنيه، قاهره: بيروت، ١٢٩٧ق.
        - ۹. ایازی، محمدعلی، جامعیت قرآن، رشت: کتاب مبین، ۱۳۷۸ش.
- ۱۰. آقاجانی، نصرالله، جامعه شناسی، تهران: چاپ و نشر کتابهای درسی ایران، چاپ ششم، ۱۴۰۰ش.
- ۱۱. اکبری، فیض الله، جامعیت در قرآن از منظر امام خمینی، قم: پژوهشنامه متین، ش۶۷، ۱۲۹۴ش.
  - ١٢. آلوسي، محمود، روح المعاني، بيروت: دارالكتب العلميه، ١٤١٥ق.
- ۱۳. بابایی، علی اکبر، چیستی باطن قرآن کریم از منظر روایات، علوم حدیث، ش۴۲، ۱۳۸۵ش.
- ١٤. باروت، محمد جمال، الاجتهاد النص، الواقع، المصلحه، بيروت: دار الفكر المعاصر، ٢٠٠٠م.
- 10. بهجت پور، عبدالکریم، روش کشف الگوی اسلامی مهندسی فرهنگی، قم: راهبرد فرهنگ، ش ۲۷، ۱۳۹۳ش.
  - ۱۶. بهجت پور، عبدالکریم، نقش تفسیر تنزیلی در پیشرفت، قم: قبسات، ش ۹۰، ۱۳۹۷ش.
    - ١٧. بهجت پور، عبدالكريم، تفسير فريقين، قم: آثار نفيس، ١٣٩١ش.
    - ۱۸. جعفری، محمد، عقل و دین از منظر روشنفکران، قم: بوستان کتاب، ۱۳۹۰ش.
- ۱۹. جمالی، مصطفی، نهضت نرمافزاری از نگاه مقام معظم رهبری، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، ۱۳۸۶ش.
- ۰۲. جمشیدی، اسدالله، سیر تاریخی تدوین تفاسیر روایی شیعه، قم: معرفت، ش ۰۷، ۱۳۸۲ش.



- ٢١. جوادي آملي، عبدالله، الوحي و النبوه، قم: دارالاسراء، ١٣٨٧ش.
- ٢٢. حر عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعه، قم: موسسه آل البيت، ٩ ١٤٠٥ق.
- ٢٣. حويزي، عبدعلي بن جمعه، نور الثقلين، قم: موسسه اسماعيليان، ١٤١٢ق.
- ۲۴. خرمشاهی، بهاءالدین، تفسیر و تفاسیر جدید، تهران: انتشارات کیهان، ۱۳۶۴ش.
- ۲۵. خمینی، روح الله، آداب الصلاه، تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، ۱۳۷۳ش.
- ۲۶. خمینی، روح الله، شرح دعای سحر، تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، چاپ دوم، ۱۳۸۰ش.
  - ۲۷. خمینی، روح الله، صحیفه امام، تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، ۱۳۷۸ش.
- ۲۸. خمینی، سید روح الله، تفسیر سوره حمد، تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، ۱۳۷۵ش.
  - ٢٩. ذهبي، محمد حسين، التفسير و المفسرون، بيروت: دارالقلم، بي تا.
  - ٠٣. راوندى، قطب الدين، فقه القرآن، قم: كتابخانه آيت الله مرعشى نجفى، ١٤٠٥ق.
- ۳۱. رضایی اصفهانی، محمدعلی، درآمدی بر تفسیر علمی قرآن کریم، تهران: انتشارات اسوه، ۱۳۸۳ش.
- ۳۲. رضایی اصفهانی، محمدعلی، بررسی حدیث تابیرالنخل، نشریه علوم حدیث، ش۲، ۱۳۸۸ش.
- ۳۳. رضایی آدریانی، ابراهیم، مبانی و قواعد استنباط الگوی پیشرفت از قرآن و حدیث، سیاست متعالیه، ش ۲۵، ۱۳۹۸ش.
- ۳۴. رضایی آدریانی، ابراهیم، مجموعه مقالات برگزیده همایش ملی قرآن کریم؛ جامعیت و جهانی بودن، قم: نشر المصطفی، ۱۳۹۹ش.
  - ۳۵. رفیعی محمدی، ناصر، تفسیر علمی قرآن، تهران: فرهنگ گستر، ۱۳۷۹ش.
- ۳۶. رفیعی محمدی، ناصر، سیر تدوین و تطور تفسیر علمی قرآن، قم: مرکز جهانی علوم اسلامی، ۱۳۸۶ش.
  - ۳۷. سروش، عبدالكريم، بسط تجربه نبوى، تهران: موسسه فرهنگى صراط، ١٣٧٨ش.
    - ۳۸. سروش، عبدالكريم، ذاتي و عرضي در دين، مجله كيان، ش ۴۲، ١٣٧٧ش.
  - ۳۹. سروش، عبدالكريم، نامه بشر و بشير، روزنامه كارگزاران، تهران، ۱۳۸۷/۱۲/۲ ش.
    - ۴٠. سیاح، احمد، فرهنگ بزرگ جامع نوین، تهران: انتشارات اسلام، ۱۳۸۶ش.





- ۴۱. سیدرضی، نهج البلاغه، مترجم: محمد دشتی، قم: انتشارات مشهور، چاپ سیزدهم، ۱۳۸۰ش.
  - ۴۲. شریعتی، محمدتقی، تفسیر نوین، تهران: نشر فرهنگ اسلامی، بی تا.
    - ۴۳. شوكاني، محمد، فتح القدير، دمشق: دار ابن كثير، ۱۴۱۴ق.
  - ۴۴. صدر، محمدباقر، المدرسه القرآنيه، قم: مركز بررسي آثار شهيد صدر، ١٢٢١ق.
- ۴۵. صدر، موسی، تحولات تفسیرنگاری در قرن چهارده، قم: پژوهشهای قرآنی، ش ۷ و ۸، ۱۳۷۵ش.
  - ۴۶. صدوق، محمد بن بابويه، عيون اخبار الرضا، تهران: جهان، بي تا.
  - ٤٧. صدوق، محمد بن بابويه، من لا يحضره الفقيه، بيروت: دارالاضواء، ١٤١٠ق.
  - ۴۸. صفار، محمد، بصائر الدرجات، قم: مكتبه آيت الله المرعشي النجفي، ١٤٠٢ق.
  - ۴۹. طالقانی، سید محمود، پرتوی از قرآن، تهران: شرکت سهامی انتشار، ۱۳۵۸ش.
  - ٥. طباطبايي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، بيروت: موسسه الاعلمي، ١٤١٧ق.
- ۵۱. طباطبایی، محمدحسین، قرآن در اسلام، قم: دفتر انتشارات اسلامی، چاپ دهم، ۱۳۷۹ش.
  - ۵۲. طباطبایی، محمد حسین، شیعه در اسلام، قم: دفتر انتشارات اسلامی، ۱۳۷۳ش.
  - ۵۳. طباطبایی فر، محسن، گونه شناسی جریان های فکری حوزه، قم: مکث اندیشه، ۱۳۹۵ش.
    - ۵۴. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دارالمعرفه، ۱۴۰۶ق.
    - ۵۵. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دار المعرفه، ١٤١٢ق.
- ٥٤. عبدالسلام، زين العابدين، منهج الامام الخميني في التفسير، بيروت: قضايا الاسلاميه، ١٤١٨
  - ۵۷. عبده، محمد، تفسير القرآن الكريم، جزء عم، قاهره: شركت مساهمه مصريه، ١٣٤١ق.
- ۵۸. عظیمی شوشتری، عباسعلی، جریان شناسی فکری فرهنگی عقلانیت اسلامی، قم: زمزم هدایت، ۱۳۹۵ش.
  - ۵۹. عماره، محمد، الاعمال الكامله للامام الشيخ محمد عبده، بيروت: دارالشروق، ۲۰۰۶م.
    - ۶۰. عنایت، حمید، سیری در اندیشه سیاسی عرب، تهران: کتابهای جیبی، ۱۳۶۳ش.
      - 81. عياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، تهران: المطبعه العلميه، ١٣٨٠ش.
  - ۶۲. فهیمی تبار، حمیدرضا، «کاوشی در روایت تابیر النخل»، حدیث پژوهی، ش ۴، ۱۳۸۹ش.
- ۶۳. قاسم پور، محسن، «شمول منابع نقلی دینی در قلمرو نیازهای بشری»، پژوهش دینی، ش ۲۵. ۱۳۹۱ش.



- ۶۴. قمی، علی بن ابراهیم، تفسیر قمی، قم: دار الکتاب، چ ۳، ۴۰۴ق.
- ۶۵. کریمی، مصطفی، جامعیت قرآن کریم، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و لندیشه اسلامی، ۱۳۹۰ش.
- ۶۶. کلانتری، ابراهیم، «بررسی نظریه بطون از دیدگاه آیتالله معرفت»، معرفت قرآنی، ج ۵، تهران: فرهنگ و اندیشه اسلامی، ۱۳۸۷ش.
- ۶۷. کلانتری، ابراهیم، قرآن و چگونگی پاسخگویی به نیازهای زمان، قم: نشر معارف، ۱۳۸۲ش.
  - ۶۸. كليني، يعقوب، اصول الكافي، تهران: دار الكتب الاسلاميه، ۱۴۰۷ق.
  - ۶۹. كوفي، فرات بن ابراهيم، تفسير فرات الكوفي، تهران: موسسه الطبع و النشر، ١٤١٠ق.
    - ٧٠. متقى هندى، على، كنز العمال، بيروت: موسسه الرساله، ٩٠٩ق.
    - ٧١. مجلسي، محمدباقر، بحار الانوار، بيروت: موسسه الوفاء، ١٤٠٣ق.
- ٧٢. مجلسى، محمدباقر، مرآه العقول في شرح اخبار آل الرسول، تهران: دارالكتب الاسلاميه، ١٣٧٠ش.
- ۷۳. محیط طباطبایی، محمد، سیدجمال الدین اسد آبادی و بیداری مشرق زمین، تهران: فرهنگ اسلامی، ۱۳۷۰ش.
  - ۷۴. مطهری، مرتضی، ده گفتار، تهران: صدرا، چ ۲۸، ۱۳۸۸ش.
  - ۷۵. مطهری، مرتضی، مجموعه آثار استاد شهید مطهری، تهران: صدرا، ۱۳۷۴ش.
  - ۷۶. معارف، مجید، تاریخ عمومی حدیث با رویکرد تحلیلی، تهران: کبیر، ۱۳۸۷ش.
    - ٧٧. معرفت، محمدهادي، التفسير الاثرى الجامع، قم: موسسه التمهيد، ١٣٨٣ش.
- ۷۸. معرفت، محمدهادی، التفسير و المفسرون في ثوبه القشيب، مشهد: دانشگاه رضوی، ۱۴۱۸ق.
  - ۷۹. معرفت، محمدهادي، تفسير و مفسران، قم: موسسه التمهيد، ۱۳۷۹ش.
    - ۸. معین، محمد، فرهنگ معین، تهران: ادنا، چ ۴، ۱۳۸۶ش.
  - ٨١. مودب، رضا، مبانى تفسير قرآن، قم: انتشارات دانشگاه قم، چاپ چهارم، ١٣٩۶ش.



#### **Bibliography**

- 1. *Quran Karim (The Noble Quran)*, Tarjome: Makarem Shirazi (Translation: Makarem Shirazi).
- 2. 'Abd al-Salām, Zayn al-'Ābidīn, *Manhaj al-Imām al-Khomeinī fī al-Tafsīr (The Methodology of Imam Khomeini in Interpretation)*, Beirut: Qadhāyā al-Islāmīyah, 1418 AH (1998 CE).
- 3. 'Abdoh, Mohammad, *Tafseer al-Quran al-Karīm*, *Juz' 'Amma (The Interpretation of the Noble Quran, Part 'Amma)*, Cairo: Egyptian Joint Publishing Company, 1341 AH (1923 CE).
- 4. 'Ayyāshī, Mohammad bin Mas'ūd, *Tafseer al-'Iyāshī (The Exegesis of al-'Iyāshī)*, Tehran: Al-Maṭba'ah al-'Ilmīyah, 1380 SH (2001 CE).
- 5. 'Azīmī Shūshtarī, Abbas 'Alī, *Jaryān-shināsī Fikhrī Farhangī-ye 'Aqlānīyat Islāmī (Thought-Cultural and Intellectual Currents of Islamic Rationalism)*, Qom: Zamzam Hidayat, 1395 SH (2016 CE).
- 6. Aḥmad bin Fāris, *Muqāyīs al-Lugha (The Lexical Analysis of Language)*, Qom: Maktabat al-'Ilm al-Islāmī, 1404 AH (1984 CE).
- 7. Akbarī, Fayz-Allāh, *Jām 'īyat dar Qur 'ān az Manzar Imām Khomeinī (Completeness in the Quran from Imam Khomeini's Perspective)*, Qom: Pajūhishnāmah Matīn, Issue 67, 1394 SH (2015 CE).
- 8. Alūsī, Maḥmūd, *Rūḥ al-Ma'ānī (The Spirit of Meanings)*, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1415 AH (1995 CE).
- 9. Amārah, Mohammad, Al-A'māl al-Kāmilah li-Imām al-Sheikh Mohammad Abduh (The Complete Works of Sheikh Mohammad Abduh), Beirut: Dar al-Shurūq, 2006 CE.
- 10. Āqājānī, Naṣr-Allāh, *Jāme 'ah-Shināsī (Sociology)*, Tehran: Chāp wa Nashr Kitāb-hā-yi Darsī-yi Irān, 6th Edition, 1400 SH (2021 CE).
- 11. As'adī, Moḥammad, *Jaryān-Shināsī Tafsīr Qur'ān-Garā (The Genealogy of Quran-Centered Exegesis)*, Qom: Pajūhishgāh-ī Ḥawza wa Dānishgāh, 1397 SH (2018 CE).
- 12. As'adī, Moḥammad, *Jaryān-Shināsī Tafsīr-I Ijtimā'ī-'Aqlī (The Genealogy of Social and Rational Exegesis)*, Qom: Pajūhishgāh-ī Ḥawza wa Dānishgāh, 1397 SH (2018 CE).
- 13. As'adī, Moḥammad, *Sāyah-hā wa Lāyah-hā-yi Ma'nāyī (Shadows and Layers of Meaning)*, Qom: Daftar-i Tablīghāt Islāmi-ye Ḥawza-yi 'Ilmīyah, 1386 SH (2007 CE).
- 14. Astarābādī, Moḥammad Amīn, *Al-Fawā'id al-Madaniyya (The Madani Benefits)*, Qom: Dār al-Nashr li-Ahl al-Bayt, n.d.
- 15. Bābā'ī, 'Alī-Akbar, *Chīstī-yi Bāṭin-i Qur'ān Karīm az Manzar Riwayāt (The Essence of the Holy Quran from the Perspective of Narrations)*, 'Ulūm Ḥadīth, Issue 42, 1385 SH (2006 CE).
- 16. Bahjat-Pūr, 'Abd al-Karīm, *Naqsh-i Tafsīr Tanzīlī dar Pishraft (The Role of Descent-Based Exegesis in Advancement)*, Qom: Qabsāt, Issue 90, 1397 SH (2018 CE).
- 17. Bahjat-Pūr, 'Abd al-Karīm, Ravish-i Kashf al-'Ulgī-yi Islāmī-yi Handasī Farhangī (The Method of Revealing the Islamic Model of Cultural Engineering), Qom:





- Rāhbar-i Farhang, Issue 27, 1393 SH (2014 CE).
- 18. Bahjat-Pūr, 'Abd al-Karīm, *Tafsīr Firqayn (The Exegesis of the Two Factions)*, Qom: Āsār Nafīs, 1391 SH (2012 CE).
- 19. Bārūt, Moḥammad Jamāl, *Al-Ijtihād al-Nass: al-Wāqi'*, *al-Maṣlaḥa (Textual Ijtihād: The Reality and Benefit)*, Beirut: Dār al-Fikr al-Mu'āṣir, 2000 CE.
- 20. Dhahabī, Mohammad Hussein, *Al-Tafseer wa al-Mufassirūn (The Interpreter and the Interpreters)*, Beirut: Dar al-Qalam, n.d.
- 21. Fahīmī-Tabār, Hamid Reza, "Kāwashī dar Riwayat Tabyīr al-Nakhl", Hadīth Studies Journal, Issue 4, 1389 SH (2010 CE).
- 22. Hurr Amili, Mohammad bin Hasan, *Wasā'il al-Shī'ah (The Means of the Shī'ah)*, Qom: Institute of Aal al-Bayt, 1409 AH (1989 CE).
- 23. Huwāzī, Abd al-'Alī bin Jum'ah, *Nūr al-Thaqalayn (The Light of the Two Precious Things)*, Qom: Ismailian Institute, 1412 AH (1992 CE).
- 24. I'āzī, Moḥammad 'Alī, *Jām'īyat al-Qur'ān (The Completeness of the Quran)*, Rasht: Kitāb Mubin, 1378 SH (1999 CE).
- 25. Ibn Ḥanbal, Aḥmad, Musnad (The Collection of Hadīth), Beirut: Dār Ṣādir, n.d.
- 26. Ināyat, Hamid, Sīrī dar Andīshah-ye Sīyāsī-ye 'Arab (A Glimpse at the Arab Political Thought), Tehran: Jibī Books, 1363 SH (1984 CE).
- 27. Iskandarānī, Moḥammad bin Aḥmad, *Al-Asrār al-Nūrāniyyah al-Qur'ānīyyah (The Divine Secrets of the Quran)*, Cairo: Beirut, 1297 AH (1879 CE).
- 28. Ja'farī, Moḥammad, 'Aql wa Dīn az Manzar Rūshanfikrān (Reason and Religion from the Perspective of Intellectuals), Qom: Būsṭān-i Kitāb, 1390 SH (2011 CE).
- 29. Jamālī, Muṣṭafā, Nahṣat-ī Narm-'Afzārī az Nīgāh-ī Maqām-i Ma'ṣam-i Rahbarī (A Software Revolution from the Perspective of the Supreme Leader), Qom: Islamic Science and Culture Journal, 1386 SH (2007 CE).
- 30. Jamshīdī, Asad-Allāh, *Sīr-i Tārīkhī Tawdīn Tafāsīr Riwāyī Shī 'ah (The Historical Process of Compiling Shī 'ah Narrative Exegeses*), Qom: Ma'rifat, Issue 70, 1382 SH (2003 CE).
- 31. Jawādī Āmolī, 'Abd-Allāh, *Al-Wahī wa al-Nubuwwah (Revelation and Prophethood)*, Qom: Dār al-Isrā', 1387 SH (2008 CE).
- 32. Kalāntarī, Ibrāhīm, "Baraasī-ye Nazariyyah-ye Butūn az Didgāh-ye Ayatollah Ma'rifat," Ma'rifat Qur'ānī, Vol. 5, Tehran: Culture and Islamic Thought, 1387 SH (2008 CE).
- 33. Kalāntarī, Ibrāhīm, *Qur'ān wa Chīgonagi Pāsokh-gūī be Nīāzhā-ye Zamān (The Quran and the Manner of Responding to the Needs of the Time)*, Qom: Nashr Ma'āref, 1382 SH (2003 CE).
- 34. Karīmī, Mustafā, *Jāmi 'īyat Qur'ān Karim (The Universality of the Noble Quran)*, Tehran: Research Institute of Culture and Islamic Thought, 1390 SH (2011 CE).
- 35. Khomeini, Ruhollah, Ādāb al-Salāh (The Etiquette of Prayer), Tehran: Institute for the Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works, 1373 SH (1994 CE).
- 36. Khomeini, Ruhollah, *Sahīfah Imām (Imam's Collection)*, Tehran: Institute for the Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works, 1378 SH (1999 CE).
- 37. Khomeini, Ruhollah, *Sharh Duʻā' al-Sahār (Commentary on the Du'a of Sahar)*, Tehran: Institute for the Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works, 2nd Edition, 1380 SH (2001 CE).



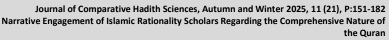


- 38. Khomeini, Seyyed Ruhollah, *Tafseer Surah al-Hamd (Interpretation of Surah al-Hamd)*, Tehran: Institute for the Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works, 1375 SH (1996 CE).
- 39. Khurmashāhī, Bahā' al-Dīn, *Tafseer wa Tafaseer Jadid (New Commentaries and Tafseers)*, Tehran: Kayhan Publishing, 1364 SH (1985 CE).
- 40. Kufī, Furāt bin Ibrāhīm, *Tafseer Furāt al-Kufī (The Interpretation of Furāt al-Kufī)*, Tehran: Institute of Printing and Publishing, 1410 AH (1990 CE).
- 41. Kulaynī, Yaʻqūb, *Uṣūl al-Kāfī (The Sufficient Source of Narration; Principles Section)*, Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah, 1407 AH (1987 CE).
- 42. Maʻārif, Majīd, *Tārīkh-ye ʻĀmmī-ye Ḥadīth bā Rūkard-e Taḥlīlī (A General History of Hadith with an Analytical Approach)*, Tehran: Kabīr, 1387 SH (2008 CE).
- 43. Ma'refat, Mohammad-Hādī, *Al-Tafsīr al-'Atharī al-Jāmi' (The Comprehensive Traditional Interpretation)*, Qom: al-Tamhīd Institute, 1383 SH (2004 CE).
- 44. Ma'refat, Mohammad-Hādī, *Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn fī Thawbihi al-Qashīb* (*Interpretation and Interpreters in Their New Forms*), Mashhad: Razavi University, 1418 AH (1997 CE).
- 45. Ma'refat, Mohammad-Hādī, *Tafsīr wa Mufassirān (Exegesis and Exegetes)*, Qom: al-Tamhīd Institute, 1379 SH (2000 CE).
- 46. Majlisī, Mohammad-Bāqir, *Bihār al-Anwār (Seas of Light)*, Beirut: al-Wafā' Institute, 1403 AH (1983 CE).
- 47. Majlisī, Mohammad-Bāqir, *Mir'āt al-'Uqūl fī Sharḥ Akhbār Āl al-Rasūl (Mirror of Intellect in Explaining the Narrations of the Family of the Prophet)*, Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah, 1370 SH (1991 CE).
- 48. Moʻīn, Mohammad, *Farhang Moʻīn (Moʻīn Dictionary)*, Tehran: Adnā, 4th Edition, 1386 SH (2007 CE).
- 49. Mūddab, Reza, *Mabānī Tafseer Qur'ān (Foundations of Quranic Interpretation)*, Qom: Qom University Press, 4th Edition, 1396 SH (2017 CE).
- 50. Muḥīṭ Ṭabāṭabā'ī, Mohammad, Seyyed Jamāl al-Dīn Asadābādī wa Bidārī-ye Mashriq al-Arḍ (Seyyed Jamāl al-Dīn Asadābādī and the Awakening of the Orient), Tehran: Islamic Culture, 1370 SH (1991 CE).
- 51. Mutahharī, Murtadā, *Dah Goftār (Ten Talks)*, Tehran: Sadrā, 28th Edition, 1388 SH (2009 CE).
- 52. Muṭahharī, Murtadā, Majmūʻah-ye Āthār-ye Ustādh Shahīd Muṭahharī (The Complete Works of Martyr Muṭahharī), Tehran: Sadrā, 1374 SH (1995 CE).
- 53. Mutaqī Hindī, 'Alī, Kanz al-'Ummāl (The Treasure of Deeds), Beirut: al-Risālah Institute, 1409 AH (1989 CE).
- 54. Qāsim-Pūr, Mohsen, "Shumūl Manābi' Naqlī Dīnī dar Qalamrū-ye Nīāzhā-ye Bashar (The Comprehension of the Religious Narrational Sources in the Domain of Human Needs)", Pazhūhish Dīnī, Issue 25, 1391 SH (2012 CE).
- 55. Qummī, 'Alī bin Ibrāhīm, *Tafseer al-Qummī (The Exegesis of Quran of Qummi)*, Qom: Dār al-Kitāb, 3rd Edition, 1404 AH (1984 CE).
- 56. Rafī'ī Mohammadī, Nāṣir, Seer Tadwīn wa Tatwīr Tafseer 'Ilmī-ye Quran (The Historical Development of Scientific Tafseer of the Quran), Qom: World Center for Islamic Sciences, 1386 SH (2007 CE).
- 57. Rafī'ī Mohammadī, Nāṣir, *Tafseer 'Ilmī-ye Quran (Scientific Tafseer of the Quran)*, Tehran: Farhang Gostar, 1379 SH (2000 CE).



- 58. Rawandī, Qutb al-Dīn, *Fiqh al-Quran (The Jurisprudence of the Quran)*, Qom: Ayatollah Mar'ashi Najafi Library, 1405 AH (1985 CE).
- 59. Rezā'ī Adrīānī, Ibrāhīm, *Mabānī wa Qawā'id Istinbāt al-Loghī-ye Pishraft az Quran wa Hadīth (Foundations and Rules for Deriving the Model of Progress from the Ouran and Hadith)*, Siyasat Mut'ālīyah, Issue 25, 1398 SH (2019 CE).
- 60. Rezā'ī Adrīānī, Ibrāhīm, Majmū'ah Maqālāt-e Barkhīdeh Hamayesh-e Melli-ye Quran Karim; Jam'īyat wa Jahānī Būdān (Selected Articles from the National Quran Conference: The Comprehensive and Global Nature of the Quran), Qom: Nashr al-Mustafa, 1399 SH (2020 CE).
- 61. Rezā'ī Isfahānī, Mohammad 'Alī, *Barrāsī Hadīth Tābīr al-Nakhl (Study of the Hadith of the Date Palm Interpretation)*, Journal of Hadith Sciences, Issue 2, 1388 SH (2009 CE).
- 62. Rezā'ī Isfahānī, Mohammad 'Alī, *Daramadī bar Tafseer 'Ilmī-ye Quran Karim (An Introduction to Scientific Tafseer of the Holy Quran)*, Tehran: Aswah Publishing, 1383 SH (2004 CE).
- 63. Ṣadr, Mohammad Bāqir, *Al-Madrasah al-Qur'ānīyah (The Quranic School)*, Qom: Center for Research on Martyr Sadr's Works, 1421 AH (2000 CE).
- 64. Ṣadr, Mūsā, *Tahawulāt Tafseer-Negārī dar Qarn-e Chahār-da (Transformations of Quranic Exegesis in the 14th Century)*, Qom: Quranic Studies, Issues 7 and 8, 1375 SH (1996 CE).
- 65. Ṣaduq, Mohammad bin Bābawayh, 'Uyūn Akhbār al-Ridā (The Sources of the News of al-Ridā), Tehran: Jahān, n.d.
- 66. Ṣaduq, Mohammad bin Bābawayh, Man Lā Yahduruh al-Faqīh (The Jurisprudent for One Who Does Not Have Access to a Jurist), Beirut: Dar al-'Adwā', 1410 AH (1990 CE).
- 67. Ṣaffār, Mohammad, *Basā'ir al-Darajāt (The Insights of the Degrees)*, Qom: Ayatollah Mar'ashī Najafī Library, 1404 AH (1984 CE).
- 68. Sayyāh, Ahmad, *Farhang-e Bozorg-e Jāmeh Novīn (The Great New Comprehensive Encyclopedia)*, Tehran: Islamic Publishing, 1386 SH (2007 CE).
- 69. Seyyed Razi, *Nahj al-Balāghah (The Peak of Eloquence)*, Translated by Mohammad Dashti, Qom: Mashhoor Publications, 13th Edition, 1380 SH (2001 CE).
- 70. Sharī'atī, Mohammad-Taqī, *Tafseer Nooīn (New Interpretation)*, Tehran: Islamic Culture Publishing, n.d.
- 71. Shawqānī, Mohammad, *Fath al-Qadeer (The Manifestations of God)*, Damascus: Dar Ibn Kathīr, 1414 AH (1993 CE).
- 72. Soroush, Abd al-Karīm, *Bast-e Tajrubah-ye Nabawi (The Expansion of the Prophetic Experience)*, Tehran: Sīrāt Cultural Institute, 1378 SH (1999 CE).
- 73. Soroush, Abd al-Karīm, *Dhāti wa 'Ardī dar Dīn (Essential and Accidental in Religion)*, Kiyan Journal, Issue 42, 1377 SH (1998 CE).
- 74. Soroush, Abd al-Karīm, *Nāmah-ye Bashar wa Bashīr (The Letter of Man and the Bringer of Good News)*, Kārgozārān Newspaper, Tehran, 20/12/1387 SH (2010 CE).
- 75. Țabarī, Mohammad bin Jarīr, *Jāmi' al-Bayān fī Tafseer al-Quran (The Comprehensive Collection in Quranic Exegesis)*, Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1412 AH (1992 CE).









- 76. Ṭabarsī, Fadhl bin Hasan, *Majmaʻ al-Bayān fī Tafseer al-Quran (The Collection of Explanations in Quranic Exegesis)*, Beirut: Dar al-Maʻrifah, 1406 AH (1986 CE).
- 77. Ṭabāṭabā'ī, Mohammad-Husayn, *Al-Mīzān fī Tafseer al-Quran (The Balance in Quranic Exegesis)*, Beirut: al-'Alamī Institute, 1417 AH (1997 CE).
- 78. Ṭabāṭabā'ī, Mohammad-Husayn, *Qur'ān dar Islām (The Quran in Islam)*, Qom: Office of Islamic Publications, 10th Edition, 1379 SH (2000 CE).
- 79. Ṭabāṭabā'ī, Mohammad-Husayn, *Shī'ah dar Islām (Shi'ism in Islam)*, Qom: Office of Islamic Publications, 1373 SH (1994 CE).
- 80. Ṭabāṭabā'ī-Far, Mohsen, *Gūneh-Shināsī-ye Jaryān-hā-ye Fikhrī-ye Hawzah* (Typology of Thought Currents in the Seminary), Qom: Makth Andisheh, 1395 SH (2016 CE).
- 81. Ṭālaqānī, Seyyed Mahmūd, *Partawī az Qur'ān (A Glimpse of the Quran)*, Tehran: Public Publishing Company, 1358 SH (1979 CE).

