### Environmental Education and Sustainable Development Open Access

2024, 13(1): 103-117

DOI: 10.30473/EE.2024.69078.2671

#### ORIGINAL ARTICLE

# Analyzing the Colonial Discourse in the Collection of Stories 'Gharibeha va Pesarak Bomi' and Its Impact on the Environment Based on Foucault's Concept of Power

Fatemeh Hayatdavoudi<sup>1</sup>, Asad Abshirini<sup>2</sup>, Mohammad Reza Salehi Mazandarani<sup>3</sup>, Manouchehr Jokar<sup>4</sup>

- 1. Ph.D in Persian Language and literature Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran
- 2. Assistant Professor of Persian Language and Literature Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran
- 3. Associate Professor of Persian Language and Literature Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran
- 4. Associate Professor of Persian Language and Literature Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran.

Correspondence: Fatemeh Hayatdavoudi

Email: f-hayatdavoodi@stu.scu.ac.ir

Received: 10/Jan/2024 Accepted: 16/Apr/2024

#### How to cite:

Hayatdavoudi, F., Abshirini, A., Salehi Mazandarani, M.R., & Jokar, M. (2024). Analyzing the Colonial Discourse in the Collection of Stories 'Gharibeha va Pesarak Bomi' and Its Impact on the Environment Based on Foucault's Concept of Power. Journal of Environmental Education and Sustainable Development, 13(1), 103-117. (DOI: 10.30473/EE.2024.69078.2671)

#### ABSTRACT

Ecological criticism examines the relationship between man and his environment; a relationship that has undergone transformations throughout history. One of the causes of such a transformation is the discourse of colonialism, which is prominent in the collection of stories "Gharibeha va Pesarak Bomi." In this research, we have analyzed the impact of colonial discourse on the environment in the collection of stories "Gharibeha va Pesarak Bomi" by Ahmed Mahmoud to take a small step toward raising awareness in dealing with the environment. Therefore, using a descriptive-analytical method with an interdisciplinary approach, and according to Foucault, in this collection of stories, instead of focusing on the sources of power, we have examined its consequences in order to investigate the destructive effects of colonial discourse on the natural and human environment. This vision is necessary for our human society, which has suffered from environmental crises, to become aware of the appropriate behavior toward the environment. The results of this research on the collection of stories "Gharibeha va Pesarak Bomi" indicate that the discourse of colonization has turned the environment into a subject subjugated to power and distanced it from its object. By moving nature away from its position as an object, it has caused pollution, which has led to problems for human life. In fact, man and the environment have been vehicles for exercising the power of colonial discourse, which is evident in categories such as air and water pollution, disturbance of ecological balance, lack of rainfall, cutting down of palm trees, soil erosion, separation of man from nature, loss of peace from people's lives, noise and visual pollution, poverty, unemployment, migration, creation of tension and conflicts between people, disregard for national and epic foundations, creation of class gaps, and reduced life expectancy. In short, society, economy, and ecology in this collection of stories, influenced by colonial discourse, have been ineffective measures for sustainable development because they have not moved in alignment with it; rather, they have been in opposition to it.

#### KEYWORDS

Discourse Analysis, Colonialism, Environment, Gharibeha Va Pesarak Bomi, Ahmad Mahmoud.

## آموزش محیطزیست و توسعه پایدار

سال سیزدهم، شماره اول، پاییز ۱۴۰۳ (۱۰۳–۱۱۷)

DOI: <u>10.30473/EE.2024.69078.2671</u>

#### «مقاله پژوهشي»

## تحلیل گفتمان استعمار در مجموعه داستانی غریبه ها و پسر ک بومی و تأثیر آن بر محیط زیست بر اساس مفهوم قدرت در اندیشه فو کو

فاطمه حياتداوودي 🍱 اسد آبشيريني ً، محمدرضا صالحي مازندراني ً، منوچهر جو كار ً

 د کتری زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهید چمران اهواز. اهواز. ایران

 استادیار، زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهید چمران اهواز، اهواز ایران.

۳. دانشیار، زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهید چمران اهواز، اهواز ایران.

 دانشیار، زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهید چمران اهواز، اهواز ایران.

> نویسنده مسئول: فاطمه حیات داوودی رایانامه: f-hayatdavoodi@stu.scu.ac.ir

> > تاریخ پذیرش: ۱۴۰۲/۱۰/۲۰ تاریخ دریافت: ۱۴۰۳/۰۱/۲۸

#### استناد به این مقاله:

حیات داوودی، فاطمه. آبشیرینی، اسد. صالحی مازندارنی، محمدرضا و جوکار، منوچهر. (۱۴۰۳). تحلیل گفتمان استعمار در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی و تأثیر آن بر محیطزیست بر اساس مفهوم قدرت در اندیشه فوکو، فصلنامه علمی آموزش محیط زیست و توسعه پایدار، ۱/۱۳، ۱۰۲–۱۱۷۰.

(DOI: <u>10.30473/EE.2024.69078.2671</u>)

#### چکیده

نقد بومگرا به بررسی رابطه انسان با محیطزیستش میپردازد؛ رابطهای که در طول تاریخ دچار دگرگونیهایی شده است که یکی از علل چنین دگرگونیای گفتمان استعمار بوده که در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی نیز نمود بارزی دارد. در این پژوهش به تحلیلی از تأثیر گفتمان استعمار بر محیطزیست در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی از احمد محمود پرداخته شده است تا در دادن آگاهی به انسان ها در رفتار با محیطزیست گامی هرچند اندک برداشته باشد. ازاینرو به روش توصیفی- تحلیلی با استفاده از رویکرد میانرشتهای، بر اساس گفته فوکو در این مجموعه داستانی بهجای سرچشمههای قدرت به پیامدهای آن پرداخته شده است تا تأثیرات مخرب گفتمان استعمار را بر محیط طبیعی و انسانی بررسی کند؛ زیرا چنین دیدی است که برای جامعه انسانی ما که دچار بحرانهای زیستمحیطی شده، در راستای آگاهی در رفتار مناسب با محیطزیست ضروری مینماید. نتایج پژوهش در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی حاکی از این است که گفتمان استعمار محیطزیست را به سوژهای مقهور قدرت تبدیل کرده و آن را از ابژگی خود دور ساخته و با دور شدن طبیعت از جایگاه ابژگیاش آلودگیهایی را رقمزده که معضلاتی را برای زندگی انسان به همراه داشته است. درواقع انسان و محیطزیست محملی برای اعمال قدرت گفتمان استعماری بوده است که ما نمود آن را در مقولاتی چون آلودگی آبوهوا، بر هم زدن تعادل زیستمحیطی، کمبود بارش، قطع درختان نخل، فرسایش خاک، جدایی انسان از طبیعت، دور شدن آرامش از زندگی انسانها، آلودگی صوتی و تصویری، فقر، بیکاری، مهاجرت، ایجاد تنش و منازعات میان افراد، نادیده گرفتن بنیانهای ملّی و حماسی، ایجاد فاصله طبقاتی و کاهش امید به زندگی میبینیم. در کل جامعه، اقتصاد و اکولوژی در این مجموعه داستانی به تأثیرپذیری از گفتمان استعمار معیاری ناکارآمد برای توسعه پایدار بودهاند؛ چون همگام با آن حرکت نکردهاند؛ بلکه در تقابل با آن بودهاند.

#### واژههای کلیدی

تحلیل گفتمان، استعمار، محیطزیست، غریبهها و پسرک بومی، احمد محمود.

#### مقدمه

در آثار بسیاری از نویسندگان معاصر ما مبارزه با استعمار که «بر اساس تعریف واژهنامهی انگلیسی کالینز، رویه و کنش یک قدرت برای تداوم تسلّط بر مناطق یا مردمی ضعیفتر است»(Azodanlu,2021). از همان سالهایی که کشورمان موردتهاجم غربیها قرار گرفت، نمود یافت. ایران ازجمله کشورهایی بود که در همان اولین سالهای آغاز جنگ جهانی دوم به اشغال استعمارگران درآمد و به دلیل سابقه فرهنگی و تمدّن کهنی که داشت، نمی توانست به اسانی اشغال وطن توسط استعمار را قبول كند. گفتمان استعمار با اعمال قدرت علاوه بر این که باعث شکل گیری مقاومت در جامعه ایرانی که در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی نیز نمود بارزی دارد، شد، پیامدهایی را نیز برای محیطزیست طبیعی رقم زد. درواقع تولید مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی مقاومتی در برابر گفتمان استعمار است؛ گفتمان استعماری که معضلهای زیستمحیطی ای را رقمزده است؛ البته این معضلات زیست-محیطی در عصر حاضر تا جایی پیش رفته که زندگی انسانی را با بحران روبهرو کرده است. ازاین روست که هرساله اجلاس-هایی در راستای تلاش برای ایمنسازی محیطزیست در مقیاسی جهانی به تأثیریذیری از گفتمان امنیت محیطزیست برگزار میشود تا راهکارهایی برای برون رفت از بحرانهای زیستمحیطی که زندگی بر کره زمین را به مخاطره افکنده است، اندیشیده شود؛ مثلاً یکی از این مقولات، نگرانی دربارهی تغییرات آب و هوایی است که علاوه بر ایجاد گروه بین دولتی تغییرات آب و هوایی (IPCC) و امضای کنوانسیون چارچوب سازمان ملل متّحد در ریو در سال ۱۹۹۲، اعمال سیاستهای محیطزیستی را هرچند روند توسعه برخی کشورها را تهدید می کند، ضروری می داند. از آنجاکه معضلات زیست محیطی در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی ناشی از اعمال قدرت حاصل از گفتمان استعمار است، ما نیز به بررسی پیامدهای چنین گفتمانی خواهیم پرداخت؛ زیرا همان طور که فوکو نیز می گوید «به جای بررسی سرچشمه های قدرت باید به پیامدهای أن توجه كرد» (Foucault, 2008)؛ زيرا «هدف تحليل فوكو بازیافتن و نجات معرفت دربند است نه برساختن دستگاهی از نظریهی نظام آفرین» (Smart, 2006)؛ درواقع «برنامه فو کو تحلیل صور عقلانیت و شرایط تاریخی مکوّن سوژهی انسانی و

1. Intergovernmental Panel on Climate Change

ابژهساز او برای صور معرفت است.»(Ibid) صور عقلانیتی ابزاری که ما نمود آن را در ارتباط دانش و علوم تجربی می-بینیم؛ دانشی که مجزا از قدرت نیست؛ قدرتی که توجه به پیامدهای آن از اصول اساسی اندیشه فوکو است که در زیر به بررسی پیامدهای این قدرت بر محیطزیست طبیعی و انسانی که گفتمان استعماری باعث اعمال آن شده است، در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی احمد محمود پرداختهشده است.

یژوهشهایی با استفاده از رویکردهای زیستمحیطی در دهههای اخیر گسترش بسیار یافته است. نمونههایی از پژوهشها را می توان در مقالاتی که در این زمینه انجامشده، دید. از مقالههایی که جا دارد در اینجا از آنها نام ببریم، یکی مقالهی «سه گونگی اقلیمی؛ طرحی نو در داستان نویسی اقلیمی جنوب» از رضا صادقی شهپر۲ (2018) است. وی در این پژوهش نشان داده است که سه گونهی اقلیمی با ویژگیهای خاص و متمایز در داستانهای جنوبی وجود دارد که عبارتاند از: اقلیم کارگری- صنعتی، اقلیم دریایی، اقلیم روستایی. دیگری مقالهی «نقد و تحلیل بومگرایی رمان کلیدر با نگاهی به هویت اکولوژیکی شخصیتها در تأثیرپذیری از گفتمان قدرت» از حسنزاده نیری و حیات داوودی (2022) است. نویسندگان در این پژوهش دغدغههای زیستمحیطی شخصیتهای رمان کلیدر دولتآبادی را در ارتباط با طبیعت تحلیل کرده و به این نتایج دستیافتهاند که گفتمان استبدادی قدرت باعث شکل گیری حقیقتی برساخته در شخصیتهای رمان کلیدر و شیشدگی آنان گردیده و آنها را از هویت اکولوژیکی و حقیقت درونی شان که در ارتباط با طبیعت ساختهشده، دور کرده و استقلال و عقلانیت فردمبنایانه را از آنان گرفته است. مقاله دیگر «نقد و تحلیل بومگرایی داستان اهل غرق منیرو روانی پور با نگاهی به گفتمان قدرت» از أبشيريني، صالحي مازندراني، جوكار و حيات داوودي (2021) است. نویسندگان در این پژوهش روابط شخصیتهای داستان را با محیطزیست بررسی کردهاند تا نشان دهند که بر پایهی اندیشههای فوکو، چگونه روابط قدرت در سطوح گوناگون این داستان مؤثر بوده است. در این نوشتار هدف این بوده که رابطهی انسان با محیطزیست و تأثیرگذاری گفتمانهای مختلف که نقش مؤثری در اعمال قدرت دارند، بررسی شود تا زمینهساز آگاهی بخشیدن به انسان در رفتارش با محیطزیست

<sup>2.</sup> Shahpar

باشد و نسبت او را با طبیعت آشکار نماید. مقاله ی دیگر با عنوان «بررسی تطبیقی سبک آسمان آبی دز و پسرک بومی بر اساس فرانقشهای تجربی با نگاهی بر عناصر محلی» از حیدری (2021) است. وی در این پژوهش نشان داده که احمد محمود از کارکرد ارجاعی زبان و فرآیندهای اندیشگانی بر اساس دستور نقشگرای هالیدی برای نزدیک شدن به زندگی روزمره استفاده کرده است. شهبازی، تدینی، منصوری و پاکدل نیز در مقاله «بررسی آثار زیستمحیطی صنعت نفت در داستانهای جنوب ایران بر اساس نقد بومگرایانه» (2021) داستانهای حوادث عامل یدو؛ بلکه به عنوان زمینه ی اصلی داستانها، خود عامل پیشبرد حوادث است و به طور مستقیم بر شخصیتها تأثیر می گذارد.

با توجه به بررسیهای انجامشده تاکنون پژوهشی دربارهی تحلیل گفتمان استعمار در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی و تأثیر آن بر محیطزیست بر اساس مفهوم قدرت در اندیشه فوکو صورت نگرفته است و تفاوت این پژوهش با پژوهشهای انجامشده در این است که پژوهش حاضر به بررسی رابطهی متن ادبی با محیط فیزیکی از منظر گفتمان قدرت فوکو پرداخته تا نشان دهد که در گفتمان استعمار نه تنها انسانها بلکه محیطزیست نیز به سوژههایی مقهور قدرت تبدیل میشوند که پیامدهای مخربی برای زندگی زیستی و انسانی دارند.

#### روششناسي پژوهش

روش اجرای پژوهش کیفی و توصیفی- تحلیلی است که روشی کارآمد برای تحلیل متون ادبی برای درک بهتر موضوع در اختیار پژوهشگران قرار میدهد. ازاینرو ابتدا مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی از احمد محمود مطالعه گردید و سپس با رویکردی گفتمان محور از مطالعات اسنادی برای بررسی پیشینهی پژوهش و مبانی نظری آن استفاده شد و با تحقیق در متون و خواندن کتابها و مقالات، مطالب مربوط فیش برداری و نمونهها استخراج و تحلیل گردید. بدین ترتیب ضمن توصیف گفتمان قدرت از دیدگاه فوکو به تحلیل وجوه مختلف جنبهی زیست محیطی مجموعه داستانی غریبهها و مختلف جنبهی زیست محیطی مجموعه داستانی غریبهها و اطلاعات ثبتشده و از طریق توصیف، تحلیل و استنتاج، نتایج بهدست آمده تبیین گردید.

نخستین بار اصطلاح نقد بومگرا در اواخر دهه ۱۹۷۰ در

گردهمایی ولا مطرح شد که تاریخچهی کاربرد آن را نخستین بار به ویلیام روکرت در مقاله «ادبیات و بومشناسی: آزمایشی در نقد بوم گرا» و کارل کروئبر منتقد بوم گرای آمریکایی در مقاله-ی «خانهای در گراسمر: تقدّس بومشناختی» نسبت دادهاند. البته نقد بوم گرا ریشه در اندیشه رو کرت «کاربرد بومشناسی و مفاهیم بومشناسی در مطالعه ادبیات»( Glotfelty & fromm, 1996) دارد. بنیان گذار این نوع نقد را در آمریکا چریل گلاتفلتی دانستهاند؛ کسی که درواقع این نوع نقد را احیا کرد. در کل نقد بومگرا، آنگونه که امروزه دیده میشود، موقعیت ادبی خود را مرهون کسانی است که آثاری دربارهی طبیعت منتشر کردهاند. ازجمله توجه «به طبیعتنویسی توسط رمانتیکهای انگلیسی مانند ویلیام وردزورث و ساموئل تیلور کولریج و ماورایی گرایان آمریکایی مانند رالف والدو امرسون و هنری دیوید ثورو و پیروان آنها.»(Egan, 2006) در نقد بومگرا ارتباط دوسویهی فرهنگ و طبیعت در آثار ادبی بررسی می شود: «نقد بوم گرا ارتباط متقابل بین طبیعت و فرهنگ، بهویژه مصنوعات فرهنگی زبان و ادبیات را موضوع خود قرار می دهد. به عنوان یک موضع انتقادی، یک پای اش در ادبیات است و پای دیگرش در زمین. بهعنوان یک گفتمان نظری، بین انسان و غیرانسان مذاکره می کند.» ( Glotfelty & fromm, 1996) نقد بوم گرا در عمل و کاربرد گسترده است و خود یک زیست کره محسوب می شود که نیازمند آشنایی با علوم زیادی است. نقد بوم گرا «عموماً از مجموعهای اصلی از مفروضات پیروی می کند که مهم ترین انها این ایده است که هر متن ادبی دارای پیامدهای بومشناختی در رابطه با تعامل انسان با طبیعت است؛ حتی متونی که در نگاه اوّل به نظر می-رسد از جهان غيرانساني غافل هستند.»( Valls Oyarzun et al., 2020) یکی از عوامل تأثیرگذار در نوع تعامل انسان با طبیعت گفتمان هایی است که ما را احاطه کردهاند و با اعمال قدرت رفتار ما را با محیطزیست شکل میدهند. یکی از اندیشمندانی که در حیطه گفتمان قدرت نظریاتی ارائه کرده فوکو است. کسی که کاربرد اندیشههایش در معضلات زیست-محیطی ما را به نتایج سودمندی میرساند.

فوکو در کتاب «دیرینهشناسی دانش» در تحلیل وضع علوم انسانی، آن را به سه دوره ی «نوزایی»، «کلاسیک» و «تجدّد» تقسیم می کند که در این تقسیم بندی نگاه انسان به طبیعت و جهان بیرون در هر دوره متفاوت است: در دنیای نوزایی نظم موجود میان هستی، نظمی برآمده از مشابهت است. جهان عصر کلاسیک جهان تفاوتهاست. در عصر تجدّد اندیشه و تفکّر

خصلت و وجود آینهای خود را از دست میدهد و در میان موجوداتی که ذهن ازاینپس باید تصویری از آن فراهم آورد، موجودی دیگر که جز خود ذهن نیست، ظاهر می گردد. (ر. ک (Kachuyan, 2003)) ازاين رو ديد انسان به محيط اطراف خود در عصر نوزایی دیدی قدسی و الهی است و در عصر کلاسیک انسان محور و ذهنی و در عصر تجدّد انسان محور و فراذهنی است؛ یعنی در عصر تجدّد این قدرت خاص گفتمان است که در کنشهای ذهنی افراد و شکل گیری رفتارهای خاصی در آنان نمود مییابد. درواقع در اندیشه فوکو گفتمان و پیامدهای واقعی حاصل از آن نقش مهمی در اعمال قدرت دارند. دو نکتهی اساسی دربارهی چگونگی اعمال قدرت در اندیشه فوکو یکی گفتمان است که قلمرو اعمال قدرت را از دیرباز محدود ساخته و دیگری پیامدهای واقعی است که در سایه این گونه اعمال قدرت ایجاد و منتشر می شود. ازاین رو درک مفهوم قدرت در اندیشه فوکو مستلزم درک مفهوم گفتمان است؛ زیرا «روابط چندگانهی قدرت بدن اجتماعی را درمینوردد و آن را ترسیم و تأسیس میکند؛ این روابط چندگانهی قدرت به یک گفتمان حقیقت متصل اند و بدون تولید، انباشت، گردش و به کار افتادن یک گفتمان حقیقی نه استقرار مى يابند و نه عمل مى كنند.»(Foucault, 2011: b) ازنظر فوکو قدرت در همهی روابط انسانی قابل مشاهده است. «قدرت همهجا هست، نه به این معنا که قدرت همه را در برمی گیرد، بلکه به این معنا که قدرت از همهجا می آید.» (Foucault, 2011: a)، قدرتي كه «پيكره اجتماعي را تأسیس و در رگ و ریشهی آن نفوذ می کند» ( Smart, 2006) و سوژه و ابژه را شكل مىدهد. (Behyan, 2010) اصطلاح گفتمان در آثار و اندیشه فوکو گاه برای بیان روندهای منظم و قانونمند به کاربرده شده است؛ یعنی «قانونها و ساختارهای نانوشتهای که کلامها و گزارههای خاصی را پدید می آورند. در نظر فوکو مجموعه ساختارها و قوانینی ازاین دست یک گفتمان را شکل خواهد داد و آنچه فوکو بیش از همه به أن علاقه نشان مي دهد، همين قوانين است نه گفته ها و متن-ها.» (Mills, 2018) با نظر به اهمیت و تأثیر گفتمانها در تولید متن ادبی، در این بخش ما به بررسی رابطه ی انسان با محیطزیست و تأثیر گذاری گفتمانها که نقش مؤثری در اعمال قدرت دارند، در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی از احمد محمود پرداختهایم تا گامی هرچند اندک درزمینه آگاهی-بخشیدن به انسان در رفتارش با محیطزیست برداشته باشیم و نسبت او را با طبیعت آشکار نماییم.

#### يافتههاى يژوهش

با توجه به تقسیم بندی فوکو از علوم انسانی در ادوار تاریخی مختلف که در بخش روششناسی پژوهش به آن پرداختهایم و به سه دورهی رنسانس، کلاسیک و مدرن تقسیم میشود، مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی احمد محمود در دورهی مدرن قرار می گیرد که هر دوره صورتبندی دانایی یا اپیستمه خاص خود را دارد. با تحلیل فوکویی از نسبت دانش و قدرت در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی، هژمونی حقیقت در عصر محمدرضا پهلوی آشکار می شود؛ زیرا دانش از طریق کردارهای گفتمانی به شکل گیری رفتار خاصی منجر شده است؛ یعنی در اینجا تولید دانش و معنا از طریق گفتمان بوده است که یکی از دغدغههای فوکو نیز در آثارش است. ازاین رو می توان گفت از دیدگاه فو کو حقیقت نه تنها پدیدهای خارج از قدرت نیست؛ بلکه از طریق تولید حقیقت و از درون حقیقت عمل می کند. درواقع می توان گفت گزارههای گفتمان استعماری باعث شده که احمد محمود دربارهی موضوعی خاص در لحظهی تاریخی خاص سخن بگوید و دانش مربوط به آن گفتمان را بازنمایی کند. همان طور که فوکو می گوید: «قدرت و دانش مستقیماً متضمّن یکدیگرند؛ هیچ رابطه قدرتی بدون تشکیل حوزهای از دانش مربوطه وجود ندارد و هیچ دانشی هم نیست که ضمناً متضمّن و موجد روابط قدرت نباشد.»(Foucault, 1979) درواقع گفتمانها در اعمال قدرت نقش مؤثری دارند. گفتمان استعمار در اعمال قدرت در جامعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی نمود بارزی دارد:

«– ما اگه نون نداریم بخوریم/ – اگه جا نداریم زندگی کنیم/ -گه گسنه و بیکاریم/ -همه زیر سر فرنگیاست/ – فرنگیای لعنتی/ -فرنگیای لعنتی/ -فرنگیای لعنتی/ که دیواره های محلّه ی ظلم آباد در برابر جماعت آبی پوش مقاومت کرد و موجی فشرده و کف کرده از انبوه آدمها جدا شد و از کنار حفار به عقب نشست و راند به طرف بوارده و.../ -فرنگیا.../ -تمام بدبختیها/ -تمام دربدری.» (Mahmoud, 1975).

اگر به مثال بالا دقّت کنیم میبینیم که گفتمان استعماری حاکم بر جامعه داستانی با اعمال قدرت توسط فرنگیا گرسنگی و بیکاری افراد جامعه داستانی را رقمزده و باعث ایجاد مقاومتهایی در آنان گردیده است. البته دیدگاهی دوگانه نیز نسبت به استعمار در این مجموعه داستانی در میان شخصیتهای داستان دیده میشود که اشاره به لایههای پنهان استعمار دارد که با خوب جلوه دادن خود ثروت یک مملکت را به غارت می برند:

«- آخه آرزو همهاش میگه تقصیر این فرنگیاس که ما گشتهایم و خونه و زندگی درستوحسابی نداریم./ –تقصیر فرنگیاس؟/ –آره دیگه/ –به اونا چی؟/ صدای جاشوی سیه-چردهای که تن لختش را رو لبهی جهاز انداخته بود، همراه باد رفت و به آمد/ –اوهو... بچهها.../ که باقی حرفش همراه باد رفت و به عمق نخلستان نشست. سوری نگاهش را از جهاز گرفت و گفت/ –اتفاقاً اونا دارن برا ما زحمت می کشن/ شهرو کنجکاو شد/ –زحمت می کشن؟/ –آره دیگه/ –اینو کی گفته/ باغبون/ حیگه وقتی که ماشین نبوده اونا با هزار زحمت و مرارت و خون جیگر، لولهها را بار قاطر می کردن و از کوه و کمر بالا می رفتن که برن نفتون و چاه بزنن، حالا اینه که گردن ما حق دارن/ شهرو گفت/ باغبون عقلش رو...»(Ibid) درگیری کارگران و فرنگیها در این مجموعه داستانی نگاه ضد استعماری کارگران را نسبت به فرنگیان و درواقع مقاومت

آنها را در برابر گفتمان استعمار نشان میدهد؛ زیرا همانطور که فوکو می گوید: «آن جا که قدرت است، مقاومت هم در کار است.» (Mills, 2018) فرنگیان در این مجموعه داستانی کسانی هستند که در این مملکت در ناز و نعمت زندگی می-کنند؛ اما مردم خود این منطقه در فقر و بدبختی و گرسنگی به سر میبرند. درواقع در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی ما سایهی نیروی استعمار و قحطی و نبود امکانات غذایی را در بین مردم بهوضوح میبینیم. در کل بسیاری از رمانهای معاصر ما گنجینهی مهم تاریخی، فرهنگی، اجتماعی و ادبی محسوب می شود که ما می توانیم در بعضی از آن ها فراز و نشیبهای تاریخی و بحرانهایی را که نسلهای مختلف انسانی از آن عبور کردهاند، ببینیم. گفتمان استعمار در تولید مجموعه غريبهها و پسرک بومي احمد محمود نقش بسزايي داشته است. گفتمان استعمار چون در تقابل با گفتمان حاکم بر جامعه ایرانی بوده، تأثیرات نامطلوب زیستمحیطی و انسانی را به همراه داشته است. ما با تحلیل گفتمانی این مجموعه داستانی می توانیم به واکاوی مولّدهای قدرت که به تأثیرپذیری از گفتمانها بودهاند، پی ببریم؛ گفتمان استعماریای که باعث خلق ابژههایی ازجمله فقر، تغییرات اقلیمی و نابودی طبیعت جنوب، مهاجرت، گرسنگی و تنشهای اجتماعی گردیده است که ما در زیر به نمونهای از آن اشاره میکنیم که با از بین بردن نخلستان، دکلهای نفت سربرافراشتهاند:

«شاخههای آب را که مثل پنجههای دراز رودخانه دویده بودند توی گیسوی نخلستان، پرکرده بودند و ظهر که میشد سایه دکل فولادی میشکست روی چینه خانه ما و میافتاد تو

حیاط و میراند تا لب گودال خانه که آن روز مخمل قصیلی علفهاش زیر لگد مفتشها پامال شده بود.» ( Mahmoud, )

درواقع همان طور که فوکو می گوید، گفتمان ها مولّد قدرت-اند و باعث شکل گیری رفتارهای خاصی در افراد میشوند و نکته مهم در اندیشه فوکو توجه کردن به این سرچشمههای قدرت نیست؛ بلکه پیامدهای آن است که رکن اصلی است. در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی احمد محمود گفتمان استعمار باعث شکل گیری تغییراتی در محیط طبیعی، مصنوعی و اجتماعی شده است که میتوان آن را بهعنوان هستی ساختاریافته در نقطهی خاصی از تاریخ دید که بخشی از فرآیند توسعه ناپایدار بوده است؛ زیرا همان طور که در زیر، بخش پیامدهای انسانی و زیستمحیطی نیز میبینیم، توسعه بدون توجه به مقولهی پایداری و همچنین تاباوری این منطقه به کار گرفتهشده است؛ زیرا اصطلاح «پایداری» که در کمیسیون جهانی محیطزیست و توسعه در سال ۱۹۸۷ در برونتلند با عنوان «آینده مشترک ما» مطرح شد، پایداری را «بهعنوان توسعهای که نیازهای زمان حال را برآورده می کند، بدون به خطر انداختن توانایی نسلهای آینده برای برآوردن نیازهای خود تعریف می شود.» (Gaard, 2017) درصورتی که ما در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی توسعه ای را میبینیم که نه تنها نیازهای حال این جامعه را برآورده نکرده است؛ بلکه محیطزیست آن را نیز به خطر انداخته است که ما به نمونهای از آن در زیر اشاره می کنیم:

«اسمان دز- شب که از نیمه می گذشت- صاف بود، شفّاف بود، با هزاران و هزاران و هزاران ستاره درخشان، انگار حریر سورمهای روشنی که پولک دوزی شده باشد و حالا بالای سر علیرضا همه مه بود و ابرهای عقیم و برهبره بود که هوا را سنگین می کرد و بوی گاز نفت بود، همراه با رطوبت آلوده به شوری دریا و نجوای شاخههای تو درهم نخلها که از پیش روی خانهشان تا حدود ماسههای کنار بهمنشیر پیش رانده بودند.» (Mahmoud, 1975)

اگر به مه و ابرهای عقیم و برهبره، سنگینی هوا، بوی گاز نفت همراه با رطوبت آلوده به شوری دریا و نجوای شاخههای تو درهم نخلها توجّه کنیم به آنتروپی حاکم بر زیستبوم طبیعی جامعه داستانی پی میبریم؛ آنتروپیای که باعث ایجاد کنشهایی در شخصیتهای داستان شده است. در کل در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی احمد محمود میزان عاملیت افراد این جامعه داستانی بستگی به فشارهایی دارد که عاملیت افراد این جامعه داستانی بستگی به فشارهایی دارد که

ساختارهایی چون فقر، بیکاری، خشکسالی و نابودی طبیعت بر آنها وارد می کند. این ساختارها توسط گفتمان استعمار شکل گرفته که مقاومتی را نیز شکل داده که باعث شکل گیری رفتارهای خاصی شده که ما آن را در مهاجرت این افراد و تنشهایی که در اثر بیکاری ایجاد می شود، می بینیم:

«فرنگی چاق، زیر طاقنماها، تو شیشه ی شفّاف جعبه ی عکاسی تصویر چند تا از کارگران را میزان می کرد که به دنبال کامیونها کشیده شده بودند و حالا خودشان را جمعوجور می-کردند و برمیخاستند که بروند بهطرف بیلهایشان که کنار جاده افتاده بود.»(Ibid)

یعنی درواقع افراد در این داستان محملی برای اجرای قدرت بودهاند. البته در تکمیل نظریهی فوکو باید گفت که نه تنها افراد محملی برای اجرای قدرتاند؛ بلکه محیطزیست طبیعی نیز محملی برای اجرای قدرت بوده است؛ یعنی قدرتها نه نه افراد بلکه بر محیطزیست نیز اعمال می شود و باعث تغییراتی در اَن می شود که بحرانهای زیستی و انسانی را رقم می زند که ما در زیر به اَن خواهیم پرداخت:

پیامدهای اختلال در محیطزیست در دهههای اخیر زندگی زیستی و انسانی را به ورطهی نابودی کشانده و علاوه بر معضلات زیستمحیطی: فرسایش خاک، کاهش تنوع زیستی، ألودگي أب، خاک، هوا و غيره، مشكلات انساني ازجمله فقر، مهاجرت، گرسنگی، ناامنی و برهم خوردن تعادل زندگی اجتماعی را در برداشته است. ازاین روست که در دنیای معاصر برای حل این بحرانها راهکارهایی جهت توسعه پایدار و کاهش آلودگیهای زیستمحیطی مطرح میشود تا بتواند تبعات بد ناشی از دخالت انسان در طبیعت را تا حدودی جبران کند؛ زیرا اختلال در امنیت محیطزیست تهدیدی نسبت به نظم و ثبات جهانی تلقی شده و امنیت ملّی و بینالمللی را نیز به مخاطره میافکند که یکی از نمودهای آن را میتوان در بی-خانمانی و جابهجایی مردم که سایر مناطق و کشورها را نیز تحت تأثیر قرار می دهد، دید. ازاین روست که کمیسیون ها و تعهدات بین المللی در مواجهه با تغییرات اقلیمی مطرح میشوند که مهم ترین آنها کمیسیون جهانی محیطزیست و توسعه که بهعنوان کمیسیون برونتلند شناخته میشود (۱۹۸۳)، تأسیس هیئت بین دولتی تغییر اقلیم (IPPC) در سال ۱۹۸۸ و ... است. در کل در راستای حل بحران تغییرات آب و هوایی و تأثیر آن بر زندگی زیستی و انسانی برای به حداقل رساندن عواقب چنین بحرانهایی مسئلهی سازگاری، تابآوری و آیندهپژوهی در رابطه با محیطزیست مطرح می شود که هدف ما نیز در این

پژوهش این بوده که به بررسی بحرانهای زیستمحیطی و انسانی در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی از احمد محمود که گفتمان استعماری در ایجاد آنها نقش بسزایی داشته است و باعث شده که امنیت ملی کشور به خطر بیفتد، بپردازیم تا راهکارهایی برای برونرفت از این بحران ارائه دهیم. تغییرات اقلیمی در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی باعث ایجاد ناهنجاریهایی ازجمله فقر، مهاجرت، خشكسالي، ايجاد منازعه ميان افراد و ... شده است كه منشأ آن را می توان استفاده ی بی رویه از صنعت در بهرهبرداری از زمین دانست که ریشه در اعمال قدرت از طریق گفتمان استعمار دارد. اعمال قدرتی که می توان آن را در نگاه تک بعدی به توسعه و صنعت که باعث ایجاد مشکلاتی برای جامعه زیستی و انسانی گردیده است، بهوضوح دید. درواقع گفتمان استعمار مولّد قدرت بوده که علاوه بر شکل گیری رفتار افراد، بر محیطزیست طبیعی نیز اثر گذاشته است که یکی از مؤلفههای آن تغییر در الگوهای آب و هوایی است که علاوه برافزایش دما و کاهش بارندگی معضلات زیستمحیطی و مخاطراتی را نیز برای جامعه انسانی و نسلهای آینده رقم زده است که ما در زیر به بررسی آن در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی از احمد محمود پرداختهایم:

#### - پیامدهای زیستمحیطی

جهان فناوری و توسعه، امروزه با چالش و تنگناهای جدی روبرو است و سلامت و حیات بشر و سایر موجودات را در کره زمین به دلیل نابودی تدریجی محیطزیست به خطر افکنده است؛ زیرا توسعه بدون توجّه به محدودیتهای اکولوژیکی یک منطقه بوده و همین محدودیتهای اکولوژیکی است که «روشن میکند که رشد اقتصادی به علّت برداشتهای بیوقفهی منابع باعث ویرانی منابع حیاتی و گسترش آثار بحریب بر محیطزیست خواهد شد» (Lulan, 1994) که این برداشتهای بیوقفه از منابع برای رسیدن به رشد اقتصادی که برداشتهای بیوقفه از منابع برای رسیدن به رشد اقتصادی که احمد محمود بهوضوح میبینیم، به تأثیرپذیری از گفتمان استعمار بوده است؛ مثلاً آنجا که دولتهای استعماری به استخراج نفت میپرداختهاند و باعث آلودگی آبوهوا و همچنین برهم زدن تعادل زیستمحیطی گردیدهاند که در زیر از این سه برهم آلودگی مواردی ذکر میشود:

■ آلودگی آب در اثر مواد نفتی:

«مد که می شد و آب می افتاد تو شاخه های نخلستان، سطح

آب، انگار که رنگین کمان بنفش میشد و زرد و قرمز و...» (Mahmoud, 1975)

■ آلودگی هوا در اثر دودکشهای نفتی:

«شعلههای رقصندهی دودکشهای بلند کورههای نفت، گله به گله اسمان سیاه را رنگ خون زده بود.» (Ibid)

■ برهم خوردن تعادل زیستمحیطی با پر کردن مسیر آب به نخلستان و قطع درختان نخل و سربرافراشتن دکلهای نفتی:

«شاخههای آب را که مثل پنجههای دراز رودخانه دویده بودند توی گیسوی نخلستان، پرکرده بودند و ظهر که میشد سایه دکل فولادی میشکست روی چینه خانه ما و میافتاد تو حیاط و میراند تا لب گودال خانه که آن روز مخمل قصیلی علفهاش زیر لگد مفتشها پامال شده بود.» (Ibid)

با توجه به موارد ذکرشده، پی میبریم که محیطزیست در گفتمان استعمار به سوژهای مقهور قدرت تبدیلشده و از جایگاه ابژه گی خود دور گردیده است و همین دور شدن طبیعت از جایگاه ابژهگی خود آلودگیهایی را رقمزده که در تغییرات اقليمي تأثير بسزايي داشته است. تغييرات اقليمي درست است که خود انسان مسبّب آن است: «انسان مسبّب قطع و برهم خوردن توازن حیات به علت نوع رشد صنعتی برگزیدهی خويش است» (Bounfo,1996)؛ اما اين گفتمان استعمار بوده که در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی چنین تغییری را رقمزده و باعث ایجاد مقاومت در شخصیتهای این مجموعه داستانی در برابر چنین تغییراتی شده است. ازاین روست که در داستانهای مجموعه غریبه ها و پسرک بومی از احمد محمود، حسرت از دست رفتن روزهای پاک جلوه مینماید؛ زیرا گفتمان استعمار با اعمال قدرت روزگاری را همراه با ابرهای عقیم، بوی گاز نفت و رطوبت آلوده به شوری دریا و همچنین کمبود بارش رقمزده است:

«انگار که رو زمینم خاک قبرسون پاشیده بودن. خشک خشک. این یکی دو سال اخیر هم که اَسمان بدجوری با ورزرگرا کجتابی کرد... یاد اون روزا به خیر که زمین برکت داشت، اَسمون برکت داشت. تو دامنه سفیدکوه میشد که همهی گوسفندان دنیا را چروند... اما حالا، به قدرت خدا، زمین عینهو مس گداخته و ناگهان در یکلحظه، خانه، زن و زمین صداشان می کرد. دلشان تو هم می ریخت، جانشان می لرزید و حرفها، گلو، دهان و پوست لبها را می سوزاند تا که قالب بگیرد.»(Mahmoud, 1975)

اگر ما به چرایی این مقوله که چرا امروز زمین خشک

خشک است؛ اما قبلاً برکت داشته است، بیردازیم به تبعات ناشی از ورود صنعت بر زندگی زیستمحیطی و انسانی که در این داستان نیز بهوضوح بیانشده است، پی خواهیم برد. درواقع همان طور که فوکو مولّد بودن قدرت را بیان می کند؛ یعنی «چیزی که رخدادها و شکلهای جدیدی از رفتار را به بار مى أورد.» (Mills, 2018) گفتمان استعمار نيز در اين مجموعه داستانی باعث شکل گیری رفتارهایی چون استفادهی نامحدود از منابع محدود گردیده و به سازگاری زندگی انسانی با طبیعت توجّه نکرده است؛ یعنی درواقع در عصر حاضر این گفتمانها هستند که رابطهی سلطه گرانهی انسان و طبیعت را شکل دادهاند؛ رابطهای که در راستای سازگاری با طبیعت و زندگی انسانی نیست؛ زیرا وی «در برابر طبیعت بهصورت مهاجمی درآمده که دیگر نیروی خود را نمیشناسد. او طبیعت را آلوده می کند و به همان نسبت تخریب می نماید.» (Bounfo, 1996) ایجاد این آلودگی در داستان شهر کوچک ما از مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی احمد محمود به تأثیرپذیری از گفتمان استعماری با استخراج نفت، از بین رفتن پوشش گیاهی جنوب و فرسایش خاک همراه است:

«حالا ماسهها نفت را مکیده بودند و زمین خشکشده بود و باد که میآمد، خاک زرد میدانگاهی را بالا میبرد و پخش می کرد و پای دیوارها و چینههای گلی خاک قهوهای جمع شده بود.» (Mahmoud, 1975)

از پیامدهای آسفالت کردن و تبدیل به شهر از بین بردن پوشش گیاهی است؛ شهری که در این مجموعه داستانی نمای زیبایی ندارد؛ زیرا «گسترش مراکز شهری موجب پیدایش عدم توازن فزاینده در طبیعت می شود که خطر بسیار سنگین و غیرقابل تحملی برای بشریت دارد.» (Bounfo, 1996) که در این مجموعه داستانی با توصیفاتی که از شهر می شود، نمودار است:

«پیچ دوم را که پشت سر گذاشتیم، هیولای ورم کرده شهر بود که زیر دود نازکی خفته بود... شهر میآمد و لحظهبهلحظه بیشتر آماس می کرد. حالا نفس درختان بریده بود و نفس باد بریده بود و چشم من رو هم بود و بوی شهر تو دماغم بود و صداها آغازشده بود... ناگهان احساس خفقان کردم. خنکی چینههای گلی باغستانها و آرامش سبزهزارها رفته بود و بوی آسفالت میآمد و بازتاب آفتاب بر شیروانیها و دیوارههای سیمانی، داغی و خشونت را القا می کرد و ذهن را عقیم میساخت.» (Mahmoud, 1975)

اگر ما در متن بالا به اصطلاحات «هیولای ورم کرده شهر،

آماس کردن شهر، بریده شدن نفس باد و درختان، آغاز شدن صداها، احساس خفقان انسان، بوی آسفالت بهجای خنکی چینههای گلی باغستانها و آرامش سبزهزارها، القا کردن خشونت و عقیم ساختن ذهن» دقت کنیم، متوجّه بعد توسعه صنعت بدون در نظر گرفتن تعادل زیستمحیطی و انسانی می-شویم؛ توسعه صنعتیای که به بعد «باشندگی» انسانها توجه نکرده است؛ زیرا خصوصیت انسان باشنده «این است که وی دارای یک ارتباط منطقی، حقیقی و اصیل با محیط خود است... وی دارای ریشههای عمیق بومی، سنّتی، عرفی، ملّی، مذهبی، فلسفى، اخلاقى، قانونى و ... مىباشد. از طرف ديگر اين انسان دارای پیوند نزدیک با گیاه و گل و نبات و چشمه و رودخانه بوده و همچنین با تعداد معدودی از افراد مثلاً چند هزار نفر و در محیطی که کاملاً دارای تداوم محیط انسانی و غیرانسانی است، زندگی می کند.» (Farvardin, 1973) در کل در این مجموعه داستانی از احمد محمود اگر دقّت کنیم، میبینیم که تقابل صنعت و طبیعت، چون در راستای سازگاری با محیطزیستی و انسانی نیست و به تأثیرپذیری از گفتمانی اعمال میشود که نگاهی تکبعدی به طبیعت دارد و آنهم بهرهبرداری از طبیعت برای رسیدن به سود بیشتر است، عواقب وخیمی را نیز به همراه دارد و علاوه بر به مخاطره افکندن زندگی زیستی، نابودی زندگی انسانی را نیز به همراه دارد که ما در مقولهی پیامدهای انسانی در زیر به آن پرداختهایم. درواقع در این داستانها جامعهای رو به صنعتی به تصویر کشیده می-شود که «اصول اکولوژیک که قوانینی ثابت و غیرقابلنقض می باشند، از قوانین اقتصادی که به دست بشر تنظیم گردیده و به همین علّت قابل تغییر می باشند، شکست خوردهاند؛ اما این شكست، شكست نهايي نيست و نمي تواند باشد. طبيعت بالاخره جواب اینهمه گستاخی بشر را خواهد داد.»(Soltani, 2016) ازاین روست که اندیشمندان بیان می کنند که رشد صنعتی باید در توازن با محیط طبیعی باشد؛ زیرا باعث به خطر افتادن بقای انسان و نسلهای آینده می گردد: «تخریب و آلودگی محیطزیست بهویژه در نیمه دوم قرن بیستم، موجب آن شد تا اندیشمندان اعتقاد پیدا کنند، اگر رشد اقتصادی و حفاظت محیطزیست با یکدیگر سازگار نشوند، در آن صورت در آینده امکان زندگی مناسب برای بشر بر روی کره زمین متصور نخواهد شد.»(Yousefi et al., 2017) اگر کاربرد فناوری در منطقهای علاوه بر توسعه، مطابق با سازگاری انسان و محیطزیستش به کار گرفته شود، بهتر است. ازاین روست که در عصر حاضر برای حل بحرانهای زیستمحیطی مقولهی

«سازگاری» مطرح می شود تا بتواند اثرات بد ناشی از دخالت انسان در محیطزیست پیرامونش را به حداقل برساند؛ زیرا «مراقبت از محیطزیست بخش لازم سیاست فرهنگی است، بین حفظ محیط طبیعی و رشد کامل شخصیت انسانی ییوندهای محکمی وجود دارد.» (Toumeh, 2010)

#### پیامدهای انسانی

تقابل صنعت و طبیعت هنگامی که در جامعهای در تضاد با زندگی انسانی باشد، علاوه بر بحرانهای زیستمحیطی، امنیت ملّی را نیز به خطر می اندازد و آرامش را از زندگی انسانی دور می کند که در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی از احمد محمود چنین تقابلی در اثر اعمال قدرت گفتمان استعماری است که نمود می یابد؛ مانند نمونه ی زیر از داستان شهر کوچک ما که گفتمان استعمار با اعمال قدرت از طریق ساختن سد و میدانهای نفتی پشت خانههای این شهر که با قطع درختان نخل همراه بوده باعث جدایی انسان از طبیعت و سرباز کردن زخمی شده که شهر را بلعیده است:

«حالا دیوار اَجری شکری رنگی، رودخانه را از ما بریده بود. زخم زردرنگ میدان نفتی پشت خانههای ما سرباز کرده بود و دویده بود تو کوچهها و دو رشته لولهی قیراندود مثل دو مار نر و ماده از حاشیهی انبوه نخلهای دوردست خزیده بود و آمده بود تو میدانگاهی و پایههای چوبی مالیده به نفت مثل چوبههای دار جابهجا تو خیابان بزرگ شهر کوچک ما نشسته بود و گازرکها رو سیمها میلرزیدند و دولخ که میشد، خاک زرد را لوله می کرد و به هوا می برد و به سر و رومان می ریخت و هنوز زیربنای مخزن پنجمی را بتون نریخته بودند که پیشین یک روز پاییزی آمدند و به همه پیغام دادند که عصر همان روز تو قهوهخانه لب شط باشند و شب که پدرم از قهوهخانه برگشت، لبولوچهاش آویزان بود و به خواج توفیق که ازش پرسید، چه بود، گفت: میخوان خونهها را خراب کنن... میگن برا اداره بازم زمین میخوان... و من خیال کردم که میدانگاهی جوع دارد و دهان نفتی خود را بازکرده است که ریزهریزه شهر را بىلعد.» (Mahmoud, 1975)

البته ساختن سد خود یکی از عواملی است که باعث بر هم خوردن تعادل کره زمین می شود و «سدهای ذخیره کننده آب، هرچقدر بزرگتر و عظیمتر، خطرناکتر و درمجموع بر هم زن تعادل واقعی کره زمین است.» (Arbabi, 1994) در کل اگر ما در متن بالا در تصاویری ازجمله جدا شدن رودخانه از اهالی شهر با ساختن دیوار آجری، سرباز کردن زخم زردرنگ میدان

نفتی، خزیدن دو رشته لوله یقیراندود مثل دو مار، پایههای چوبی مالیده به نفت مثل چوبههای دار، لرزیدن گازرکها رو سیمها، فرسایش خاک، ناراحتی انسانها از خراب کردن خانههایشان و جوع میدانگاهی که دهان نفتی خود را بازکرده است و ریزهریزه شهر را میبلعد که نویسنده در متن به کار میبرد و چرایی این تصاویر، دقت کنیم، متوجّه عدم سازگاری ورود صنعت با زندگی انسانی که از نمودهای گفتمان استعماری در این صنعت در راستای توسعه ناپایدار و نابودی طبیعت به کاررفته است و تعادل ریستمحیطی را برهم زده و آرامش را از زندگی انسانها گرفته است:

«حالا تمام خیابانهای شهر کوچک ما رنگ نفت گرفته بود. هرجا که نگاه می کردی، نقش آج لاستیک ماشین بود که رو خاک ورآمده آغشته به نفت خیابان وانشسته بود و صبح که میشد با صدای تکاندهنده ی فیدوس از خواب می پریدیم... با غرش جرثقیلها و هژده چرخهها از تو رختخواب می پریدیم و تازه آفتاب زده بود که می رفتیم و سایه دیوار می نشستیم و نگاه می کردیم که کارگران آبی پوش با کاسکتهای سفید آهنی که نور خورشید را بازمی تافت، تو تلهبستها وول می خوردند.» (Mahmoud, 1975)

اگر به این متن دقت کنیم، میبینیم که محیطزیست به پدیده مقهور قدرت تبدیلشده است. درواقع در اثر اعمال چنین قدرتی گزارههای خاصی شکل گرفته که ما نمود آن را در ورود صنعت نفت، ساختن کارخانهها در این شهر که در سازگاری با محیط نیست و همچنین ایجاد آلودگی صوتی که خود از معضلات شهری است و باعث برهم خوردن سلامت روحی و جسمی انسانها میشود، میبینیم. درواقع «آلودگی صوتی ازجمله پیامدهای زبانبار صنعتی شدن جوامع است که سلامت روانی و آرامش روحی ساکنان شهرهای بزرگ را به هم زده و بهنوعی ریشهی بسیاری از تنشهای اجتماعی هم زده و بهنوعی ریشهی بسیاری از تنشهای اجتماعی انسانی گفتمان استعماری که با اعمال قدرت باعث عدم سازگاری انسان با محیطزیست و علاوه بر آن باعث بیکاری او شده و رفتارهای خاصی را در شخصیتهای این مجموعه داستانی شکل داده، مهاجرت است:

«از مام زرد که بیرون زده بود، زمینش را و زنش را و بچه-هایش را به خدا سپرده بود و در طول راه تا که به کرخه برسد و تا که به کارون برسد و تا که به بهمنشیر برسد، چشم از زمینهای همچون مس گداخته نگرفته بود. اگه اینهمه اَب

که به دریا می ریزه رو زمینا سوار می شد، همه جا به شت می شد، جنگل می شد و اونوقت همه ما مجبور نبودیم که خونه و زندگیمونو رها کنیم و دربه در دنبال چارشای پول بی قابلیت، سر از جایی در بیاریم که همش خفت و خواریه...» ( Mahmoud, )

البته این بیکاری و مهاجرت پیامدهایی چون ایجاد تنشها و منازعات میان افراد برای یافتن کار را به دنبال داشته است:

«هنوز کامیونها نایستاده بودند و هنوز رو نفت سیاه جاده لیز میخوردند که هجوم آغاز شد. تخت لاستیکی گیوهها رو نفت جاده سر میخورد و گاه مردی با نشیمن به زمین میافتاد و پشت سرش تا که حساب به دستشان بیاید، چندتایی رو هم غلتیده بودند. حلقه ی دزفولیها که در آغاز دو کامیون را دوره کرده بودند، در هم شکست، سقلمهها به پهلوها نشست، مشت-ها، قفاها را کوبید و صداها و فریادها و دشنامها در هم شد.» (Ibid)

اگر طبق گفته فوکو بهجای بررسی سرچشمههای قدرت به پیامدهای آن توجه کنیم، متوجه میشویم که فقر از پیامدهای اعمال قدرت گفتمان استعمار است که ما نمود آن را در این که کارگران مهاجر حتی لباسهایشان را از روی فقر میفروشند (Ibid) یا به خاطر نداشتن پول برای پرداختن اجارهخانه در اثر بیکاری، تنشهایی میان آنان و صاحبخانه ایجاد میشود (Ibid)، میبینیم. البته نکتهی مهمی که در این داستان به آن اشارهشده است، این است که انسان خود عامل گرسنگی و فقرش میباشد که نشانگر نقش انسانها در اعمال قدرت از طریق گفتمانهاست؛ یعنی کنشگر این گفتمانها انسانها هستند و کنشپذیران آنهم انسانها و هم محیط طبیعی:

«خدا برا بندگانش گشنگی و نکبت و بدبختی نمیخواد... خدا عادله.» (Ibid)

همان طور که خداوند در سوره روم، آیه ی ۴۱ نیز می فرماید، فساد در خشکی و دریا به وسیله دستهای خود انسان است که نمودار می شود: «ظَهَرَ الْفَسادُ فی الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا کَسَبَتْ اَیْدِی النّاسِ لِیُدِیقَهُمْ بَعْضَ الّذِی عَملُوا لَعلّهُمْ یَرْجِعُونَ» در کل فقر ریشه ی بسیاری از معضلات فرهنگی، اجتماعی، سیاسی و غیره است. به عنوان نمونه در داستان آسمان آبی دز مردمی به تصویر کشیده می شوند که شبها دورهم جمع می شوند و به شاهنامه خوانی می پردازند؛ اما هنگامی که در تنگنا و سختی قرار می گیرند، دیگر تمایلی به شاهنامه خوانی ندارند و این یعنی نادیده گرفتن بنیادهای ملّی و حماسی یک قوم:

«طنین صلوات شکوه همیشگی را نداشت و صداها همه

پست بود و خفه بود و تا ملاقباد، شاهنامه چاپ سنگی جلد چرمی را باز کند و فانوس را پیش بکشد، استاد موسم به حرف آمده بود:/ –ملاقباد، به گمونم که اگه امشب حرف بزنیم و تکلیفمونو روشن کنیم، همچی از شاهنامه خوندن.../ و علیرضا دنبال حرف استاد موسم آمد:/ –آره ملاقباد... بذا برا یه دفعه هم که شده، همگی عقلامونو رو هم کنیم و ببینیم چه خاکی باید به سر کنیم/ و فولاد گفت:/ آخه اول باید بتونیم زندگی کنیم و بعد...» (Ibid)

البته این فقر باعث ایجاد فاصله طبقاتی نیز می شود که از تبعات اَن حضور سایه ی استعمار است که در داستان اَسمان اَبی دز بهوضوح فاصله طبقاتی را میان زندگی استعمارگران و مردم عادی می بینیم؛ مثلاً در این داستان زندگی استعمارگران ازلحاظ وضع معیشتی این گونه توصیف می شود:

«حالا لابه لای بنگلههای تختهای جابه جا نشسته جلو اداره تا ساختمانهای پشت اداره که تا عمق نخلستان رفته بودند، وانت فیلی رنگ جلو خانه ها می ایستاد و جعبه های لیموناد را و بسته های نان سفید را و قوطی های کنسرو و کمپوت را به خدمتکاران خانه ها می داد.» (Ibid)

و زندگی مردم عادی نیز این گونه:

«یک جعبه مقوایی جای کنسرو فرنگیها و ... هرکدامشان به درد میخورد. برای افراشتن سایبانی و یا سقفی که خانهای باشد در حاشیهی نخلستان، برای تازه از راه رسیدهای و دکانی باشد برای کاسب تهیدستی.» (Ibid)

اینجاست که ما میبینیم امنیت ملّی یک کشور در سطوح مختلف آن به خطر میافتد و امید به زندگی در میان مردم کاهش میابد:

«پاییز که تمام شد، چند روزی کار بود و زندگی مثل کرم به لجننشستهای تکان خورده بود و گهگاه از زیر طاقهای کوتاه و دودزده اتاقکهای خانه دنگال، بوی غذای گرم برخاسته بود و بعد باز کرم نیمهجان نگاهش را از آفتاب پریدهرنگ زمستان گرفته بود و سر را و شاخکها را به لجن فروبرده بود.» (Ibid)

در کل تقابل صنعت و طبیعت اگر در راستای سازگاری با محیطزیست و مردم یک ناحیه نباشد، امنیت ملّی یک جامعه به خطر میافتد و در تمام سطوح زندگی مردم آن ناحیه تأثیرگذار است. ازجمله نمای بازار:

«تا ظهر نشده کارگران دستهبهدسته می فتند بهطرف بازارچههایی که روزبهروز تعدادشان افزون می شد و انگار که اینجا و آنجا مثل قارچ از زمین می روئیدند. نانهای خانگی،

سبزی های پلاسیده، میوههای لهشده و دکانهای توسری خورده و بریاشده با مقوّا، با تخته و با حلبی،» (Ibid)

که با نگاهی به متن بالا متوجّه تبعات ناشی از عدم سازگاری صنعت و طبیعت بر ایجاد «اَلودگی تصویری» که عبارت است از «وجود هر نوع اغتشاش و کیفیت بصری نامطلوب در شکل شهر» (Yousefi et al., 2017) می-شویم. اَلودگی بصریای که «در درازمدت انسان را دچار پریشانی ذهنی و بیماری روحی می کند.» (Ibid)

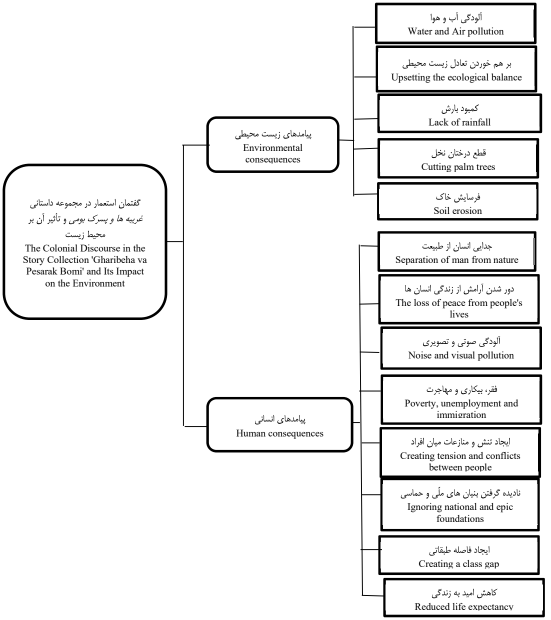
یا تبعات ناشی از عدم سازگاری صنعت با محیطزیست بر قدرت خرید:

«بر انصافت صلوات، یه دسته ترهی بوگندو دو ریال؟/ – آخه مگه چه خبره؟/ –مال مفت که نیس، پول بهاش دادم و تازه با همین چن دسته سبزی، میباس شکم چن سر عائله رو جواب بدم...» (Mahmoud, 1975)

بنابراین ما باید با رعایت اخلاق زیستی به دو وجه آن یعنی «زندگی محور و شخص محور» ( Pourmohammadi, 2008) بودن أن توجّه كرده و ميان أن توازن برقرار سازيم؛ زیرا باید به جهان نه تنها از منظر اشخاص، بلکه باید از منظر زندگی و محیطزیست نیز به آن نگاه شود؛ زیرا هدف اصلی ایجاد اخلاق زیستی «شناخت و توسعه بهترین محیطزیست و فراهم کردن شرایط لازم برای سازگاری انسان با آن محیط بهمنظور حفظ و ارتقای جهان متمدّن بود.» ( Mohaghegh damad et al., 2010) همين ديد باعث مي شود كه ما نگاهی سلطه گرانه به طبیعت نداشته باشیم؛ زیرا داشتن نگاه سلطه گرانه باعث بیگانگی انسان از طبیعت می شود و اگر «این تصرّف و تسلّط تماماً در جهت بینیاز شدن و بیگانه شدن انسان و طبیعت»(Bazargan, 1957) باشد، پیامدهای زیان-بار و غیرقابل جبرانی برای جامعه زیستی و انسانی رقم خواهد زد. ازاین رو انسان برای ادامه زندگی بر روی کره زمین به طبيعت وابسته است؛ زيرا طبيعت به طرق مختلف با تمام لايه-های زندگی انسانی ازجمله اقتصادی، سیاسی، فرهنگی، اجتماعی در ارتباط است و انسان جزئی از این طبیعت محسوب می شود. درواقع آسمان و زمین مانند پدر و مادر آدمی است که باید به آن احترام گذاشت. همانطور که در متون کهن ما نیز نمودار است، آسمان و زمین از قداست برخوردار بوده است؛ زیرا آدمی در این بستر است که میبالد و جنبههای شخصیتیاش شکل می گیرد. ازاین رو انسان نباید با دیدی سلطه گرا به طبیعت بنگرد و آن را مانند شیای ببیند که باید در راستای خدمت به انسان به کار گرفته شود؛ زیرا چنین دیدی باعث بیگانگی

انسان از طبیعت می شود و پیامدهای مخربی را برای جامعه انسانی به بار می آورد که امروزه شاهد آن هستیم؛ چیزی که فلسفه ی مارکس نیز اعتراضی علیه آن قلمداد می شود: «فلسفه ی مارکس همانند فلسفه ی وجودگرایانه، اعتراضی است به ازخودبیگانگی انسان، اعتراضی علیه فقدان فرد و علیه تبدیل شدن انسان به شیء.» (Fromm, 1994) همان طور که اگر در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی از احمد

محمود نیز که برگرفته از دید واقعبین نویسنده به محیط اطرافش در دههی چهل است، دقّت کنیم، چنین دیدی نمودار است. دیدی که پیامدهای زیانباری را برای جامعه زیستی و انسانی رقمزده است که ما در زیر این پیامدها را که در پژوهش در دو مقولهی زیستمحیطی و انسانی به آن پرداختهایم، بهصورت نمودار نشان میدهیم.



شکل ۱. گفتمان استعمار در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی و تأثیر آن بر محیطزیست

**Figure 1**. The Colonial Discourse in the Story Collection 'Gharibeha va Pesarak Bomi' and Its Impact on the Environment

با نگاهی به نمودار بالا متوجّه میشویم، جامعهای که در این داستان به تصویر کشیده شده است، دارای پیامدهای مخرب زیستی و انسانی است و درواقع جامعهای با توسعه پایدار نیست؛ زیرا گفتمان استعمار با اعمال قدرت نگاهی تکبعدی به طبیعت را برای بهرهبرداری بیشتر از آن به کاربرده است. در این داستان ما میبینیم که چگونه ثروت و فنّاوری کشورهای جهان اوّل از طریق استخراج استعمار گرانهی نیروی کار، محیطزیست و دیگر منابع طبیعی از کشورهای جهان سوم تأمین میشود و توسعه پایدار تحقق نمی یابد؛ زیرا توسعه در راستای نهادهای اقتصادی بین المللی و موافقت نامه های تجاری که همگی به نفع کشورهای توسعهافته است، تنزل یافته. درواقع پایداری در حدّ یک اصطلاح گسترشیافته که در عمل در ایجاد تغییر معنادار در رفتار انسان با طبیعت شکستخورده است؛ زیرا «توسعه پایدار به مقابله با الگوهای تولید، توزیع و مصرف ناسازگار با طبیعت می پردازد که به اتمام منابع و تخریب محیطزیست می-انجامند و تنها فرآیند توسعهای را تأیید می کند که به بهبود کیفیت زندگی انسانها در حد ظرفیت پذیرش نظامهای پشتیبان حیات منجر شود.» (Saberifar, 2007) درحالی که ما با بررسی مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی میبینیم که محیطزیست تخریب می شود و کیفیت زندگی انسان ها نیز بهبود نمی یابد؛ زیرا توسعه در راستای رفاه زندگی انسانی و سازگاری آن با محیط و توجّه به مقولهی تابآوری به کار گرفته نشده است؛ درواقع «زندگی شهری و تولید صنعتی، افراد را از گذشتهی بلافصل و اتّکای آنان به محیط طبیعی جدا کرده است.» (Saten, 2014) زيرا در گذشته بشر هيچ تسلّطي بر طبیعت نداشته و با دیدی تقدسی به آن مینگریسته و از این محیط محدود نیز استفاده محدودی داشته است؛ درصورتی که امروزه چنین نیست و استفاده از طبیعت در میان ملل برای توسعه بیشتر بوده است. ما با نگاهی به محیط اطرافمان به این مقوله پی میبریم که مواد اولیهی هر چیزی که در اطراف ماست از طبیعت است. از ماشین آلات گرفته تا مصالح ساختمانی و مواد غذایی و ... اما آیا بشر در عصر حاضر با بهره-برداری بیرویه از طبیعت، تخریب آن را رقم نزده و نهتنها طبیعت، بلکه خود را نیز در تنگنا قرار نداده است؟ ازاین رو هارولد فروم در «از تعالی تا منسوخ شدن» می گوید: «در روزهای اولیه، بشر هیچ قدرتی بر طبیعت نداشت و در عوض برای تسلّی خاطر به ذهن و خدایان خود روی آورد. در همین حال، این ذهن یک فنّاوری را تولید می کند که جسم او را قادر میسازد تا مانند خدایان قوی باشد و خدایان را زائد کرده و

طبیعت را در قفس قرار دهد. سپس به نظر میرسد که هیچ طبیعتی وجود ندارد و بشریت از طریق نبوغ محض همهچیز را تولید کرده است.» (Fromm, 2009)

#### بحث و نتیجه گیری

بحرانهای حاصل از تغییرات اقلیمی در عصر حاضر بهطور چشمگیری در لایههای مختلف زندگی زیستی و انسانی قابل مشاهده است و تهدیدی علیه امنیت بشر محسوب می شود. ازاین رو باید اقداماتی عملی برای ایمن سازی محیطزیست در مقیاسی جهانی برای برون رفت از بحرانهای زیستمحیطی که زندگی زیستی و انسانی را بر کره زمین به مخاطره افکنده است، انجام شود. تغییرات اقلیمی در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی از احمد محمود باعث ایجاد ناهنجاریهایی شده است که در دو مقولهی پیامدهای زیستمحیطی و انسانی بررسی شد که منشأ آن را میتوان گفتمان استعماریای دانست که با اعمال قدرت، مقاومتهایی را در افراد شکل داده و تأثیراتی را بر محیطزیست گذاشته است که ما نمود آن را در ألودگی أبوهوا، بر هم زدن تعادل زیستمحیطی، کمبود بارش، قطع درختان نخل، فرسایش خاک، جدایی انسان از طبیعت، دور شدن آرامش از زندگی انسانها، آلودگی صوتی و تصویری، فقر، بیکاری، مهاجرت، ایجاد تنش و منازعات میان افراد، نادیده گرفتن بنیانهای ملّی و حماسی، ایجاد فاصله طبقاتی و کاهش امید به زندگی میبینیم. ازاین رو ما باید برای حل بحرانهای زیستمحیطی به گفتمانهای عصر که با اعمال قدرت باعث عدم سازگاری انسان با محیطزیستش شده و نوع پیامدهایی که رقمزده، توجّه کنیم تا بتوانیم اثرات بد ناشی از دخالت انسان در محیطزیست پیرامونش را به حداقل برسانیم؛ زیرا بین حفظ محیط طبیعی و تداوم جوامع انسانی پیوندهای محکمی وجود دارد. درواقع صنعت باید در راستای توسعه پایدار یک جامعه به کار گرفته شود؛ زیرا اگر در راستای توسعه نایایدار و نابودی طبیعت به کار رود، تعادل زیست-محیطی را برهم زده و آرامش را از زندگی انسانها می گیرد. ازاین رو توجّه بهنوعی اخلاق زیستی ضروری مینماید که در آن به دو وجه زندگیمحور و شخص محور بودن آن توجه کرده و میان آن توازن برقرار سازیم؛ زیرا باید به جهان نهتنها از منظر اشخاص، بلکه باید از منظر زندگی و محیطزیست نیز نگاه شود. همین دید باعث می شود که ما نگاهی سلطه گرانه به طبیعت نداشته باشیم؛ زیرا داشتن نگاه سلطه گرانه باعث بیگانگی انسان از طبیعت میشود و پیامدهای زیانبار و

آن را از ابژه گی خود دور ساخته است و همین دور شدن طبیعت از جایگاه ابژه گی خود آلودگیهایی را رقهزده که معضلاتی را برای زندگی انسان به همراه داشته است. ازاینرو با چنین بررسیهایی است که ما به اهمیت این نظریهی فوکو پی میبریم که گفته است بهجای سرچشمههای قدرت باید به پیامدهای آن توجّه کنیم؛ زیرا چنین دیدی است که برای جامعه انسانی ما که دچار بحرانهای زیستمحیطی شده است، در راستای آگاهی در رفتار مناسب با محیطزیست ضروری میناید.

#### References

Holy Quran

- Arbabi, Gh. (1994). The End of the World, Tehran: Arbabi Cultural Group Publications. [In Persian].
- Azodanlu, H. (2021).From colonialism to colonial discourse (a window to postcolonial literature and theories), Tehran: Ney Publishing. [In Persian].
- Bazargan, M. (1957). Monotheism, Nature, Evolution, Tehran: Qalam. [In Persian].
- Behyan, Sh. (2010). "Michel Foucault's methodology", *Social Sciences*, 4(8), 1-21. SID. https://sid.ir/paper/201857/fa. [In Persian].
- Bounfo, E. (1996). Reconciliation of Man and Nature, translated by Salahoddin Mahalati, Tehran: University Press. [In Persian].
- Egan, G. (2006). Green Shakespeare From Ecopolitics to Ecocriticism, London and New York, Routledge is an imprint of the Taylor & Francis Group.
- Fromm, H. (2009). The Nature of Being Human From Environmentalism to Consciousness, United States of America: The Johns Hopkins University Press.
- Fromm, E. (1994). Man from Marx's point of view, translated by Mohammad Rahrakhshan, Hamburg: Sonboleh Publications. [In Persian].
- Farvardin, P. (1973). Man between himself and others, Azarbayejan: Bahman printing house. [In Persian].
- Foucault, M. (1979). Discipline and punish: the birth of the prison. New York: vintage books.
- Foucault, M. (2008). knowledge and power,

غیرقابل جبرانی برای جامعه زیستی و انسانی رقم خواهد زد. همان طور که در مجموعه داستانی غریبه ها و پسرک بومی احمد محمود نیز که برگرفته از دید واقع بین نویسنده به محیط اطرافش در دهه چهل می باشد، نمودار است.

در کل با توصیفاتی که از مردم جامعه، وضعیت اقتصادی آنها و محیطزیست در مجموعه داستانی غریبهها و پسرک بومی میشود، به این نتیجه میرسیم که جامعه، اقتصاد و اکولوژی چون به تأثیرپذیری از گفتمان استعمار بوده و بهعنوان معیاری ناکارآمد برای توسعه پایدار عمل کرده؛ نهتنها انسانها بلکه محیطزیست را نیز به سوژهای مقهور قدرت تبدیل کرده و

- translated by Mohammad Zeymaran, Tehran: Hermes, 4th edition. [In Persian].
- Foucault, M. (2011a). The Will to Know, translators: Niku Sarkhosh, Afshin Jahandideh, Tehran: Ney, 6th edition. [In Persian].
- Foucault, M. (2011b). Society must be defended: lectures of College de France 1975-1976, translated by Reza Najafzadeh, Tehran: Rukhdad No. [In Persian].
- Gaard, G. (2017). Critical Ecofeminism, London: Published by Lexington Books.
- Glotfelty, Ch & Fromm, H. (1996). The Ecocriticism Reader/ Landmarks In Literary Ecology, Athens and London: The University of Georgia press.
- Kachuyan, H. (2003). Foucault and Paleontology of Knowledge, Tehran: University of Tehran. [In Persian].
- Lulan, E. (1994). The Third World and the Environmental Crisis, translated by Manouchehr Firouz Asgari, Mashhad: Ferdowsi University. [In Persian].
- Mohaghegh Damad, S.M., Sashadina, A. & Abbasi, M. (2010). Introduction to Bioethics, Tehran: Sina Legal Cultural Institute, Second Edition. [In Persian].
- Mahmoud, A. (1975). Gharibeha va Pesarak Bomi, Tehran: Amirkabir, Second Edition. [In Persian].
- Mills, S. (2018). Michel Foucault, translated by Morteza Nouri, Tehran: Center, 4th edition. [In Persian].
- Pourmohammadi, A. (2008). Philosophical Foundations of Bioethics, Tehran: Sina Cultural and Legal Institute. [In Persian].

- Saberifar, R. (2007). "Sustainable Urban Development". *Peyk Noor Human Sciences*, 5(2) (Special Geography), 108-115. SID. https://sid.ir/paper/128462/fa. [In Persian].
- Smart, B. (2006). Michel Foucault, translators: Leyla Joafshani, Hassan Chavoshian, Tehran: Akhtaran. [In Persian].
- Soltani, K. (2016). An introduction to environmental knowledge, Tehran: publications of the Environmental Protection Organization. [In Persian].
- Saten, Ph.W(2014), An Introduction to Environmental Sociology, translated by

- Sadegh Salehi, Tehran: Samt, second edition, [In Persian].
- Toumeh, G(2010), cultural development and environment, translated by Mahmoud Sharepour, Tehran: Baz, [In Persian].
- Yousefi, H; Mirzaei, M; Nouri, G; Zandi, Y(2017), environment and human health, Tehran: Talab, [In Persian].
- Valls Oyarzun, E., Gualberto Valverde, R., García, N. M., Jiménez, M. C. & Sánchez, R. C. (2020). Avenging Nature: The Role of Nature in Modern and Contemporary Art and Literature, London: Lexington Books.