

#### **Scientific Journal**

## The History of Islamic Culture And Civilization

Vol. 15, Spring 2024, No. 54

## The idea of de-antiquarianism in Iran during the era of the Islamic Revolution (Etymology and intellectual criterion)

Seyed Hossein Hashemizadeh<sup>1</sup> \ Amir Mohsen Irfan<sup>2</sup> \ Reza Bigdelu<sup>3</sup> \ Amir Siahpoosh<sup>4</sup>

- 1. Doctoral student of the Islamic Studies School, Department of History and Islamic Civilization, University of Islamic Education, Qom, Iran (Responsible Author). hashemizade9056@gmail.com
  - 2. Assistant Professor Department of Islamic History and Civilization, University of Islamic Education, Qom, Iran. amir.m.erfan62@gmail.com
  - 3. Assistant Professor of the Department of History, Research Institute of

Law Enforcement Sciences and Social Studies, Tehran, Iran. bigdelor@gmail.com

4. Assistant Professor Department of Islamic Revolution,

University of Islamic Education, Qom, Iran. amirsiahpoosh370@yahoo.com

| <b>Abstract Info</b> | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Article Type:        | Undoubtedly, one of the conditions for the revival of Islamic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| Research Article     | civilization is the correct explanation of the relationship between the national and religious dimensions of identity, and the explanation of each of the distinct intellectual approaches to the ancient identity of Iranians is one of the prerequisites for the cultural engineering of these two identity dimensions. The current research deals with the explanation of the intellectual indicators and the causes of the                                                       |  |
| Received:            | antiquarian attitude in Iran during the era of the Islamic Revolution                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 2022.12.22           | with an explanatory method. The findings of the research show that: "Belief in the fakeness of the Aryan race, belief in the active role of Jews in distorting the history of ancient Iran, controversy in the personality of Cyrus, belief in the splendor of Iranian civilization                                                                                                                                                                                                  |  |
| Accepted: 2023.07.10 | before the Achaemenids and denying it from the Achaemenids until the advent of Islam" Intellectual indicators And "ethnicism, seeing the ancient identity as conflicting with the Islamic identity and the failure to establish compatibility between these two categories, the long dominance of the archaism trend before the revolution and the contention of the Pahlavi regime on it", are among the causes of the deantiquarian approach in the era of the Islamic Revolution. |  |
| Keywords             | Intellectual indicators, de-antiquarianism, archaism, anti-archaism, falsification of Achaemenid history, ancient identity.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| Cite this article:   | Hashemizadeh, Seyed Hossein, Amir Mohsen Irfan, Reza Bigdelu & Amir Siahpoosh (2024). The idea of de-antiquarianism in Iran during the era of the Islamic Revolution (Etymology and intellectual criterion). <i>The History of Islamic Culture And Civilization</i> . 15 (1), 77-100. DOI: ??                                                                                                                                                                                        |  |
| DOI:                 | ??                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| <b>Publisher:</b>    | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |



## مجة علمية تاريخ الثقافة والحضارة الإسسلامية

السنة ١٥ / ربيع عام ١٤٤٥ / العدد ٥٧

# فكرة امحاء التاريخ الاسطورى في ايران في عصر الثورة الاسلامية (معرفه النشأة و الميزات الفكرية)

## سید حسین هاشمي زاده $^{1}$ / امیر محسن عرفان $^{7}$ / رضا بیکدلو $^{7}$ / امیر سیاهبو $^{6}$

1. طالب دكتوراه مدرس المعارف الاسلامية، فرع التاريخ والحضارة الاسلاميه، بجامعه المعارف الاسلاميه، hashemizade9056@gmail.com

۲. استاذ مساعد فرع التاريخ و الحضارة الاسلاميه، بجامعه المعارف الاسلاميه، قم، ايران. mamir.m.erfan64@gmail.com
 ۳. استاذ مساعد فرع التاريخ، باكاديميه علوم الشرطه و البحوث الاجتماعية، طهران، ايران. amirsiahposh370@yahoo.com
 ٤. استاذ مساعد فرع الثورة الاسلامية، بجامعه المعارف الاسلاميه، قم، ايران.

| ملخّص البحث                                                                                                    | معلومات المادة    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| مما لاشك فيه ان احديٰ شروط احياء الحضارة الاسلاميه، هو تبيين صحيح للصله ذات البعدين الوطني و                   | نوع المقال: بحث   |
| الديني للهوية و تبيين كل واحد من التوجهات المتمايزه الفكريه نسبة الي الهوية الاسطوريه للايرانيين هو من         |                   |
| مقدمات الهندسه الثقافيه لهذين البعدين. البحث الحاضر باسلوب تبييني (ايجاد السبب) و تفسيري ــ تفهّمي             |                   |
| (ايجاد المعني) يتطرق الي تبيين الميزات الفكريه و اسباب ظهور نظرة امحاء التاريخ الاسطوري في ايران في            | تاريخ الاستلام:   |
| عصر الثورة الاسلاميه. حصيله البحث يشير الي: «الاعتقاد بزيف العرق الآريائي، الاعتقاد بالدور الفاعل              | 1222/·0/TV        |
| لليهود في تحريف تاريخ ايران الاسطوري، الجدل بشأن شخصية كوروش، الاعتقاد بعظمه حضارة ايران                       |                   |
| قبل الاخمينيين و انكاره منذ الاخمينيين و حتي ظهور الاسلام»، من الميزات الفكرية و «النزعة القوميه»،             | تاريخ القبول:     |
| معارض لرؤيه الهويه الاسطورية مع الهوية الاسلاميه و عدم النجاح في أقامه التساوم بين هذين المقولتين،             | 1888/17/71        |
| الهيمنه المطوله لمسألة عبادة التاريخ الاسطوري قبل الثورة و بناء النظام البهلوي»، من اسباب ظهور توجهات          |                   |
| امحاء التاريخ الاسطوري في عصر الثورة الاسلامية.                                                                |                   |
| الميزات الفكرية، امحاء التاريخ الاسطوري، عداء التاريخ الاسطوري، زيف تاريخ الاخمينيين، الهوية                   | * 4 14 4 \$44     |
| الاسطورية.                                                                                                     | الألفاظ المفتاحية |
| هاشميزاده، سيد حسين، اميرمحسن عرفان، رضا بيگدلو و امير سياهپوش (١٤٤٥). فكرة امحاء التاريخ                      |                   |
| الاسطوري في ايران في عصر الثورة الاسلامية (معرفه النشأة و الميزات الفكرية). <i>مجلة تاريخ الثقافة والحضارة</i> | الاقتباس:         |
| الأسلامية. ١٥ (١). ١٠٠ : DOI: ??                                                                               |                   |
| ??                                                                                                             | رمز DOI:          |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                            | الناشر            |



سال ۱۵، بهار ۱۴۰۳، شماره ۵۷

## اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاه شناسی و شاخصه های فکری)

## $^{\dagger}$ سید حسین هاشمیزاده $^{\prime}$ / امیرمحسن عرفان $^{\dagger}$ / رضا بیگدلو $^{\dagger}$ / امیر سیاهپوش

۱. دانشجوی دکتری مدرسی معارف اسلامی، گرایش تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، hashemizade9056@gmail.com

۲. استادیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران. rolphamaaref.ac.ir بران استادیار گروه تاریخ، پژوهشگاه علوم انتظامی و مطالعات اجتماعی، تهران، ایران. siahpoosh@maaref.ac.ir
 ۴. استادیار گروه انقلاب اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران. siahpoosh@maaref.ac.ir

|                                                                                               | 4113 - ".laNt-l           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| چکیده                                                                                         | اطلاعات مقاله             |
| بیشک یکی از شرایط احیای تمدن اسلامی، تبیین صحیح رابطه دو بعد ملی و دینی هویت است و            | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی |
| تبیین هر یک از رویکردهای متمایز فکری نسبت به هویت باستانی ایرانیان از مقدمات مهندسی           | $(YY = 1 \cdots)$         |
| فرهنگیِ این دو بُعد هویتی میباشد. پژوهش حاضر با روش تبیینی (علتیاب) و تفسیری ـ تفهّمی         |                           |
| (معناکاو) به تبیین شاخصههای فکری و علل پیدایی نگرش باستانزدایی در ایرانِ عصر انقلاب اسلامی    | تاریخ دریافت:             |
| میپردازد. یافتههای پژوهش نشان میدهد که: «اعتقاد به جعلی بودن نژاد آریایی، باور به نقشآفرینی   | 14.1/1./.1                |
| فعال یهود در تحریف تاریخ ایران باستان، مناقشه در شخصیت کوروش، باور به شکوهمندی تمدن           | 11 17 1 7 1               |
| ایران قبل از هخامنشیان و انکار آن از هخامنشیان تا ظهور اسلام»، از شاخصههای فکری و «قومگرایی،  |                           |
| متعارض دیدن هویت باستانی با هویت اسلامی و عدم موفقیت در برقراری سازگاری بین این دو مقوله،     |                           |
| سلطه طولانی جریان باستانپرستی قبل از انقلاب و ابتناء ماهوی رژیم پهلوی بر آن»، از علل پیدایی   | تاریخ پذیرش:              |
| رویکرد باستانزدایی در عصر انقلاب اسلامی میباشد.                                               | 14.7/.4/19                |
| شاخصههای فکری، باستانزدایی، باستانگریزی، باستانستیزی، جعل تاریخ هخامنشی، هویت                 | واژگان کلیدی              |
| باستاني.                                                                                      |                           |
| هاشمیزاده، سید حسین، امیرمحسن عرفان، رضا بیگدلو و امیر سیاهپوش (۱۴۰۳). اندیشه باستانزدایی     |                           |
| در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاهشناسی و شاخصههای فکری). <i>تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی</i> . | استناد؛                   |
| DOI: $?? . YY = 1 \cdot \cdot \cdot .(1) \land \Delta$                                        |                           |
| ??                                                                                            | کد DOI:                   |
| دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                              | ناشر                      |

#### طرح مسئله

با وقوع انقلاب اسلامی و فرویاشی نظام سلطنتی در ایران، جریان باستان گرایی که یکی از پایههای مشروعیت رژیم پهلوی بود بهشدت تضعیف شد. اما از دهه ۸۰ پدیـدهای فرهنگـی در ایـران شـروع بـه گسترش کرد که همانا، ترویج مظاهر باستانی در سطح عمومی جامعه بود. از نام بانکها، مؤسسات و شرکتها گرفته تا رستورانها، مهدکودکها، مدارس و ... . با آغاز دهه نـود شمسـی و پیـدایش جریـان بزرگداشت ۷ آبان بهعنوان روز کوروش در پاسارگاد، این موضوع ابعاد جدیدی پیدا کرد که منجر به تقابل جدی بین دو وجه ملی و دینی هویت ایرانیان گردید. رجوع به ایران قبل از اسلام هرچند قبل از انقلاب عمدتاً از سوی حکومت پهلوی و توسط برخی اندیشمندان حکومتی و اصحاب رسانه در سطح نخبگان علمی و سیاسی مطرح شد و کمتر به سطوح پایین تر سرایت کرد اما در این دوره به عنوان یک مسئله بسیار مهم فرهنگی در سطح عموم جامعه نمود پیدا کرد. بیشک احیای تمدن شکوهمند اسلامی توسط نظام جمهوری اسلامی، با مشخص شدن موضع انقلاب در قبال رابطه بین دو بعد هویتی ایرانیان، روندی سریعتر به خود می گیرد و تبیین نگرشهای متمایز فکری نسبت به هویت باستانی ایرانیان اولین قدم در راستای مهندسی فرهنگی این دو بعد هویتی میباشد. نگارنده با مطالعه درباره نگرشهای مختلف فکری پس از انقلاب اسلامی نسبت به هویت باستانی ایرانیان، به سه رویکرد اصلی دست یافت که عبارتند از: نگرش «باستان گرایی» که ستایش از تمدن باستانی ایران و یادآوری دوران مجد و عظمت ایران در عهد باستان را بعنوان مسکّنی بر درد عقبماندگی از کاروان تمدن نوین غرب معرفی کرده و دوران قبل از اسلام و بهطور خاص، دوران هخامنشی را مدینه فاضلهای میداند که فقط یکبار اتفاق افتاده و باید دوباره به احیای آن پرداخت. ٔ نگرش دوم را می توان «باستان زدایی» نامید که بهنوبه خود به دو دسته «باستان ستیزی انکاری» که اساساً تمدن باستانی ایران از دوره هخامنشی تا ظهور اسلام را به کلی جعلی، ادعایی و غیرواقعی میداند و دسته دوم «باستان گریزی» که وجود تمدن باستانی را می پذیرد اما به دلایلی ازجمله اینکه نماد ظلم و ستم دوران استبداد شاهنشاهی است با مطرح شدن آن بهعنوان سابقهای شکوهمند و قرار دادن آن به عنوان بخشی از هویت ایرانیان امروز، مخالف است. ۲ در این میان

۱. از چهرههای مؤثر باستان گرایس از انقلاب می توان به این افراد اشاره کرد: شجاعالدین شفا (تولدی دیگر)، کاظهزاده ایرانشهر (تجلّیات روح ایرانی در ادوار تاریخی)، عبدالرحمان سیف آزاد (ما چـرا برتـریم)، میرفطـروس (ملاحظـاتی در تـاریخ ایران)، سران حزب پان ایرانیست از جمله سهراب اعظم زنگنه و محسن پزشکپور در مجلات خاک و خون و حاکمیت ملت. ۲. برخی از شخصیتهای باستان ستیز انکاری عبارتند از: ناصر پورپیرار، رضا مرادی غیاث آبادی، محمود رضاقلی، مصطفی وزیری، یوسف عزیزی بنی طرف، شهریار زرشناس، عباس سلیمی نمین و ... .

۳. برخی از شخصیتهای باستان گریز پس از انقلاب عبارتند از اَقایان: هاشمی رفسنجانی (در دوره اول ریاست جمهـوری)، صادق خلخالی، محمدهادی عبدخدایی و ... که در متن به تفصیل مورد بررسی قرار گرفته است.

رویکرد سومی هم مشاهده می شود که می توان آن را «باستان نگری» نامید. این رویکرد معتقد است که فرهنگ و تمدن باستانی بخشی از هویت ایرانیان امروز است اما مظاهر تمدن باستانی نه به عنوان مظهر شکوه و اقتدار امروز بلکه از جهتی مایه عبرت و از سوی دیگر بیانگر سابقه درخشان هنر، ذوق و اندیشه ایرانی است.

اکنون سؤال اصلی آن است که شاخصههای فکری و علل پیدایی اندیشه باستانزدایی پس از انقلاب اسلامی در ایران چیست؟

نکتهای که نگارنده را به سمت این پژوهش سوق داد این بود که به نظر میرسد انکار یا ستیز با هویت تاریخی به همان اندازه خطرناک باشد که سلفی گری و حرکت قهقرایی به گذشته. لذا شناسایی ویژگیهای هر دو اندیشه (باستان گرایی و باستانزدایی) ضروری به نظر میرسد. این پژوهش در راستای واکاوی ماهیت یکی از این دو اندیشه (باستانزدایی) سامان یافته است. کشف شاخصههای فکری و علل پیدایی این دو رویکرد از یک سو ابعاد مختلف ماهیتی آنها را آشکار و از سوی دیگر می تواند در گزینش راهکارهای صحیح مواجهه با آنها توسط نظام جمهوری اسلامی و مدیریت پیامدهای این دو جریان و سیاستگذاریهای فرهنگی و اجتماعی نظام در قبال آنها، کاربرد داشته باشد تا با کاربست بروندادهای این پژوهش، انسجام سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و مذهبی ایران و در یک کلام «هویت ایرانی»، حفظ شده و مانع از گسست فرهنگی و مذهبی بین نسلهای کنونی و آینده با نسل قدیم و همچنین مانع از فعال سازی گسستهای قومی در جامعه ایران گردید. در این میان واکاوی نگرش باستان نگری نیز ضوری و درخور تحقیق است که همانند نگرش باستان گرایی نیازمند پژوهشی مستقل می باشد.

وجود دو بعد باستانی (ملی) و دینی در هویت ایرانی و مرتبط بودن این دو بعد هویتی با یکدیگر و نیز وجود نگرشهای متمایز فکری نسبت به مقوله تمدن ایران باستان و هویت باستانی ایرانیان از پیشفرضهای این پژوهش میباشد.

قبل از ورود به بحث این نکته باید موردتوجه قرار گیرد که راقم این سطور نسبت به صحت یا بطلان ادعای باستان ستیزان هیچگونه موضع گیری ندارد و این مقاله به هیچوجه درصدد نقد باستان ستیزی به نفع باستان گرایی نمی باشد و نیز در پی اثبات یا رد هیچ کدام از دو نظریه مذکور نیست. بلکه صرفاً درصدد واکاوی شاخصه های فکری و علل پیدایی باستان زدایی در عصر انقلاب (اعم از باستان ستیزی و باستان گریزی) فارغ از صحیح یا غلط بودن آن می باشد.

۱. ر.ک: پایگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری، بیانات در دیدار مسئولان اجرائی استان فارس، ۱۳۸۷/۲/۱۸؛ مطهری، خدمات متقابل اسلام و ایران، ص ۵۳ ـ ۴۵؛ شریعتی، بازشناسی هویت ایرانی اسلامی، ص ۶۹ ـ ۴۴.

#### پیشینه پژوهش

در خصوص موضوع این پژوهش تحقیق مستقلی انجام نگرفته، اما آثاری وجود دارد که به برخی از ابعاد این مسئله پرداختهاند. برای نمونه رضا شجری قاسمخیلی در دو مقاله «بررسی رویکرد اسلامگرایانه ایران ستیز در اندیشه ایرانیان (مورد پژوهش: صاحب بن عباد و بدیعالزمان همدانی)» و «واکاوی نگرش هویتی ابن قتیبه دینوری؛ زمینهها و دلایل تکوین رویکرد اسلامگرایانه در ایران»، به برخی از علل پیدایی اندیشه ایران ستیزی دست یافته. وی در مقاله «نگرش هویتی ابوریحان بیرونی» هم به برخی از شاخصههای فکری اسلامگرایی معطوف به ایران ستیزی اشاره کرده آاما محدوده پژوهشی هر سه مقاله، قرون نخستین اسلامی است و همچنین ایران ستیزی فقط از منظر طیف خاصی از اسلامگرایان بررسی شده درحالی که پژوهش حاضر از یک سو به باستان زدایی اعم از باستان ستیزی و باستان گریزی در بین تمام گفتمانهای فکری (نه فقط اسلامگرایی) پرداخته و از سوی دیگر محدوده زمانی بعد از انقلاب را مورد بررسی قرار می دهد. پژوهش حاضر در سطح داده شناسی با روش اَسنادی تاریخی و در سطح تجزیه و تحلیل اطلاعات با روش تبیینی (علت باب) و تفسیری ـ تفهّمی (معناکاو) انجام گرفته است.

#### گونه شناسی رویکرد باستان زدایی

مراد از واژه «باستانزدایی» تلاش در جهت انکار و یا مسکوت گذاشتن پیشینه فرهنگی ـ تمـدنی ایـرانِ قبل از اسـلام اسـت. در دوره جمهـوری اسـلامی، ایـن اندیشـه در قالـب دو رویکـرد «سـتیزگرایانه» و «گریزگرایانه» بروز و ظهور پیدا کرده است.

## ۱. باستانستیزی انکاری

در این نگرش، شکوهمندی تمدن ایران باستان، از دوره هخامنشیان تا ظهور اسلام، مورد انکار قرار می گیرد $^{7}$  و حتی برخی از صاحبان این رویکرد، اساساً سلسله ای مقتدر و قابل اعتنا به نام هخامنشیان را انکار می کنند و آنها را کارگزاران سلسله کیانیان در جنوب ایران قلمداد کرده که مدتی محدود در

ثروبشكاه علوم الناني ومطالعات فرسخي

۱. ر. ک: شجری قاسم خیلی، «بررسی رویکرد اسلام گرایانه ایرانستیز در اندیشه ایرانیان: »مورد پژوهش: صاحب بن عباد و بدیعالزمان همدانی»»، پژوهشهای تاریخی ایران و اسلام، ش ۲۴، ص ۱۱۳ ـ ۱۳۰؛ همو، «واکاوی نگرش هویتی ابن قتیبه دینوری: زمینهها و دلایل تکوین رویکرد اسلام گرایانه در ایران»، پژوهشنامه تاریخ اسلام، ش ۲۵، ص ۴۱ ـ ۲۳.

۲. ر. ک: مصاحبه شهریار زرشناس با م*اهنامه مشرق ۱۳۹۷/۸/۷؛ پورپیرار، نعل وارونه،* ص ۴۸؛ مرادی غیاثآبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۸۹؛ رضاقلی، تاریخ سیاسی ایران باستان، ص ۳۹؛ شجری قاسمخیلی، «نگرش هویتی ابوریحان بیرونی»، جستارهای تاریخی، ش ۱، ص ۹۶ – ۷۱.

۳. ر.ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص۱۸۳؛ مرادی غیاث آبادی، **باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری**، ص ۹۷.

بخشهایی از ایران و بین النهرین حکومت کردهاند و تا قبل از دوره پهلوی نام آنها در میان سلسلههای نامدار باستانی مشاهده نمی شود. ۱

براساس این رویکرد، آنچه که به عنوان هویت ملی در دو قرن اخیر برای ایرانیان مطرح شده، اساساً مجعول و فاقد پیشینه تاریخی است. آ بنابراین ایرانیان دارای دو بعد هویتی ملی و دینی نبوده و نیستند بلکه هویتشان تک بعدی است زیرا آنچه که در طول تاریخ ایران مطرح بوده هویت دینی است و هویت ملی از جعلیات اروپاییان است که برای مهار بحرانهای خارجی و داخلی، آنرا جعل و در سراسر جهان به مدد قدرت و ابزار سلطه گری خود به اجرا درآوردهاند. آ

این نگرش معتقد است که نمی توان و نباید به تاریخ فرهنگ و تمدن ایران از دوره هخامنشان تا ظهور اسلام مباهات کرد زیرا آنچه که امروز از فرهنگ و تمدن هزاره قبل از اسلام به دست ما رسیده یا تماماً جعلی است و یا آمیخته با جعلیات فراوانی می باشد. <sup>۴</sup>

گفتمان مذکور، مفاهیمی همچون «نژاد آریایی» و «دولتشهری به نام ایران در دوران باستان» را جعلی و فاقد مستندات علمی میداند. از مشهورترین اندیشهورزان این نظریه میتوان به «ناصر پورپیرار»، «رضا مرادی غیاث آبادی»، «محمود رضاقلی»، «محمدقلی مجد» و «مصطفی وزیری» اشاره کرد. نکتهای که نباید از نظر دور داشت این است که هیچ یک از افراد مذکور نتوانسته مقالهای در اثبات گفتمان «باستانستیزی انکاری» در مجلات معتبر علمی و محافل آکادمیک منتشر کند که این خود گویای عدم پذیرش کلیّت این نظریه در محافل علمی و دانشگاهی معتبر است. ما این مسئله هیچ خللی در این پژوهش ایجاد نمی کند چون هدف، پی بردن به ماهیت و شاخصههای فکری این گفتمان به عنوان یکی از نظریات متمایزِ مطرح شده در حوزه هویتشناسی باستانی ایران است. خواه این نظریه، مورد پذیرش محافل علمی قرار گرفته باشد خواه نه.

۱. ر.ک: سلیمی ثمین، «اَناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، **زمانه**، ش ۴۲ ـ ۴۱؛ پورپیرار، **دوازده** قرن سکوت، ص ۲۲۳.

۲. ر. ک: وزیری، *ایران به مثابه ملتی خیالی*، ۱۳۹۰/۱۲/۱۹؛ www.iran as imag in ednation.blogfa.com

۳. ر. ک: همان.

۴. ر. ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص ۱۵۱؛ مرادی غیاث اَبادی، **باستان شناسی تقلب و رنج های بشری**، ص ۳۳.

۵. به عنوان نمونه نوشته های پورپیرار یا به صورت کتاب هایی مستقل و غیر مرتبط با انتشارات دانشگاهی یا پژوهشگاهی و یا مقالاتی در نشریه های غیر علمی مثل فصلنامه کتاب نقد و نیز کتاب های مرادی غیاث آبادی بدون اینکه موفق به مجوز ارشاد شده باشد فقط در سایت خودش در فضای مجازی منتشر شده و مقالات ایشان نیز در دو مجله غیر علمی مثل «دانش و مردم» و «آوین» منتشر شده است. همچنین اهم مطالب مصطفی وزیری در چند سخنرانی در نیویورک مطرح شده و در وبلاگ شخصی اش ترجمه گردیده است.

#### ۲. باستانگریزی

این نگرش، شکوهمندی تمدن ایران در هزاره قبل از اسلام را میپذیرد اما با مطرح شدن آن به عنوان سابقه افتخارآمیز ایرانیان مخالف است زیرا این دوران، از یک سو دوران کفر و جاهلیت ایرانیان است و از سوی دیگر، ظلم و ستم پادشاهان مستبد، شکوه تمدنی این دوران را تحتالشعاع خود قرار می دهد و مانع از آن می شود که ما امروز، دم از اعتلای فرهنگ و تمدن ایران باستان بزنیم. زیرا مطرح کردن نمادها و مظاهر کفر و جاهلیت و ظلم، شایسته نیست.

#### شاخصههای فکری نگرش باستانزدایی

برای شناخت ماهیت هر اندیشه ابتدا میبایست مفاهیم کلیدی و مقوّمات مفهومی آنرا جستجو کرد. این مفاهیم تحتعنوان شاخصههای فکری مطرح می گردد. در این مقاله سعی بر آن است که در حد امکان اساسی ترین شاخصههای فکری اندیشه باستان زدایی با مراجعه به اسناد و به روش معناکاوی تبیین گردد.

۱. باور به شکوهمندی تمدن ایران قبل از هخامنشیان و انکار آن از هخامنشیان تا ظهور اسلام یکی از اقسام رویکرد باستانزدایی، باستانستیزی انکاری میباشد. این نگرش نه تنها فرهنگ و تمدن ایران در دوره باستان را انکار نمی کند بلکه آنرا تا قبل از روی کار آمدن هخامنشیان بسیار با شکوه هم میداند. آباستانستیزان انکاری معتقدند که هخامنشیان، جنگجویان بینامونشان و غیربومیان مزدوری بودند که قوم یهود برای انتقام و نابودی تمدنهای چندگانهپرست بینالنهرین و رهایی ثروت و همکیشان خود از اسارت بابل و بازگشت به سرزمین مقدس، آنان را اجیر کرده بودند. آاین قوم بینامونشان مهاجم و دو قوم مهاجم بعدی (سلوکیان و ساسانیان) جز به رکود و اضمحلال کشاندن تمدن دورههای قبل نقش دیگری در این سرزمین ایفا نکردند. این نگرش معتقد است که اساساً تمدن با شکوه دوره هخامنشی، اشکانی و ساسانی واقعیت خارجی ندارد و با توسل به برخی استدلالهای تاریخی و باستانشناختی اثبات می کند که هرگونه اطلاعات تاریخی که اثبات کننده تمدن باشکوه ایران در دوره سلسلههای مذکور باشد از جعلیات مستشرقانِ متأثر از قوم یهود است که قدمتی کمتر از ۲۰۰ سال دارد و

۱. ر. ک: خلخالی، **کوروش دروغین و جنایتکار**، ص ۱۱؛ روزنامه جمهوری اسلامی، سخنان رئیسجمهور در کنگره هـزاره فردوسی، ۱۳۶۹/۱۰/۲، ص ۳؛ عبدخدایی، «سخنرانی آقای عبدخدایی در «کنگره شـعر و ادب و هنـر» فرهنگسـرای نیاوران»، فصلنامه هنر، ش ۱، ص ۲۳.

۲. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۳۸؛ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنج های بشری، ص ۸۷؛ رضاقلی، تاریخ سیاسی ایران باستان، ص ۳۳.

۳. ر. ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص ۱۸۳.

حتی به نوشته ناصر پورپیرار، هرودوت هم که از تبار بومی هخامنشیان در این سرزمین سخن رانده است خیالبافی بی دقت بوده که در نگارش تاریخ ملل به سهلانگاری و مراجعه صرف به افسانههای عامیانه و اسناد درباریان بسنده می کند و بعید نیست که مزدور آنان بوده باشد. ۲

حسن شایگان مترجم کتاب *نهادهای اجتماعی و ساختار اقتصادی امیراتوری هخامنشی* نوشته محمد داندامایف که از نخستین آثار غیرایرانی منتقد دوره هخامنشی می باشد معتقد است که «هخامنشیان نه خط و نه کتابتی داشتند. آنها صناعت و طبابت و ... هم نداشتند و بهطور کل هرچه به نام تمدن هخامنشی گفته میشود هیچگونه پایه علمی ندارد. تاریخ هخامنشیان سراسر فضاحت است».<sup>۳</sup> یکی از شواهدی که این نگرش برای اثبات جعلی بودن فرهنگ و تمدن دوره هخامنشی ارائه می دهد این است که از هخامنشیان قبل از حضور در تاریخ به عنوان بنیانگذاران یک امپراطوری، هیچ نشانه فرهنگی \_ قومی حتی در حد یک سفال ساده به دست نیامده است و علائم اقتدار تمدنی از جمله معماری، خط، تدارکات زیستی و ادوات نظامی که به آنها نسبت داده می شود در واقع میراث برجای مانده از تمدنهای مغلوب است و مدرکی مبنی بر اینکه موارد مذکور مربوط به قدرت تمدنی ایران در عصر هخامنشی باشد در دست نداریم. <sup>۴</sup> شاهد دیگر اینکه در سراسر دوران ۱۲۰۰ ساله ایران قبـل از ظهـور اسلام، هیچ اثری از حضور اندیشه و عمل ملّی و همکاری ایرانیان با طبقه حاکمه در حوزه سیاست، اقتصاد و فرهنگ دیده نمی شود و این به دلیل گستردگی و عمق ضربه سهمگین مهاجمان غیربومی و فقدان فضای مناسب برای شکوفایی استعدادهای بومیان این سرزمین بوده است تا جایی که باتوجهبه منابع موجود، ایرانیان تا دو قرن پس از ظهور اسلام حتی یک شخصیت برجسته در حوزه علم و ادب و هنر به جهانیان معرفی نکردند و به نوشته پورپیرار «اسناد فرهنگی جهان در این دوره حتی یک برگ مکتوب را، که از سوی ایرانیان به فرهنگ بشری افزوده شده باشد، نمی $^{
m a}$ سناسد».

برخی از باستان ستیزان، بسیاری از اکتشافات باستان شناسان را که بیانگر آثار تمدنی عصر هخامنشی می باشد زیر سؤال می برند. «محمود رضاقلی» با نقل بخشهایی از خاطرات شفاهی و مکتوب برخی از اعضای ایرانی و اروپایی گروههای اکتشاف در ایران و بین النهرین، به این نکته اشاره می کند که بسیاری

۱. ناصر بناکننده (پورپیرار) از مؤثرترین چهرههای باستان ستیز انکاری میباشد که کتب زیادی از جمله نعل وارونه، دوازده قرن سکوت و ... در اثبات این نظریه نوشته و مصاحبههای متعددی در این زمینه بعد از انقلاب داشته است.

۲. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه (بررسی تحریف تاریخ ایران بهوسیله یهود)»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۱۳۵.

۳. گفتگوی خبرگزاری مهر با حسن شایگان، ۱۴۰۰/۱۰/۴؛ https://www.mehrnews.com/news/5383376

۴. ر. ک: پورپیرار، نعل وارونه (بررسی تحریف تاریخ ایران بوسیله یهود)، ص ۱۷۸.

۵. ر. ک: همان، ص ۴۷.

از آثار منتسب به هزاره قبل از اسلام و مخصوصاً دوران هخامنشی و ساسانی، به صورت سفارشی با روشهایی بسیار ماهرانه ساخته شده و به همراه اندک مکشوفات واقعی مستقیما به موزههای اروپا منتقل گردیده و از آن زمان تاکنون به هیچ محقق بی طرفی اجازه راستی آزمایی آن آثار داده نشده و نخواهد شد. به عقیده وی تخت جمشید بنایی است که از زمان هخامنشیان تاکنون نیمه کاره رها شده لذا نمی تواند بیانگر تمدن درخشان عصر هخامنشی باشد بلکه مظاهر اصلی تمدن ایران در زیر این بنا مدفون است و بدلیل آثار ایلامی کشف شده در آنجا، می بایست این مکان را دلیلی بر شکوه تمدنی عصر «نو ایلامی» دانست. او با استناد به نقل قولهای شفاهی، ادعا می کند که کتیبهها و سنگ نوشتههای کشف شده توسط کاوشگران غربی در تخت جمشید تماماً مربوط به تمدن ایلامی است که استعمارگران تعمداً و در راستای اهداف خود، آن را منسوب به دوره هخامنشی کردهاند. "

رضا مرادی غیاث آبادی  $^{3}$  نیز با ذکر شواهد و ادلّهای سعی در اثبات جعلی بودن آثار مذکور دارد. وی پس از ذکر ادّله در پایان می نویسد:

نمونهها و مصادیق اندکی از این گونه جعلها که عمدتاً بهواسطه دانشمندان مشهور و شخصیتهای صاحبنام دانشگاهی، بهطرزی زیرکانه و با ساختار و ظاهری علمی و حرفهای انجام شده، عبارتند از: افزودن ابیات و اشعار آریاگرایانه، ملی گرایانه و نژادپرستانه به شاهنامه فردوسی، دست کاری در ترجمه گاتای منسوب به زرتشت، تحریف در ترجمه کتیبههای باستانی و متون پهلوی، تصرف در نامهای جغرافیایی کهن، جعل و ساخت کتیبههای فارسی باستان، مهرهای هخامنشی، جامهای طلایی و اشیای زرین و سیمین که به خصوص به همدان، کلاردشت، املش، گورستان مارلیک، تپه حسنلو، تپه زیویه و غار کلماکره منسوب شدهاند.

علی محمد طرفداری در مقدمهاش بر کتاب آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران، ضمن تأکید بر

۱. ر. ک: رضاقلی، تاریخ سیاسی ایران باستان، ص ۳۹ ـ ۳۷.

۲. آخرین دوره سلسله ایلامیان که بین سالهای ۱۱۰۰ ـ ۵۳۹ (پ. م) به مرکزیت شوش در محدوده جنـوب غربـی فـلات ایران که شامل استانهای ایلام، خوزستان و بخشهایی از فارس می شد حکومـت مـی کردنـد و در دو مرحلـه ابتـدا بـا حملات آشوریان بینالنهرین و در آخر توسط هخامنشیان از بین رفتند.

۳. همان، ص ۴۰.

۴. وی از چهرههای بسیار فعالِ گفتمان باستانستیزی انکاری میباشد. دارای چندین اثر از جمله، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، هولوکاست هخامنشی و همچنین وبگاه پژوهشهای ایرانی است که افکار خود را در آن به طور مفصل بیان می کند.

۵. ر. ک: مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۴۹ ـ ۲.

ع. همان، ص ۱۶.

ضرورت بازنگری اساسی در شالودهها و بنیانهای باستانشناسی ایران، بهنحو استفهام انکاری این سـوال را مطرح می کند که آیا اطلاعات تهیه شده توسط «اسمیت» که از جانب مؤسسهای صهیونیستی مـأمور کاوش در تختجمشید بوده و به شهادت اهل فن با نهایت سرعت و کمدقتی همراه با سهلانگاری منجر به تخریب جبرانناپذیر، انجام گردیده، اساساً میتواند مبنای دانستههای مـا درباره هخامنشیان باشـد؟! و بالاخره این جمله که «در طول دویست سال گذشته، باستانشناسی، مدارک تاریخی مورد نیاز سیاستمداران را برای اثبات حقانیت ایدههای سیاسی ایشان فراهم می کند». "دربردارنده تمام مطالب بالا می باشد.

بسیاری از باستان ستیزان معتقدند که مقبره منسوب به کوروش در پاسارگاد هیچ ربطی به وی ندارد و این هم از جعلیات وارد شده در تاریخ ایران در ۱۰۰ سال گذشته است. استدلال آنها بر این مبناست که اولاً: آزمایشات ژنتیکی انجام گرفته در داخل مقبره فقط جسد دو زن را به اثبات میرساند. ثانیاً: امکان آوردن جسد کوروش از مناطق شمال شرقی با شرایط آن زمان وجود نداشت ضمن اینکه مورخان نوشته اند که ملکه ماساژتها به خاطر انتقام پسرش سر کوروش را جدا و بدنش را قطعه قطعه کرد. ثالثاً: بنای موجود در پاسارگاد به شیوه معماری یونانی ساخته شده و تا ۱۰۰ سال قبل نیز به مقبره مادر سلیمان معروف بوده. برخی از باستان ستیزان فرایند ورود جعلیات در تاریخ ایران باستان را یه ودی سازی تاریخ ایران می نامند و معتقدند که یکی از علل این کار آن بوده که تنها دوره ای که تاریخ ایران با تاریخ قوم یهود بسیار به هم آمیخته دوره هخامنشیان است لذا هر سندی که این دوره را در بین سایر دوره ها برجسته کند مورد قبول و بقیه اسناد معدوم و یا مخفی گردید. ه

## ٢. باور به نقش آفريني فعال يهود در تحريف تاريخ ايران باستان

یکی از ارکان اصلی نگرش باستان ستیزی انکاری، باور به توطئه گری یهود در بزرگنمایی شکوه تمدنی عصر هخامنشی و تحریف تاریخ ایران باستان می باشد تا حدی که برخی از اندیشه ورزان گفتمان باستان ستیزی انکاری، تاریخ هخامنشیان را برگ تازهای از تاریخ یهود دانسته و این قوم را یکی از اسباط

۱. در کتاب مذکور عکسهایی منتشر شده که نشان می دهد گروه اکتشاف با بیل و کلنگ به حفاری در محدوده تخت جمشید مشغولند و به این نکته اشاره می شود که بجای قلم مو از کلنگ استفاده کردن آیا جز تخریب برنامه ریزی شده چیز دیگری نام دارد؟ (ر. ک: مجد، آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران، ص ۱۸ و ۲۲۷ ـ ۲۲۶)

۲. ر. ک: مجد، آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران، ص ۱۲.

۳. اَجرلو، «تاراج بزرگ: اَمریکا و غارت میراث فرهنگی ایران»، *دوفصلنامه مطالعات باستانشناسی*، ش ۳، ص ۲۳.

۴. ر.ک: مصاحبه شهریار زرشناس با م*اهنامه مشرق* ۱۳۹۷/۸/۷؛ پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۴۸؛ مرادی غیاث آبادی، ب*استان شناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص ۸۹؛ رضا قلی، *تاریخ سیاسی ایران باستان*، ص ۳۹.

۵. ر. ک: سلیمی ثمین، «اَناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، **زمانه**، ش ۴۲ ـ ۴۱.

یهود قلمداد می کنند و برای اثبات این مدعا شواهدی از جمله تشابهات بسیار زیاد متون کتیبههای برجای مانده از هخامنشیان با متون مقدس یهود و یا تمجید تورات از کوروش، ارائه می دهند. این نگرش معتقد است که هخامنشیان «شاهان یهودیّه» بودند نه سلسلهای ایرانی. آنان بر این باورند که اساسا نوشتههای تمجیدآمیز تورات از اقدامات کوروش و برخی از شاهان هخامنشی تماماً جعلیات علمای یهود است که برخی در آستانه ظهور کوروش برای ایجاد دلگرمی بین یهودیان دربند بهعنوان وعدههای الهی به تورات افزودند و برخی نیز پس از روی کار آمدن هخامنشیان و سیاستهای یهودگرایانه آنها، به کتاب مقدس افزوده شد. آلبته این نکته را نباید از نظر دور داشت که قوم یهود در طول تاریخ بهدلیل اعتقادات خاص دینی شان، توانایی ارائه سیستمی برای همزیستی با غیرنژاد خود را نداشته و دارای اندیشه تجاوز کارانه بوده و هستند زیرا «باتوجهبه محتوای تورات کنونی، تصور می کنند که جهان به این نژاد بخشیده شده و مجازند دست به هر کاری در جهت پیشبرد منافعشان بزنند». وقایع یک قرن اخیر در فلسطین به خوبی گواهی بر این مدعا در عصر کنونی می باشد.

نگرش «باستان ستیزی انکاری» معتقد است، خاورشناسان و باستان شناسانی مانند گیرشمن، گلدزیهر، واندنبرگ، هرتسفلد، اشمیت و آستروناخ، همگی یهودی تبار بوده و تلاش دارند با جعل تاریخ پرشکوه هخامنشی، اشکانی و ساسانی، قوم یهود را در پس پردهای از دود پنهان کنند.

پورپیرار با استناد به کتیبه بیستون<sup>2</sup> که نام ۳۲ قوم ایرانی را به عنوان اقوام شورشی ذکر کرده که به مدد اهورامزدا آنان را سرکوب نموده است، چنین استدلال می کند که چون از هخامنشیان به بعد هرگز نامی از این اقوام در منابع تاریخی به میان نیامده، به این نتیجه میرسیم که یک نسل کشی عظیم بهوسیله هخامنشیان و قوم یهود در منطقه بین النهرین و ایران کنونی رخ داده و زیرساختهای تمدنی

۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»*، کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۱۷۸.

۲. ر. ک: نامـدار، آفربایجان و تورک خبرلـری Azturkxabarleri مصاحبه بـا دکتـر مظفـر نامـدار دربـاره کـوروش و هخامنشیان، ۲ نوامبر ۲۰۱۹.

۳. ر. ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص ۲۵۲.

۴. مرادی غیاثاًبادی، *باستانشناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص۴۶.

۵. ر. ک: پورپیرار، نعل وارونه، ص ۵۱؛ رضاقلی، تاریخ سیاسی ایران باستان، ص ۱۰؛ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۳۶.

۶ سنگنوشته بیستون بزرگترین سنگنوشته جهان، نخستین متن شناخته شده ایرانی و از آثار دودمان هخامنشیان (۵۲۰ پ. م) واقع در شهر بیستون از توابع شهرستان هرسین در سی کیلومتری شهر کرمانشاه بر دامنه کوه بیستون است. این سنگنوشته شرح پیروزی داریوش بزرگ بر گئومات مغ (بردیای دروغین) و به بند کشیدن قیامگران عصر هخامنشی را نشان می دهد. (ر. ک: مرادی غیاث آبادی، وبگاه پژوهشهای ایرانی، درباره سنگنوشته داریوش بزرگ در بیستون، ۱۳۸۵/۴/۲۰

برجای مانده از تمدنهای باشکوه بین النهرین از بین رفته است. شواهدی همچون شهر سوخته سیستان، بقایای کشف شده تمدن بزرگ مارلیک در جنوب دریای خزر، بقایای تمدن بزرگ البرز مرکزی، تپههای سیلک کاشان و سرانجام تمدن بزرگ اورارتوها که به گفته پورپیرار همگی حدود ۲۵۰۰ سال پیش (تقریباً همزمان با ظهور هخامنشیان) نابود شده اند، نشانی از این تمدن سوزی و نسل کشی بزرگ مهاجمان غیربومی اجیر شده به دست قوم یهود است. این رویکرد معتقد است که آنچه در تورات کنونی بهعنوان واقعه «پوریم» ذکر گردیده، در واقع همان نسل کشی بزرگ ایرانیان به دستور خشایارشا می باشد که به دست یهودیان ساکن در ایران انجام گرفت و امروزه نیز بسیاری از یهودیان اروپا و آمریکا آن را جشن «ایرانی کشی» می خوانند. آپورپیرار با استناد به واقعه پوریم معتقد است که بسیاری از اقوام مذکور در کتیبه بیستون با روشی غافل گیرانه همانند واقعه پوریم به یکباره نسل کشی شده اند و آنچه از نظر وی جای تعجب است این است که «اکنون ایرانیان بزرگترین بنیان برافکنان هویت دیرین خود یعنی هخامنشیان را در جای بنیان گذاران هستی و هویت کهن خویش نشانده و تسلیم توطئهای شده اند که به همت و پشتکار مشتی مورخ یهود و روشنفکران بی هوش خدمتگزار آنان ممکن شده و بهراستی که گویی بر یای تاریخ شرق میانه نعل وارونه کوبیده اند».  $^{0}$ 

#### ۳. مناقشه در شخصیت کوروش

یکی از اصلی ترین شاخصه های فکری جریان باستان زدایی و مخصوصاً شاخه باستان ستیزان، مناقشه در شخصیت «کوروش» سرسلسله دودمان هخامنشی می باشد. در میان شخصیت های تاریخ ایران باستان هیچ فردی به اندازه کوروش دوم مورد نزاع قرار نگرفته. به نظر می رسد یکی از دلایل «کوروش ستیزی» مقابله با «کوروش ستایانِ باستان گرا» بوده که از وی شخصیتی تا حد پیامبری ارائه کرده اند. عبا مطالعه

\_\_\_\_\_\_ ۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه*»، کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۵۳ \_ ۵۱.

۲. پوریم یا فوریم (در عبری به معنی قرعهها) از آعیاد یهودی، مصادف با روز چهاردهم آذار در تقویم یهود (مطابق فوریه میلادی) است که به روایت تورات (عهد عتیق) این عید به یادبود نجات یهودیان ساکن در ایران (۴۷۳ پ م) از توطئه قتل عام توسط وزیر خشایارشا و پیروزی یهودیان، بر بدخواهانشان میباشد که منجر به اعدام وزیر ضد یهود و قتل عام هفتاد و هفت هزار نفر به دست یهودیان در ایالات مختلف ایران با موافقت شاه، گردید. (ر. ک: عهد عتیق، کتاب اِستر، سفر هشتم و نهم)

۳. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۵۳ ـ ۵۱.

۴. ر. ک: همان، ص ۶۰.

۵. همان، ص ۶۰.

۶. به عنوان نمونه باستانی پاریزی می نویسد: «کوروش، سرمشق اخلاق و نمونه یک انسان آزاد و نماینده یک حقیقت روحانی و خدایی یعنی وسیله نجات بندگانش از بردگی و اسارت بود ... تا بدانجا که قوم یه ود او را برگزیده خداوند و مسیح موعود شمردند». (باستانی پاریزی، «کوروش در روایات ایرانی»، بررسیهای تاریخی، ش ۱۱، ص ۱۶۹)

آثار باستان ستیزان درباره شخصیت کوروش به مطالبی برمی خوریم که غالباً نام جنایات کوروش بر آن گذاشته و آن را مستند به منابع متقدّم یونانی و یا مطالعاتی جدید کردهاند. از نظرگاه این اندیشه شخصیت کوروش در یک فرد عیاش، زنباره، قاتل، شکنجه گر، دزد ناموس، سارق، جنایتکار جنگی، بت پرست و یا بی دین، عوام فریب، کشورگشا و ثروت اندوز، خلاصه می شود. اهم جنایات منتسب به کوروش، چنین است:

- ۱. نابودی تمدن ماد، غارت هگمتانه و به بردگی گرفتن برخی از مردم. $^{\mathsf{T}}$
- ۲. قتل عام مردم نینوا در روزی که مردم به عنوان عید مشغول سرور و شادی در خیابان ها بودند.  $^{\mathsf{T}}$ 
  - ۳. نابودی تمدن لیدی و سرکوبی خشونتاَمیز قیام مردمی که پس از چند سال رخ داد. $^{\dagger}$ 
    - $^{ exttt{a}}$ . نابودی تمدن «نو ایلامیان» شوش با قتل عام عمومی و کشتن پادشاه آنان.  $^{ exttt{a}}$ 
      - ۵. تأمین هزینه لشکرکشی از نذورات معابد و چپاول اموال ملل مغلوبه.<sup>۶</sup>
    - $^{
      m V}$ . کشتن برخی از سران حکومتهای مغلوب فقط بهدلیل تصاحب زنان زیبای شان $^{
      m V}$
- ۷. دزدی ناموس یا همخوابه شدن با زنان زیبای شوهرداری که شوهرشان از چنگ کوروش گریخته یا به دلایلی حضور نداشتند.^

 $^{\circ}$ . سابقه راهزنی در دوران جوانی که برخی آنرا به «راهِ زنی» یعنی «لواط دادن» تفسیر کردهاند.  $^{\circ}$ 

۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۹۸ \_ ۵۷؛ رضاقلی، تاریخ سیاسی ایران باستان، ص ۱۲۷ \_ ۹۹؛ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۱۶۹ \_ ۱۰۳؛ خلخ الی، کوروش دروغین و جنایتکار، ص ۵۵ \_ ۵۰.

۲. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۵۷؛ رضاقلی، تاریخ سیاسی ایران باستان، ص ۸۶

۳. ر. ک: مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص۱۴۵؛ خلخالی، کوروش دروغین و جنایتکار، ص ۴۴.

۴. ر. ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص ۵۷؛ رضاقلی، *تاریخ سیاسی ایـران باسـتان*، ص ۱۰۷؛ مـرادی غیـاثآبـادی، *باستانشناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص ۱۴۹.

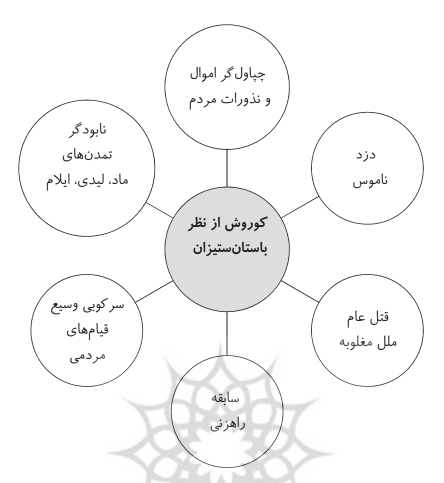
۵. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۴۶؛ مرادی غیاث آبادی، *باستان شناسی تقلب و رنج های بشـری،* ص ۱۳۳.

۶. ر. ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص ۶۲ رضاقلی، **تاریخ سیاسی ایران باستان**، ص ۱۱۷ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۱۲۲.

۷. <sub>ر</sub>. ک: مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص۱۴۹؛ خلخ الی، کوروش درونمین و جنایتکار، ص ۸۲.

۸. یک نمونه که صادق خلخالی از کتاب *ایران باستان* نوشته پیرنیا، ص ۳۲۷ نقل می کند این است که: «پانته آ» همسر «آبراداتس» که از طرف شاه آشور به سفارت شرق فرستاده شده بود پس از تسخیر شوش بهدلیل زیبایی خارقالعادهاش مورد توجه کوروش قرار گرفت و با او همبستر شد. آن زن که نتوانست این بی عفتی را تحمل کند خودکشی کرد. (ر. ک: خلخالی، کوروش دروغین و جنایتکار، ص ۱۳)

۹. ر. ک: همان، ص۳۱.



نمودار شخصیت کوروش از منظر باستانستیزان

یکی از عمده ترین استد لالهایی که از تحلیل آثار صاحبان این تفکر به دست می آید آن است که این گروه فارغ از اسناد و مدارک، معتقدند که نمی توان بر نیمی از جهان غلبه کرد بدون اینکه کشتار وسیع و غارت اموال ملتها برای تأمین مخارج ادامه لشکرکشی، رخ داده باشد. نمی توان پذیرفت که تمام پادشاهان مغلوب، سرزمین خود را بدون دفاع تقدیم کوروش کرده باشند ضمن اینکه به شواهد تاریخی، کوروش ۲۰۰ جنگ انجام داده که فقط سه جنگ با مصالحه به پایان رسیده است و قاعدتاً می بایست میلیونها نفر در این جنگها کشته، مصدوم و بی خانمان شده باشند. و در یک کلام از نظر صاحبان این اندیشه، چنین شخصیتی نه تنها نمی تواند مایه افتخار ایران و ایرانی باشد بلکه چیزی جز ننگ و سرافکندگی تاریخی برای ما به ارمغان نمی آورد.

۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۹۸ \_ ۵۷؛ همو، دوازده قرن سکوت، ص ۵۷؛ رضاقلی، تاریخ سیاسی ایران باستان، ص ۱۲۷ \_ ۴۷؛ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۱۶۹ \_ ۱۰۳؛ خلخالی، کوروش دروغین و جنایتکار، ص ۵۵ \_ ۱۰.

#### ۴. عدم وجود مستندات علمی بر اثبات «نژاد آریایی»

یکی از مشخصههای فکری اندیشه باستان زدایی، جعلی دانستن واژه «نژاد آریا» و «مهاجرت آریاییها» میباشد. این تفکر هرچند وجود واژه «آریَن» در کتیبههای ایران باستان را میپذیرد اما آن را نه بهمعنای یک «نژاد» بلکه بهمعنای یک «طبقه» از قوم پارس یعنی طبقه اشراف و نجیب زادگان معنا می کند. ایرخی دیگر آن را بهمعنای یک قبیله و یا یک دودمان می دانند نه یک نژاد با ویژگیهای ژنتیکی خاص بهمعنای یک زیرگروه انسانی متمایز از لحاظ زیستشناسی. همان طور که اولین شرق شناس غربی که واژه نژاد آریایی را به کار برد، پس از اینکه برداشتهای متعدد از کلامش ارائه گردید، تصریح کرد که منظورش بخشی از یک دودمان است نه یک زیر شاخه انسانی متمایز. آ

به عقیده صاحبنظران تفکر باستان زدایی، گفتمان «آریایی گری» ابتدا در اروپای قرن ۱۸ به عنوان یک دستاورد زبان شناختی و صرفاً علمی مطرح شد و به دلیل اینکه از قابلیت خوبی در جهت توجیه سلطه گری غرب برخوردار بود دستاویز سیاستمداران اروپا قرار گرفت و به عنوان یک دستاورد انسان شناسیِ نژادی (یعنی آریا به عنوان یک نژاد) مطرح گردید که این نژاد به دلیل داشتن ویژگی های خاص خدادادی، توانایی تمدن سازیش از سایر نژادها بسیار بیشتر بوده و حدود هزاره دوم قبل از میلاد از نواحی جنوب سیبری به سه منطقه دره رود سند (شمال هندوستان کنونی)، فلات ایران و اروپا سرازیر شدند. آین گفتمان که یک گروه از انسان ها به صورت ذاتی، درونی و غیر اکتسابی نسبت به بقیه والاتر یا پست ترند، صرف نظر از پشتوانه علمی ای که برای آن ترتیب داده شد، غالباً به عنوان یک ابزار سیاسی یا پست ترند، صرف نظر از پشتوانه علمی ای که برای آن ترتیب داده شد، غالباً به عنوان یک ابزار سیاسی به اوج خود رسید. اما آریایی باوری در ایران اولین بار «در نیمه نخست قرن بیستم هنگامی مطرح شد که جریان ناسیونالیستی رادیکال ایرانی در پی مدیریت مواجهه ایران با اروپا و مدرنیته برآمده بود». پاسخ جریان ناسیونالیستی رادیکال ایرانی در پی مدیریت مواجهه ایران با اروپا و مدرنیته برآمده بود». پاسخ این جریان به چالش های آن زمان کاملاً استدلالی بود و می کوشید چهره ایران پیش از اسلام را بازسازی کند. «چهره ای که بر اساس آن ایرانی ها به دلیل آریایی بودن، ذاتاً یک ملت برتر و قادر به انجام کارهای کند. «چهره ای که بر اساس آن ایرانی ها به دلیل آریایی بودن، ذاتاً یک ملت برتر و قادر به انجام کارهای

۱. ر.ک: ضیاء ابراهیمی، پیدایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بیجاسازی)، ترجمه حسن افشار، ص ۲۳۰.

۲. ر.ک: مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۴۵.

۳. یعنی ابتدا آریا بهعنوان ریشه مشترک زبانهای هندی و ایرانی و اروپایی مطرح شد.

۴. عبدالله شهبازی در مصاحبه با روزنامه انتخاب طی چندین جلسه به طور مفصل باورهای خود مبنی بـر رونـد تبـدیل واژه آریایی از یک مفهوم زبان شناهـی، آریـایی گرایـی و تاریخنگاری»، روزنامه انتخاب، ۱۳۷۹/۱/۲۰، ص ۲۵)

۵. ضیاء ابراهیمی، پیدایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بی جاسازی)، ترجمه حسن افشار، ص ۲۴۴.

بزرگ تصویر می شد که جاده شکوه و افتخاراتشان را عربها و اسلام مسدود کردهاند». عربها طبق این استدلال گنهکارانی خوانده می شدند که بار ملامت همه کاستی های ایران به دوش شان بود.

صاحبان اندیشه باستان زدایی، ضمن تأکید بر ساختگی بودن ایدئولوژی «نـژاد آریـایی» توسط سیاستمداران انگلیس و تدوین و تبویب شدن آن در محافل آکادمیک غرب، ۲ به توضیح علـت رواج ایـن نظریه در ایران و هند می پردازند که می توان در قالب دو تحلیل بیان کرد:

#### ٤-۱. «آریایی گری» یاسخی برای علل انحطاط تاریخی و توجیه غربزدگی

این بنای فکری به ساده ترین شکل ممکن می توانست انحطاط تاریخی ایران را توضیح دهد. بدین گونه که علت شکوهمندی و عظمت ایران باستان خلوص نژاد آریایی در این منطقه بود اما در اثر دو هجوم ویرانگر اعراب و مغولان، آن خلوص نژادی از بین رفت و دیگر نتوانست تمدن سازی کند اما آریایی های هم نژاد که در اروپا ساکن شدند چون با این هجوم های ویرانگر و از بین برنده خلوص نـژادی مواجه نشده اند اکنون توانسته اند از ویژگی های خدادادی مستور در نژاد برتر (آریایی) به خوبی استفاده کرده و تمدن بزرگ غرب را پدید آورند لذا ما برای بازیابی عظمت باستانی مان می بایست از هم نژادانمان در غرب پیروی کرده و راهی را که آنها پیموده اند موبه مو دنبال کنیم."

### ۲-۲. «آریایی گری» تضمین بقای استعمار انگلیس در ایران و هند

از سوی دیگر ایدئولوژی «آریایی گرایی» بستری مناسب برای توسعه امپراطوری انگلیس در شرق بود. براساس این ایدئولوژی، هندیان، ایرانیان و انگلیسی ها هر سه از یک نژاد (آریایی) هستند و از آنجا که دوره تمدنهای هند و ایران به سر آمده، اکنون باید هندی و ایرانی با وفاداری به آرمان مشترک و توجه به نژاد یکسان، حاکمیت انگلستان را بهعنوان تنها نماینده بازمانده از نژاد آریایی تضمین کنند. تعلیل دیگری در این مقوله حاکی از آن است که «ایده استعماری «نژاد آریایی» در اصل به دست خود انگلیس پدید آمده بود که بتواند خود را با هندیان و ایرانیان از یک تبار معرفی کند تا مردمان تحت سلطه، آنان را به چشم مهاجمان غارتگر و بیگانه ننگرند و سلطه آنان را حکومت خودی تلقی کنند». اما سپس بهدلیل

۱. همان، ص ۲۴۵.

۲. ر. ک: شهبازی، «ایران شناسی، آریایی گرایی و تاریخنگاری»، **روزنامه انتخاب**، ۱۳۷۹/۱/۲۰، ص ۲۶ ـ ۲۳.

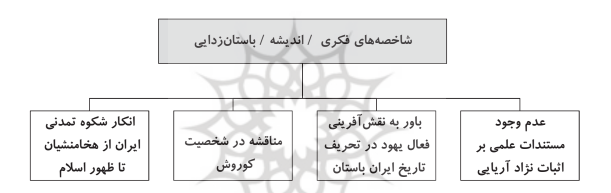
۳. ر. ک: ضیاء ابراهیمی، پیدایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بیجاسازی)، ترجمه حسن افشار، ص۲۴۲ ـ ۲۴۰؛ شهبازی، «ایرانشناسی، اَریایی گرایی و تاریخنگاری»، روزنامه انتخاب، ۱۳۷۹/۱/۲۰، ص ۲۶ ـ ۲۳.

۴. جمعی از نویسندگان، *مؤلفههای هویت ملی در ایران*، ص ۱۳۱.

۵. مرادی غیاث آبادی، وبگاه پژوهشهای ایرانی، نژاد آریایی: بررسی چگونگی پیدایش و گسترش یک نظریه نژادپرستانه، ۲۰ سیتامبر ۲۰۱۲، www.ghiasabadi.com

آنکه این پروژه بهواسطه پسند و دخالت آلمانها دستکاری شد و از حیّز انتفاع ساقط گردید و نام «آریایی» مترادف با جنگ و جنایت و خونریزی و نسل کشی انسانها شد، بهطور کلی از آن دست کشید و راههای تازهای را برای دوام و توجیه سلطه گری جستجو کرد. بااین حال به عقیده برخی باستان زدایان «هنوز در ایران کسانی هستند که تحت تأثیر تبلیغات گسترده نژادپرستی و ناسیونالیسم که در همه جا و حتی در کتابهای درسی نیز وجود دارد، به نفرت پراکنی و ستیز میان انسانها ادامه میدهند و به نژاد پاک و نجیب آریایی خود! مباهات می کنند».

بنابراین در منظومه فکری باستانزدایان، نظریه «نژاد آریایی» در واقع ایدئولوژیسازی استعمار غرب برای توجیه حضور و تضمین بقای خود در منطقه بوده است ضمن اینکه توجیهی برای غربزدگی برخی روشنفکران ایرانی بوده و هست.



نمودار شاخصههاي فكرى انديشه باستان زدايي

### خاستگاهشناسی اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب

اولین مسئلهای که در تبیین ماهیت هر اندیشه باید مورد بررسی قرار گیرد شناسایی خاستگاهها یا علل پیدایی آن تفکر میباشد. طبعاً پیدایی نگرش باستانزدایی پس از انقلاب اسلامی در ایران نیز دارای علل خاصی بوده که با تجزیه و تحلیل مستندات موجود به موارد زیر بر میخوریم:

#### ۱. قومگرایی

در سرزمین کنونی ایران اقوام مختلفی همچون فارس، عرب، کرد، ترک، لر، بلوچ، ترکمن، آذری، تات و سرزمین کند. طبعاً سرزمینی که از تنوع قومیتی برخوردار است، مطرح شدن اندیشههای

۱. مرادی غیاث آبادی، وبگاه پژوهشهای ایرانی، آریاگرایی و نسل کشی فرهنگی به بهانه گسترش زبان فارسی و وحدت ملی، ۲۴ نوامبر ۲۰۲۰، www.ghiasabadi.com

ناسیونالیستیِ معطوف به قومیتی خاص، می تواند موجب فعال شدن گسستهای قـومیتی و جستجوی هویتی مستقل برای سایر اقوام گردد. پس از پیروزی انقـلاب شـکوهمند اسـلامی، عناصـری از دو قـوم «ترک» و «عرب» با مطرح کردن ادعای «جفای تـاریخی بـه هویـت قـومی در ایـران»، اندیشـههای باستانستیزانه از خود بروز دادهاند که مطرح شدن اندیشههای باستانگرایانه معطوف به قـوم فـارس نیـز موجب تشدید این نگرش باستانستیزانه شده است. یکی از قومگرایان ترکتبارِ سـالهـای اخیـر، معتقـد است که: «در تاریخنگاری دوران معاصر ایران که از عصر رویارویی با تمدن غرب آغاز میشـود و ... تـا دوره تحول نظام اجرایی در سه دهه پیش دوام دارد، سخنی از فرهنگ، هویت و زبـان ترکـان ایـران بـه میان نیامده و هر جا که سخنی از اینان رفته بهصـورت مطایبـهآمیـز، غیرواقعـی، حاشـیهای و در بخـش عمدهای مغرضانه و با رهیافتهای ایرانشناختی و باستانگرایی ناسیونالیسم فارسی همراه بوده اسـت». ایرخی دیگر از قومگرایان معاصر با استناد به تحقیقات ترکشناسان معتقدند که سومریان نخسـتین اقـوام متمدن در جهان، در واقع از اقوام ترکـتبار فلات ایران بودهاند که به بینالنهرین درآمدند و زبان سومری میمدن در جهان، در واقع از اقوام ترکـتبار فلات ایران بودهاند که به بینالنهرین هویت باسـتانی ایـران و صورت باستانی زبانهای ترکی میباشد. آین به معنای آن است که اگر نگوییم هویت باسـتانی ایـران و میـورت باستانی ایرانیان قبل از اینکه اقوام ترکـتبار در این منطقه به شش هزار سال قبل باز میگردد. لذا هویت باستانی ایرانیان قبل از اینکه اگر یا چیز دیگری باشد، تورانی (ترکی) میباشد.

در بین قوم عرب نیز «یوسف عزیزی بنی طُرُف» آز فعالان باستان ستیز می باشد. وی معتقد است که در طول تاریخ ایران به همه اقوام جفا شده و همواره یک قوم (فارس) از نظر زبانی و هویتی معیار و ملاک ایرانی بودن قلمداد گردیده است. بنابراین اکنون بر همه اقوام کُرد و ترک و بلوچ و عرب لازم است در برابر این ظلم تاریخی ساکت ننشینند و ندای چندملیتی بودن ایران را در جهان طنین انداز کنند تا به عقیده وی، قومیتی خاص نتواند هویت تاریخی این سرزمین را به نام خود مصادره کند. او هدف خود را نقد گفتمان «برتری جویانه فارس محور» که وجه عرب ستیزی آن پررنگ تر است عنوان می کند.  $^{4}$ 

۱. حقدار، محمدتقی زهتابی و هویت تاریخی ترکان ایران، ص ۸.

۲. زبان سومری، زبانی منفرد (بدون خویشاوند) و کهن ترین زبان مکتوب موجود در جهان است. این زبان برای نخستین بار در حدود ۳۱۰۰ پ. م. در جنوب بین النهرین گواهی گردیده و در طول هزاره سوم پ. م. رشد و توسعه یافته است.

۳. ر. ک: زهتابی، تاریخ دیرین ترکان ایران، ص ۷۲

۴. نویسنده و روزنامه نگار ایرانی از اعراب اهواز که مقالهها و پژوهشهایی درباره تاریخ، ادبیات و فرهنگ مردم عرب اهواز نوشته و مصاحبهها و مناظراتی در حوزه قومیتها دارد. وی خود را دبیر کانون مبارزه با عربستیزی در ایران معرفی می کند. (ر.ک: وبگاه رسمی یوسف عزیزی بنی طرف، www.yousefazizi.com)

۵. ر.ک: وبگاه رسمی یوسف عزیزی بنی طرف، www.yousefazizi.com

با مراجعه به سخنان وی و از کنار هم قرار دادن سه مفهوم کلیدیِ «چند ملیتی بـودن ایـران»، «جفای تاریخی به ملیّتهای مختلف ایرانی»، «غلبه گفتمان برتریجویانه فارسمحور در حوزه هویتشناسی ایرانی» که در کلام ایشان وجود دارد، به لزوم تلاش برای دفاع از اقوام مظلوم ایرانی مـیرسـیم کـه نتیجـه آن انکار هویت باستانی معطوف به قوم پارس میباشد.

بنابراین می توان گفت برخی از قوم گرایان ترک و عرب در ایران بهلحاظ نظری مطرح شدن سایر اقوام از جمله قوم پارس را بهعنوان سازنده هویت باستانی ایرانیان برنمی تابند و با آن ستیز دارند و همانطور که پیداست علت ستیزشان دلدادگی به قومیت خاص خودشان می باشد.

## ۲. متعارض دیدن هویت باستانی با هویت اسلامی و عدم موفقیت باستانزدایان در برقراری ارتباطی سازوار بین این دو مقوله:

اسلام هنجارهای فرهنگی اقوام مختلف را که مخالف با فرهنگ و نظام وحیانی نباشد می پذیرد و بر همین اساس پس از ورود اسلام، ایرانیان همواره توانستهاند میراث گذشته فرهنگی خود را حفظ کرده و از نسلی به نسل دیگر منتقل کنند. مثلاً «عید نوروز» و «مراسم شب یلدا» که با وجود اسلامی شدن ایران، همچنان باقی ماندهاند. اسلام نیامده که رابطه اقوام را با گذشته تاریخی شان قطع کند بلکه برای اصلاح فرهنگ آنها آمده و هر آنچه که از گذشته مخالفتی با ارزشهای الهی ندارد از نظر اسلام مورد احترام است. نمونه بارز آن تأیید و باقی ماندن رسول خدای در پیمان جوانمردان که مربوط به دوران جاهلیت می شد و یا تمجید امام صادق از عمل ایرانیان در بزرگداشت نوروز، با این بیان که: «نوروز روزی است که عجم (ایرانیان) آن را گرامی داشته ولی شما (اعراب) آن را ضایع نمودید». آ و یا این روایت که در روز نوروز هدیهای برای امیرالمؤمنین آورده شد. فرمودند این هدیه چیست؟ گفتند: «امروز نوروز است». فرمودند: «هر روز را برای ما نوروز کنید». آ از این روایت نیز تأیید فرهنگ ایرانی برزگداشت نوروز استفاده می شود. همچنین در نامه مالک اشتر به این امر تصریح شده که «آیین پسندیدهای را که مردم با آن به هم پیوستهاند و بهواسطه نام، راعت مذکور چنین برمی آید که در اسلام آداب و رسوم پسندیده فرهنگهای مختلف به رسمیت شاخته شده و زمامداران حق ندارند آن سنّتها را ممنوع کرده یا از بین ببرند.

۱. ر.ک: واقدی، *المغازی*، ج ۲، ص ۸۶۸.

۲. مجلسی، بحار الانوار، ج ۵۶، ص ۹۲.

٣. ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج ٣، ص ٢١٩.

۴. نهج البلاغه، نامه ۵۳.

اما برخی معتقدند هرگونه مطرح کردن نمادهای باستانی بهمعنای تقابل با اسلام است. زیرا با آمدن اسلام جایی برای عرض اندام آداب و رسوم قبل از اسلام باقی نمیماند. در نظر اینان، نمادها و ارزشهای ایران باستان با ارزشهای اسلامی نه تنها قابل جمع نیست بلکه متعارض نیز میباشد که به اعتقاد برخی، این ناشی از «یک خلط مفهومی بین «غیر اسلامی» و «ضد اسلامی» است که هر مؤلف فرهنگی غیر اسلامی را، ضد اسلامی قلمداد می کنند». آ

نکته مهم آن است که در گفتمان باستانزدایی هیچ تلاشی برای برقراری ارتباطی سازوار بین دو مقوله هویت باستانی و هویت اسلامی صورت نمی گیرد و اساساً این سازگاری از نظرگاه آنان غیرممکن است. پس در مجموع می توان چنین گفت که اینان اولاً: هویت باستانی و اسلامی را متعارض با یکدیگر می بایند و ثانیاً: رفع تعارض را هم غیرممکن می دانند؛ در نتیجه، هرگونه اهمیت دادن به هویت باستانی به معنای تقابل با اسلام و یا کوتاه آمدن از اصول و مبانی اسلامی قلمداد می گردد لذا تنها راه موجود، اجتناب حداکثری از مظاهر هویت باستانی و روی آوردن به اندیشه باستان زدایی (در قالب باستان گریزی و با با باستان ستیزی) می باشد.

#### ٣. سلطه طولانی جریان باستان پرستی قبل از انقلاب و ابتناء ماهوی رژیم پهلوی بر آن

حکومت پهلوی به دلایلی از جمله کسب مشروعیت، به شدت موضوع شکوهمندی تمدن دوران باستان را در اذهان جامعه القا می کرد. سیاستهای باستان پرستانه در دوره پهلوی دوم به اوج خود رسید به همین دلیل یکی از علل پیدایش تفکر باستان زدایی پس از انقلاب، وجود سلطه طولانی باستان پرستی در حافظه تاریخی جامعه ایران و مهم تر از آن مبتنی بودن ارکان ماهوی رژیم طاغوتی بر پایه این جریان بود. این مطلب به وضوح در آثار منتشر شده بعد از انقلاب قابل مشاهده است. یکی از افرادی که در این زمینه

۱. در قرون اولیه پس از فتح ایران می توان به ابوریحان بیرونی، بدیعالزمان همدانی و صاحب بن عباد و پس از انقلاب اسلامی می توان به محمدهادی عبدخدایی و صادق خلخالی به عنوان معتقدین به این مطلب اشاره کرد: (ر. ک: بیرونی، الجماهر فی الجواهر، ص ۱۴۵؛ ابن عباد، امثال السائرة من شعر المتنبّی، ص ۹۷؛ عبدخدایی، «سخنرانی اقای عبدخدایی در «کنگره شعر و ادب و هنر» فرهنگسرای نیاوران»، فصلنامه هنر، ش ۱، ص ۲۵ ـ ۲۲؛ خلخالی، کوروش دروغین و جنایتکار، ص ۲۹ ـ ۱۲؛

۲. ر. ک: مفتخری، «ایران و اسلام؛ هویت ایرانی، میراث اسلامی»، جستارهای تاریخی، ش ۲، ص ۱۰۵ ـ ۱۰۴.

۳. ر. ک: سلیمی ثمین، «آناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، **زمانه**، ش ۴۱ و ۴۲.

۴. برای نمونه به این موارد می توان اشاره کرد: جشنهای ۲۵۰۰ ساله شاهنشاهی، کنگره هـ زاره فردوسی، تغییـ ر تقـ ویم از هجری شمسی به شاهنشاهی، برپایی سمینارهای متعدد داخلی و خارجی با موضوع تمدن ایران باستان، برپایی جشنهای متعدد باستانی از جمله سده، مهرگان و ...، تولید واژههایی از جمله بزرگ ارتشتاران و آریامهر و وارد کردن موارد مذکور در کتب درسی.

جزوه مستقلی نوشت، اَقای «صادق خلخالی» بود. وی در مقدمه تصریح می کند که در دوران اوج تبلیغات باستان گرایانه رژیم سابق و همزمان با برپایی جشنهای ۲۵۰۰ ساله دست به روشنگری زده و اقـدام بـه تهیه چنین جزوهای کرده است. انچه که از کلمات ایشان برمی آید این است که هدف از نگارش این جزوه «پنبه کردن رشتههای دستگاه حاکمه که از کوروش افسانهای یک بت الهی ساختهاند» بوده است. ً از محتوای انتقادی جزوه چنین برمی آید که اگر نگوییم علت اصلی نگارش آن، تقابل با موج باستان گرایی حکومت پھلوی بودہ، دست کم یکی از علل اصلی اقدام نویسندہ این بودہ که واکنشی نسبت به جو باستانی گری موجود در جامعه انجام داده باشد و در واقع آن جوّ موجود علت پیدایی اندیشه باستان زدایی در نویسنده بوده است. نمونه دیگر سخنان نخست وزیر در سال ۱۳۶۲ می باشد که به شدت اقدام رژیم پهلوی را در برگزاری هزاره فردوسی نکوهش می کند. $^{7}$  اما هفت سال بعد کنگره بزرگداشت فردوسی در تهران برگزار گردید که از بیانات رئیس جمهور می توان علت پیدایی نگرش منفی نسبت به هویت باستانی در دهه ۶۰ را استنباط کرد. رییس جمهور وقت در این اجلاس می گوید:

در وضع کنونی ممکن است چنین جلوه گر شود که برخی افراد از شاهنامه فردوسی خوششان نمی آید، به خاطر خیانتها و آثار منفی سلسله پهلوی و قاجار بر روح این مردم، سیستم پادشاهی و عنوان پادشاهی عنوان مطرودی بوده است. ولی اگر منصفانه نگاه کنیم میبینیم که در زمان فردوسی چیزی شبیه به دموکراسی و جمهوریت مطرح نبوده است؛ بنابراین متفکری که میخواسته تاریخ را برای افکار عامه بگوید، چه باید مى كرده؟ ما وقتى مى خواهيم قضاوتى بكنيم بايد خود را جاى مردم زمان فردوسى، نه مردم انقلابی معاصر ایران بگذاریم که با این همه جهاد خود را از شر سیستم پادشاهی نجات دادند.۲

در قطعنامه پایانی همایش نیز به این نکته اشاره شده است که بزرگداشت فردوسی صرفاً بـهدلیـل تلاش وی در بازنمایی فرهنگ کهن ایران و از آن مهمتر دمیدن روح توحید در کالبد تاریخ و هویت ایرانی توسط وی بوده است. $^{a}$ 

آنچه که از تحلیل سخنان رئیسجمهور و بیانیه کنگره برمیآید این است که در اندیشه این طیـف از

۱. ر. ک: خلخالی، **کوروش دروغین و جنایتکار**، ص ۵.

۲. ر. ک: همان.

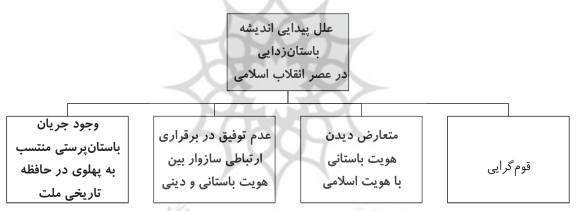
۳. ر. ک: (موسوی)، **روزنامه جمهوری اسلامی**، «دیدگاه میرحسین موسوی نخست وزیر پیرامون هنر معاصر»، ص ۱۶.

۴. *روزنامه جمهوری اسلامی*، «سخنان آقای هاشمی رفسنجانی رئیس جمهور در کنگره هزاره فردوسی»، ۱۳۶۹/۱۰/۲، ص ۳.

۵. ر. ک: **روزنامه کیهان**، «قطعنامه پایانی کنگره هزاره فردوسی»، ۱۳۶۹/۱۰/۸، ص ۴.

مخالفانِ مظاهر باستانی، ستیز با دوران باستان، ستیز با هویت ملی نیست (چراکه تالاش فردوسی را در حفظ هویت باستانی ارج مینهند) بلکه ستیز با ارزشهای ضدعقلی و ضدوحیانی است که باستان پرستان با بزرگنمایی ایران باستان به دنبال نهادینه کردن آن بودهاند. لذا یکی از علیل اصلی ستیز با مظاهر باستانی (به خصوص در اوایل انقلاب)، وجود ارزشهای غلطِ نهادینه شده رژیم سابق در اذهان عمومی جامعه و مهمتر از آن، ابتناء ماهوی آن رژیم بر مفهوم باستان پرستی و هویت باستانی بوده است. و در آخر بهترین کلامی که اثبات کننده مدّعای ماست این جمله از شهید باهنر است که معتقد بود، نمی توان از ملتی که انقلاب کرده انتظار داشت نسبت به هویت باستانی که از مبانی ایدئولوژیک حکومت سابق بوده با دیده نفرت نگاه نکند و اجازه عرض اندام به مروّجان آن بدهد. ا

از این کلام هم بهخوبی معلوم می گردد که پیدایی گفتمان باستان زدایی پس از انقلاب اسلامی واکنشی طبیعی از سوی ملت انقلابی ایران نسبت به یکی از مبانی مشروعیت بخش رژیم طاغوت یعنی باستان پرستی، بوده است.



نمودار خاستگاهشناسی اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب

رتال جامع علوم الناتي

#### نتيجه

شناخت هویت ایرانی بدون بررسی دیدگاههای مختلف درباره عناصر تشکیل دهنده آن امکانپذیر نیست. یکی از سؤالاتی که در این زمینه مطرح می شود آن است که آیا هویت باستانی نقشی در شکل گیری هویت ایرانیان داشته یا خیر و میزان نقش آفرینی آن تا چه حد می باشد. پژوهشها نشان می دهد که پس از وقوع انقلاب اسلامی سه رویکرد «باستان گرایی، باستان نگری و باستان زدایی» درباره هویت باستانی ایرانیان مطرح شده است. این پژوهش با بررسی شاخصه های اندیشه ای و علل پیدایی رویکرد باستان زدایی سعی در شناخت ماهیت این نگرش داشت که به نتایج زیر منجر گردید. در سطح باستان زدایی سعی در شناخت ماهیت این نگرش داشت که به نتایج زیر منجر گردید. در سطح

۱. ر. ک: باهنر، مباحثی پیرامون فرهنگ انقلاب اسلامی، ص ۴۳.

شاخصههای فکری می توان به «اعتقاد به جعلی بودن نژاد آریایی، باور به نقس آفرینی فعال یه ود در تحریف تاریخ ایران باستان، مناقشه در شخصیت کوروش و باور به شکوهمندی تمدن ایران قبل از هخامنشیان و انکار آن از هخامنشیان تا ظهور اسلام» اشاره کرد. «قوم گرایی، متعارض دیدن هویت باستانی با هویت اسلامی و عدم موفقیت باستانزدایان در برقراری ارتباطی سازوار بین این دو مقوله، وجود سلطه طولانی جریان باستانپرستی قبل از انقلاب و ابتناء ماهوی رژیم پهلوی بر آن» از علل پیدایی اندیشه «باستانزدایی» در ایرانِ عصر انقلاب بود که با تجزیه و تحلیل دادهها به آن دست یافتیم. البته بررسی اهداف جریان باستانزدا نیز ضروری به نظر می رسد که به دلیل محدودیتهای حجمی در این مقاله امکان پرداختن به آن وجود ندارد. این مقاله قدمی بود در راستای شناخت ماهیت یکی از آن سه اندیشه، تا به همراه پژوهشهای دیگر در باب شناخت ماهیت آن دو رویکرد، جامعه علمی به شناختی دقیق تر از هویت ایرانی و نقش هویت باستانی در آن دست یابد.

### منابع و مآخذ

نهج البلاغه، محمد بن الحسين شريف الرضى، سيد جعفر شهيدى، تهران، علمى و فرهنگى، چ١٣، ١٣٧٧ ش.

- آجرلو، بهرام، «تاراج بزرگ: آمریکا و غارت میراث فرهنگی ایران»، دوفصلنامه مطالعات باستانشناسی، ش ۳، ۱۳۷۸.
  - ۲. ابن بابویه، محمد بن علی، من لا یحضره الفقیه، قم، دفتر انتشارات اسلامی، چ ۲، ۱٤۱۳ ق.
    - ٣. ابن عباد، صاحب، امثال السائرة من شعر المتنبّي، فيروز حرير چي، تهران، سحر، ١٣٥٦.
    - ٤. اسكندرى، ايرج، در تاريكي هزاره ها، ترجمه على دهباشى، تهران، نگاه، چ٣، ١٣٨٥.
- ٥. باستانی پاریزی، محمدابراهیم، «کورورش در روایات ایرانی»، بررسیهای تاریخی، ش ۱۱، ۱۳٤٦.
- آ. باهنر، محمد جواد، مباحثی پیرامون فرهنگ انقلاب اسلامی، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی،
   چ ٤، ١٣٧٨.
- ۷. پورپیرار، ناصر، «نعل وارونه (بررسی تحریف تاریخ ایران بوسیله یهود)»، کتاب نقد، تهران، ش ۲۳.
  - ۸. پورپیرار، ناصر، دوازده قرن سکوت (تأملی در بنیان تاریخ ایران)، تهران، کارنگ، ۱۳۷۱.
- ۹. جمعی از نویسندگان، مؤلفه های هویت ملی در ایران، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، چ ۱، ۱۳۸۱.

- ۱۰. حقدار، على اصغر، محمد تقى زهتابى و هويت تاريخى تركان ايران، استانبول، نشر كتابان، آذر 1892.
- ۱۱. خامنه ای، سید علی، پایگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری، بیانات در دیدار مسئولان اجرائی استان فارس، ۱۳۸۷/۲/۱۸.
- ۱۲. رضاقلی، محمود، تاریخ سیاسی ایران باستان (نقدی بر تاریخ نگاری ایرانی و کوششی در تحلیل علمی تاریخ)، ۲۰۱۲/۰۹/۱۹.
- ۱۳. روزنامه جمهوری اسلامی، سخنان آقای هاشمی رفسنجانی رئیس جمهور در کنگره هزاره فردوسی، ۱۳۹۹/۱۰/۰۲.
  - ۱٤. روزنامه کیهان، قطعنامه پایانی کنگره هزاره فردوسی، ۱۳۹۸/۱۰/۰۸ ۱۳۹۹.
  - ۱۵. زرشناس، شهریار، ماهنامه مشرق، مصاحبه با شهریار زرشناس، ۱۳۹۷/۰۸/۰۷.
    - ١٦. زرين كوب، عبدالحسين، تاريخ در توازو، تهران، امير كبير، چ ٢، ١٣٦٣.
- ۱۷. زهتابی، محمدتقی، تاریخ دیرین ترکان ایران، ترجمه و تلخیص علی احمدیان سرای، تبریز، انتشارات اختر، ۱۳۸۱.
- ۱۸. سلیمی نمین، عباس، «آناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، **ماهنامه زمانه**، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی،، شماره ٤١ و ٤٦، ۱۳۸٤.
  - 1۹. شایگان، حسن، خبرگزاری مهر، گفتگو با حسن شایگان، ۱٤٠٠/١٠/٤
- شجری قاسم خیلی، رضا، «واکاوی نگرش هویتی این قتیبه دینوری»، پژوهشنامه تاریخ اسلام،
   ش ۲۵، سال هفتم، بهار ۱۳۹۶.
- ۲۱. شجری قاسم خیلی، رضا، «بررسی رویکرد اسلام گرایانه ایرانستیز در اندیشه ایرانیان»، پژوهشهای تاریخی ایران و اسلام، ش ۲۶، بهار و تابستان ۱۳۹۸.
- ۲۲. شریعتی مزینانی، علی، **بازشناسی هویت ایرانی اسلامی**، مؤسسه بنیاد فرهنگی دکتر علی شریعتی، چ ۱۰، تهران، ۱۳۹۲.
  - ۲۳. شهبازی، عبدالله، روزنامه انتخاب، ایرانشناسی، آریایی گرایی و تاریخنگاری، ۱۳۷۹/۰۱/۲۰.
    - ۲٤. صادقی گیوی (خلخالی)، محمدصادق، **کوروش دروغین و جنایتکار**، بی جا، بینا، ۱۳٦۰.
- ۲۵. ضیاء ابراهیمی، رضا، پیدایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بیجاسازی)، ترجمه حسن افشار، تهران، مرکز، چ ۳، بی تا.

- ۱۰۰ 🗀 فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، دوره ۱۵، بهار ۱۴۰۳، ش ۵۴
- ۲۲. عبدخدایی، محمدهادی، «سخنرانی اقای عبدخدایی در کنگره شعر و ادب و هنر فرهنگسرای نیاوران»، فصلنامه هنر، سال اول، ش ۱، یاییز ۱۳٦۱.
- ۲۷. مجد، محمدقلی، آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران، ترجمه بهرام آجرلو، تهران، کارنگ، چ۱، ۱۳۸۲.
- ۲۸. مجلسی، محمدباقر، بحار الأنوار الجامعة لدر اخبار الائمة الاطهار، تهران، دار الكتب الاسلاميه، چ ۲۸. ۱۳۷۲.
- ۲۹. مرادی غیاث آبادی، رضا، «درباره سنگ نوشته داریوش بزرگ در بیستون»، وبگاه پژوهشهای ایرانی، های ایرانی، www.ghiasabadi.com
- ۳۰. مرادی غیاث آبادی، رضا، «نژاد آریایی: بررسی چگونگی پیدایش و گسترش یک نظریه نزاد پرستانه»، وبگاه پژوهشهای ایرانی، www.ghiasabadi.com
  - ۳۱. مرادی غیاث آبادی، رضا، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، تهران، پژوهشهای ایرانی، ۱۳۹۱.
- ۳۲. مرادی غیاث آبادی، رضا، «آریاگرایی و نسل کشی فرهنگی به بهانه گسترش زبان فارسی و وحدت ملی»، وبگاه *پژوهشهای ایرانی*، www.ghiasabadi.com
  - ۳۳. مطهری، مرتضی، خدمات متقابل اسلام و ایران، تهران، صدرا، ۱٤۰۰.
- ۳٤. مفتخری، حسین، «ایران و اسلام؛ هویت ایرانی، میراث اسلامی»، **جستارهای تاریخی**، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، سال ٤، ش ٢.
- ۳۵. نامدار، مظفر، آفربایجان و تورک خبرلری، مصاحبه با دکتر مظفر نامدار درباره کوروش و هخامنشیان، ۲ نوامبر۲۰۱۹.
  - ٣٦. واقدى، محمد بن عمر، المغازى، تهران، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، ١٤٠٩ ه. ق.
    - ۳۷. وزیری، مصطفی، *ایوان به مثابه ملتی خیالی*، ۱۳۹۰/۱۲/۱۹:

www.iranasimaginednation.com