

Journal of Athar, Volume 44, Issue 102, Autumn 2023 DOI: 10.22034/44.3.394 Document Type: Research Paper

## An Analysis of the Stylistic References of Zoroastrian Religious Architecture in Iran

### **Hamid Afshar**

Assistant Professor of Iranology Foundation, Tehran, Iran

### Abstract

Zoroastrian religious architecture from the Sassanid period to the late period had distinctive style references and was influenced by internal and external factors, including political, social and economic. Researchers have studied the religious architecture of the Sasanian period, but the periods after that have received less attention. Pre-Islamic Zoroastrian architecture had a distinct style that was based on a quadrilateral plan and a domed roof and was executed with stone materials. Zoroastrians had problems in building religious places and did not want to see these places in the context of cities, despite the restrictions that the Ahl Dhimma law created in Islamic cities. The religious buildings of this period are influenced by the architecture and residential context of cities like Yazd. The constitutional revolution and the social and political conditions after that, together with the material and spiritual support of the Persians of India in the constitutional period and in the period of Reza Shah, encouraged the Zoroastrians to build magnificent and visible religious buildings in the cities of Tehran and Yazd. The social and political conditions of this period had a direct impact on the construction of fire temples and created a new type of these places with a special effect of the conditions of the time and the existence of signs of archaism. The current research, which is collected by field and library methods and by descriptive-analytical method, seeks to know the characteristics of Zoroastrian religious architecture after the Sassanid period and the factors affecting it.

**Key word:** Iranian Zoroastrians, Fire Temples, Archaism, Religious architecture, Religious minorities.

<sup>\*</sup> Corresponding Author, Email: afsharhamid@chmail.ir



تاریخ پذیرش نهایی: ۱۴۰۲/۱۲/۲۵ ، دوره ۴۴، شماره ۳ (پیاپی ۱۰۲)، پاییز ۱۴۰۲ فصلنامه علمي اثر، دوره ۴۴، شماره ۳ (پیاپي ۱۰۲)، پاییز ۱۴۰۲ DOI: 10.22034/44.3.394 نوع مقاله: يژوهشي

## تحلیلی بر مراجع سبکی معماری مذهبی زرتشتیانِ ایران

### حميد افشار

استادیار بنیاد ایرانشناسی، تهران، ایران.

### حكىدە

معماری مذهبی زرتشتیان از دوره ساسانی تا دوره متأخر مراجع سبکی متمایزی داشته و تحت تأثیر عوامل متعدد درونی و بیرونی، اعم از سیاسی، اجتماعی و اقتصادی بوده است. پژوهشگران متعددی به معماری مذهبی دوره ساسانیان یرداختهاند اما ادوار پس از آن به دلایلی کمتر مورد توجه قرارگرفته است. معماری زرتشتیان پیش از اسلام سبک مشخص و متمایزی داشته است. این سبک که مبتنی بر پلان چهارتاقی و سقف گنبدی بود با مصالح سنگی اجرا می شد. اما زرتشتیان تا پیشاز دوره ناصری بهدلیل وجود محدودیتهای که قانون اهل ذمه در شهرهای اسلامی فراهم می کرد با محدودیتهایی در ساخت اماکن مذهبی مواجه بودند و حتی تمایلی برای رؤیت پذیرکردن این اماکن در بافت شهرهای اسلامی نداشتند. بناهای مذهبی این دوره تا حد زیادی متأثر از معماری و بافت مسکونی در شهرهایی مانند یزد است. انقلاب مشروطه و شرایطی اجتماعی و سیاسی پس از آن همراه با حمایتهای مادی و معنوی پارسیان هند چه در دوره مشروطه و چه در دوره رضا شاه، زرتشتیان را برای ساخت بناهای مذهبی با شکوه و رویت پذیر در شهرهای تهران و یزد ترغیب کرد. گفتنی ست، شرایط اجتماعی و سیاسی این دوره تأثیر مستقیمی بر ساخت آتشکده ها داشت و نوع جدیدی از این اماکن را با تأثیر ویژه از شرایط زمانه و وجود نشانه هایی از باستان گرایی ایجاد کرد. پژوهش حاضر که به روش میدانی و کتابخانهای جمع آوری و به روش توصیفی- تحلیلی پرداخته شده، به دنبال شناخت و پژگی معماری مذهبی زرتشتیان در دوران بعداز ساسانی و عوامل تأثیرگذار بر آن است.

كليدواژهها: زرتشتيان ايران، آتشكدهها، باستانگرايي، معماري مذهبي، اقليتهاي مذهبي.

<sup>\*</sup>نويسنده مسئول مكاتبات با پست الكترونيك: afsharhamid@chmail.ir

### ۱. مقدمه

معماری مذهبی زرتشتیان به ویژه در دورهٔ پیش از اسلام مورد توجه پژوهشگران و خاورشناسان بوده اما همان اندازه که این موضوع در دوره ساسانی پرداخته شده، در دوره اسلامی و به ویژه در دوره متأخر مورد غفلت و بی توجهی قرارگرفته است. عدم تداوم كاربرد بناهاي مذهبي ساساني و خاموش شدن آتشكدهها مقارن با حمله اعراب و عدم وجود آثار شاخص آنها در دوره اسلامی از مهمترین دلایل این خلاء پژوهشی است. همچنین عدم رؤیت پذیری آدریانها و آتشکدههای زرتشتیان در بافت شهرهای مانند یزد که از مهمترین کانونهای اجتماعی این اقلیت مذهبی به شمار میروند از اصلی ترین عوامل عدم شناخت و توجه پژوهشگران این حوزه به شمار میرود. علت عدم تمایل به دیده شدن بناهای مذهبی این اقلیت را باید در دلایل فقهی و شرایط اجتماعی حاکم بر زمانه ساخت آنها جستجو کرد. این موضوع از آن جهت قابل استناد است که شرایط اجتماعی و سیاسی دوره مشروطه و پهلوی اول، تغییراتی را در معماری مذهبی زرتشتیان نسبت به گذشته بروز داد. تلاش برای ساختن بناهای مذهبی با شکوه و رؤیت پذیر در بافت شهری بر خلاف دوران قبل، مهمترین تغییری است که در دوران مشروطه و معاصر مشاهده می شود. در این میان عدم کاربرد عناصری مانند چهارتاق با پوشش گنبدی و جرزهای بلند و استوار و پلانی متفاوت با آنچه از معماری مذهبی دوران ساسانیان قابل استناد است، نشان از تغییر مراجع سبکی معماری مذهبی زرتشتیان در دوران معاصر دارد. بررسی معماری زرتشتی از زمان مشروطه به بعد و مقایسه آن با دوره ساسانی اطلاعات ارزشمندی از شرایط اجتماعی و سیاسی اقلیت مذهبی زرتشتی را آشکار میکند. نگارنده با طرح این پرسش که ویژگی معماری مذهبی زرتشتیان بعداز اسلام چیست و تحت تأثیر چه عواملی بوده است؟ تلاش دارد، خلاء پژوهشی مذکور را با ارائه مناسبی از ویژگیهای معماری مذهبی زرتشتیان بعداز دوره ساسانی را در حد توان یرکرده و شناخت مناسبی از آن ارائه دهد.

پژوهش پیش رو از آنجا که به مباحث تأثیرگذار در معماری مذهبی زرتشتیان می پردازد از نوع تاریخی است. آتشکدههای موجود درون شهرها حکم دادههای این تحقیق را دارند و ابزار گردآوری اطلاعات، مشاهده و توصیف، تصاویر، پلانها و منابع کتابخانه ای هستند. اطلاعات جمع آوری شده به روش توصیفی – تحلیلی مورد ارزیابی و مقایسه قرارگرفته و تجزیه و تحلیل کیفی داده ها انجام شده است. بر این اساس آثار موجود با حضور در محل، مشاهده تصاویر و پلانها ارزیابی و مقایسه تطبیقی شده اند و سپس با اطلاعات به دست آمده از منابع کتابخانه ای در مورد شرایط اجتماعی و سیاسی مؤثر بر معماری زرتشتیان سنجیده و مورد تحلیل و بررسی منطقی قرارگرفته اند.

## ۲. پیشینه پژوهشر

مهمترین منبع درزمینهٔ معرفی آثار معماری مذهبی زرتشتیان یزد، مکتوبات ایرج افشار در جلد دوم کتاب یادگارهای یزد است و اکثر آثار ارائهشده بعدی متأثر و برگرفته از اثر ایشان به شمار می روند (افشار، ۱۳۵۴). مرحوم افشار اگرچه فهرست دقیقی از آثار زرتشتیان را ارائه کرده اما این اطلاعات عمدتاً بسیار اندک و مجمل است. ملکه حیدری در رساله کارشناسی ارشد خود با عنوان «پژوهشی بر آثار زرتشتیان یزد» بر پایه تحقیقات میدانی و اطلاعات گردآوری شده در سازمان میراث فرهنگی، معرفی مناسبی از آتشکدههای فعال شهر یزد ارائه کرد (حیدری، ۱۳۹۲). پژوهشهای متعددی درمورد اماکن مذهبی زرتشتیان با رویکرد مرمت و معماری انجام شده است (هاتفنیا، ۱۳۸۷). «مطالعه جامعه شناختی برؤیت پذیری زرتشتیان به عنوان یک اقلیت مذهبی در فضای عمومی شهر تهران» مباحث جامعه شناختی این اقلیت را در بافت شهر تهران بررسی کرده است (مومنی و شریعتی، ۱۳۹۶). افشار در رساله دکتری خود باعنوان «تحلیل باستان شناختی خاستگاه و جایگاه شهری بناهای مذهبی اقلیتهای دینی در بافت تاریخی تهران از دوره زندیه تا پایان دوره پهلوی اول» تحلیلی از شرایط اجتماعی و سیاسی حاکم بر معماری این اقلیت که منجر به شکل گیری آدریان تهران با ویژگی های خاص معماری آن شده، ارائه کرده است (افشار، ۱۳۹۹).



### ۳. توصیفوبررسی

### ۱ - ۳ معماری مذهبی زرتشتیان در دوران ساسانی

دین زرتشت تشکیلات پیچیدهای پیشاز اسلام (دوره ساسانی) داشت و الگو و سبکی خاص در معماری بناهای مذهبی ایجاد کرد. نیایشگاه یا آتشکدههای زرتشتیان بنا به آتشی که درون آن شعلهور بود و میزان اهمیت آن به سه مرتبه تفکیک می شدند. مهم ترین آتش و والاترین آنها، آتش بهرام نام دارد. مراحل تهیه و تقدیس این آتش یک سال زمان می گیرد و از از ۱۶ نوع آتش گوناگون تهیه می شود. آتش بهرام شهر یزد، قدیمی ترین آتش فروزان بهرام در ایران و هند است. دومین آتش، دادگاه آتش، آدریان نام دارد که مراحل افروختن آن ۵ هفته به طول می کشد و از چهار نوع آتش تهیه می شود. سومین آتش، دادگاه یا «درمهر» نام دارد (دابو، ۱۳۵۸: ۱۲–۱۲).

زرتشتیان در وهله نخست، ایجاد آتشکده و یا حتی نشاندن آتش را به منزله سپاسگذاری از خداوند انجام میدادند (Gignoux, 1991, p. 17) اما این مورد تنها دلیل ایجاد آتشکده انبود. اعطای مشروعیت و رسمیت مذهبی به امور دینی توسط پادشاهان ساسانی و حمایت بی دریغ در ایجاد آتشکده او موبدان آنها پیوستگی عجیبی میان آیین مذهبی و تشکیلات حکومتی ایجاد کرد. ابن حوقل درمورد وجود آتشکده ادر دوره ساسانی اشاره کرده که هیچ شهری بدون آتشکده نبوده است (ابن حوقل، ۱۹۶۵: ۳۹). مسعودی به پیاده رفتن پادشاهان ساسانی برای زیارت آتشکده آدرگشنسب اشاره کرده است (مسعودی، ۱۹۶۵: ۹۸) و این نشان از جایگاه والا و نقش مهم سیاسی و مذهبی آتشکده ادر دوره ساسانی دارد. این موضوع تا حدی بوده که ساخت آتشکده های شاهی را در سرتاسر قلمرو حکومت، ایدنولوژی ساسانیان در مشروعیت بخشیدن سلطنت و تبلیغ پادشاهی ارزیابی میکنند (Wieshofer, 1986, p.372). گفتنی است، آتشکده ها چه از نوع حکومتی و چه متعلق به مردم عادی، نهادهای ثروتمندی در روزگار ساسانی بودند. داد و دهش یا بخشیدن مسکوکات و جواهرات، اهدای صدقات، وقف زمین و موارد دیگر بخشی از منابع ثروت در اختیار این نهادهای بخشیدن مسکوکات و جواهرات، اهدای صدقات، وقف زمین و موارد دیگر بخشی از منابع ثروت در اختیار این نهادهای داشتهان را را نهتنها یک مرکز مذهبی و اعتقادی بلکه به منزلهٔ یک نهاد مذهبی، سیاسی، اجتماعی و اقتصادی که میبایست آن را نه تنها یک مرکز مذهبی و اعتقادی بلکه به منزلهٔ یک نهاد مذهبی، سیاسی، اجتماعی و اقتصادی که میبایست آن را نه تنها یک مرکز مذهبی و اعتقادی بلکه به منزلهٔ یک نهاد مذهبی، سیاسی، اجتماعی و اقتصادی که میبایست آن را نه تنها یک مرکز مذهبی و اعتقادی بلکه به منزلهٔ یک نهاد مذهبی، سیاسی، اجتماعی و اقتصادی که میبایست آن را نه تنها یک مرکز مذهبی و اعتقادی بلکه به منزلهٔ یک نهاد مذهبی، سیاسی، اجتماعی و اقتصادی که میبایست آن را نه تنها یک مرکز مذهبی و اعتقادی بلکه به منزلهٔ یک نهاد مذهبی، سیاسی، اجتماعی و اقتصادی کیوندخورده با سلطنت مورد ارزیابی قرار داد.

آثار و منابع باستان شناختی، معرفت و شناخت ویژه ای از معماری مذهبی زرتشتیان ساسانی در اختیار قرار داده اند. معماری وابسته به آیین زرتشت این دوره در فرم چهارتاقی و در قالب آتشکده قابل بررسی است (ویستهوفر، ۱۳۷۷) (۲۴۵). چهارتاقها، بنای متشکل از چهار پایه استوار، چهار تاق، پوشش گنبدی و عموماً از جنس سنگ بوده اند. خصیصه عمده و ثابت در تمامی چهارتاقها، پلان مربعشکل با گنبدی برافراشته به کمک گوشواره است (P75, p. 464 فرصیصه عمده و ثابت در درون آنها آتش مقدس خصیصه عمده و ثابت باید گفت که این نیایشگاهها عموماً بنای منفردی نبوده و در پیرامون آن ابنیه دیگری وجود داشته اند (مصطفوی کاشانی و صدری، ۱۳۸۳: ۱۳۸۰). قابل ذکر است، این بناها علی رغم پلانی ساده و ثابت، هر یک با ویژگی خاصی احداث شده اند (کاظمی، ۱۳۸۶: ۲۹۲). نظریاتی درمورد تشریفاتی بودن نگهداری آتش در چهارتاقی ها و انتقال آن از محل دیگری تنها برای اجرای مراسم مذهبی رسمی ارائه شده است که تحقیقات متأخر در این نظریه تردید دارد (۱۹۵–1933: ۱۹۹۶). همچنین اگرچه برخی از صاحب نظران فرم چهار طاق را به گونهای ارزیابی کرده اند که موجب زبانه کشیدن آتش در فضای وسیع زیر گنبد می شد (مهر آفرین و احمدی هدایتی، ۱۳۹۰) اما موضوع رؤیت که موجب زبانه کشیدن آتش در فضای وسیع زیر گنبد می شد (مهر آفرین و احمدی هدایتی، ۱۳۹۰) اما موضوع رؤیت آن مسئله مورد اختلافی است که به وضوح نمی توان راجع به آن صحبت کرد (هوف، ۱۳۶۶: ۱۳۶۰). نهایتاً با توجه به آنکه آتشکده های ساسانی بناهایی تک بعدی و صوفاً مذهبی بوده و کارکردهای اجتماعی، سیاسی و اقتصادی داشته اند، باید اذعان کرد که چهارتاقی عنصر اصلی آتشکده بوده و بنا به جایگاه، اهمیت و عملکرد آتشکده، بناهای پیرامونی دیگری نیز درکنار آنها وجود داشته است. در مجموع بناهای مذهبی جایگاه، اهمیت و عملکرد آتشکده، بناهای پیرامونی دیگری نیز درکنار آنها وجود داشته است. در مجموع بناهای مذهبی جایگاه، اهمیت و عملکرد آتشکده، بناهای بیرامونی دیگری نیز درکنار آنها وجود داشته است. در مجموع بناهای مذهبی جایگاه، انه می با در ایکه آتشکده بی در کنار دیگره با به در مجموع بناهای مذهبی



دوره ساسانی را در سه دسته و گروه مجزا قابل بررسی هستند (جدول۱). اول مجموعههای ساختمانهایی که پیرامون یک چهارتاقی و راهروی سقفدار پیرامونی که بدصورت مستقل ایجاد شدهاند مانند بنای تختنشین فیروزآباد و دیگری چهارتاقی مستقل بدون راهرو مشابه بنای نیاسر (محمدی و همکاران، ۱۳۹۰: ۸۵).

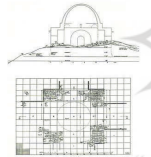
### جدول ۱. ویژگی آتشکدههای ساسانی

- یکی از سه آتشکده اصلی زمان ساسانیان
- آتشکده با مجموعهای از بناهای پیرامونی
  - درونگرایی معماری
- دارای محلی برای نگهداری آتش در زمانهای غیررسمی
  - دارای دالانی برای طواف پیرامون چهارتاق
    - پوشش گنبدی و معماری چهارتاقی
  - مصالح عمده ساختمانی از جنس سنگ



آتشكده آذرگشنسب (Naumann, 1995, p. 51)

- بنایی منفرد
- داراي دالان طواف
- پوشش گنبدی و معماری چهار تاقی
- مصالح عمده ساختمانی از جنس سنگ



▲ شکل ۲: فیروز آباد، نقشه و طرح بازسازی شده بنای تختنشین(هوف، ۸۲:۱۳۶۶)

تختنشين فيروزآباد (Hoff, 1987, p. 80)



- پوشش گنبدی و معماری چهارتاقی
- مصالح عمده ساختمانی از جنس سنگ
  - بدون دالان طواف



نياسر



### ۲-۳ - معماری مذهبی زرتشتیان بعد از ساسانیان

بناهای مذهبی اندکی از زرتشتیان در دوره اسلامی باقی مانده است و به همین دلیل بررسی و تحلیل آنها دشوار است. برخی از آتشکدههای بزرگ در اوایل دوران اسلامی تخریب شدند و موبدان تلاش کردند برای روشن ماندن آتش بهرام آن را پنهان کنند. آتش بهرام پساز مدتها اختفا در شهرهای یزد و کرمان ایران و برخی شهرهای هندوستان از جمله نوساری، سنجان، سورت و بمبئی تختنشین شد (شهمردان، ۱۳۳۶: ۲۲۴–۲۱۲). برخی دیگر از آتشکدههای باقی مانده نیز از آنجا که اجازه تعمیر نیافتند به مرور زمان تخریب شدند و یا تغییر کاربری دادند (Brown, 1894, p.408). مهم ترین نمونه از اینگونه آتشکده متعلق به شهر یزد است که به مسجد جامع شهر تبدیل شد (نفیسی، ۱۳۸۳: ۱۲۵). عدم وجود آتشکدهها از دوره ساسانی در شهری مانند یزد به حدی غیر منتظره بوده که آندره گدار محقق آشنا با معماری ایران نیز از بیان آن غافل نشده و برای توصیف آتشکده ساسانی از توصیف چهارتاقی مصلای یزد بهره برده است (گدار، ایان اغلی با قدمت نسبتاً زیاد از آتشکدههای این اقلیت عملاً بی فایده است. لذا به صورت ویژه باید بر شهر یزد و برای یافتن بنایی با قدمت نسبتاً زیاد از آتشکدههای این اقلیت عملاً بی فایده است. لذا به صورت ویژه باید بر شهر یزد و آن تمرکز کرد.

آتشکدههایی در شهر یزد موسوم به «درمهر» وجود دارند. مساحت این بناها عمدتاً کوچک است و غالباً در اواخر دوره ناصری و پس از حمایت پارسیان هند ساخته و یا تجدید بنا شده اند (افشار، ۱۳۵۴: ۱۳۵۰ با ۲۸۸۸ ۲۰). این دسته از بناها عموماً ویژگی شاخصی در نمای بیرونی ندارند که نشانگر وجود معماری مذهبی زرتشتی باشد. یعنی در ساختار معماری آنها ویژگی شاخصی در نمای بیرونی این بناها تداعی کنندهٔ معماری مذهبی دوره ساسانی نیست و رؤیت پذیری آنها به عنوان است. به بیانی دیگر نمای بیرونی این بناها تداعی کنندهٔ معماری مذهبی دوره ساسانی نیست و رؤیت پذیری آنها به عنوان یک بنای شاخص در میان بافت شهری یزد بسیار اندک است. عمده مصالح ساختمانی این بناها خشت و گل بوده که در سالهای اخیر با کاربرد آجر نوسازی شده اند. پلان بنا و عناصر معماری نیز بیش از آنکه تداعی کنندهٔ معماری باشکوه ساسانی باشد، رنگوبوی معماری سنتی یزد را دارند. به عنوان مثال، کاربرد هشتی ورودی در غالب این آتشکده ها بیش از آنکه یک عنصر معماری مذهبی زرتشتی به شمار آید، عنصری سنتی در معماری اسلامی و بومی است. همچنین کاربرد عناصری مانند گودال باغچه، نورگیر و بادگیر (درمهر کوچه بیوک) را نمیتوان با دانسته ها از معماری مذهبی دوران عناصری مانند گودال باغچه، نورگیر و بادگیر (درمهر کوچه بیوک) را نمیتوان با دانسته ها از معماری مذهبی دارد و حاکی از یان نکته است که زرتشتیان در همجواری با مسلمانان رویکرد خود را تغییرداده و معماری آنها متأثر از معماری اسلامی شده است (حیدریان و همکاران، ۱۳۹۱؛ ۳۰).

کاربرد طاق و گنبد نیز اگرچه از بین نرفته اما سبک آن بیش از آنکه یادآوری معماری ساسانی باشد، تحت تأثیر معماری بومی منازل مسکونی در شهر یزد قرارگرفته است. درواقع میان یک آدریان با یک منزل مسکونی سنتی در شهر یزد تفاوتی محسوس نیست. در نتیجه باید گفت معماری مذهبی زرتشتی در دوره اسلامی تلاشی برای نمایاندن شکوه عظمت یک آتشکده انجام نداده است. آتشکدههای موجود در شهرهای یزد، اردکان و تفت در جدول (۲) معرفی شدهاند (صرف نظر از اماکن زیارتی مانند پیر چکچک، پیر هریشت و موارد دیگر که در خارج از شهرها و در مناطق دور از دسترس قرار داشتهاند). گفتنی است که از میان آنها، تنها بناهای درمهر نوش، درمهر کوچه بیوک و آتشکده شریف آباد معماری شاخص دارند و وجه تمایز آنها نیز در عناصر معماری بومی و نوع پلان آنها است.



| 201    |
|--------|
| 6      |
| فسلامه |

|     | جدول ۴. اتشکدههای شهر یزد |                                                                                                                              |
|-----|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | 0 2 1 to 46               | آتشکده خرمشاه<br>معماری سنتی. دارای هشتی<br>ورودی. بدون دالان طواف.                                                          |
|     |                           | آتشکده شریف آباد<br>معماری سنتی. دارای شبستان<br>گنبدی، دارای محلی مجزا برای<br>نگهداری آتش. هشتی ورودی.<br>بدون دالان طواف. |
|     |                           | آتشکده کوچه بیوک معماری سنتی. دارای گودال باغچه، بیرونی و اندرونی. چهارتاق. نورگیر. بادگیر. هشتی ورودی. بدون دالان طواف.     |
|     |                           | آتشکده کهن<br>معماری سنتی. دارای هشتی<br>ورودی و ایوان، بدون دالان<br>طواف.                                                  |
| رجي |                           | آتشکده گهنبارخانه<br>دارای هشتی ورودی. ایوان.<br>بدون دالان طواف.                                                            |
|     |                           | آتشکده درمهر نوش دارای هشتی ورودی. گنبد خانه. بدون دالان طواف                                                                |
|     | (1797 . (1.1.)            |                                                                                                                              |

(حیدری، ۱۳۹۲)

## حميد افشار

انجمن زرتشتیان تهران مجموعه بناهای آدریان تهران که در تقاطع خیابان جمهوری اسلامی و خیابان میرزاکوچکخان واقع شده را در مدت سه سال ساخت و در سال ۱۲۹۶ شمسی (۱۲۸۶ یزدگردی) به پایان رساند (پارکی، ۱۳۵۳: ۳۱). ساختمان آتشكده بهعنوان هسته مركزي مجموعه توسط ديگر بناها ازقبيل تالارهاي مراسم، پذيرشگاه ضعفا، اقامتگاه موبدان و بناهای دیگر احاطه شده و درمیان حیاط برروی صفهای احداث شده است. برای ورود به فضای داخل آتشکده باید ازطریق چهار پلهٔ سنگی که در وسط نمای شرقی بنا قرارگرفتهاند، عبور کرد. بالای در ورودی نشان فروهر نصب شده است. آتش مقدس درون مجمري قرارگرفته و دود ناشي از سوخت آن به وسيلهٔ دودكشي كه در سقف آن همچون بادگيري تعبیه شده است به بیرون هدایت می شود.

آتشکده هما یا آتش ورهرام در شهر یزد، خیابان کاشانی و کوچهای به نام آتشکده قرار دارد. انجمن اکابر صاحبان پارسی هندوستان در سال ۱۳۱۳ شمسی ساخت این بنا را آغاز کرد و در سال ۱۳۲۱ شمسی آتش ورهرام در آن تختنشین شد (خنجری، ۱۳۷۳: ۲۴). آتش موجود در آتشکده یزد از آتش کاریان (آتشکده فرنبغ)، یکیاز سه آتشکده بزرگ دوره ساسانیان است که در سده پنجم میلادی به عقدای یزد آورده شد (خورشیدیان، ۱۳۸۷: ۳۸۳). قابل ذکر است، شباهت فراوانی در معماری آتشکده یزد و آدریان تهران وجود دارد. این شباهت بهنحوی است که بهنظر میرسد، الگوی ساخت مشابهی برای هر دو درنظر گرفته شده است. صفهسازی، کاربرد ایوان ستوندار، سقف مسطح، کاربرد سنگ در نما و پلان مستطیل از وجوه بارز این همسانی به شمار می رود (جدول ۳).

حدول ۳. آتشکدههای دوران مشروطه و بهلوی

# دارای بام شیروانی، صفه، ایوان ستوندار، معماری درونگرا، بدون دالان طواف، معماری متمایز با الگوی (پرونده ثبتی میراث فرهنگی)

### آتشكده يزد

يارسي (هخامنشي).

آدریان تهران

بام مسطح، پلان مستطيل، صفه، ایوان ستوندار، بدون دالان طواف، معماري متمايز با الگوي پارسي (هخامنشي).



## ۳-۳ - بحثوبررسي

متغییرهای زیادی بر سبک و شیوه معماری و شهرسازی تأثیرگذاراند. گذشته از عوامل طبیعی، عوامل انسانی و اجتماعی و سیاسی تأثیر مستقیمی بر ایجاد مراجع سبکی در هر دوره و زمانی دارند و این عوامل می توانند از درون و بیرون یک جامعه ریشه گرفته باشند و تحت تأثیر عوامل جاری روندهای سیاسی، اقتصادی و اجتماعی به ظهوروتبلور برسند. مراجع سبکی معماری مذهبی زرتشتیان نیز تابعی از همین موارد است. بر این اساس عوامل تأثیرگذار بر معماری بعداز دوره ساسانی تا پیش از مشروطه را باید بهعنوان یک عامل درونی و متأثر از محدویتهای فقهی زندگی اقلیتها در سرزمینهای اسلامی ارزیابی کرد. زرتشتیان در دوره اسلامی اگرچه سعی کردهاند، ویژگی معماری پیشاز اسلام را حفظ کنند اما با وجود محدویتهای فقهی قانون اهل ذمه، هیچگاه توان آشکارکردن شکوه و صلابت در معماری خود را نداشتهاند.

عناصر به کار رفته در معماری مذهبی ساسانیان، تمایل به نمایاندن شکوه و عظمت در معماری آتشکدهها را به ذهن

حميد افشار

تحلیلی بر مراجع سبکی معماری مذهبی زرتشتیان ایران



متبادر می کنند. سازه های چون گنبد و چهارتاق فراتر از عملکرد اصلی به دلیل ساختار شکلی، نوعی از بزرگ نمایی و رفعت را با اوج گرفتن با سمت آسمان نمایان می کنند. بی شک اقتدار سیاسی و جایگاه اعتقادی و اجتماعی حاکم بر آن دوران در این زمینه بی تأثیر نبوده است. این در حالی ست که سازندگان آتشکده ها در دوره اسلامی اگرچه تمایل به نمایاندن شکوه و عظمت معماری مذهبی خود داشته اند، جهت وجود برخی از موازین در سرزمین های اسلامی که به عنوان قانون اهل ذمه در صدر اسلام مطرح شد و محدودیت هایی را در زمینه معماری برای اهل کتاب ایجاد کرد (کریمیان و نیکزاد، ۱۳۹۱: ۱۳۹۱)، هرگز تا دوره مشروطه اجازه چنین کاری را نداشته اند. بر این اساس معماری مذهبی زرتشتیان اگرچه سعی کرد، و یژگی معماری پیش از اسلام را حفظ کند اما با وجود محدودیت های فقهی قانون اهل ذمه، هیچ گاه توان آشکارکردن شکوه و صلابت را نداشته است. چنانچه مطابق موارد ذکر شده، در مهرهای (آتشکده) یزد بسیار ساده، بدون تزئینات و دور از شکوه و رفعت هستند.

گفتنی است، اگر چه در دوره اسلامی کاربرد طاق و گنبد در معماری مذهبی زرتشتیان از بین نرفت اما نوع کاربرد آن بیش از آنکه یادآور معماری ساسانی و اوج عظمت آن باشد، تحت تأثیر معماری بومی منازل مسکونی قرارگرفته است. پلان و معماری درمهر کوچه بیوک آیند تأیید آشکاری بر این مدعا است. در این بنا که سازندگان آن تمام تلاش خود را در نمایاندن عظمت و بزرگی آن انجام داده اند، تعمداً زمینی برای ساختن بنا انتخاب شده که پایین تر از سطح خیابانهای هم جوار است. به این واسطه اگرچه بنایی مرتفع و شاخص برای آتشکده ایجاد شده است اما نمای بیرونی آن برای ساکنان محله چیزی فراتر از یک خانه سنتی نیست (مهرشاهی، ۱۳۸۸: ۱۹۳ -۱۹۴). درواقع تفاوت زیادی میان یک نیایشگاه و منزل مسکونی در شهر یزد وجود ندارد و میزان رؤیت پذیری اماکن مذهبی زرتشتیان پیشاز مشروطه بسیار پایین بوده است. جهانگردان خارجی نیز به این موضوع اذعان کرده اند. اورسل آتشکده یزد را بنایی مخفی معرفی می کند (اورسل، است. جهانگردان خارجی نیز به این موضوع اذعان کرده اند و روسل آتشکده یزد را بنایی مخفی معرفی می کند (اورسل، آتشگاه رستشگاه را نداشته است. «چون به آتشگاه رسیدم، دیدم بنایی است ساده و بی پیرایه. از صورت ظاهر و ورودی آن، به هیچ وجه تشخیص داده نمی شد که آنجا پرستشگاه است. دین اسلام اجازه نمی داد که در مقابل مساجد زیبای آن با گنبدهای فیروزهای و طاقهای اسلیمی و کلدستههای باند و باریک، پرستشگاه دین دیگری سر برافرازد» (ویلیامز جکسن، ۱۳۵۳: ۱۴۶۹). گدار آتشکده یزد را بعداز گذشتن از پیچ و خم های بسیار درمیان ساختمانهای مدرسه یافته است و بنا به گفته او زرتشتیان تمایلی به نشان دادن بنا نداشته اند (گدار، ۱۳۷۱: ۱۹). بر این اساس مشخص می شود که زرتشتیان در این دوره حاضر به آشکارکردن و مشخص شدن بنای مذهبی خود در بافت شهر نبوده اند.

شرایط اجتماعی، اقتصادی و سیاسی زرتشتیان اندکاندک با نزدیک شدن به جنبش مشروطه و نتایج حاصل از آن تغییراتی را در معماری مذهبی فراهم آورد. پارسیان هند به عنوان یک عامل بیرونی در اواخر دوره قاجار و مشروطه، نقش تأثیرگذاری در معماری زرتشتیان ایفا کردند و اندکی قبل از شروع جنبش مشروطه تغییراتی را در شرایط اجتماعی و اقتصادی زرتیشتیان به وجود آوردند. یکی از افراد تأثیرگذار در زندگی زرتشتیان «مانکجی لیمیجی هوشنگ هاتریا» بود که علاوهبر اقدامات فراوان در اصلاح زندگی و معیشت و مناسک مذهبی زرتشتیان، نسبت به تعمیر عبادتگاهها و آتشکدهها و دخمههای اموات اقداماتی انجام داد (امینی، ۱۳۸۰: ۵۵-۰۰).

شرایط اجتماعی و سیاسی زرتشتیان مقارن با مشروطه و اصلاحات ناشی از آن به عنوان یک عامل درونی تأثیرگذار بر معماری این اقلیت قابل بررسی است. به ویژه که با ایفای نقش مستقیم زرتشتیان در این جنبش همراه بود (نائبیان و علیپور، ۱۳۹۰: ۱۵۲). ازسویی دیگر نوع نگاه زرتشتیان به حکومت پهلوی به دلایل متعدد بسیار مثبت بود و از این رو برخی از پارسیان هند همچون اردشیر ریپورتر و ارباب کیخسرو شاهرخ اقدامات متعددی درجهت روی کار آوردن رضا خان انجام دادند. همچنین پس از تثبیت حکومت رضاشاه اقلیت زرتشتیان متعاقب تحول سیاسی، اجتماعی و ایدئولوژیک بعداز مشروطه و حکومت ملی گرا به یکی از کانونهای تأثیرگذار در روندهای سیاسی، اجتماعی و فرهنگی ایران تبدیل شد (علیزاده و طرفداری، ۱۳۸۸: ۱۲۶–۱۲۳). در این میان رضاشاه نیز از رونق آیین زرتشت درجهت تقویت موضوع باستان گرایی سودجست و درراستای منافع سیاستهای ناسیونالیسم خود استفاده کرد. این موضوع باعث حضور رسمی

### حميد افشار

تحلیلی بر مراجع سبکیِ معماریِ مذهبیِ زرتشتیانِ ایران



نشانههای باستانی و آیینی زرتشتی (همچون فرورهر) به صورت رسمی در جامعه و به ویژه در معماری شد (کیانی، ۱۳۸۳: ۱۵) و بیان جدیدی از معماری ارائه کرد. یکی از علائم شاخص شیوه معماری باستان گرا دوره رضاشاه آن بود که معماری در خدمت ظهور و بروز عناصر قرار گرفت (رجبی، ۱۳۵۵: ۵۰). «عناصر باستانی که مورد تقلید قرارگرفتند بر دو نوع بودند: نخست: عناصر مشخص معماری مانند ستونها، سرستونها، پایه ستونها، ورودیها، پلهها و ... دوم: عناصر تزئینی نظیر نقش برجسته ها، حجاری ها، کنگره ها .... (کیانی، ۱۳۸۳: ۲۱) (شکل ۱).







شکل ۱. از چپ به راست: ۱-۱ نمای بالای وروردی آدریان. ۱-۲ سرستونهای آدریان که بهصورت تزنینی با نمادهایی برگرفته از تختجمشد به شکل گاو و شاخههای از انگور و برگ آن ترسیم شدهاند. ۱-۳ ورودی آتشکده رستم باغ که به وسیله ستونهایی تزنینی، سرستونها و کنگرههایی متأثر از تختجمشید همراه با نشانه فروهر تزئین شدهاند.

فرایند مذکور بر معماری مذهبی زرتشتیان تأثیر گذاشت و در این دوره شاخص ترین بناهای مذهبی زرتشتیان یعنی آدریان تهران و آتشکده یزد ساخته شدند. بر این اساس ساخت آدریان تهران، نتیجهٔ تغییراتی است که با حمایت پارسیان هند از همکیشان ایرانی خود از دوره ناصرالدینشاه آغاز شد و با لغو پرداخت جزیه در سال ۱۲۹۹ ه.ق، انقلاب مشروطه و آتشکده آزادی های اجتماعی پس از آن ادامه یافت و از گرایش باستان گرایانهٔ دورهٔ رضاشاه بهره برد. ساخت آدریان تهران و آتشکده یزد فصل دیگری را در معماری مذهبی زرتشتیان رقم زد. این دو بنا برخلاف سایر آتشکده های ساخته شده در دوران اسلامی به وضوح تمایل زیادی برای نمایاندن شکوه و عظمت القاء میکنند. لذا مقایسه این دو بنا با ابنیه مذهبی پیش از اسلام بیراه نخواهد بود.

مهمترین شباهت میان پلان آدریان تهران، آتشکده یزد و آتشکده آذرگشنسب ساسانی، وجود بناهای پیرامونی و وابسته به نیایشگاه اصلی است که بهصورت یک مجموعه وابسته درکنار هم قرارگرفتهاند. این موضوع گواهی بر اهمیت آتشکده محسوب می شود. همچنین نشان از آن دارد که ساخت مجموعه، تحت لوای حمایتهای مادی و معنوی ویژهای به انجام رسیده است. همچنین درونگرایی معماری در هر دو بنا از وجوه شاخص پلانها به شمار می رود. درواقع نیایشگاه در هر دو بنا با سازههای معماری دیگری احاطه شده است.

قرارگرفتن آتشکده آذرگشنسب درکنار یک دریاچه طبیعی که نکته حائز اهمیت برای بناهای مذهبی پیش از اسلام به شمار می رود با وجود حوضچه آبی که روبهروی ساختمان اصلی آدریان تهران و آتشکده یزد ایجاد شده، ماهیت مشترکی در بناهای مذهبی زرتشتیان دارند. ازسویی دیگر اختلاف اساسی در معماری این دو آتشکده با آتشکده ساسانی مشاهده می شود. مهمترین اختلاف عدم کاربرد پوشش گنبدی است. پلان چهارتاقی و سقف گنبدی ویژگی بارز آتشکدهها پیش از آدریان تهران است؛ درحالی که پلان بنای مذهبی تهران و یزد سقفی مسطح و پوشش شیروانی دارند. البته سازندگان تلاش کرده اند، محل آتش را در داخل بنا نزدیک به چهارتاق اجرا کنند. با توجه به اینکه محدودیت و ممنوعیت ویژه ای برای کاربرد گنبد و چهارتاق در زمان ساخت بنا وجود نداشته، این موضوع تنها در مرجعیت سبکی و شرایط تأثیرگذار بر سبکهای معماری قابل بررسی است. شرایطی که به موجب آن، سازندگان آتشکده خود را ملزم به رعایت اصول و شیوه های معماری مذهبی دوره ساسانی نمی دانستند. همچنین در آتشکده آذرگشنسب یک راهروی مسقف پیرامون بنا و شیوه های معماری مذهبی دوره ساسانی نمی دانستند. همچنین در آتشکده آذرگشنسب یک راهروی مسقف پیرامون بنا و شیوه های معماری مذهبی دوره ساسانی نمی دانستند. همچنین در آتشکده آذرگشنسب یک راهروی مسقف پیرامون بنا و

یک چهارتاقی مرتبط به آتشکده اصلی وجود داشته که در آدریان تهران و آتشکده یزد دیده نمی شود. قابل ذکر است، بهغیر از نوع ساده چهارتاقها که چهار درگاه باز داشتند (مانند نیاسر)، معمولاً یک دالان طواف گرداگرد بنا را احاطه می کرده است. این موضوع نیز خود از وجوه بارز تفاوت میان آدریان تهران و بناهای مذهبی ساسانی است.

نداشتن دالان طواف به منزله تنگنای معمار برای صرف نظرکردن از این موضوع نیست؛ بلکه نه تنها امکان ایجاد مسیری برای طواف به دور آتش مقدس فراهم بوده، تعمداً اتاق نگهداری آتش در محلی ایجاد شده است که امکانی برای طواف فراهم نیاورد. گفتنی است، اگرچه در دو پژوهش متأخر حوزه زرتشتیان اشارهای گذار به این موضوع شده است اما بررسی موضوع اهمیت دارد. حیدری در رساله خود اشاره کرده که زرتشتیان برای آنکه آتش پرست خوانده نشوند، دالان طواف بر گرد آتش مقدس را حذف كردند (حيدري، ١٣٩٢: ١٣٢). همچنين هاتفنيا در توصيف سالن اصلي آدريان تهران و اتاق آتش اشاره کرده است که چون آتش را نباید تقدیس کرد و دور آن نباید گشت، قسمت انتهایی دالان «U» شکل بهوسیلهٔ اتاقی مسدود شده که از آن ب عنوان اتاق موبد برای اجرای برخی مراسم خاص، استفاده می شود (هاتفنیا، ۱۳۸۷: ۹۳). بررسی پلان آدریان تهران و آتشکده یزد به خوبی نشان از این موضوع دارد (پلانهای جدول ۳). بر این اساس درحالی که پلان بنا کاملاً این امکان را ایجاد می کرده که اتاق آتش درمیان سالن اصلی قرار بگیرد (مانند ضریح یک امامزاده که امکان چرخیدن حول محور آرامگاه را فراهم میکند)، اتاق آتش از سه طرف باز و از یک سمت به دیواری متصل شده است. این موضوع هنگامی حائز اهمیت است که از ابتدا پلان و طرح ایجاد شده برای اتاق آتش چنین بوده و دخل و تصرف و تغییرات بعدی صورت نگرفته است. ازسویی دیگر، چنین جایابیی برای اتاق آتش در اغلب آدریانهای موجود قابل مشاهده است. آتشکدههایی مانند: الهآباد، اهرستان، کوچه بیوک، حسن آباد و مزرعه کلانتر میبد امکان طواف به دور آتش را ندارند. البته باید ذکر کرد که مورد استثنائی مانند آتشکده سرده تفت نیز وجود دارد که اتاق آتش میان سالنی قرارگرفته و امکان گردش زیارتکنندگان به دور آن فراهم است. به نظر میرسد، ساختار این آتشکده که احتمالاً متعلق به دوره قاجاریه است، تغییر نکرده باشد اما در مورد سایر آتشکده ها که نام برده شده، جایابی اتاق آتش تعمداً به نحویست که امکان طواف فراهم نشود (شکلهای ۲ و ۳).









شکل ۲. اتاق آتش آتشکدههایی که امکان طواف را ندارند. از چپ به راست: ۲-۱ حسن آباد میبد ۲-۲ مزرعه کلانتر میبد ۲-۳ اله آباد ۲-۶ کوچه بیوک.



شکل ۳. آتشکده سرده تفت. اتاق آتش در میان بنا قرارگرفته و از چهار طرف امکان حرکت به دور آن فراهم است.

وجود دو چهارتاق کنار هم در آتشکده آذرگشنسب مورد دیگر اختلاف با آدریان تهران و یزد است. این دو چهارتاقی مجاور کاربری متمایزی داشته اند. چهارتاقی بزرگ در مراسم رسمی و تشریفاتی با حضور عبادت کنندگان استفاده می شد و چهارتاقی کوچک در زمانهای عادی، محل نگهداری آتش بوده است. این موضوع یکی از سنتهای معماری مذهبی زرتشتی بوده که آثار آن را همچنان در آتشکده های پارسیان هند می توان یافت. آتشکده های هند معمولاً دو فضای قدسی برای نگهداری آتش دارند. نخست گنبد که در مواقع عادی آتش در آن قرار می گرفت و دیگری یزشن گاه و یا اور ویس گاه که در جشن ها و اعیاد به کار گرفته می شد (گایار، ۱۳۸۹: ۳۴-۴۲).

موارد ذکرشده حاکی از این مطلب است که دشواری زندگی زرتشتیان بعدِ شکست از مسلمانان و کاهش جمعیت این اقلیت و برخی مسائل اجتماعی موجب آن شد که ارتباط معماری پساز اسلام با گذشته قطع شود و تکرار ویژگیهای معماری مذهبی ساسانی ضرورتی نداشته باشد. ایجاد آدریان نتیجه فرایندی بود که با همراهی کمک پارسیان هند (امینی، ۱۳۸۰: مدوران مذهبی ساسانی ضرورتی نداشته باشد. ایجاد آدریان نتیجه فرایندی بود که با همراهی کمک پارسیان هند (امینی، ۱۳۸۰: ۵۵-۶) و لغو پرداخت جزیه در زمان ناصرالدین شاه قاجار آغاز (آدمیت، ۱۳۶۱: ۴۳۵) و با آزادی اجتماعی دوران مشروطیت نمایان شد و در زمان رضاشاه به اوج خود رسید. کاربرد اجزاء معماری و تزئیناتی مشابه آثار دوره هخامنشی در آدریان تهران نیز نشان از این دارد که زرتشتیان فرصت را جهت ایجاد بنای مذهبی باشکوه مغتنم دانستند، لیکن مانند سبک معماری و شهرسازی این دوره که یادآور گذشته افتخارآمیز پیشاز اسلام و تأکید و تمجید افراطی از آن است (حبیبی، معماری و شهرسازی این دوره که یادآور گذشته افتخارآمیز پیشاز اسلام و تأکید و تمجید افراطی از آن است (حبیبی، ۱۳۸۲: ۱۶۸۸) تنها تقلید ضعیفی از صفهسازی، ستونها و سرستونهای کاخهای هخامنشی به نمایش درآمد.

قابل ذکر است، علی رغم مساعدتهای سیاسی و اجتماعی دوره پهلوی بهغیر از آتشکدههای مذکور تنها آتشکده رستم باغ تهران در سال ۱۳۳۹ شمسی تأسیس شده است (شهمردان، ۱۳۳۹: ۲۴۵). این موضوع با محدودیتهای سیاسی و اجتماعی برای اقلیت زرتشتیان در ارتباط نیست چراکه ساخت مدارسی مانند مدرسه گیو و مدرسه فیروز بهرام تأییدی بر آزادی عمل این اقلیت در صحنه اجتماعی تلقی می شوند. لذا عدم تمایل به ساختن آتشکدههای بیشتر در سطح شهرهایی مانند تهران و یزد تنها در ارتباط با جمعیت اندک زرتشتیان قابل بررسی است (افشار، ۱۳۹۹: ۱۷۱).



## ۴. نتیجهگیری

پژوهش به عمل آمده حکایت از آن دارد که معماری مذهبی زرتشتیان ایران از مراجع سبکی متفاوتی پیروی کرده و مهم ترین عوامل تأثیرگذار بر این مراجع شرایط اجتماعی، سیاسی، اقتصادی در زمانهای مختلف بوده است. لذا به همان اندازه که شرایط مناسب دوران ساسانی، کاربرد عناصری مانند چهارتاق و پوشش گنبدی را که نمایان کنندهٔ شکوه و رفعت بنا و متعاقب آن آیین زرتشت است می پسندید، عدم وجود ساختار مناسب اجتماعی و سیاسی بعداز دورهٔ ساسانی در شیوهٔ ساخت آتشکده اتأثیر گذاشت. بناهای مذهبی این دوره به لحاظ ظاهری معماری چهارتاقی با پوشش گنبدی شاخص و جرزهای بلند و استوار ندارند. «درمهرهای» یزد بیشترین تأثیر را از معماری بومی و مسکونی اقلیم یزد دریافت کرده اند. باین ویژگی هم در مصالح ساختمانی به کار رفته در آتشکده ها و هم در عناصر معماری و نوع پلان قابل تشخیص است. عمده مصالح ساختمانی به کار رفته در این بناها، خشت و گل بوده که در سالهای اخیر با آجر نوسازی شده اند. پلان بنا و عناصر معماری نیز رنگ و بوی معماری سنتی یزد را دارند. کاربرد هشتی ورودی در غالب این آتشکده ها بیش از آنکه یك عنصر معماری مذهبی زرتشتی به شمار آید، عنصری سنتی در معماری اسلامی و بومی است. همچنین کاربرد عناصری مانند گودال باغچه، نورگیر و بادگیر را نمی توان با دانسته ها از معماری مذهبی دوران ساسانی مرتبط دانست. این موضوع به خوبی نشان از بومی سازی معماری مذهبی زرتشتی در دوران اسلامی دارد.

مشروطه و شرایط اجتماعی و سیاسی پس از آن و شرایط حکومت پهلوی اول که با اندیشههای ملیگرایی و باستانگرایی همراه شد، بهعلاوه تأثیر ویژهای که برخی از چهرههای شاخص زرتشتی اعم از ایرانیان و پارسیان هند داشتند، دیدگاههای زرتشتیان و نقش اجتماعی زرتشتیان را متأثر کرد. بهترین نمونهٔ این تأثیرپذیری در معماری مذهبی آنان قابل مشاهده است. آدریان تهران بهعنوان مهمترین بنای مذهبی زرتشتیان بهخوبی بازگوکنندهٔ سبک متمایز معماری مذهبی این دوره است. در این بنا دیگر نه تأثیر و نشانی از چهارتاق و پوشش گنبدی مشاهده میشود و نه نشانهای از هشتی ورودی و

بادگیر و گودال باغچه که شاخص معماری سنتی و بومی هست. آدریان تهران به درستی شرایط اجتماعی و سیاسی زرتشتیان را در دورهٔ خود بیان میکند. کتیبههای موجود برروی بنا بر تأثیر افراد و گروههای شاخص در ایجاد بنا گواهی میدهند. کاربرد عناصری مانند ستون و سرستون متأثر از بنای تخت جمشید، پلان شاخص و صفهسازی در ساخت بنای مذهبی که برای ایجاد رفعت و عظمت بنا جایگزین جرزهای مستحکم و مرتفع چهارتاقهای ساسانی شدهاند، همگی بازگوکنندهٔ شرایط مساعد سیاسی و اجتماعی زرتشتیان در دورهٔ ساخت بنا هستند. همچنین نتیجهٔ بررسی به عمل آمده وجود سبکهای متفاوت در ساخت بناهای مذهبی زرتشتیان را تأیید میکند.

## سپاسگزاری

وجود ندارد.

## منابع مالي

نویسنده اعلام می دارد برای انجام این پژوهش از حمایت مالی خاصی بهرهمند نبوده است.

## تعارض منافع

نویسنده این مقاله اعلام می دارند در انجام این پژوهش تعارض منافعی با فرد دیگری وجود ندارد..

### پینوشت

- . «رؤیت پذیری، نظام پیچیدهای از مجازها و ممنوعها، از بودنها و نبودنها است. این تعریف از رؤیت پذیری را می توان این گونه توضیح داد که هر جامعه بایدها و نبایدها و تا که هر جامعه نشنت می گیرد و از آنجاکه ارزشها و فرهنگهای گروه اقلیت، متفاوت از گروه اکثریت است، درنتیجه نظامی از ممنوعها و مجازها در جامعه به وجود می آید که مجازها قابلیت رؤیت پذیربودن را دارند و ممنوعها این امکان را ندارند» (مومنی و شریعتمداری، ۱۳۹۶: ۶۹). گفتنی است، معماری گویاترین روش برای رؤیت پذیری است (Birghenti, 2010, p.116).
- درمهر کوچه بیوک در سال ۱۲۶۹ شمسی مطابق با ۱۸۹۰ میلادی همزمان با سلطنت ناصرالدین شاه قاجار، با سرمایه خیراندیش هرمزدیار شهریار بمان برخوردار کوچه بیوکی و همسرش دولت مهربان، از خشت و گل و آجر و ساروج ساخته شده است. این بنا در سال ۱۳۷۵ با حفظ بافت قدیمی زیر نظر انجمن زرتشتیان کوچه بیوك بازسازی شد (مخبری، ۱۳۸۴: ۲۰).
- ۲. اردشیر جی ریپورتر یک انگلیسی زرتشتی بود که به عنوان مستشار سفارت انگلیس و نماینده پارسیان هند در رسیدگی به امور زرتشتیان وارد تهران شد (فردوست، ۱۳۸۹: ۱۳۸۹: ۱۳۸۹).
- نقش کیخسرو شاهرخ به عنوان یکی از افراد تأثیرگذار در ساخت آدریان تهران از کتیبه های موجود بر روی بنا مشخص است. به عنوان مثال درون تالار نیایش و بر روی دیوار شمالی آن، سنگ نوشته ای مرمری درون یك قاب مستطیل شکل با عبارت زیر نصب شده است: «به یاری اهورا مزدا و از دهش نیك اندیشان پارسیان هندوستان پایهٔ آدریان تهران استوار گردید و از کمك نیك خواهان زرتشتیان تهران به فرخندی انجام یافت. خرداد ماه باستانی ۱۲۸۶، به درخواست انجمن زرتشتیان تهران و یاری سیت بهرام جی بیکاجی و رهنمونی و دستیاری این بنده کیخسرو شاهروخ».
  5.Urwisgah

### منابع

- آدمیت، فریدون (۱۳۶۱). امیرکبیر و ایران. تهران: انتشارات خوارزمی.
- ابن حوقل، محمد (١٣٤٤). صوره الارض. ترجمه جعفر شعار. تهران: اميركبير.
- افشار، ایرج (۱۳۵۴). یادگارهای یزد. ج۲. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.
- افشار، حمید (۱۳۹۹). تحلیل باستانشناختی خاستگاه و جایگاه شهری بناهای مذهبی اقلیتهای دینی در بافت تاریخی تهران از دوره زندیه تا پایان دوره پهلوی اول، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات.

### حميد افشار

تحلیلی بر مراجع سبکی معماریِ مذهبیِ زرتشتیانِ ایران



- امینی، تورج (۱۳۸۰). اسنادی از زرتشتیان معاصر ایران (۱۳۳۸–۱۲۵۸)، تهران: انتشارات سازمان اسناد ملی ایران.
  - اورسل، ارنست (۱۳۵۳). سفرنامه اورسل. ترجمه على اصغر سعيدي. تهران: شركت افست.
    - پارکی، رستم (۱۳۵۳). آدریان تهران. ماهنامهٔ زرتشتیان، ۱۹–۱۷، ۵۵–۳۲.
  - پریخانیان، آناهیت، و یونا گئورگی (۱۹۸۳). جامعه و قانون ایرانی. نائوکا. شعبه ادبیات شرق. مسکو.
    - حبیبی، محسن (۱۳۸۲). از شار تا شهر. تهران: انتشارت دانشگاه تهران.
- حیدری، ملکه (۱۳۹۲). پژوهشی بر آثار زرتشتیان در یزد، رساله کارشناسی ارشد، دانشگاه سیستان و بلوچستان، دانشکده ادبیات و علوم انسانی.
- حیدریان، نیوشا، شقاقی، شهریار، و دشتی، علی(۱۳۹۱). بررسی عوامل موثر بر معماری مسکن زرتشتیان کرمان. ماهنامه پیام مهندس، ۱۲(۵۶)، ۳۲-۲۶.
  - خنجری، خداداد (۱۳۷۳). آتش و آتشکده. تهران: چیستا.
  - خورشیدیان، اردشیر (۱۳۸۷). جهانبینی اشو زرشت، پیام آور ایرانی. تهران: فروهر.
  - دابو، خورشید (۱۳۵۸). دانستی های آئین زرتشتی. ترجمه رشید شهمردان. تهران: خواجه.
    - رجبی، پرویز (۱۳۵۵). معماری ایرانی در دوران پهلوی. تهران: دانشگاه ملی ایران.
    - شهمردان، رشید (۱۳۳۶). پرستشگاه زرتشتیان، بمبئی: سازمان جوانان زرتشتی بمبئی.
- علیزاده، محمدعلی، و طرفداری، علی محمد (۱۳۸۸). نقش فرهنگی زرتشتیان در تقویت ملی گرایی و شکل گیری هویت ملی باستان گرا در عصر پهلوی اول. فصلنامه علمی پژوهشی تاریخ، ۴ (۱۵)، ۱۲۸-۱۲۱.
  - فردوست، حسین (۱۳۸۹). ظهور و سقوط سلطنت پهلوی، خاطرات سپهبد حسین فردوست. تهران: اطلاعات.
    - كاظمى، ياغش (١٣٨٤). آتشگاه اصفهان. اصفهان: انتشارات سازمان فرهنگى شهردارى اصفهان.
- کریمیان، حسن، و نیکزاد، میثم (۱۳۹۱). تاثیر موازین فقهی بر شکل یابی معماری و محلههای مسکونی اقلیت یهودی و مسیحی در اصفهان دوره صفوی. جامعه شناسی تاریخی، ۲۲۴)، ۲۲۴-۱۹۳۳.
  - کیانی، مصطفی (۱۳۸۳). تاثیر باستان گرایی بر معماری دوره پهلوی اول. تاریخ معاصر ایران، (۳۲)، ۷۰-۴۵.
  - گایار، مرزبان جمشید جی (۱۳۸۹). راهنمای جهانی آتشکدههای زرتشتیان. ترجمه الهام یعقوبیان. تهران: مام میهن.
    - گدار، آندره (۱۳۷۱). آثار ایران. ج۱. ترجمه ابوالحسن سروقد مقدم. مشهد: آستان قدس رضوی.
- محمدی، مریم، نیستانی، جواد، موسوی کوهپر، سید مهدی، و هژبری نوبری، علیرضا (۱۳۹۰). مطالعه گونه شناسی عناصر و اجزای معماری ایران در دوره ساسانی. نامه باستان شناسی. شماره ۱. پاییز و زمستان. ۳۵–۱۰۴.
  - مخبری، مهدی (۱۳۸۴). اقلیتهای دین زرتشتی و کلیمی در استان یزد. یزد: وصال.
    - مسعودي، على بن حسن (١٩٤٥). تنبيه الاشراف. تهران: مكتبه الخياط.
  - مصطفوی کاشانی، محمدتقی، و صدری، مهدی (۱۳۸۳). مجموعه مقالات در زمینه باستان شناسی. ج۲. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.
    - مهرآفرین، رضا، و احمدی هدایتی، ابراهیم (۱۳۹۰). چهارقایی \_ آتشکدهای در کوست خوربران. باغ نظر، ۱۸/۸)، ۸۲-۷۵.
    - مهرشاهی، داریوش (۱۳۸۸). ویژگیهای فرهنگی و معماری آتشکده کوچه بیوک یزد. فرهنگ یزد، ۱۹۰۰ و ۳۷)، ۱۹۰- ۱۹۰.
- مومنی، سمیه، و شریعتی، سارا (۱۳۹۶). مطالعه جامعه شناختی رویت پذیری زرتشتیان به عنوان یک اقلیت مذهبی در فضای عمومی شهر تهران. مجله جامعه شناسی ایران، ۱۸(۳)، ۸۵-۶۰.
  - میرزایی، علی اصغر(۱۳۸۸). کارکرد سیاسی، اجتماعی و اقتصادی آتشکده ها در عصر ساسانی. پژوهشهای علوم تاریخی،۲، ۱۲۰-۱۲۳.
    - ناومان، رودلف (۱۳۷۴). ویرانه های تخت سلیمان و زندان سلیمان. ترجمه فرامرز نجد سمیعی. تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
      - نائبیان، جلیل، و علیپورسیلاب، جواد (۱۳۹۰). نقش زرتشتیان در مشروطیت ایران. فصلنامه تاریخ اسلام و ایران، ۹، ۱۷۷–۱۵۱.
        - نفیسی، سعید (۱۳۸۳). تاریخ تمدن ایران در عصر ساسانی. تهران: اساطیر.
        - هاتفنیا، نوید (۱۳۸۷). مجتمع آئینی زرتشتیان تهران. رساله کارشناسی ارشد، تهران: گروه معماری دانشگاه شهید بهشتی.
          - · هوف، ديتريش (۱۳۶۶). گنبدها در معماري اسلامي. كرامت الله افسر و محمد يوسف كياني. تهران: جهاد دانشگاهي.
            - ويستهوفر، يوزف (١٣٧٧). ايران باستان از ٥٥٠ ق.م تا ٥٥٠ م. ترجمه مرتضى ثاقبفر. تهران: ققنوس.
    - ویلیامز جکسن، ابراهم (۱۳۵۳). سفرنامه جکسن (ایران در گذشته و حال). ترجمه منوچهر امیری و فریده بدرهای. تهران: خوارزمی.
- Boyce, M. (1975). Review: on the Zorastrian Temple Cult of Fire. *Jurnal of the American Oriental Society*.
  Vol 95. No 3. Jul-Sep. pp 454-465.
- Brighentli, Andrea Mubi. (2010). Democracy and its visibilities. Published in "Surveillance and Democracy."

حميد افشار

تحليلي بر مراجع سبكي معماري مذهبي زرتشتيانِ ايران



Edited by Kevin D. Haggenly and Miras Samatas. individual chapters the contributers. Pulished in the Tylor & Francis

- Brown, E.G. (1894). A Year amongst the Persians. The Academy and literature. 45. 160.
- Gignoux, P. (1991). Les Quatre Inscriptions du mage kirdir. Paris.
- Huff, D. (1987). Architecture II. Sassanian period. *Encyclopedia Iranica*. Vol II. Routledge & Kegan Paul. Londen and NewYork. pp. 329–324.
- Wieshofer, Joseph. (1986). Ardeshir 1. Encyclopedia Iranica. Vol 2. 4. Pp: 371-376.

### **COPYRIGHTS**

Copyright for this article is retained by the author(s), with publication rights granted to Journal of Architecture and Urban Planning. This is an open–access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).







افشار، حمید (۱۴۰۲). تحلیلی بر مراجع سبکیِ معماریِ مذهبیِ زرتشتیانِ ایران. فصلنامه علمی اثر، دوره ۴۴، شماره ۳ (۱۴۰۲). ۳۹۴-۴۰۸.

DOI: 10.22034/44.3.394

URL: https://athar.richt.ir/article-2-1653-fa.html



