

Journal of Athar, Volume 44, Issue 102, Autumn 2023
DOI: 10.22034/44.3.368
Document Type: Research Paper

# The Challenge of Form and Content and the Position of |Simile and Transcendence with Ibn Arabi's Approach in Persian Painting: Case Study of Two Works by Kamaleddin Behzad

#### Apena Esfandiari\*

Research assistant professor and member of faculty, Traditional Arts Research Institute, Cultural Heritage and Tourism Research Institute, Tehran, Iran

#### **Abstract**

The interaction between form and content, or in other words, form and meaning in the Islamic art, especially in the Persian miniature, has always been the question of researchers. Are these two categories basically separable like the Western art? How is the paradox between the place of similitude and Transcendence solved by the painter? This research has been carried out by posing the mentioned questions and mentioning such hypotheses that the existence of micro forms in miniature is based on macro forms and derived from the knowledge and philosophy of Islamic art. The meaning of macro forms is general forms or in other words the spirit of the time which refers to more detailed forms such as structure, color, design and basic geometry, and these micro forms are also based on the meta forms, which is derived from the Islamic worldview, in Iranian-Islamic context. Findings: The miniaturist reaches a reasonable and significant form that reveals the external and internal aspects of a phenomenon by creating a balance between simile and Transcendence place. Innovation: dealing with the challenge of form and content in the position of simile and Transcendence in miniature. Research method: descriptive-analytical and qualitative type, and the data collection tool is a library.

**Keywords:** simile, Transcendence, Persian Miniature

<sup>\*</sup> Corresponding Author, Email: a.esfandiari@richt.ir



تاریخ پذیرش نهایی: ۱۴۰۲/۱۲/۲۵ ی، دوره ۴۴، شماره ۳ (پیاپی ۱۰۲)، پاییز ۱۴۰۲ فصلنامه علمي اثر، دوره ۴۴، شماره ۳ (پیاپي ۱۰۲)، پاییز ۱۴۰۲ DOI: 10.22034/44.3.368 نوع مقاله: يژوهشي

## چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از كمال الدين بهزاد

## آيەنا اسفنديارى\*

استادیار پژوهشی و عضو هیئت علمی پژوهشکده هنرهای سنتی، پژوهشگاه میراث فرهنگی و گردشگری، تهران، ایران.

## حكىدە

تعامل فرمی و محتوایی یا بهعبارت دیگر صورت و معنا در هنر اسلامی به ویژه نگارگری ایرانی - اسلامی هماره مورد يرسش محققان بوده است. آيا اين دو مقوله اساساً همانند هنر مغربزمين قابل تفكيك است؟ يارادوكس ميان مقام تشبیه و تنزیه چگونه توسط نگارگر حل می شود؟ این پژوهش با طرح پرسشهای مذکور صورت پذیرفته است و ذکر فرضیههایی ازاین دست که وجود فرمهای جزئی در نگارگری، برمبنای فرمهای کلان و برگرفته از حکمت و فلسفهٔ هنر اسلامی، شکل گرفته و موجودیت یافته است. منظور از فرمهای کلان، فرمهای کلی و یا بهعبارت دیگر روح کلی است که بر فرمهای جزئی تری ازقبیل ساختار، رنگ، طرح و هندسهٔ مبنایی، دلالت دارد و این فرمهای جزئی نیز برمبنای فرمهای کلان، که برگرفته از جهانبینی اسلامی در بستری ایرانی- اسلامی است، استوار می شود. یافته ها: رسیدن نگارگر به فرم معنادار معقول و محتوایی است که جلوهٔ خارجی و داخلی یک پدیده را توأمان به روش تعادل ایجادکردن میان مقام تشبیه و تنزیه آشکار میسازد. نوع آوری پژوهش در پرداختن به چالش فرمومحتوا در مقام تشبیه و تنزیه در نگارگری است. روش يژوهش: توصيفي- تحليلي و از نوع كيفي و ابزار گردآوري دادهها كتابخانهاي است.

**کلیدواژهها:** تشبیه، تنزیه، نگارگری ایرانی

<sup>\*</sup>نویسنده مسئول مکاتبات با پست الکترونیک: a.esfandiari@richt.ir

#### ۱ – مقدمه

## ۱-۱-یافتن اصول زیبایی و هنر در فتوّتنامهها

مطرح ساختن بحث فرمومحتوا در نگارگری ایرانی- اسلامی، کاریست صعبودشوار. بحث زیبایی و هنر را در آثار شعرا و عرفا می توان یافت و در فتوّت نامهها؛ یعنی درس اول جوانمردی است و بعد حرفه و صنعت. فتوّت اساس هنرمندی در عالم اسلام است؛ زیرا شخصی که می خواهد وارد هنری شود، اول باید پیش استادی تعلیم ببیند. اما رموز مهارت هنری همانند اسرار، در سینه همواره انتقال می یافت و کمتر نوشته می شد؛ بنابراین نمود فرهنگ شفاهی را در عالم هنر سنتی می توان یافت. اهداف این پژوهش، اثبات این امور است که در یک تفکر سنتی نمی توان مفهوم و محتوای اثر هنری را از قالبی که نمایانگر آن است، جدا ساخت و این دو با یکدیگر ارتباطی دو سویه دارند. اگر هم از یکی از آنها سخن به میان آید به اقتضای شیوهٔ بحث و به صورت ذهنی است و به معنای جدا بودن یکی از دیگری نیست و ارتباط آن دو وقتی تحقق می یابد که هر دو با یکدیگر یک مفهوم واحد را منعکس سازند و طبیعت و ماهیت محتوا، هنرمند را وادار و ناچار به انتخاب فرم خاصی برای بیان آن محتوا می سازد و در فلسفه اسلامی و حکمت و هنر که بازتاب مستقیم آن در ناگارگری اسلامی – ایرانی به چشم می خورد نیز فرم در خدمت محتوا است.

## ۱-۱-۱-رویکرد و روش تحقیق

در این پژوهش از نظریه عرفان محور و رویکرد ابن عربی استفاده شده است که به تفسیر نگارگری در قالب زیر مجموعه های مباحث عرفانی پرداخته می شود. روش تحقیق توصیفی -تحلیلی است که به یافته های پژوهش که همان مقام تجمع و تعدیل میان تشبیه و تنزیه و فرم خردوکلان در نگارگری است، یاری می رساند که در این مورد و با این نگاه و رویکرد، تحقیقی انجام نشده است. روش تحقیق توصیفی تحلیلی، وضعیت کنونی پدیده یا موضوعی را مورد مطالعه قرار می دهد که از انواع آن یکی مطالعه موردی است که عبارت است از مطالعه عمیق و گسترده یک مورد در مدت زمان معین؛ یعنی بهزاد در عصر تیموری و مکتب هرات.

# المالية المالي

## ۲- پیشینه پژوهش

۱-۲-درخصوص پیشینه تحقیق در مورد تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی، کاملان (۱۳۸۷) در مقالهٔ خود با عنوان تشبیه و تنزیه از دیدگاه محی الدین ابن عربی به این بحث پرداخته است که اِعمال آن در مورد نگارگری نبوده است. (اشرفی، ۱۳۸۵) در مقالهٔ خود باعنوان بهزاد و شکل گیری مکتب مینیاتور بخارا صرفاً در مورد بهزاد بحث کرده است نه تجمیع مقام تشبیه و تنزیه در نگارگری بهزاد. (کربن، ۱۳۸۳، ص ۸۱) در کتاب خود با عنوان رسایل جوانمردان مشتمل بر هفت فتوّت نامه ها بحث کرده است و کتب مذکور به طور پراکنده به بحث هایی می پردازند که منظور و اهداف پژوهش مذکور را بر آورده نمی سازند.

## ۳-توصیف و بررسی

## ۱-۳ - رویکرد پژوهش برمبنای نگاه ابن عربی به تشبیه و تنزیه

ویژگی تفسیر پیرامون صفات تشبیهی خداوند از این قبیل است: ۱- صفات تشبیهی خداوند به منظور نزدیکی ذهن مخاطب و شباهت جستن معقول به محسوس است، این تفسیر باید در این امر توانا باشد که این صفات مسائل کاملاً مجرد و ماورای طبیعت و دور از دسترس انسان را به ذهن و فکر انسان نزدیک و قابل فهم کند تا از این روش، انسان بتواند به هدف پروردگار از فرستادن کتب آسمانی و پیامبران، که همان هدایت بشر به حقایق هستی و خوشبختی است، برسد. ۲- این تحلیل باید به گونه ای انجام شود که برمبنای حکم عقل و شریعت، موجب تشبیه خداوند به مخلوقات نشود. «لیس کمثله شی». ۳- تفسیر صفات تشبیهی، وجود کثرت را در عالم هستی توجیه می کند. اینکه چگونه جهان هستی از یک موجود واحد و یکتای مطلق به وجود آمده است. ۴- و یژگی دیگر تحلیل، تبیین ارتباط خالق و مخلوق و خداوند با عالم هستی است که او دائماً

چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد

دستاندرکار عالم وجود و مؤثر تمام و کمال در تحوّلات موجودات است و به تعبیر فلسفه «لا مؤثّر فی الوجود الا الله» باشد و باید در تفسیر صفات تشبیهی که در کتاب و سنت آمده است، به این مسائل چهارگانه دقت شود و نتیجه این تفسیر، جمع میان تشبیه و تنزیه باشد، اعتقاد به تنزیه مطلق خداوند از صفات موجودات، اثبات خداوند را به عنوان واجب الوجود و علتِ علتها معنا می دهد. خدایی که منزه و مُبرا از صفات سایر موجودات باشد، خدایی بیگانه از مخلوقات و فقط خالق و آفریننده خواهد بود؛ در حالی که خدای معرفی شده توسط ادیان الهی، همواره با مخلوقات خویش در ارتباط است و لحظه به لحظه موجودات توسط او از آفرینش جدیدی برخوردار می شوند. وی خالق هستی و وجود و خالق اعمال و کارهای انسان نیز هست. صفت ربوبیت علاوه بر آفرینندگی را نیز دارد. ناظر و حاضر بر همه شؤون زندگی انسان است و چنین موجودی با تنزیه مطلق سازگاری ندارد. از سوی دیگر، شبیه کردن او با دیگر آفریده ها، موجب تنزل خداوند از مقام الوهیت به مقام مخلوق و ممکن الوجود و هستی بخش نیست. چشم پوشی از صفات فعل و کوشش بر تنزیه صِرف او باعث اشکال در تفسیر عالم کثرت و صدور آنها از خداوند می شود؛ چشم پوشی از صاحد و أحد و بسیط محض، هرگونه کثرت و تعدد محال است و باید بین علت و معلول سنخیت وجود داشته باشد. زیرا هر چیزی نمی تواند علت چیز دیگری باشد از این در ذات واحد و أحد و بسیط محض، هرگونه کثرت و تعدد محال است و باید بین علت و معلول سنخیت وجود داشته باشد. زیرا هر چیزی نمی تواند علت چیز دیگری باشد از این در دات واحد و أحد و بسیط محض، هرگونه کثرت و تعدد محال است و باید بین علت و معلول، اصل دیگری را استنتاج کرده اند که عبارت است از «الواحد لایصدر عنه اللا الواحد» (کاملان، ۱۳۸۷). و درنهایت، یافته های پژوهش، مقام تجمع میان تشبیه و تنزیه است و اینکه بحث از تشبیه و تنزیه در مرتبه فیض مقدس است نه مقام ذات و نه فیض اقدس.

المارة ال

۱-۱-۳- موجودشدن آیین جوانمردی در وجود فرم و چالش میان فرم و محتوا در نگارگری ایرانی- اسلامی

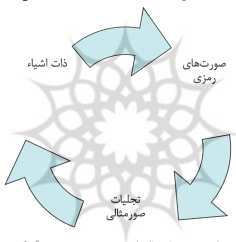
بسیاری از عقاید عرفان و حکمت در شکل گیری صنفها تأثیرگذار بوده است (الشیخی و ابراهیمی، ۱۳۲۱، ص ۳۵). ازجمله زیر مجموعه های نظریات «عرفان محور» (مبینی و شاهوردی، ۱۳۹۶، ص ۵۲). « آیین جوانمردی است که معادل فارسى فتوّت و همان جواني از حيث جسماني است؛ اما معناي مجازي آن، سالك يا زائر معنوي است كه به منزلگاه دل رسیده باشد و حقیقت باطنی را درك كرده و درنتیجه به مرحله جوانی و جاودانگی روح، نائل شده باشد» (كربن، ۱۳۸۳، ص ٣). در ایام قدیم هر صنفی فتوّتنامهٔ خاصی داشته است؛ مثل فتوّتنامههای چیتسازان و نظایر آنها و از این طریق رموز، حالتها و اندیشههایی که در پس شکل گیری آنان وجود داشته است، شناسایی می شد. « در هر حال مرحلهٔ اول فتوّت، مرحلهٔ مروّت است و آن، انسانیتِ انسان است و مروّت شامل مجموعهای از سجایا و کردارهای نیکوست که واژهٔ آدابدانی نیز به آن نزدیك است و منظور از آن، مهارشدن عوامل شر و نیروهای ناشی از خیر و نور و فضیلت، عدالت و نجابت است در فتوّتنامهٔ عبدالرزاق كاشاني آمده است كه آن، انتقال نور اصلى فطرت از حالت بالقوه به بالفعل است و بابهای آن: باب اول توبه (بازگشت به اصل و دگرگونی)، باب دوم سخا (بخشندگی و کرامت)، باب سوم، تواضع و شکسته نفسی، باب چهارم مقام امن، اطمینان خاطر و آرامش درون در برابر مصائب و مشکلات، باب پنجم؛ صدق و باب ششم؛ هدایت و گام نهادن در جهت صحیح راه رستگاری، باب هفتم؛ نصیحت (راهنمابودن) و باب هشتم؛ وفا و پایبندی فرد به تعهد و قولش است» (کربن، ۱۳۸۳، ص ۹). موضوع دیگر به کاربردن علمالحروف در باب فتوّت است و «پایبندی به بیستوپنج وظیفه که هفتتای آن با ف و چهاردهتای آن با ت و چهارتای آن با واو آغاز می شود. از دیگر موارد و اصول جوانمردی این است که جوانمرد باید اوقات خود را صرف خواندن و نوشتن کند و هرچه بیشتر به این امر مشغول شود زودتر به مقام استادی نائل می شود و باید بتواند به زبانهای مختلف عربی، فارسی، یونانی، ترکی، هندی و ... کتاب بخواند» (کربن، ۱۳۸۳، صص ۵۵-۵۸).

در فتوّتنامهٔ نجم الدین زرکوب تبریزی آمده است که جوانمرد باید یتیم پرور و درویش نواز باشد. «استادان معنوی این صنف (چیت سازان)، چهار پیامبر، چهار فرشته و چهار شاعرند و از جبرئیل به عنوان استاد تهیهٔ رنگ نام برده می شود زیرا در آغاز، نقش اصلی را در فن طراحی روی پارچه داشته است. همهٔ این مطالب دارای نوعی معانی مجازی و حقیقی است و همهٔ اعمال و تمام ابزارها دارای معانی ملکوتی است» (کربن، ۱۳۸۳، ص ۸۱). هر عملی که برای هر یك از مراحل کار انجام می گیرد با نقل یکی از آیات قرآن همراه است و مفهوم تفسیری و تأویلی آن عمل در پیوند با مفهوم آیه بیان شده است. سراسر اعمال و افعال این حرفه به صورت خدمتی الهی درآمده است و میان کار و جنبهٔ تمثیلی آن نوعی همسانی و

آيهنا اسفندياري

همگنی برقرار است و به سبب همین ارتباط مستقیم است که یك حرفه به فتوّت تبدیل می شود.

با ذکر مقدمات مذکور می توان وارد مبحث اصلی بحث شد که همانا چالش میان فرمومحتوا است و ضمن آن، ارکان زیبایی در اسلام و هنر اسلامی و نگارگری را با توجه به ذکر مصادیقی از دو اثر بهزاد برشمرد. یکیاز بنیادی ترین ویژگی های بارز عالم وجود و اجزای آن در دو وجهی بودن و دوآلیته (ثنویت) آن است، همچون صورت و معنا یا ظاهر و باطن اشیاء، عالم ناسوت یا ملك یا طینت، عالم صورت و عالم ملکوت، معنا (محتوا) است و عالم صورت، حجاب معناست. «حجابِ چهره جان می شود غبارتنم / خوشا دمی که از آن چهره پرده برفکنم» (حافظ، ۱۴۰۰، غزل ۱۴۴۰). میشل راگون، منتقد فرانسوی می نویسد: «نگارگریِ ایرانی، تجرید زیر پوشش تصویر است؛ این مسئله گویای این امر است که تجرید و انتزاع، حتی در مقام شبیه سازی جزئی، برای صرفاً متبادر ساختن ذهن است و اشارهٔ کلی به فرمهای جزئی ای است که تجرید و انتزاع، حتی در مقام شبیه سازی جزئی، برای صرفاً متبادر ساختن ذهن است و اشارهٔ کلی به فرمهای بالاتر است و صورت های رمزی، تجلیات صور مثالی هستند و صور مثالی، ذات اشیاء هستند و صورت، صورت و جودی موجودات و درواقع، همان معنایی است که موجود بدان موجود می شود» (آیتاللهی، ۱۳۸۱). تبحر در هر صنعتی و هنر، نوعی شبیه شدن به فعل پروردگار است و تشبه به خلق کردن الهی مقدس است و آفریدگار، دوستدار صنعتگری است که جوینده کمال است (غالب، ۱۳۸۴، ص ۲۹۵). فتوتنامهها مهم ترین منابع آشکارگی سیر و سلوک اهل هنر است که جوینده کمال است (غالب، ۱۳۸۴، ص ۲۹۵). و اساس واردشدن به هریک از صنف ها قبل از ماشینی شدن زمانه، فتوت بوده است.



شکل ۱. ارتباط دیالکتیکی میان فرم و محتوا در نگارگری

همان گونه که در شکل (۱) به ارتباط دیالکتیکی میان فرم و محتوا در نگارگری اشاره شده است، نگارگر ایرانی از طرفی یا صوفی و عارف بود و یا اینکه به دلیل الفت با ادبیات و مباحث حکمی ناگزیر پایبند آن اصول در نگارگری بود. در نتیجه اصل و جوهر صورت های طبیعی و طرح باطنی اشیاء را تصویرسازی می کرد (پاکباز، ۱۳۹۱، ص ۱۵۹۹، ص ۵۹۹). بنابراین در سنت نقاشی ایرانی، رنگها و طرح ها تجسم مثل مینوی هستند (گرابار، ۱۳۸۳، ص ۱۳۸۷). تقریباً از قرن نهم به بعد، نمادهای کاملاً عرفانی در رنگها و طرح ها تجسم مثل مینوی هستند (گرابار، ۱۳۸۳، ص ۱۳۸۷). تقریباً از قرن نهم به بعد، نمادهای کاملاً عرفانی در ۱۲۹۱، حتی صحنه های جنگ و وقایع مختلف با همه ناهماهنگی و خشونت و درشتی، بسیار لطیف تصویر می شود. «توصیفی خیالی از عالمی شفاف بر مبنای پندار درون» (بورکهارت، ۱۳۹۰، ص ۴۴). دستیابی به بصیرتی متعالی تر از عالم ماده. در دایره المعارف فلسفی را تلج در باب زیبایی شناختی در عالم اسلامی آمده است که فیلسوفان اسلامی هیچ اثر خاص زیبایی شناختی به وجود نیاوردند؛ اما مطالبی را در باب ماهیت زیبایی در مسیر مباحثی در باب خدا و صفاتش و نسبت با خلق مدنظر قراردادند: از جمله مقام تشبیه و مقام تنزیه در اسلام (Craig, 1998) که با وجود جنبههای پر تناقص آن به طور تو آمان در نگارگری اسلامی به چشم می خورد. در تعریف این دو واژه می توان ذکر کرد که نسبت بین خدا و خالق، به خدا را کاملاً منزه از خلق می بینیم؛ یعنی هیچ ارتباطی میان خدا و خالق وجود ندارد و خدا را بالاتر از نوض می کنیم که ارتباطی با مخلوق داشته باشد (مقام تنزیه) و باب معرفت خدا را تعطیل اعلام می کنیم و یا خدا را



چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد

ازطريق اوصاف انسان (شناخت شناسي انسان كامل) بشناسيم و صفات او را اين گونه توصيف كنيم (مقام تشبيه)؛ اما نكته اینجاست که اگر خدا غیر مطلق بماند، چگونه قابل شناسایی است؟ در نگارگری اسلامی این نکات بسیار درخورتأمل است؛ ازطرفی هنرمند بهدلیل اینکه نمیخواهد با خالق خویش به رقابت بپردازد، از جنبه تشبیهی هنر تا حدی دوری می جوید و تشبه، تشبه ناتورالیستی و رئالیستی محض به تعبیر غربی نیست چنان که در نگارههای بهزاد با توجه به توصیف نسبي رئاليستي و گاه ناتوراليستي كه از نقاشي او مي شود، اين مسئله صددرصد صادق نيست؛ زيرا منجر به شرك نسبت به خداوند می شود؛ حتی در شکل (۲) که یک رویداد عادی و عمومی و ساختن قصر خورنق توسط کارگران با قلم بهزاد بازآفرینی شده است، هنر مند صددرصد به شبیهسازی و تشبیه روی نیاورده است؛ ازطرفی آن حنبهٔ تجریدی در آثار هنر اسلامی به ویژه در تزئینات و خوشنویسی اسلامی به وفور مشاهده می شود که دلالت بر جنبهٔ تنزیهی مسئله دارد؛ بنابراین رعایت حدود و میزان تشبیه و تنزیه در اسلام بهوسیله هنر مندان، کاری است صعب و دشوار؛ اما به گونهای هنر مندانه و کمالیافته در آثار هنرمندان بنام این عصر بهویژه مکتب هرات و کمالالدین بهزاد رعایت شده است. «شهرت بهزاد نهتنها روشهای نگارگری را به کمال رساند بلکه ازجهتی برای این بود که عنصر حب را در نگارگری وارد کرد و آن را به مقام قدوسیت رساند؛ زیرا نگرش حکمت و عرفان اسلامی در عصر بهزاد به اوج شکوفایی خود رسیده بود (حسن، ۱۳۵۹، ص ۱۱۲). انعکاس جهانبینی و موقعیت فلسفی و حکمی بهزاد در نگارههای او نشانگر نزدیکی وی با میرعلیشیر نوایی و عبدالرحمن جامی است ( اشرفی، ۱۳۸۵، ص ۹۷). ترجیح معنا بر صورت ظاهری در نگارگری ایرانی به شکل یک اصل و قاعدهای فنی در مبادی آن به شمار می رود ( پورتر، ۱۳۹۰، ص ۱۵۰). ره صورت گری چندان سپردم / که از صورت به معنى راه بردم (Afshar, 1965, p. 188). برداشت معنوي وي از تفسير واقع گرايانه داستان ها در عين توجه به جلوه هاي زندگی عادی و روزمره؛ وجه دیگر از نوآوری (شکل ۲) در نگارههایش است (صفری احمدآباد و دیگران، ۱۳۹۸).





۱۴۹۵، مساختن كاخ خُوَرنَق اثر كمال الدين بهزاد،، عصر تيمورى، ۱۴۹۵ مساختن كاخ خُوَرنَق اثر كمال الدين بهزاد،، عصر تيمورى، ۱۴۹۵ https://www.wikiart.org/en/kamal-ud-din-behzad/construction-of-the-fort-of-kharnaq-1495

به قول انوریس دِبَن منتقد قرون وسطی: «نقاشی همانا ادبیات افراد بی سواد است» (اکو، ۱۳۸۱، ص ۴۲). زیرا هنر مند، ادبیات را به صورت تصویری به نمایش در می آورد و بنابراین افرادی که از سواد بی به ره بودند نیز از این نوع خوانش تصویری، بهره مند می شوند. بهزاد حتی المقدور با حفظ میراث ایرانی به نوآوری هایی در این باب دستیافته که بسیار در خور تأمل است. در هنر نگارگری اسلامی، صورت با معنا متناسب است و هر معنی ای در هر صورتی ظاهر نمی شود. رنگ، ساختار، کمپوزیسیون و سایر عناصر بصری علاوه بر جنبهٔ زیبایی آن بر مبنای مضامین و مفاهیم وجودی استوار

چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد

است. اعداد و محاسبات و هندسهٔ مبنایی براساس تناسبات الهی یا طلائی است که اهمیت به هندسهٔ مقدس نیز در بطن دین اسلام مستتر است. در شکل (۳) میزان این تشبه در اشیاء و ابنیه، بیشتر از آسمان و جنبههای ملکوتی آن که تنزیهی است، به چشم میخورد. هر چندکه بخش تشبیهی هم صددرصد نیست.



شكل ٣. معراج حضرت محمد اثر كمال الدين بهزاد، خمسه نظامي، ١۴٩۴، عصر تيمورى https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Muhammad\_during\_the\_Isra\_and\_Mi%27raj\_-\_from\_Ne-zami%27s\_Khamsa\_dated\_1494.jpg



به طور كلى فرم جزئي در عالم سنتي و تا قبل از تفكر مدرن را شايد بتوان مسامحتاً شبيه همان فرمي ناميد كه تاتاركيه ويچ؛ منتقد و نظریه پرداز لهستانی از آن به عنوان (فرم الف) یاد می کند؛ یعنی تصویر زیبایی شناختی از عالم هستی برمبنای عدد، وزن، میزان، ترکیب، هارمونی، نظم، تقارن، تناسب، وضوح و نظایر آنها که ابتدا ازنظر ماهوی تفاوتهای بسیاری ازمنظر روند شکل گیری و نحوهٔ پیدایش این نوع فرم بهویژه در بستر فرهنگی و زمینههای مختلف (منظور شرایط و اوضاع و احوال متغیری است که اثر هنری در چهارچوب و گسترهٔ او متولد و آفریده می شود و چنین اثری واجد تفسیر و تأمل برمبنای آن شرایط خاص می شود و به طور مثال شرایط فرهنگی، تاریخی، اجتماعی و ...) در نگارگری ایرانی- اسلامی مکتب هرات دارد. در تعریف این فرم (اصطلاح فرم در طول تاریخ، متناسب با نوع نگرش فیلسوفان، به گونههای متفاوتی تبيين شده است. واژه لاتيني فورما جايگزين دو كلمه يوناني مُرفه و آيدوس شده است. واژه مُرفه را بيشتر به فرمهاي مشهود اطلاق می کردند و آیدوس را درمورد فرمهای ذهنی به کار می بردند ( تاتارکیه ویچ، ۱۳۹۰، جلد ۳). اصطلاح یونانی آیدوس اساساً به مفهوم نمای یک چیز است و به معنی آنچهکه چیزی را بدان تشخیص میدهیم؛ آنچهکه بهطور معمول شکل محسوس و شخصیت شئ را بهواسطهٔ نمای دیداری آن شامل میشود. شئ به اعتبار فرم (آیدوس) خود (طی احساس بصری اولیه، تشخیص تا درک مجرد جوهر) تشخیص داده و شناخته می شود و برای ما به عنوان موجودیت ممتاز آشکار می شود (Turner, 1996, p. 313). شاید بتوان این گونه عنوان کرد که فرم شکل گرفته در این عصر که میراث کهنی را ازقبل در کارنامهٔ خویش داشته، فرم معنادار (نه به تعبیر سیگنیفیکِنت فرم کلایو بل فرمالیست) معقول و محتوایی است که جلوهٔ خارجی و داخلی یك پدیده را توأمان آشكار میسازد که نه صرفاً به معنای فرم ارسطویی و تفسیر مادي و هیولي از ایده هاست و نه صرفاً بر مبناي ایدوس افلاطوني. هرچندکه تشابهاتي با آن از منظر قرارگیري حقیقت اشیاء در عالمی دیگر وجود دارد. در اینجا منظور از فرم، بیان حقیقت و زیبایی بهطور توأمان و در ارتباط با خصلت باطنی یك چيز واحد است. در اينجا واجبالوجود، اصل است و نقطهٔ يرگار وجود و ساير موجودات او را ثنا مي گويند و در توصيف

چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد

صفات او و تشّبه جستن به او با ذكر محدوديتها و حساسيتهايي كه ذكر شد، مي كوشند. عارف حكيم و مسلمان بالطبع هنرمندی که در جرگهٔ فتیان بوده است، زیبایی را فردی و نفسانی نمی داند و بحث، کاملاً هستی شناسانه و وجودشناسانه است و انسان ملاك درك زيبايي نيست. همهٔ موجودات زيبا هستند و كل وجود، زيباست. بحث نور بهمثابه نخستين جلوه نگارین نگار مطلق که هر پرتو آن، چشمانداز عالمی از نگارههاست، بسیار حائز اهمیت است. نگارگر به حقایق ازلی مینگرد و ادراک میکند و آن را در قالب نقوش گزارش میکند و شرط دیدار این حقایق، سیر از عالم کثرت به وحدت ازلی است که جز با شگفتی و حیرت، وصول بدان ممکن نیست ( یاسینی، ۱۳۹۳). در فرهنگ اسلامی حقیقت رنگ، نور است. و نور، همان حق است و مقام وحدت رنگها که در عالم کثرات است، سیاهی است که همان نور مطلق خداوندی است ( یاسینی، ۱۳۹۳، ص ۹۴). ابزار و مواد در نگارگری و کلیه هنرهای سنتی واجد همان تاریخ قدسی شده و جلوهای رحمانی می یابند. جلوه مجرد در نگارگری که نشان از عالم بی نشان است، تذهیب و جلوه متعین که ظاهر موجودات و اشیاء را در مشابهت با واقعیت آنها مینمایاند، نگارگری است که نگارگر، آنها را در قالب نقوش گزارش میکند. نتیجه سیر باطنی هنرمند از ظاهر اشیاء (جز) به حقیقت آنها (کل) و رجوع مجدد از کل و حقیقت آن به جز و نمود عینی ( ياسيني، ١٣٩٣). قالبي تعالى يافته از معاني متعالى. مقام همه اجزا يكي است و حتى بوتهٔ ريز، برتري نسبت به بقيه اجزا ندارد و با همان دقت کار شده است. ریاضت با هدف تطهیر نفس که برخاسته از اصول و آداب معنوی و بطن قرآن است. تا قبل از آغاز تفکر مدرن (در عالم اسلام)، تعبیری غیر از حُسن برای زیبایی وجود نداشت و زیبایی همیشه در مقام ظهور بود. اگر ظهوری نبود، حُسنی هم پیدا نمی شد. «در ازل پرتو حسنت ز تجلی دم زد» ( حافظ، ۱۴۰۰، غزل ۱۵۲). اگر تجلی هم نباشد، حُسن نیز وجود ندارد. زیبایی، جدا از حقیقت نیست و وقتی حقیقت، خود را در اثر، جای می دهد، ظهور مییابد. حضرت حق در مقام تاریکی وقتی به مقام تجلی نزول یافت، رخسار را جلوه نمود. در اینجا ظهور و حقیقت؛ عین زیبا است و خیر، عین زیبا بودن. وجود (ظهور)، حقیقت، خیر و زیبایی با هم در ارتباط هستند و عدل الهي بهدليل برخوردار بودن از تناسب در ميان تمام موجودات جهان ساريوجاري است. مفهوم وحدت در كثرت و کثرت در وحدت در نگارهها ازطریق حرکتهای دوار و مارپیچگونه قابل تبیین است و بازنمایی مراتب وجود در این نگارهها قابل شناسایی است. بنابراین آنچه به ظاهر صرفاً بازی فرمها بهنظر میرسد، می تواند نمایش وحدت وجود و از این طریق بازنمایی حضور احدیت در همه جا باشد. بدین ترتیب معانی رنگ نیز در نگارگری و به ویژه بهزاد تحت تأثیر این جهان بینی تبدیل به عرصه های عمل می شود؛ به طور مثال اهمیت «لاجورد به مثابه رنگ جبروت و طلا نماد عالم ملکوت و یا گستردگی رحمت خداوندی، درخشانی و شفّافیت رنگها را توجیه می کند و نشانی از سایه و روشن در این نگارهها نیست؛ زیرا در غیر این صورت، به تعبیری، در عدل و رحمت خداوندی نسبت به موجودات، تبعیض به وجود می آمد. فرم انسان، صرفاً فرمی تزئینی نیست؛ بلکه بهمثابه نمادی از انسانیت، به دیگر عناصر پیرامون خود حیات می بخشد» ( نصر، ۱۳۴۷، صص ۱۵-۸). و انسانهای نگارههای بهزاد، انسانهای منجمد میخکوب و محکوم سرنوشت وجودی خویش نيستند بلكه مستعد وصول به بالاترين مرحلهٔ تكامل و كسب فضايل اخلاقي هستند.

هنر نگارگر ایرانی در قلمرو تجربهٔ درونی عشق به وجود می آید و نوعی معرفت نامیده می شود که هنرمند به وسیلهٔ آن صورت یا طرح مورد نظر را تصویر می کرد «محصول کار او هنر نام نمی گرفت بلکه مصنوع هنر خوانده می شد و هنر درون هنرمند باقی می ماند. در آن زمان میان هنر زیبا و هنر کاربردی یا هنر محض و هنر تزئینی تفاوتی قائل نبودند. هنر هم برای امور شریف بود و هم متناسب با مقتضیات و کاربردها، امّا هیچگاه ادعا نمی شد که در یکی از آن موارد، هنر بیشتری نهفته است. شرافت، زینت جان بود و معرفت، زینتِ خرد و هدف، کمال بود و زیبایی بر تناسب و هماهنگی اجزاء و نظم استوار بود. هنرمند، انسانی خاص نبود بلکه هر انسانی، هنرمندی خاص بود. بر عهدهٔ هنرمند نبود که به وسیلهٔ هنر، تصمیم بگیرد چه بسازد مگر در موارد استثنایی که خود، مشتری خویش بود و هنرمند؛ یعنی کسی که به وسیلهٔ هنر، می ساخت، خود را ابزاری برای بیان نفس نمی دانست و مشتری نیز به شخصیت و زندگی فردی او علاقه ای نداشت از همین رو بود که خالق اثر، ناشناس باقی می ماند و اگر استثناناً اثر خود را امضاء می کرد تنها برای ضمانت بود. خلاصه اینکه سخن مهم بود نه گویندهٔ آن. هنرشناسان امروز عمدتاً به شخصیت هنرمند که در سبک او متجلی می شود، علاقه اینکه سخن مهم بود نه گویندهٔ آن. هنرشناسان امروز عمدتاً به شخصیت هنرمند که در سبک او متجلی می شود، علاقه اینکه سخن مهم بود نه گویندهٔ آن. هنرشناسان امروز عمدتاً به شخصیت هنرمند که در سبک او متجلی می شود، علاقه



نشان می دهند، حال آنکه سبک، امری عَرَضی است و به ماهیت هنر مربوط نمی شود» (کوماراسوامی، ۱۳۷۷، صص ۱۷-۱۷). «نگارگر به حرفه خود صرفاً به عنوان منبع درآمد و محل جلوه گری خلاقیت نگاه نمی کرده، بلکه مصورسازی را همانند دیگر حرفه ها مسیری جهت سلوک می دانسته، لذا در این راه، داشتن استاد معنوی به منظور تعلیم لطائف روحانی عمل هنر ور جزء الزامات بوده است» (صفری احمد آباد و دیگران، ۱۳۹۸)

برای بررسی آثار بهزاد و یا شناخت نگارگری مکتب هرات و راهیابی به حلقه های مفقوده می توان به بسترهای دیگری رجوع کرد و صرفاً به جستجوی رنگهای سردوگرم و پرسپکتیو و کمپوزیسیون که نگاه غربی را نیز به دنبال خود دارد، اکتفا نکرد، هرچند که دانستن این مباحث و بررسی از چنین زاویهٔ نگاهی نیز نوعی تحلیل است اما می توان ماهیت و مفاهیم رنگ را از دیدگاه اندیشمندان عصر بهزاد و قبل آن، اندیشه های سهروردی، جابربن حیان، ابن هیثم و شاگردان آنها مورد بررسی قرار داد تا راز افقهای زرین آثار بهزاد گشوده شود. با خواندن کتاب ابن هیثم و کتاب المناظر او که در سال ۱۲۲۰ به زبان اروپایی ترجمه شده، تأثیر مناظرومرایا و مقام علمی او در نگارگری بهزاد کشف خواهد شد. ابن هیثمی که پانصدسال قبل از لئوناردو داوینچی، اتاق تاریک را ساخته و از آن برای مطالعهٔ کسوف (خورشید گرفتگی) در سواحل که پانصدسال آبل استفاده کرده است (و در حدود سده های دهم و یازدهم مسیحی (سوم و چهارم هجری) پدیدهٔ رنگ و شکست آن را در منشور ابن هیثم مشاهده می کنیم و به احتمال بسیار قوی، نیوتن از ترجمهٔ لاتین آن برای بیان نظریهٔ خود بهره برده است) (آیت اللهی، ۱۳۸۱، ص ۱۴).

ابن هیثم متفکر ریاضی دان در کتاب خود علاوهبر پرداختن به وجوه فیزیکی نور به عرفان اسلامی متأثر از اندیشه های حضرت امام صادق(ع) توجه داشته است که می فرماید «نور از جسم به چشم ما می رسد، هرچه اشیاء ، دورتر باشند، کوچکترند و اگر بتوانید ابزاری بسازید که آن نورها را جذب و جمع کند، فاصلهها از بین می رود و می توانید آن را ببینید» (هراتی، ۱۳۸۲، ص ۵۹). در دایرهٔالمعارف بریتانیکا ضمن اشاره به اندیشههای بکر ابن هیثم، وی بزرگترین فردی خوانده می شود که در باب حسن زیبایی و جمال، ۲۲ عامل را در ایجاد زیبایی مؤثر دانسته است و این همان مقولهای است که بعداً ابوریحان بیرونی هم آن را ادامه می دهد و به کشف مسائل دیگری می پردازد؛ بنابراین آثار بهزاد نمونهای از تبلور علم، هنر، فلسفه و تفكر شرقى است كه بستر تمدن ما بر آن قرار دارد. يكي از كساني كه مكتب امام صادق را به دورههای بعدی انتقال داد، ابوعبدالله طباتی است که در سال ۲۳۵ هجری به دنیا آمد و در سال ۳۱۷ هجری وفات يافت. بعداز او فرهيختگاني نظير ابن هيثم، ابن عربي، نجم الدين كبري و علاء الدولهٔ سمناني متأثر از مكتب علمي آن حضرت توانستند حرفهای تازهای در باب نگارگری و رنگ و نور در آن مطرح کنند که بعدها اساس کمال آفرینی های بهزاد شد. تأثیر فلسفه اشراق سهروردی و عقل سرخ او را که ناشی از نهضت حسینی و کربلاست نباید با رنگهای گرم و اندیشهٔ علم محوری که درنهایت به غیبت خدا منتهی می شود، سنجید» (هراتی، ۱۳۸۲، ص ۵۹). بنابراین در یک تفکر سنتی نمی توان مفهوم و محتوای اثر هنری را از قالبی که نمایانگر آن است، جدا کرد و این دو با یکدیگر ارتباطی دو سویه دارند. اگر هم از یکی از آنها سخن به میان آید به اقتضای شیوهٔ بحث و بهصورت ذهنی است و به معنای جدا بودن یکی از دیگری نیست و ارتباط آن دو وقتی تحقق می یابد که هر دو با یکدیگر یک مفهوم واحد را منعکس سازند و طبیعت و ماهیت محتوا، هنرمند را وادار و ناچار به انتخاب فرم خاصی برای بیان آن محتوا میسازد و در فلسفه اسلامی و حکمت و هنر که بازتاب مستقیم آن در نگارگری اسلامی - ایرانی به چشم می خورد نیز فرم در خدمت محتوا است. زیبایی و درک و توجه به آن که مقولهای فطری ازنظر بشر از آغاز تاکنون بوده است تجلی زیبایی و جمال خداوندی است. «لیکن مقولهای است بدون تعریف امّا دریافتنی، حقیقتی در کُنه نهان، اما در مفهوم پیدا و گرچه نمی توان تعریفی منطقی و جامعومانع برای آن ارائه نمود اما می توان و یژگیهای آن را برشمرد و همواره درک آن با مفاهیمی از قبیل حسن، خوبی، نیکویی، دلربایی، جذب و انجذاب، شوروشوق، برانگیختگی، انتخاب و هیجان، تناسب و توافق، تطابق و ترتیب و ترتب همراه بوده است و یا تقسیم بندی به زیبایی بیرونی، درونی، زیبایی معنوی و جمال الهی « و اگرچه خداوند واجد همهٔ کمالات است و علم و اراده، مشیّت، قدرت، عزّت، اقتدار، قهاریت، جباریت، ثواب و عتاب، قبض و بسط واقتدار همگی از صفات و دارایی های او هستند؛ اما توصیهٔ عرفان در شناخت و پرستش زیبایی و جمال اوست. خدای عارف، زیباترین، نرمترین، آراسته ترین، هموارترین و انعطاف پذیرین حقیقت است و نظام هستی از دیدگاه عرفانی دارای سه محور اساسی



چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد

است: حسن، حب و حزن، زیبایی، دلربایی و دردمندی» (شیخ الاسلامی، ۱۳۸۳، ص ۶۹). شاید به همین دلیل است که اغراق در فرم عضلانی تفکر هلنیستی در تفکر ایرانی راه ندارد بلکه شکل و وضع اندام انسانی از تناسب آرام و ملایمی برخوردار است و حرکت و ارتباط خط منحنی را بر ما روشن می سازد. همان گونه که در آثار بهزاد شاهد آن بودیم. در جدول (۱) نحوهٔ تجلی محتوا در فرم در نگارگری نشان داده شده است. به عنوان پیشنهادات پژوهش شایسته است عناصر زیرساختی و مبنایی فرمهای کلان این دوره و به طور کلی، نگارگری ایرانی – اسلامی، برمبنای جستجو در منابعی همانند فتر تتانیمهها و با تکیه بر آراء حکمای اسلامی نظیر ابن هیشم، سهروردی، جابربن حیان، و آراء اندیشمندانی که کمتر به طور مدون و مستند اثری از تأثیر آنها در شکل گیری مبانی فرمی مکاتب نگارگری آمده است اما در شکل گیری مبانی نظری این هنر به ویژه کل هنرهای اسلامی تأثیر گذار بوده است نیز صورت گیرد تا در بحث روش شناسی و تاریخ هنر نگارگری هنر اما در نگارگری به منظور فهم بیشتر متن درج شده است.

جدول ۱. نحوه تجلی محتوا در فرم در نگارگری

| نحوه تجلی محتوا در فرم در نگارگری                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تبعیت از یک قالب مثالی برای ترسیم چهرهها و انسانها                                                                                                                  |
| نمود عوالم بالا در شمایل فرشتگان، نماد عالم ملکوت و استفاده از رنگهای نمادین و رمزی                                                                                 |
| خلق فرم معنادار و تقدم محتوا و معنا بر فرم                                                                                                                          |
| هر فرم برابر است با رمز عالم بالاتر                                                                                                                                 |
| صورتها و فرمهای جزئی همانند ساختار، رنگ، طرح و هندسهٔ مبنایی، نمایانگر فرمهای کلی یا روح کلی برگرفته از جهانبینی اسلامی                                             |
| در بستری ایرانی- اسلامی<br>برابری صورت یا فرم با صورت وجودی موجود و معنایی که موجود بدان موجود می شود.                                                              |
| انتقال سینه به سینه رموز مهارت هنری همانند اسرار                                                                                                                    |
| برابری ذات اشیاء با تجلیات صور مثالی و صورتهای رمزی                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                     |
| عدم برتری یک قسمت نسبت به جاهای دیگر اثر هنری<br>ریاضت با هدف تطهیر نفس هنرمند برای خلق اثر معنوی منطبق با اصول و مبادی هنر سنتی اسلامی و طی مراسم سلوک (بهطور مثال |
| ذکر رنگ، ذکر سنگ، ذکر آتش، ذکر کار، ذکر آب، ذکر چوب، ذکر برچیدن کار، ذکر جوشاندن کرباس و نظایر آن در رساله چیتسازان)<br>(صراف، ۱۳۷۰، صص ۲۲۳-۲۲۷).                   |
| تجلی جلوه های عینی و مجرد از معرفت اسلامی                                                                                                                           |
| نگرش هستی شناسانه نسبت به ارتباط انسان و خداوند                                                                                                                     |
| خلق اثر هنری به منزلهٔ عبادت و تقدس اثر                                                                                                                             |
| تعامل مقام تشبیه و تنزیه و حفظ حالات بینابین                                                                                                                        |
| ادراک حقایق ازلی و خلق و گزارش آن در قالب نقوش در اثر سلوک معنوی                                                                                                    |



چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد

## ۴- نتیجهگیری

هنر نگارگری مکتب هرات نیز برمبنای فرمهای کلان و برگرفته از حکمت و فلسفهٔ هنر اسلامی است. فرمهای کلان و کلی، روحی کلی است که بر فرمهای جزئی تری ازقبیل ساختار، رنگ، طرح و هندسهٔ مبنایی که بهمثابه فرم در تقابل با محتوا است، دلالت دارد و فرمهای جزئی برمبنای فرمهای کلان، برگرفته از جهان بینی اسلامی در بستری ایرانی- اسلامی است. درس اول فتوّتنامهها، جوانمردی و بعد حرفه و صنعت است. رموز مهارت هنری همانند اسرار، در سینه انتقال می یافت. همهٔ این ها دارای نوعی معانی مجازی و حقیقی است و اعمال و ابزارها دارای معانی ملکوتی است. هر عملی در هر مرحله از كار، با نقل آيات قرآن همراه است و مفهوم تفسيري و تأويلي آن عمل، با مفهوم آيه پيوند دارد و خدمتي الهي است که میان کار و جنبهٔ تمثیلی آن، نوعی همسانی و همگنی برقرار است. بنابراین، یك حرفه به فتوّت تبدیل می شود. یکی از بنیادی ترین ویژگی های بارز عالم وجود و اجزای آن، دووجهی بودن آن است. عالم صورت، حجاب معناست. تجرید و انتزاع حتی در مقام شبیهسازی جزئی، صرفاً برای متبادرساختن ذهن و اشارهٔ کلی به فرمهای جزئی است که نمایانگر فرمهای کلی هستند و نقش اساسی در نگارهها ایفا میکنند. زیرا هر صورت (فرم) رمز عالم بالاتر است و صورتهای رمزی، تجلیات صور مثالی هستند و صور مثالی، ذات اشیاء هستند و صورت، صورت وجودی موجودات است و همان معنایی است که موجود بدان موجود می شود. مقام تشبیه و مقام تنزیه در اسلام با وجود جنبه های پر تناقص آن بهطور توأمان در نگارگری اسلامی به چشم میخورد؛ بدان معنا که نسبت بین خدا و خالق، دو حالت است یا خدا را كاملاً منزه از خلق مي بينيم و ارتباطي ميان خدا و خالق وجود ندارد و خدا بالاتر از آن است كه ارتباطي با مخلوق داشته باشد (مقام تنزیه) و باب معرفت خدا بسته خواهد شد و یا اینکه خدا را ازطریق اوصاف انسان (شناخت شناسی انسان كامل) بشناسيم و صفات او را اين گونه توصيف كنيم (مقام تشبيه)؛ اما نكته اينجاست كه شناسايي خدا در حالت غير مطلق چگونه است. در نگارگری اسلامی نکتهٔ قابل تأمل، آن است که ازطرفی هنرمند نمی خواهد با خالق خویش به رقابت بپردازد. پساز جنبه تشبیهی هنر تا حدی دوری می جوید و تشبه، تشبه ناتورالیستی و رئالیستی محض نیست چنانکه در نگارههای بهزاد با توجه به توصیفی رئالیستی و گاه ناتورالیستی که از نقاشی او می شود این مسئله صددرصد صادق نیست؛ زیرا منجر به شرك نسبت به خداوند می شود؛ از طرفی آن جنبهٔ تجریدی در آثار هنر اسلامی به ویژه در تزئینات و خوشنویسی اسلامی به وفور مشاهده می شود که دلالت برجنبهٔ تنزیهی مسئله دارد. در هنر نگارگری اسلامی، صورت با معنا متناسب است و هر معنیای در هر صورتی ظاهر نمی شود. فرمهای جزئی همانند رنگ، ساختار، کمپوزیسیون و سایر عناصر بصری علاوه بر جنبهٔ زیبایی آن برمبنای مضامین و مفاهیم وجودی استوار است. در فلسفه اسلامی و حکمت و هنر که بازتاب مستقیم آن در نگارگری اسلامی- ایرانی به چشم میخورد نیز فرم در خدمت محتوا است.

## سپاسگزاری

سپاس از پیشگاه پاک پدر فرهیختهام؛ نخستین حامی مالی، معنوی و استاد هنر، معرفت و کمال در زندگیام. روانش شاد و جایگاهش بهشت برین.

بشسكاه علوم انساقي ومطالعات فرتبطي

## تعارض منافع

پژوهش مذکور هیچ تعارض منافعی با جایی ندارد.

## منابع مالي

منابع مالى اين مقاله توسط نويسنده تأمين شده است.

## منابع

- الشیخی، سعید؛ و ابراهیم، صباح. (۱۳۶۱). اصناف در عصر عباسی. هادی علمزاده. مرکز انتشارات دانشگاه. تهران.

#### آيەنا اسفنديارى

چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد



- اشرفی. محمد مهدی. (۱۳۸۵). بهزاد و تشکیل مدرسه نگارگری بخارا. وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - اكو، امبرتو. (۱۳۸۱). هنر و زيبايي در قرون وسطى. ترجمه فريده مهدوي دامغاني. انتشار تير. تهران.
  - غالب، مصطفى. (١٣٨٤). اخوان الصفا و خلال الوفا. ييام موسسه مطبوعاتي العالمي. بيروت. لبنان.
- آیت اللهی، حبیب الله. (۱۳۸۱). مبانی رنگ و کاربرد آن. انتشارات سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی (سمت). چاپ اول. تهران.
  - بلخاری، حسن. (۱۳۸۸). هندسه تخیل و زیبایی. انتشارات فرهنگستان هنر. تهران.
  - بورکهارت، تیتوس. (۱۳۹۰). زبان و بیان در هنر اسلامی. ترجمه مسعود رجبنیا. تهران. سروش.
    - پاکباز، رویین. (۱۳۹۱). دایرهالمعارف هنر. ویرایش دوازدهم فرهنگ معاصر. تهران.
  - پورتر، ایو. (۱۳۹۰). آداب و فنون نقاشی و طراحی کتاب. ترجمه زینب رجبی. فرهنگستان هنر. تهران.
  - تاتاركيهويچ، ولاديسلاو. (١٣٩٠). تاريخ زيبايي شناسي (جلد ١). ناشر: علم. مترجم: سيدجواد فندرسكي. چاپ اول. تهران.
    - حسن، زكى محمد. (١٣٥٩). تاريخچه صنايع ايران. محمد خليلي شانس. تهران.
      - شایگان، داریوش. (۱۳۹۱). بتهای ازلی و خاطره جاودانه. فرزان روز. تهران.
    - شیخ الاسلامی، علی. (۱۳۸۳). تخیل، زیبایی و نمونه در عرفان اسلامی. انتشارات فرهنگستان هنر.
      - شیرازی، خواجه شمس الدین محمد (حافظ) . (۱۴۰۰). چاپ بیستم، چاپ اول، تهران.
- صفری احمدآباد، سمیرا؛ احمدی، محمدمهدی؛ بنی اردلان، اسماعیل. (دی ماه ۱۳۹۸). تحلیل تأثیرات حکمت اسلامی بر سبک نقاشی ایرانی (کمال الدین بهزاد)، مجله پژوهش در هنر و علوم انسانی. ۵. (۳۱). جلد ۱.
  - صراف، مرتضی. (۱۳۷۹). پیامهای جوانمردان مشتمل بر هفت فتوتنامه. انتشارات انجمن ایران شناسی فرانسه در ایران. معین. چاپ دوم. تهران.
    - كاملان، محمدصادق. (١٣٨٧). قياس و تقابل از ديدگاه محى الدين ابن عربي. فصلنامه نامه مفيد. ٣.
      - کربن، هانری. (۱۳۸۳). آیین جوانمردی. ترجمه احسان نراقی. انتشارات سخن. تهران.
    - كوماراسوامي، آناندا . (١٣٧٧). ماهيت هنر قرون وسطى. ترجمه علاءالدين طباطبايي. رواق. ٣. ١٧-١٥.
    - گرابار، اولک. (۱۳۸۳). مروری بر نگارگری ایرانی. ترجمه مهرداد وحدتی دانشمند. فرهنگستان هنر. چاپ اول تهران.
    - مبینی، مهتاب و؛ شاهوردی، امین. (پاییز و زمستان ۱۳۹۶). مقاله پژوهشی نقاشی گرافیکی. نقاشی ایرانی فراتر از ایده. ۱. ۶۰-۵۲
      - نصر، حسین (۱۳۴۷). عالم خیال و مفهوم فضا در نگارگری سنتی ایران. مجموعه باستان شناسی و هنر ایران. ۱.
        - هراتی، محمد. مهدی. (آذر ۱۳۸۲). کمالات بهزاد. کتاب ماه هنر. ۶۴ و ۶۳.
    - یاسینی، راضیه. (۱۳۹۳). انسان شناسی هنر نقاشی: آداب، ابزار و مواد. انتشارات یژوهشکده فرهنگ و هنر اسلامی. چاپ اول. تهران.
- Beik Afshar, S. (1965). Qanun al-Sovar, Publications of the Academy of Sciences of the Azerbaijan Soviet Socialist Republic. Baku.
- Craig, E. (1998). Routledge Encyclopedia of Philosophy. Routledge Press. 26-
- Turner, J. (1996). The Dictionary of Art. Grove Press.

#### COPYRIGHTS

Copyright for this article is retained by the author(s), with publication rights granted to Journal of Architecture and Urban Planning. This is an open–access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).





نحوه ارجاع به این مقاله

اسفندیاری، آپهنا (۱۴۰۲). چالش فرم و محتوا و مقام تشبیه و تنزیه با رویکرد ابن عربی در نگارگری ایرانی: مورد مطالعه دو اثر از کمال الدین بهزاد. فصلنامه علمی اثر، دوره ۴۴، شماره ۳ (۱۰۲): ۳۶۸–۳۷۹.

DOI: 10.22034/44.3.368

URL: https://athar.richt.ir/article-2-1651-fa.html



