# المنهج الثورى والاحتجاجي في قصائد يحيى السماوي ومعروف الرصافي

مصطفی إسماعیل پور \*\*
آسیه ذبیح نیا عمران \*\*
محمود صادق زاده \*\*\*

تاريخ الوصول: ۹۸/۱۲/۱۴ تاريخ القبول: ۹۹/۵/۴

### الملخّص

يحيى السماوى ومعروف الرصافى (١٨٧٥-١٩٩٥م) من شعراء العراقيين المعاصر الذين جعلوا الأولوية القصوى فى أشعارهم المواجهة مع الطغيان الداخلى والعداء الخارجى فى كافة المجالات السياسية والإجتماعية والثقافية والإقتصادية. إنهما طالبا المواجهة ضد التيارات المناهضة للحرية. وقد لعبت ظروف المجتمع العراقى دوراً هاماً فى شعرهما. السماوى والرصافى كلاهما يبحثان عن لغة للحوار مع جميع شعوب العالم والتعبير عن المعاناة الإنسانية فى قصائدهم الثورية. إن الثقافة الثورية هي بمثابة قصيدة احتجاجية وانتقادية تعبير عن الآلام والمعاناة الإحتماعية. إنها مثل المحكمة التى تحاول لإدانة وتدمير الفساد والإفصاحات ومكافحة الظلم. فى هذه المقالة، نحاول وصف الآثار الثورية بأساليب وصفية وتحليلية دراسة الآثار الثورية وانعكاسها فى قصائد هذين الشاعرين العراقيين.

يرتال جامع علوم اناني

esmailpoormostafa63@gmail.com

\*\* أستاذ مشارك في اللغة الفارسية وآدابها، جامعة بيام نور يزد، إيران. Asieh.zabihnia@gmail.com

<sup>\*</sup> طالب الدكتوراه في فرع اللغة الفارسية وآدابها فرع أنار، جامعة آزاد الإسلامية في أنار، إيران.

<sup>\*\*\*</sup> أستاذ مشارك بقسم اللغة الفارسية وآدابها، فرع يزد، جامعة آزاد الإسلامية، يزد، ايران. الكاتبة المسؤولة: آسيه ذبيح نيا عمران

#### المقدمة

على مر التاريخ، تفاعل البشر الثوريون والمتشددون مع الانحرافات الفردية والاجتماعية والاضطرابات السياسية. وهكذا، فإن الفترة التى تواجه فيها المجتمعات البشرية أوجه قصور ومشكلات اجتماعية واقتصادية وثقافية توفر أرضية جيدة لاشراك الفن. بالطبع، يلعب الأدب دوراً أكثر أهمية في الحياة نظرًا لأهميته غير العادية، بحيث تبدأ معظم الثورات الكبرى في العالم في القرون المعاصرة بتسييس وانتقاد الأدب. في مثل هذه الحالة، الشعراء والكتاب الملتزمين والمهذبين، لن تكون أعمالهم الأدبية خالية من الآراء النقدية. توحد الثورة الشعبية ليس فقط السلطة السياسية، ولكن أيضًا السلطة في جميع المجالات الثقافية والاجتماعية، مثل السلسلة المقدسة، لجميع الروائع الأدبية المعاصرة. في الأدب العراقي المعاصر، وخاصة في مجال الشعر، هناك قصائد نوع من التمرد على الوضع الحالي للمجتمع. لذلك، في مسار تاريخي وثقافي مستمر، تم استيعاب التمرد على الوضع الحالي للمجتمع. لذلك، في مسار تاريخي وثقافي مستمر، تم استيعاب طريق أهداف مختلفة والالتزام بالمثل العليا مثل: البحث عن الحق والكمالية والمساواة والاستقلال. الحرية والعدالة والاحتجاج ضد افتقارهم ليس شعاراً أخلاقياً فحسب، بـل هـو والاستقلال. الحرية والعدالة والاحتجاج ضد افتقارهم ليس شعاراً أخلاقياً فحسب، بـل هـو أيضاً حاجة داخلية، تنشأ مع تطور رؤية الإنسان للحياة.

الشعراء العراقيون في الاهتمام بالثورات القومية التي نجمت عن القمع الحكومي. «لكن في هذا القرن، لم يتطور الشعر القومي بعد بهذا المعنى السياسي، وكان الشعراء فخورين فقط بأصولهم العربية العربيقة»(عزالدين، ١٩٥٧؛ ١٢١). «اختار الشعراء مواضيع بعيدة كل البعد عن المشاعر الإنسانية ومشكلات المجتمع واستبداد الحكام، كما لو كان التعبير عن الواقع عاراً»(الخياط، ١٩٨٧؛ ١٣). من الواضح أن التقليدية والانتباه إلى الأسس البنيوية للفترات السابقة قد دمرت روح الشعر، بحيث كان الفرق الوحيد بين الشعر والنثر هو الوزن والقافية(المرجع نفسه). استمر هذا الركود حتى ذلك الحين. قد وجد أن بليغته، وقوة كلماته، وجمال أسلوبه وخطابه ضعيف(خفاجي، ١٩٨٥: ٣٧/١). مهدت الحرب العالمية الأولى واحتلال العراق وحكم السلالة الهاشمية الطريـق لظهـور الشـعر السياسـي، وكانـت النزعات القومية والوطنية والحرية والاستقلال وتشكيل حكومة مستقلة من أهـم مواضيع الشعر السياسـي في هذه الفترة(المرجع نفسه: ٣٢).

كان أسلوب الشعر السياسي والاجتماعي بسيطا وواضحا(الجيوسي، ٢٠٠١). لـم يكن الشعراء في هذا العصر مجرد مادحين واصفين فقط، ولكن تحت تأثير الظروف الاجتماعية والسياسية، كانوا حملة راية العدالة والإصلاح(الدجيلي، ١٩٥٩: ٣١). الثورة هي عملية تعالج الطيفين الرئيسيين للشعب والحكومة وتحاول تحقيق أهدافها باستخدام طرق متنوعة وفعالة. إلا أنها من أهم السمات التي لها حضور قوى في شعر الشعراء العراقيين المعاصرين وتتطلب مناقشتها من جوانب مختلفة وأسباب تحول الشعراء إلى هذه الظاهرة وتأثيراتها. يجب تحديده في الشعر وتأثيره في القضاء على الظلم والاستبداد. من خلال تعرف الشعر الثوري وتصنيفه وتحليله، فإننا سوف نكون قادرين على التعرف على نوع المجتمع من حيث كونها الايجابي والسلبي، ونوع الحكومة، والسياق الاجتماعي للفئات مختلفة.

تجيب هذه المقالة على السؤال التالي في سياق المناقشة:

- ما هي أبرز الموضوعات النقدية والثورية في الشعر *السماوي والرصافي*؟

#### خلفية البحث

بعض الأعمال المنشورة في مجال قصائد السماوي و الرصافي هي كما يلي:

فى عام ٢٠١٢، دافع بلافى عن أطروحة الدكتوراه بعنوان «توظيف الموتيف فى شعر يحيى السماوى» فى جامعة الفردوسى مشهد المقدسة تم فى هذا البحث دراسة موضوعات القصائد والقضايا الاجتماعية والسياسية فى أعمال السماوى.

نشر الغيبى وجبارى مقالاً بعنوان «يحيى سماوى، مظاهر معاداة أمريكا فى الشعر العراقى المعاصر» فى مجلة نقد الأدب العربى المعاصر. يقول هذا المقال: شعر المقاومة كنوع أدبى مؤثر هو أكثر بروزاً بين الأنواع الأدبية الأخرى بسبب الظروف الخاصة السائدة فى العراق. إن شعراء المقاومة العراقية باستخدام سلاح الكلمة قدموا رواية فنية عن صمودهم ومقاومتهم وشعب أرضهم ضد الظلم. أما يحيى سماوى فه و من الشعراء العراقيين المعاصرين الذين يعارضون بشدة النظام البعثى الذى يحكم المجتمع العراقى والمحتلين الأمريكيين ولا يقبلون هيمنة أى منهم. مع سلاح الشعر القوى، أعلن

احتجاجه ضد الاستبداد، وخاصة الاستعمار، وحارب الأجانب. تتناول هـذه المقالـة قصـائد مقاومة يحيى سماوى بعد احتلال العراق من ٢٠٠٣ حتى نهاية ٢١٠٢م.

علوى وآخرون في عام ١٧ ° ٢، نشروا مقالا بعنوان «دراسة مقارنة للحرية في شعر معروف الرصافي وفرخي يزدي» نشرت في مجلةالدراسات المقارنة الفارسية – العربية التي تنشر في ربعين. يدرس هذا المقال، الطريقة الوصفية التحليلية، القائمة على المدرسة الأمريكية للأدب المقارن، المقاربات الشائعة المعروفة لرصافي وفرخي يزدي حول الحرية السياسية والاجتماعية، مثل حرية التعبير، وحرية الفكر، وحرية الصحافة، وحرية العمال والفلاحين. من أهم نتائج هذا المقال أن الشاعرين كرسوا شعرهم من أجل حرية وتحرير الشعب من الاستبداد ولاحظوا القضايا الأخلاقية في هذا الصدد، على الرغم من أن إصرار فرخي يزدي على الحرية أكثر من المعروف الرصافي.

فى عام ١٨ • ٢٠ نشر غيبى وحسينى طوان مقالا بعنوان «مفاهيم مشتركة فى شعر الشعراء العراقيين فى المنفى(دراسة خاصة ليحيى السماوى وعدنان الصايغ)» فى مجلة الأدب الغنائى فى زاهدان. تظهر نتائج هذا البحث أن النفى والبعد عن الوطن قد أدى إلى تكوين هياكل ومفاهيم مماثلة فى قصائد هذين الشاعرين، مثل الصراحة ووضوح التعبير، وتذكر ذكريات الماضى، واستخدام الطبيعة وحب الوطن.

فى عام ٢٠١٨، نشر صالح زاده مقالاً بعنوان «دراسة مقارنة لإدانة الظلم فى قصائد الرصافى والشهريار» فى مجلة أرمز. يتناول هذا البحث التحليل الموضوعى لمظاهر مناهضة الظلم والنضال ضد القمع والاستعمار فى قصائد الرصافى والشهريار.

فى عام ١٠٠١، نشر باقرى وجهانگير جاهد مقالاً بعنوان «تجنيد الألغاز فى شعر يحيى السماوى» فى مجلة الأدب المعاصر. جاء فى هذه المقالة: يُعد يحيى السماوى من الشعراء الذين عاشوا محنة العراق فى ظل سياط الديكتاتورية الصدامية، وبعده، الإحتلال الأمريكى تحت شعار حرية الزائف. ويُعد من الشعراء الذين يعبرون عن آلام الشعوب بكل صدق وأمانة، وهو فى نفس الوقت ضحية الأصول والمواقف التى يؤمن بها، مما سبب له المعاناة والتشرد والاغتراب. الشاعر يستمد رموزه من البيئة، ويكثر من ذكر المفردات الدالة على الطبيعة؛ ويخلع عليها من عواطفه، وينقلها من دلالاتها المعجمية إلى دلالات جديدة، كما طبيعة الطيور والحيوانات وصفاتهما ألهمت الشاعر فى استخدامها بصورة رامزة للتعبير عما

يجرى فى العراق ستحاول هذه الدراسة أن تكشف رؤية السماوى الشعرية من خلال استخدام هذه الرموز، والتعرف على دلالاتها وأبعادها فى خطابه الشعرى. إنما يريد من خلاله التعبير عن أحاسيسه وآلامه إزاء ما تمر بالعراق الجريح من الظلم، والدمار والمآسى، وحث الشعب العراقي على الصمود والمقاومة.

فى عام ١۴۴۴ق، نشر معروف وآخرون مقالاً بعنوان «دراسة أسلوبية فى الدواوين النثرية للشاعر العراقى يحيى السماوى؛ المستوى الصوتى» فى مجلة «بحوث فى اللغة العربية وآدابها».

فى عام ١٤٣٥ق، نشر البلاوى وآباد مقالاً بعنوان «ملامح المقاومة فى شعر يحيى السماوى» فى مجلة آفاق الحضارة الإسلامية.

فى عام ٢٠١١م، نشر البلاوى وطالب زاده مقالاً بعنوان «التناص القرآنى فى شعر يحيى السماوى» فى مجلة الدراسات الأدبية.

فى عام ١٢ • ٢م، نشر حاجى زاده وأبهان مقالًا بعنوان «دور القرآن والتراث الدينى فى قصائد يحيى سماوى فى المعادية للاستعمار» فى المجلة الفصلية للأدب الدينى.

كما يتبين من عناوين المقالات السابقة، لم يتم تحليل قصائد السماوى والرصافى من وجهة نظر الاحتجاج والنقد، لذلك من الضرورى فحص قصائد هذين الشاعرين فى هذا الصدد.

على الرغم من البحث المكثفى والشامل عن الأدب العربى المعاصر فى المراكز البحثية والأكاديمية، وكذلك الكتب القيمة المكتوبة فى هذا المجال، لم يتم حتى الآن إجراء أى بحث مستقل عن المحتوى الثقافي الثورى فى القصائد السماوى والرصافى.

يمكن لهذه المقالة مساعدة الطلاب والباحثين على فهم التيار الثقافي للثورة من خلال سد هذه الفجوة البحثية، وهذا يتطلب الحاجة إلى البحث الحالى ويمكن أن يكون نصراً في هذا المجال.

تعتبر الثقافة الثورية من أهم السمات التي لها حضور قوى في شعر الشعراء العراقيين الفارسيين وتتطلب مناقشتها من جوانب مختلفة. إن القضايا الثقافية للثورة هي عملية تعالج الطيفين الرئيسيين للشعب والحكومة وتحاول تحقيق أهدافها باستخدام طرق

متنوعة وفعالة. طريقة المناقشة في هذه المقالة وصفية تحليلية وتستند إلى الأدوات المكتبية.

# البواطن، المضامين وموضوعات التقاضي والنقد والاحتجاج في قصائد يحيى السماوي ومعروف الرصافي

لطالما اعتبر البشر المناصرة في سبيل الحقيقة كفضيلة في جميع الأعمار والقرون، وكان أكبر اهتمام بعقله ورغبته ومثله الأعلى هو تحقيقها وتنفيذها. ليس هناك ما هو أكثر إيلاما وإثارة للاشمئزاز من اضطهاد الطبيعة البشرية المضطهدة، ولا شيء يخلق الكثير من الظلم والكراهية والعداء والعداوة في القلوب.

لقد تعامل جميع الشعراء والمفكرين في أوقات مختلفة مع قضية التقاضي والعدالة، وتحدثوا بصراحة عن الاضطهاد في المجتمع وحذروا الحكام من وقتهم وفي عصرهم بطرق مختلفة. يتم في هذا القسم دراسة مفاهيم وآثار التقاضي والاحتجاج والنقد في شعر السماوي والرصافي.

# ١. دعوة المظلومين إلى التظلم ومحاربة الحكام الظالمين

الرصافى غير راضٍ عن الحكومة الوطنية. ولأن ملك العراق كان يعتمد على بريطانيا ولم يصل إلى الحكومة بقدراته ولم يتدخل الشعب في انتخابهم، فإنه يغنى (ينشد) احتجاجاً:

حكومة شعبنا جارت وصارت علينا تستبد بما أشارت فلا أحداً دعته ولا استشارت وكل تحكومة ظلمت وجار فبشرها بتمزيق الحدود

حـكومتنا تميل لبأخـسيها مـجانبة طـريق مؤسـسيها فلا يغـررك لينُ مُلابـسيها فهم كالنار تحرق لامـسيها

وتحسُن للنواظر من بعيد

(الرصافي، ۱۲ ۲۰: ۱۷۸)

وينتقد الرصافي الحكومة المنتسبة للأجانب بهذه الطريقة:

أألام في تفنيدها وأعنَّف؟

من أن يقولوا: شاعرٌ متطرفُ كذبٌ، وكلُّ صنيعها متكلف فجميعُ ما فيها بهارج زيَّفُ لأجنبى وظاهر متكشف والظاهر المكشوف فيه تصلُّف

(نفس المصدر، ۲۰۱۲: ۶۷۰)

أنا بالحكومة والسياسة أعرف سأقول فيها ما أقول ولـم أخف هذى حكومتنا وكل شموخها غشَّت مظاهرها، و مُوِّه وجهها وجهان فيها باطن مستتر والباطن المستور فيه تحكم

في مكان آخر يقول:

مثل الحكومة تستبد بحكمها

مثل البناء على نقاً متهيّل (نفس المصدر، ۱۲ ، ۲۰: ۲۳۶)

الرصافي يحتج على سياسات الحكام العثمانيين:

حادت بهن عن الطريق الامثل كيف القرارُ على أمور حكومة (نفس المصدر، ۱۲ ، ۲۰: ۲۳۶)

> السلطان عبد الحميد هو أحد ملوك الدولة العثمانية ينتقده الرصافي بشدة: سكنا من جهالتنا بقاعا يجوز بها المؤمّر ما استطاعا وهبنا أمةً هلكت ضياعا فكدنا أن نموت بها ارتياعا

> > تولَّى أمرها «عبد الحميد»

(نفس المصدر، ۱۲ • ۲ • ۱۷۹)

من القصائد التي انتقد فيها الاستبداد وخاصة أعمال السلطان عبد الحميد قصيدة «وقفة عند يلدز». تصف هذه القصيدة قصر يلدز لسلطان عبد الحميد، الملك العثماني، في وصفه لقصر القصور، والشاعر، في شكل المجاز، يتهم هذا القصر بالقمع الذي ارتكبه. والحقيقة هو صاحب القصر؛ سلطان عبد الحميد.

> قد تخوّنتنا ثلاثيـن عاماً جئت فيها لنا بكل محال تلك أعوام رفعة للأداني تلك أعوام حطة للأعالي

(نفس المصدر، ۱۲ ۲۰ ۲۰ (۵۶۸)

قام بتأليف قصيدة «تموز الحرية» بمناسبة الإطاحـة بالسلطان عبـد الحميـد الملـك العثماني ومطلعها:

واحفل «بتموز» إن أدركت «تموزا» إذا انقضى مارت فاكسر حلفه الكوزا (نفس المصدر، ۲۰۱۲: ۵۷۲)

مرة أخرى، يرى الحكومة أصناما يعبدها الناس(مرة أخرى، عنده الحكومة أصنام يعبدها الناس):

إن الملوك لك الأصنام ماثلة الناس تنحتها والناس تعبدها

(نفس المصدر، ۱۲ ۲۰: ۷۹۶)

السماوي، في الوقت الذي استولى فيه حكم صدام الجامح على السلطة ولم يحقق شيئا سوى التعذيب والإرهاب، غنى السماوي قصائد كشفت وجوه الظالمين ليلة الانتفاضة وكشفت الحقيقة الخفية.

وقال بشكل غير مباشر لصدام في قصيدته «ماذا تغيَّر»: «لم يتغير شيء، أمس، لصوصك أكلوا لحوم الناس والآن المحتلون يرتكبون كل أنواع الفظائع ضد الأبرياء».

> ماذا تغَيّر؟ نفسُها الأُسُسُ أُمّا الجديدُ فإنَّه الدّلَسُ بالأمس كان اللصُّ ينهشُنا واليومَ ينهشُ لحمنا العَسَسُ

(السماوي، ب ۲۰۰۶: ۱۶۹)

ويتحدى السماوي طاغوت العراق المستبد؛ صدام حسين في مثل هذه النبرة السخيفة في قصيدته المسماة «قالت وجرحك جرحي»:

بحجم مجدك نعلى يا ابن ألف أب نذل لواحدةٍ، حيث الرضاع دم!! تِه يا خبيثُ... فلأيام دورتها وسوف يُنتعلِّ الطاغوت والصَّنم! (نفس المصدر، ۱۹۹۲: ۱۵۲)

صدام: يا وسخ الدنيا برمَّتها الله يا بئس من حُكموا يوماً، ومن حَكموا

في مكان آخر يغني احتجاجاً:

«سقط الديكتاتور../ فمتى تسقط الديكتاتورية؟ / كم ثمود يجب أن تندثر / وكم عاد يـتعَيَّنُ دفنها/ ليكفَّ ملوكُ الطوائف/ عن إثارة غبار الفتنة؟/ الريحُ الصفراء/ لـم تــُبْق مـن الرمال/ ما يكفى النعامةَ لدفن رأسها!»(نفس المصدر، ٩٠٠٥: ٣٨-٣٧) يقول مرة أخرى عن المأساة التي أصابت دجلة:

تركت دجلة يعوى فى خرائبها فما جلست إلى شطآنها غرداً تمخض إلى الرجس يوماً فى مرابها

کلب، وتـمـرغ ذئبان بـلا عـدد إلّا ويسبقنـى نحـو العـذاب غـدى فليت «صبحة» لم تخصب ولم تلد! (نفس المصدر، ١٩٩٢: ١٨)

انه يغني أيضاً:

«أُمِن ثِقلَ وِزرِ الخيانة/ أم الحبوب المُهَدّئة للأعصاب/ تترنتَّحُ سيقانهم؟/ يريدون التحكُّمَ به مجرى النهر/ مع أنَّهم/ ليسوا أكثر من واو عمرو/ في تاريخ مجراه!»(نفس المصدر، ٢٠٠٩: ٣٨)

يشبه السماوي الإمبراطور إلى المتسول:

«أَيُّها الإمبراطور/ لا فرقَ بينك وَبين الشحّاذ/ فكلاكما يجلس على عجيزته»(نفس المصدر، ٢٠٠٩: ۵۴)

يحتج على الظلم والاختناق الذي خلقه الحاكم:

«أيها الامبراتور/ المدينة لا تحتاج كلَّ هولاء العسس والمتاريس/ ستكفى لإضاءتها/ شمعة عدل واحدة../ كثرة السجون لا تعنى/ تطبيق العدالة!»(نفس المصدر، ٢٠١١) يصف السماوى بصراحة اللهجة والشراسة الحكام الخونة، على أنهم أخطر تهديد لتدمير وطنه:

«أُخْطَرُ ما يهَدِّدُ الأوطانْ/ القادَةُ الإِماءُ.../ والحاشيةُ الغلمانْ/ وفاتحو الأبوابِ نصفَ الليـلِ/ للدَّخيل والمنبوذِ والجبانْ»(نفس المصدر، ب ٢٠٠۶: ١٢٣)

يغنى على نفس الموضوع:

«أخطَرُ ما يُهَدِّدُ الأوطانَ/ في حياتِنا المعاصِرة/ القادة السماسِرة/ وفاتحو الأبواب نصف الليل للأباطرة!»(نفس المصدر، ب ٢٠٠٨: ٩٩)

في قصيدة «ذعر»، يشكو الشاعر من الوجود المستمر للمستعمرين في وطنه:

«مادام أنَّ السُلَّ والطاعون/ يفترشان بستان القبيلة»(نفس المصدر، ب٢٠٠۶: ٣٥)

يشبه مرة أخرى الحكام بالفحول التي مقاليدها في أيدى المحتلين والكذابين والجبناء الذين ليس لديهم إرادة خاصة بهم:

«يا سادتى الولاة/ فى مدائن الأحزان/ جميعُكم أحصِنة/ لا تملكُ الأمرَ على لجامِها/ فكيف للشعوبِ أن تُقيم مهرجانها/ حينَ يقودُ ركبَها حصان/ يركبُهُ المحتـلُّ.. والآفِك.. والمنبوذُ.. والجبان؟»(نفس المصدر، ب ٢٠٠٨؛ ٨٢)

الشاعر المتقاضى والمتظلم ينتقد الحكام بسوط النقد، لأنهم مبدعو الشعب المتشرد(بدون رأس أوساق) في أرض العراق.

«الناس قد خلقوا على صنفين/ في أرض العراق:/ ساقٌ بلا رأس../ ورأسٌ دون ساق»(نفس المصدر، الف ٢٠٠٨:١٧٧)

## ٢.دعوة للقتال ضد الاستعمار والقوى العسكرية

الاستعمار يعنى حرفياً "السعى إلى التنمية " و"الاستيطان"، وهـو مـا يعنـى هجـرة مجموعة من بلد واحد وتشكيل وحدة سكنية جديدة فى أراضى جديـدة... ولكـن المعنـى المشترك المستخدم اليوم، «الهيمنة السياسية والعسكرية والاقتصـادية لأمـة قويـة علـى أرض أو أمة ضعيفة»(الآشورية، ١٣٥٨: ١٧-١٥).

قصائد يحيى سماوى مليئة بالغضب والنضال ضد المغتصبين وتبين التهديد الواضح لمحتلى العراق. مضامين وموضوع معظم قصائده هـ و دعـ وة للقتـال ورسـم وجـ وه الطغـاة. ويسعى إلى تسليط الضوء على المشاكل التى يسببها وجود المستعمرين فى العراق. لديـه ثقة كاملة فى تحرير نفسه من براثن المحتلين، (بلهجة صريحة وغير خائفة يتحـدث ضـد أفعال القوى الاستعمارية ويكشـف عـن فسـادهم القـذر). أو (يـدين صـراحة وبـلا خـوف تصرفات القوى الاستعمارية ويكشف عن فسادها القذر).

بعد دخول العراق، خلق الأمريكيون الكثير من الفساد، من تعذيب السجناء في سجن أبو غريب إلى إهانة النساء العراقيات العفيفات العديدات. *السماوى* يتحدث بلغة بليغة عن فسادهم:

«يلزمنى حبلً من غوانتانامو حتى أبوغريب الأنشر عليه ا آخر مُبتكرات شُرطة أمريكا الله في فنِّ التعذيب المزمنى قلب «هولاكو» وضمير «تيمور لنك» الأعرف حجم لذة «المحرر الأمريكي» بعد اغتصابه زهرة الله «عبير قاسم حمزة» قبل رشِّ صدرها بالرصاص القاد النّار في جسدها (السماوي، ٢٠٠٩: ٨٦-٨١)

تشير الأبيات المذكورة أعلاه إلى مأساة تدنيس السيدة العراقية من قبل الجنود الأمريكيين؛ «عبير قاسم حمزة» اسم فتاة مراهقة تلاحقها القوات الأمريكية المتوحشة في الشارع، وبعد مهاجمة منزل هذه الفتاة وتدنيسها، أشعلت النار في عائلتها بأكملها حتى لا تبقى آثار الجريمة.

يقول الشاعر هذا مرة أخرى عن جرائم الأمريكان وإهانتهم لمقدسات الإسلام: في يـوم عاشوراء، قتلوا وذبحـوا الشـعب الحـداد ولـم يحفظـوا قدسـية الإمام الحسـين(ع) وقتلـوا بالرصاص وارتكبوا جرائم مروعة في العراق.

«طفلٌ بلا ساقَينْ/ وطفلةٌ مشطورةٌ نِصْفَينْ/ وطاعِنٌ دونَ يدٍ/ وإمرأةٌ مقطوعـةُ النهـدينْ/ وَكوَّةٌ فَى قُبَّةٍ «الحسين»/ جميعها: مَرَّتْب «كربلا»/ تحيةً ليومِ «عاشورا»»(نفـس المصـدر، ب ٢٥:٢٠٠٤)

إن أهم نتيجة لاحتلال العراق هى نهب المستعمرين لـرأس المـال الـوطنى. يـدخل السماوى ساحة المعركة عندما يرى المحتلين يوجهون أصابعهم نحو النفط العراقى. بلغـة بسيطة، يعبر عن اشمئزازه من حضورهم وطريقة تصرفهم. وفـى قصـيدة "أخرجـوا مـن وطنى"، يخاطب المحتلين ويطلب منهم تحرير أمته من سلسلة الشعارات الخادعة.

«حَرِّرونا منكم الان.../ ومِن زيف الشعاراتِ/ وتجّار حروبِ «النفط والشفط»/ وأصحابِ حوانيتِ النضال/ سارقى أرغِفَة الشعب/ أدلّاءِ جيوشِ الإحتلال»(نفس المصدر، ب ٢٠٠۶: ٩)

فى قصيدته «كل عصر وله رب وهولاكو الجديد»، ينتهر اللصوص النفطيين بشفرة الحلاقة ويلومهم بلذعة مولعة، لأنهم هاجموا أرواح الناس وممتلكاتهم وشرفهم ويجلسون على الطاولة الوطنية الملونة باسم إله الحرب وإراقة الدماء، إنهم يتركون المواد الرئيسية لأنفسهم ويتم نهب بقايا الثروة؛ يقدمون النار والتلوث للناس:

«ولهم به اسم إله الحرب/ ما يفضُلُ من مائدة الجنة والنار لنا...!/ ولهم ما تكنـزُ الأرض من النفط/ وعفط العنز والزفتُ!»(نفس المصدر، الف ٢٠٠٨: ٣٣)

يصور الشاعر نهب النفط بيـد الأجانـب فـى ديوانـه المسـمى بــ«مسـبحة مـن خـرز الكلمات» على النحو التالى:

«به ماذا يغويك عاشق/ لا يملكمن «بحر نفط الوطن»/ لتراً واحداً لفانوسه/ في الـوطن المعروض للايجار»(نفس المصدر، ب ٢٠٠٨: ٩٨)

فى مكان آخر، يعدد الشاعر ذخائر والمخازن الالهية فى أرضه ويقول بأسف: اللعنة! الثروة الثمينة هى نصيب المحتلين، ونصيب الناس من النفط التلوث ومن السهول القش (التبن)والمواقد الساخنة الرماد ومن قوات الأمن الضرب. هذا نصيبهم من هذه الثروات الموهوبة من عند الله. من عطاء الله الكريم.

«لى من نفطه: السّخام/ من حقولِه: التبن/ من تنوره: الرماد/ من بقَرته: الـرَّوث/ ومن شرطتِه: الصّفعات/ عَجبا!»(نفس المصدر، ٩٠٠: ٩٢)

يستدعى الشاعر اللصوص بروح الدعابة والسخرية الساخرة اللاذعة، وبالتالي يهينهم:

هـذه أسمَالُــها فَانتَـهبـــوا

يا لُصوصَ الحرب بانَ النَصَبُ

(نفس المصدر، ٢٠٠٣: ٢٤)

الشاعر يشبه المحتلين بالذئاب التي تهاجم الشعب العراقي وتسرق كل ما في وسعهم، والشعب العراقي غير راض عن استبدالهم ببعثيى الخنزير، وفي النهاية يدعو الشاعر المحتلين بمغادرة وطنه.

«فاخرجوا من وطنى المذبوح شعباً وبساتين/ وانهاراً... وطين/ فاتركونا بسلام آمنين/ نحن لا نستبدلُ الخنزيرَ بالـذئب/ ولا الطاعون بالسُّل/ وموتاً بالجزام/ فاخرجوا من وطنى»(السماوى، ب ٢٠٠٠٤-٧)

ويقول *السماوى* غير راض عن الظروف الفوضوية التى خلقها المحتلون للمجتمع العراقي.

«فاخرجوا من وطنى/ وامْنَحونا فرصةَ الدَّفْنِ لموتانا/ وأَنْنُخْرِجَ من تحتِ الرُّكامْ/ جُثَثاً ما به لغتعُمْرَ الفِطامْ»(نفس المصدر: ١٢)

يعتبر الشاعر كل معاناة الشعب العراقى حضور وتدخل للأميركيين فى وطنه، وقد سئم من أعمال المغتصبين، ويعلن أن السبيل الوحيد لأمن وراحة الشعب العراقى هو أن يغادر الأمريكيون بلاده.

فى كتاب «من تمثال الحرية فى نيويورك»، سخر السماوى من تمثال من الرخام فى مدينة نيويورك، واصفا إياه بأنه مشنقة تحمل شعلة مرفوعة، والتى يقول البنتاغون إنها

الفتيل الوحيد الذي يحرق العالم، وترى وكالة المخابرات المركزية أنه سيف حاد لقطع أعناق أولئك الذين لا ينحنون لآلهة البيت الأبيض. هنا حاول الشاعر فضح الزعم الزائف للقادة الأمريكيين لخلق الديمقراطية.

«أيّها الربُّ الرخامي المنتصبُ كالمشنقة/ ليس مشعَلاً للحرية ما ترفّعَه/ إخفضْ يـدَك/ فالبنتاغون يراهُ فتيلاً/ لإحراق حقول العالم/ والـتراه سَيفا/ لاستِئصـال رقـاب مَـنْ يـرفضُ الإنحناء/ لآلهة المعبد الأبيض!»(نفس المصدر، ٩٠ · ٢٠ ، ٧٩)

ورد الرصافي نفسه، الذي شاهد الأحداث عن كثب وشعر بالقلق فيها، على هذه المسألة في قصيدة «بين الانتداب والاستقلال»، التي اعتبـرت الاسـتقلال تحـت الوصـاية البريطانية مجرد وسيلة للسخرية من العراق. ويشير إلى الحيلة البريطانية التي كان يستخدمها للسيطرة على العراق.

> تبدلتم استقلالنا بانتدابكم خلقتم لنا من كل عهد مموَّه إلى أن استقلالنا ضُحكة الوردي

ولكن على وجه لنا هو معبدُ قيوداً بها استقلالنا يتقيد به ساخرٌ كـلُّ امـرىءِ ومـندَّد

(الرصافي، ۲۰۱۲: ۶۷۹)

كما يدين السياسات الاستعمارية البريطانية في نهب موارد الدول في قصيدة «انكليـز في سياستهم الاستعمار»:

> فكم حرثوا في أرض مستعمراتهم وكم أيقظوا والناس في الليل نوَّم وهم ياكلون الزُّبد من منتجاتها فيحظون منها بالنفائس دونهم

> > لقد جـمع الدهرُ المكايد كلّها

وصبَّ عليها من بئار صروفه

وأنقع فيها ما يعادل ثلثها

مظالم سوداً كنّ من أفظع الحرث بها فتنا كالدجن يهمي على العوث ويلقون للأهلين منهن بالفرات ويعطونهم منها السقيط من الخُرثي (نفس المصدر، ۲۰۱۲: ۴۷۸)

> يصف الرصافي البريطانيين بالمنافقين الماكرة والكاذبة ويعتبرهم منجم القذارة: بقدر كبير صيغ من معدن الخبث سجالاً من الكذب المموَّه والحنث من المكر بل ما قد يزيد على الثلث

(نفس المصدر، ۱۲ ۲۰ ۲۰ (۶۷۸)

### ٣.الدعوة إلى المخاطرة وطلب الحق

منتقداً العرب، يقول *الرصافى* بطريقة فكاهية: «ممنوع على الأمة العربية أن تتكلم والطريقة الوحيدة لإنقاذهم هي النوم».

يا قــوم لا تتكلموا إنَّ الكــلام محرّم ناموا ولا تســتقيظوا ما فاز الا النــوم

(نفس المصدر، ۲۰۱۲: ۶۵۰)

يرى السماوى صمت الناس فى مواجهة أفعال القوات الأمريكية المخزية فى العراق، ويلوم الشعب بطريقة تجعله يقظا.

«كفاك هذا العار/ يا ملّى الله انهضنى/ كفاك هذا العار/ من قبل... الأمصار»(السـماوى، ب ٢٠٠۶: ١٥٣-١٥٣)

السماوى يدعو مواطنيه مرة أخرى إلى كسر صمتهم ويصرخ على مكبرات الصمت: جارَ الزُبى يا ناطقين سُكوت فمتى يُحطمُ صمة المكبوت (نفس المصدر، ٢٠٠٣: ٣٢)

## ۴.الدعوة إلى الوحدة والتضامن

كانت وحدة الأمة الإسلامية من المبادئ التى أكد عليها النبى صلى الله عليه وسلم والإسلام. أكثر ما يزعج الرصافى هو تعويد الناس على الهوان والإذلال، وهو يحتج لماذا لا يتحدون للتخلص من هذا الخزى والإذلال.

قد استحوذت يا للخسار عليكم شياطين إنس صال فيكم مريدها وما اتقدت نار الحمية منكم لفقد اتحاد فاستطال خمودها (الرصافي، ٢٠١٢: ١٥٩)

فى الوقت الذى أدت فيه الانقسامات العرقية إلى تفكك النسيج الاجتماعى العراقى وحرمانه من روح الأمن وصف يحيى السماوى هذا الخطر الكبير بأنه إنفلونزا تنتشر بسرعة إلى جسد ونفس الأمة وتفسد المجتمع، وبالتالى فإن السبيل الوحيد للوقاية من هذا المرض المعدى هو إعلان الوحدة والتضامن:

«الأنفلونزا الطائفية أشد تُ خطراً/ من آنفلونزا الطيور/ في وطنِ مُصاب بكوليرا الاحتلال»(السماوي، ۲۰۰۹: ۳۵)

في النهاية، يدعو الشاعر الشعب العراقي المنكوب بالكوارث إلى الاتحاد حتى يتم طرد المحتلين الذين هاجموا العراق مثل الجراد، ليتمكن الجيل القادم من العيش في راحة. «كلُّ الجرادِ البشريِّ الأن في بغداد/ فيا جياعَ الرافدين اتَّحدوا/ ونظَّفوا الحقلَ من الجراد/ كي لا يجوعَ في الغد الأبناءُ والأحفاد»(نفس المصدر، ب ٢٠٠۶: ١٠٧)

### ۵.دعوة علماء الدين إلى الإخلاص والنقاء الداخلي

تعنى الفتوى التعبير عن أمر الله بواسطة فقيه أو مفتى. إن واجب الفقيه في مجال القدس هو القضايا العلمية والقواعد الإسلامية، والاجتهاد المستمر بمساعدة مصادر موثوقة وثقة في المبادئ الراسخة والمقبولة في الإسلام وتجنب انتقائيتها مع مبادئ حقوق المدارس غير الإلهية وتجنب مزج الحجج والأحكام العقلانية مع نتائج القياس والاستحسان والمصالح المرسلة، إلخ. لكن بعض علماء الدين فتحوا أفواههم للفتاوي الظالمة ودعم الحكام المستبدين خوفًا من معاقبة الحكومة أو كسب الشروة أو الشهرة أو الوضع الدنيوي أو الجهل أو الفقر والبؤس. الشعراء المعاصرون الملتزمون، الـذين وجـدوا صعوبة في تحمل هذه الظروف، وبَّخوهم بشعرهم.

يتحدث معروف الرصافي بشكل مؤلم عن جهل المفتى وكفره:

مهلاً فقد جئت بأمر نكير بأيِّ جهل فيك مستأصل علمت يا جاهل ما في الضمير إلّا يد الله العليم القدير وهكذا كل لئيم حقير بقدر ما تعتاظ منه الحمير

يا أيها المفتى بتكفيرها وذاك أمـرٌ ليـس تنتاشُـه بل أنت وَغدٌ لاتبالي الهجا وإنّـما تعتاظ من هـجونا

(الرصافي، ١٢٠ ٢٠: ٧۶۶)

السماوي يعتبر علماء المحكمة أكبر تهديد للمجتمع العراقي. هو بقصائده، يكشف عن تفانيهم المخزى، ويلومهم على السماح بالمجاعة المخزية على أرضهم والعبء على الغرباء مع البطانة للأجانب، بفتاواهم المخزية ويفسرون القرآن بإرادة المحتلين وعلى رأيهم وهواهم.

## ٤.الدعوة للوطنية وتجنب خيانة الوطن والمواطنين

يحيى السماوى يستخدم رمز "أبو راغال" للعرب المتورطين فى غزو المحتلين للعراق ويدعو أبناء وطنه إلى تدمير قصور الديكتاتور وتدمير جذور كل أبى راغال:

يقول الشاعر مخاطبا الخائنين: «وكأنك قرد يرقص مع طبول الأجانب أى أنهم أصبحوا مطيعين للغرباء».

فتوىً تُنبيبُ عن الجهادِ قُعودا كبِراً فكانوا للغزاةِ عَبيداً جسراً ومدَّوا للأكُفّ خدودا (نفس المصدر، ب ٢٠٠۶: ١٤)

رقصوا على قَرعِ الطبول كأنَّهـم ظَنّوا الكرامةَ منصباً فاستَرخصوا مَدُّوا لأحذيةِ الجُنـاةِ رؤوسَــهم

# ٧. دعوة الصحفيين لأن يكونوا صادقين والحذر من بث الشائعات والانقسام

الانقسام هو أحد أعمال الشيطان لسوء الحظ، يستخدم حكام جور هذه الأداة لتحقيق أهدافهم. من خلال الوعود الكاذبة، يشجعون المسؤولين الإعلاميين على نشر الشائعات لإبعاد الجمهور عن الحقيقة.

وقال *الرصافى* باحتجاج: «محررو الصحف يزرعون بذور الانقسام والعداء بين الناس من خلال نشر أنباء كاذبة».

أرى الويل كل الويل بين الجرائد لهيب خلاف بينها غير خامد أطافت بنقص لفى الحقيقة زائد وما بين مجحود عليه وجاحد (الرصافي، ٢٠١٢: ٣٣٣)

فطالع أراجيف الجرائد إنّنى جرائد فى دار الخلافة أضرمت ولم يكفها هذا الخلاف و إنما فما بين مكذوب عليه وكاذب

بالإضافة إلى ذلك، يدّعى الصحفيون الخائنون الكاذبون بالإصلاح والصلاح: يقولون: نحن المصلحون، ولم أجد لهم في مجال القول غير المفاسد وكيف يبيّن الحقُّ من نفثاتهم وكل له في الحق نفثة مارد (نفس المصدر، ٢٠١٢: ٣٣٤)

### ٨.دعوة الوزراء إلى القانون وتجنب الإهمال والفساد

الشرعية تعنى الحفاظ على القوانين وإنفاذها بإنصاف واحترام حقوق جميع أفراد المجتمع لذلك، منذ بداية الحياة البشرية، قام الناس من أجل إرساء النظام فى المجتمع أو أغراض أخرى، بسنّ القانون وحكمه فى المجتمع. ولكن فى هذه الدورة التاريخية حتى الآن، أظهرت التجربة أن قوانين الإنسان غير قادرة على إنشاء مجتمع يلتزم بالقانون، وأن الجهات المنفذة لهذه القوانين لم تحرص على حماية القانون وإنفاذه.

إن أهم سبب لانتقاد *الرصافي* للوزراء هو اعتمادهم على الأجانب وإهمالهم في حل المشاكل الداخلية للبلاد.

بالله يا وزراءنا ما بالكم وكأنَّ واحدكم لفرط غُروره أفتقنعون من الحكومة باسمها هذى كراسى الوزارة تحتكم أنتم عليها والأجانب فوقكم أيعدُّ فخراً للوزير جلوسه

إن نحن جادلناكم لم تنصفوا ثمل تميل بجانبيه القرقف ويفوتكم في الأمر أن تتصرفوا كادت لفرط حيائها تتقصف كل بسلطته عليكم مشرف فرحاً على الكرسي وهو مكتف

(نفس المصدر، ۲۰۱۲: ۶۷۱)

### ٩.دعوة لتصحيح الوضع غير الصحى للمجتمع

لأن المجتمع والحياة الاجتماعية هي واحدة من العوامل التعليمية الهامة والصحة والنمو والكمال للإنسان يعتمد أيضا على صحة المجتمع وإصلاحه. لـذلك، من الضروري تحديد سبل إصلاح وصحة المجتمع وأسباب فساد وتخلف المجتمعات المصابة، وإزالة عقبات النمو والتنمية عن طريق البشر. يكشف بوضوح يحيي سماوي في قصيدة «نقوش على جذع نخلة» المعاناة التي يعانيها الفقراء والجياع في العراق ويعتبر المحتلين الجراد الذي غزا حقول العراق واقتلع كل شيء، ويدعو هؤلاء الناس إلى الوحدة في أرض

الرافدين لتخليص بلادهم من الجراد حتى لا يكون الجيل التالى فقيراً وجائعاً. «هـل هـذه بغداد» هى قصيدة أخرى للسماوى، التى أصبح فيها احتلال العراق تحت ذريعة التحرير مأدبة لنهب العالم حتى يتجمع الجميع على طاولة الحزب حتى يتمكنوا مـن نهـب أرض العراق.

فاذا به تحرير العراقِ وليمةً حَفلَتْ بما في الأرضِ من سُرّاقِ (نفس المصدر، ب ١۶٣:٢٠٠٤)

فى قصيدة «هل هذه بغداد»، يحاول الشاعر تذكير الناس بالحضارة العراقية القديمة وتاريخها المجيد بذكر أناس مثل «منصور» و«رشيد»، وإحياء روح المقاومة فى قلوبهم وأرواحهم. اسم الإمام الحسين(ع) فى آياته لتعريف الناس بالتضحية والتضحية بالذات من ذلك الإمام ليكونوا أكثر تصميما فى النضال وإنقاذ العراق من وضع سىء.

السماوى يصف الوضع الاجتماعي والسياسي في العراق بعد الغزو الأمريكي للعراق بلغة بسيطة وبليغة ويغني في ديوانه «مسبحة من خرز الكلمات»:

«لسنا هنوداً حُمراً.../ فلماذا يريدون إيادتنا؟/ يجتشون بُستاناً كاملاً/ كلما نبتت عُشبةُ فرح.../ يهدمون حيًّا كاملاً/ كلما بنينا بيتاً طينياً/ أخذوا من بقرة الوطن اللحم والحليب.../ وأعطونا الرَّوث والحوافر../ أما من فئران تجارب/ لاختبار آخر مبتكرات البنتاغون غير الشعوب؟»(نفس المصدر، ب ٢٠٠٨: ٢٠١)

فى هذه الأبيات، يعبر الشاعر عن آلامه، ويقاتل الغرباء، ويشكو لأعدائه بسبب تدمير بساتينهم وقراهم، وإخراج اللحوم والحليب من وطنه، وترك نفاياته للشعب.

في قصيدة أخرى، يقدم الشاعر قصيدة بنفس الموضوع:

«استبدلوا:/ بکوفیّتی خوذة/ بحصانی دبابة/ بحدیقتی خندقا/ به نخیلی أعمدة کونکریتیة/ بأساوری قیودا/ بـ«زهور حسین» «مادونا»/ بالقرآن مجلة سـتربتیز»(نفس المصدر، ۲۰-۳۱: ۳۱-۳۱)

# ٠ ١. الدعوة إلى الحرية واستقلال الوطن

الحرية هي واحدة من المفاهيم السياسية والاجتماعية التي اتخذت أشكالاً مختلفة خلال حياة البشر. لقد ذكر جميع الكتاب والمتحدثين والفنانين تقريباً في أعمالهم سراً

وصراحة هذه الرغبة النبيلة للبشر. الشيء الوحيد الذي يميز معانى وانعكاسات الحرية في أعمالهم هو التعريفات المختلفة للحرية في المجتمعات وفي أوقات مختلفة في حياة الإنسان. لم يوقف المجتمع العراقي الخانق السماوي من النضال من أجل الحرية، حتى لو انتهى هذا الصراخ من أجل الحرية على حساب حياته.

لجأتُ إلى السُكوت فَجَفَّ صوتى وحين نطَقـتُ لاحَ شراعُ موتى (نفس المصدر، ٢٠٠٩: ٣٨)

#### ١١.دعوة لتخفيف حدة الفقر

فى جميع الظروف وفى جميع المجتمعات، فى الماضى والحاضر، لا يمكن إنكار أن الفقر هو أشد عنف، وأبشع الاستبداد وأبشع شكل اجتماعى. ومع ذلك، فإن أحد أهم نتائج عدم المساواة الاجتماعية فى العراق هو الفقر الذى جلبه المحتلون للأمة. فى هذه الحالة، لم يبق شعراء الصحوة فى العراق صامتين، ووجودهم فى سياق المجتمع وارتباطهم بهذه الآلام المؤلمة مكّنهم من تقديم صورة صادقة للواقع المرير. إن أحد الجوانب المهمة لشعر الرصافى هو الجزء السردى والقصصى الذى استخدمه فى خدمة الدفاع عن حقوق الفقراء والفقراء والأيتام والأطفال المشردين والشرائح الدنيا من المجتمع بشكل عام. ومن أهم هذه القصائد قصيدة «الفقر والسقم» حيث يصور البشير وأخته فى فمسة مشاهد. وأخيراً، تنتهى القصيدة بنقده للأغنياء:

أيَّها الأغنياء كم قد ظلمتم نعم الله حيث ما إن رحمتم سهر البائسون جوعا ونمتم منّوع و شراب

(الرصافي، ۱۲ ۲۰: ۱۵۶)

فى الفقرة الأخيرة يلوم الأغنياء على الفقراء ويقول لهم بكلمات ساخرة:

كم بذلتم أموالكم فى الملاهى

وبخلتم منها بحقّ الله

أفتدرون أنكم فى تباب

(نفس المصدر، ۱۲ ۲۰: ۱۵۶)

يمنع *الرصافي* الأغنياء من النظر إلى الفقراء لأنه يزيد من معاناتهم: أيّا الناظر ذا الـفقـ ــر بعين الازدراء

لا تزد بلواه من فع لك هذا ببلاء

(نفس المصدر، ۱۲ ۲۰۱۲: ۱۱)

يحيى السماوى يشكك في الاستبداد العراقي والاستعمار، ويلومهم على الفقر والمرض والنزوح:

«آه/ من الملايين الفقراء.../ المرضى.../ المُشـرَّدين.../ وكـلِّ مـن كانـت الطيبـة أمـي/ تُطعمهم كلّش يوم»(السماوي، ٢٠٠٩: ٢٢)

فى قصيدة «اباء»، يعطى الشاعر نبض قلبه لأولئك الذين يقفون أمام الـذئاب البريـة. وكذلك الأطفال الذين يتحولون فى أزقة أرضهم الخلفية إلى صناديق القمامة فى المدينة من الجوع الشديد. هكذا؛ يروى هذه الحقيقة المرة بطريقة معبرة:

«أَنا أُقَلَّدُ نبضَ قلبى للذين/ يُقاتلون الذئب في البُستان/ للأطفال يسجدون من الجُوع براميل القمامة»(نفس المصدر، ب ٢٠٠۶: ٨۴)

#### نتبجة البحث

من القضايا التى أثيرت فى المقال، نستنتج أن السماوى والرصافى» فى قصائدهما يدافعان عن حقوق الإنسان السامية وقيم الشعب العراقى ويسعون إلى الحفاظ على العدالة والحرية فى المجتمعات البشرية، وقد اشتكوا من الظلم فى المجتمع العراقى وحذروا حكام زمانهم بطرق مختلفة. بالنظر إلى التاريخ المضطرب للعراق المعاصر، السماوى والرصافى، اللذان عاشا فى سياق الأحداث، أوليا اهتماما خاصا لظاهرة الثورة والقمع، ولتحقيق هذه القيم، قاما مع الشعب العراقى المضطهد بخطوة فى مجال النضال ضد الاستعمار. ومع سلاح القلم والشعر، تم فتح فصل جديد للمواضيع الثورية، وبهذه الطريقة تحملوا كل المعاناة والمشقة. لكنهما لم ينحنيا إلى حكام ذلك الوقت، مع الفكر الثورى والقوة الفكرية، دعوا الظالمين إلى العدالة.

بالإضافة إلى ذلك، مع صرخة ثورية للدفاع عن حقوق الناس، فإنهم يكافحون بشدة ضد ظاهرة الفقر والمسافة الطبقية والعادات الخرافية والانقسام والظلم. وشحذوا حدة هجومهم على الانتهازيين غير المؤلمين والوزراء الفاسدين والجواسيس والخونة وشعراء

المحاكم والعلماء المنافقين. إن الشعراء المذكورين طوال حياتهم، وفقًا لقيم الإسلام الأصلية، هم راية الدعوة في مختلف المجالات، بما في ذلك: الديناميكية والبحث عن الحق، والتعلم، والوحدة والتضامن، والإرادة والجهد، والمسؤولية، والولاء، والثقة وقد أثيرت الرغبة في الحرية والاستقلال. يظهر مجموع قصائد هذين الشاعرين الثوريين العراقيين أن صراخهم من أجل العدالة لا يقتصر على العراق ويغطى العالم الإسلامي بأكمله.



#### المصادر والمراجع

آشوری، داریوش. ۱۳۵۸ش، **فرهنگ سیاسی**، چاپ ششم، تهران: نشر مروارید.

الجيوسى، سلمى خضراء. ٢٠٠١م، الاتجاهات والحركات فى الشعر العربى الحديث، عبد الواحد لؤلؤة، الطبعه الأولى، بيروت: مركز دراسات الوحده العربيه.

خفاجي، عبدالمنعم. ١٩٨٥م، **الأدب العربي الحديث**، ج١، الطبعة الأولى، مكتبة الكليات الأزهرية.

الخياط، جلال. ١٩٨٧م، الشعر العراقي الحديث(مرحلة وتطور)، ط٢، لا مك: دار الرائد العربي.

الدجيلي، عبدالكريم. ١٩٥٩م، محاضرات عن الشعر العراقي الحديث، لامك معهد الدراسات العربية العالمية.

الرصافي، معروف. ٢٠١٢م، ديوان، القاهرة: مؤسسة هندواني للتعليم والثقافة.

السماوي، يحيى. ٢٠٠۶ الف، قليلك ... لا كثيرهنَّ، استراليا: لا نا.

السماوي، يحيى. ٢٠٠۶ب، نقوش على جذع نخلة، دمشق: دار التكوين.

السماوي، يحيى. ٨٠٠٨م، البكاء على كتف الوطن، الطبعة الأولى، دمشق: دار التكوين.

السماوى، يحيى. ٢٠٠٨م، مسبحة من خرز الكلمات، دمشق: دار التكوين.

السماوي، يحيى. ٢٠٠٩م، شاهدة قبر من رخام الكلمات، الطبعة الأولى، دمشق: دار التكوين.

السماوی، یحیی. ۲۰۱۰م، **لماذا تأخرت دهرا**، دمشق: دار الینابیع.

السماوي، يحيى. ٢٠١١م، بعيدا عنى قريبا منك، الطبعة الأولى، دمشق: دار الينابيع.

السماوي، يحيى. ١٣ - ٢، أطفئيني بنارك، الطبعة الأولى، دمشق: لا نا.

شفیعی کدکنی، محمد رضا. ۱۳۸۰ش، شعر معاصر عرب، تهران: انتشارات سخن.

العبطه، محمود. ١٩٩٢م، معروف الرصافي حياته وآثاره ومواقفه، بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة.

عز الدين، يوسف. ١٩۵٧م، الشعر العراقى أهدافه وخصائصه فى القرن التاسع عشر، القاهرة: دار المعارف.

عز الدين، يوسف. ١٩۶۵م، الشعر العراقى الحديث التيارات السياسية والاجتماعية، القاهرة: دار القومية للطباعة والنشر.

العزاوي، عباس. ١٣۶٩ش، تاريخ العراق بين الاحتلالين، ج١/ الطبعة الأولى، قم: انتشارات شريف رضي.

#### المقالات والرسالات الجامعية

باقرى، بهنام و جهانگير اميرى و هادى جاهد. ١٣٩٣ش، «استخدام الرموز فى شعر يحيى السماوى»، فصلية دراسات الأدب المعاصر، السنة السادسة، العدد ٢٣، خريف، صص ٩- ٢٤.

بلاوی، رسول و عباس طالب زاده. ۱۱ ° ۲م، «التناص القرآنی فی شعر یحیی السماوی»، مجلة الدراسات الأدبیة، شماره ۹، صص ۸۱–۹۸.

بلاوى، رسول و مرضيه آباد. ۱۴۳۵ق، «ملامح المقاومة في شعر يحيى السماوى»، مجلة آفاق الحضارة الاسلامية، العدد ۳۳، الربيع والصيف، صص ۱۹- ۵۰.

بلاوی، رسول. ۱۳۹۱ش، «توظیف الموتیف فی شعر یحیی السماوی»، رساله دکتری دانشگاه فردوسی مشهد.

پیشوایی علوی، محسن و حسن سرباز و منیژه راشدیان. ۱۳۹۶ش، «بررسی تطبیقی مقوله آزادی در شعر معروف رصافی و فرخی یزدی»، دوفصلنامه مطالعات تطبیقی فارسی – عربی، س ۲، ش ۳، بهار و تابستان، صص 1-3.

حاجی زاده، مهین و محدثه ابهن. ۱۳۹۱ش، «نقش قرآن و میراث دینی در اشعار استعمار ستیزی یعیی سماوی»، فصلنامه ادبیات دینی، دوره ۱، شماره ۳، صص ۱۲۵–۱۴۸.

صالحی زاده، سکینه. ۱۳۹۷ش، «بررسی تطبیقی نکوهش ظلم در اشعار معروف الرصافی و شهر بار»، محله اورمزد، ش ۴۱، صص ۸۱– ۹۴.

غیبی، عبدالاحد و لیلا جباری. ۱۳۹۳ش، «یحیی سماوی مظهر آمریکایی ستیزی در شعر معاصر عراق»، مجله نقد ادب معاصر عربی. دوره ۴، ش ۶، بهار و تابستان، صص۱۶۶–۱۹۲.

غیبی، عبدالاحد و نسرین حسینی توان. ۱۳۹۷ش، «مفاهیم مشترک در شعر شاعران عراقی در تبعید (بررسی موردی یحیی السماوی و عدنان الصائخ)»، پژوهشنامه ادب غنایی، سال شانزدهم، ش ۳۱، پاییز و زمستان، صص۱۲۷–۱۴۶.

معروف، يحيى و تورج زينى وند و جهانگير اميرى و بهنام باقرى. ۱۴۴۱ق، «دراسة أسلوبية فى اللغة الدواوين النثرية للشاعر العراقى يحيى السماوى المستوى الصوتى»، مجلة بحوث فى اللغة العربية وآدابها، العدد ۲۲، ربيع و صيف، ص ۶۱.

ثروشكاه علوم النابي ومطالعات فريح

#### **Bibliography**

Ashuri, Darius. 1979, Political Culture, sixth edition, Tehran: Morvarid Publishing.

Al-Jayousi, Salmi Khazra. 2001, Reflections and movements in the Arabic poetry of Hadith, Abdul Wahid Lulu, First Edition, Beirut: Center for the Studies of Al-Wahda Al-Arabiya.

Khafaji, Abdul Monam 1985, Al-Adab Al-Arabi Al-Hadith, The First Part, The First Edition, Al-Azhari General Library.

Al-Khayat, Jalal. 1987, Iraqi Poetry of Hadith (stage and evolution), second edition, La Mac: Dar al-Raed al-Arabi.

Al-Dajili, Abdul Karim 1959, Lectures on Iraqi Poetry of Hadith, La Mac: Institute for World Arabic Studies.

Al-Rasafi, Maruf. 2012, Diwan, Cairo: Hindu Institute for Education and Culture.

Al-Samawi, Yahya 2006 A., Qalilak ... La Kathira Hanna, Australia: La Na.

Al-Samawi, Yahya 2006 B, Naghush Ala Jaza Nakhlat, Damascus: Dar al-Takwin.

Al-Samawi, Yahya 2008 AD, Al-Baka 'Ali Kataf Al-Watan, First Edition, Damascus: Dar Al-Takwin.

Al-Samawi, Yahya 2008 AD, Masbah Men Kharaz al-Kalemat, Damascus: Dar al-Takwin.

Al-Samawi, Yahya 2009, Shahedat Ghabr Men Rakham Al-Kalemat, First Edition, Damascus: Dar al-Takwin.

Al-Samawi, Yahya 2010 AD, Lemaza Taakhorat Dahra, Damascus: Dar Al-Yanabi,

Al-Samawi, Yahya 2011 AD, Baida Ani Ghariba Mank, First Edition, Damascus: Dar Al-Yanabi.

Al-Samavi, Yahya. 2013, Atfaeini Banarak, first edition, Damascus: Lana.

Shafi'i Kadkani, Mohammed Reza. 2001, Contemporary Arab Poetry, Tehran: Sokhan Publications. Al-Abtah, Mahmoud. 1992 AD, Marouf Al-Rasafi Hayat and Asarat and Movaghefat, Baghdad: Dar Al-Shoun Al-Saghafiyat Al-Ama.

Ezz El-Din, Youssef. 1957 AD, Al-Sher Al-Araghi Al-Hadis Al-Tayarat Al-Siyasiyat and Al-Ejtemaeiat, Cairo: Dar Al-Ghumiyat Leltabaat Valnashr.

Al-Azawi, Abbas. 1990, The History of Iraq between the Two Occupations, Part 7, First Edition, Qom: Sharif Razi publications.

#### **Articles and dissertations**

Baqri, Behnam, Jahangir Amiri and Hady Jahed. 2014, "Estekhdam Al-Romuz Fi Sher Yahya Al-Samavi", Contemporary Literature Studies Chapter, Sixth Year, Issue 23, Autumn, pp. 9-26.

Balawi, Rasul and Abbas Talibzadeh. 2011 AD, "The Qur'anic Intertextuality in the Poetry of Yahya Al-Samavi", Journal of Literary Studies, No 9, pp. 81-98.

Balawi, Rasoul and Marziyeh Abad. 1435 BC, "The Features of Resistance in the Poetry of Yahya Al-Samavi", Journal of Afagh Al-Hezarat Al-Eslamiyat, Issue 33, Spring and Summer, pp. 19-50.

Balavi, Rasoul. 2012, "Tozif Al-Mutif Fi Sher Yahya Al-Samavi", Ph.D thesis, Ferdowsi University of Mashhad.

Pishavaiy, Alavi, Mohsen, Hasan Sarbaz and Manije Rashedian. 2017, "Comparative Study of Freedom Issue in the Poetry of Maarouf Rasafi and Farokhi Yazdi", Comparative Study of Persian-Arabic Journal, No 3, Spring and Summer, pp. 1-84.

Hajizadeh, Mahin and Mohadeseh Abhan. 2012, "The Role of Qur'an and Religious Heritage in the Anti-Colonial Poems of Yahya Samavi", Quarterly Journal of Religious Literature, Volume 1, Number 3, pp. 125-148.

Salehizadeh, Sakineh. 2018, "A Comparative Study of the Condemnation of Oppression in

the Famous Poems of Al-Rasafi and Shahriyar", Ormozd Magazine, Vol. 41, pp. 81-94. Gheibi, Abdul Ahad and Leila Jabbari. 2014, "Yahya Samawi, the manifestation of anti-Americanism in contemporary Iraqi poetry", Journal of Critique of Contemporary Arabic Literature. Volume 4, Issue 6, Spring and Summer, pp. 166-192.

Gheibi, Abdul Ahad and Nasrin Hosseini Tavan. 2018, "Common Concepts in the Poetry of Iraqi Poets in Exile (A Case Study of Yahya Al-Samawi and Adnan Al-Sayegh)", Journal of Lyrical Literature, Vol. 16, No. 31, Fall and Winter, pp. 127-146.

Maruf, Yahya and Touraj Zeinivand and Jahangir Amiri and Behnam Bagheri. 1441 AH, "Dorasat Oslubiyat Fi Al-Davavin Al-Nasriyat Lelshaer Al-Araghi Yahya Al-Samawi Al-Mostawi Al-Suti", Journal of Research in Arabic Language and Etiquette, number 22, Rabi 'and Saif, p. 61.

# Revolutionary and protest approach in the poems of Yahya Al-Samawi and Maroof Al-Rasafi

Mostafa Esmailpour: PhD student in Persian language and literature. Anar unit.

Anar Islamic Azad University. Iran

Asiyeh Zabih Nia Omran: Associate Professor of Persian Language and

Literature, Payame Noor University of Yazd. Iran

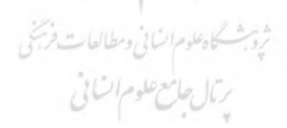
Mahmoud Sadeghzadeh: Associate Professor, Department of Persian Language

and Literature. Yazd unit. Islamic Azad university. Yazd. Iran

#### **Abstract**

Yahya al-Samawi and Maruf al-Rasafi (1875-1945) are Iraqi contemporary poets who, in their poems, call for the fight against internal tyranny and foreign violation in all political, social, cultural and economic fields and to stand up against anti-liberation currents and the situation of Iraqi society has played an important role in their poetry. Al-Samawi and Al-Rasafi, in their revolutionary poems, seek a language to talk to all the people of the world and to express the sufferings of humanity. Revolutionary culture is as a protest and critical poem that expresses social pains and sufferings. And it is like a court for trial and condemning destruction, revelations; anti-oppression ... In this article, it is tried to study the revolutionary effects and their reflection in the poems of these two Iraqi poets by descriptive and analytical methods.

**Keywords:** Revolutionary Culture, Iraq, Al-Rasafi, Al-Samawi, Protest.



# رویکرد انقلابی و اعتراضی در اشعار یحیی السماوی و معروف الرصافی

مصطفى اسماعيل پور\*

آسیه ذبیح نیا عمران\*\*

محمود صادق زاده\*\*\*

#### چکیده

یحیی السماوی و معروف الرصافی(۱۸۷۵–۱۹۴۵) از شاعران معاصر عراقی هستند که در اشعار خود، ستیز با بیداد داخلی و تجاوز خارجی در همه حوزههای سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی و ایستادگی در برابر جریانهای ضد آزادی را خواهان هستند و اوضاع جامعه عراق نقش مهمی در شعر آنان داشته است. السماوی و الرصافی، در اشعار انقلابی، به دنبال زبانی برای گفتوگو با همه مردم جهان و بیان رنجهای بشریتاند. فرهنگ انقلابی در حکم شعری معترض و منتقد است که بیانگر دردها و رنجهای اجتماعی است و به مثابه دادگاهی برای محاکمه و محکوم کردن تباهیها، افشاگریها، و ستمستیزیها است. در این مقاله سعی بر آن است تا با روش توصیفی و تحلیلی جلوههای انقلابی و انعکاس آن در اشعار این دو شاعر عراقی بررسی شود.

کلیدواژگان: فرهنگ انقلابی، عراق، الرصافی، السماوی، اعتراض.

ژوبشگاه علوم ان انی ومطالعات فریخی پر تال جامع علوم ان انی

<sup>\*</sup> دانشجوی دکتری زبان و ادبیات فارسی، واحد انار، دانشگاه آزاد اسلامی، انار، ایران.

<sup>\*\*</sup> دانشیار زبان و ادبیات فارسی دانشگاه پیام نور یزد. ایران.

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار گروه زبان و ادبیات فارسی، واحد یزد، دانشگاه آزاد اسلامی، یزد، ایران.