## تصحيح انتقادى الأجوبة عن المسائل الحكمية

دکتر علی اصغر جعفری ولنی\*\* محیا مهرجدی

### چكىدە

ابن سینا، علاوه بر کتابهای مهم و تأثیر گذار، رسائل متعددی نیز دارد که البته بخش عمده آن تصحیح و چاپ شدهاند. رسالة فی غریبة الحکمة یا المسائل الحکمیة بر اساس الگوی استخراج ضوابط صحت انتساب یک اثر به شیخالرئیس و طبقه بندی آثار وی به پنج طبقه مسلم، محتمل، مفقود، غیرمحرز و منحول، از جمله رسائلی است که انتساب آن به ابن سینا مسلم است؛ اما متأسفانه تاکنون مغفول مانده است؛ لذا متن مصحح این رساله بر اساس نسخهٔ ۵۹۹ کتابخانهٔ مجلس و نسخهٔ ۴۸۹۴ کتابخانهٔ نورعثمانیه در اختیار خوانندگان قرار می گیرد.

**كليدواژه:** ابن سينا، المسائلالحكمية، تصحيح.

<sup>\*.</sup> استادیار دانشگاه شهید مطهری. (jafari\_Valani@yahoo.com)

<sup>\*\*.</sup> كارشناس ارشد فلسفهٔ اسلامي دانشگاه علامه طباطبايي.

#### مقدمه

مواریث مکتوب به تعبیری نسخ خطی، نمودها و نمادهای درخشان و با شکوه تمدن و فرهیختگی جوامع و ملتهاست. از این رو متون بر جای مانده از سوی اندیشمندان کشورمان خود میراث گرانبهایی است که معرف پیشینه و هویتش و شخصیت فرهنگی ماست. برای احیای این میراث پربها و پرارزش فرهنگ و تمدن ایران اسلامی باید در دریای پرتلاطم و جذاب نسخ خطی و کتب قدیم غواصی نمود و به تصحیح، تحقیق و انتشار این مواریث گرانسنگ همت گمارد تا بتوان آن را به صورت مدون به جهانیان عرضه نمود.

تضمین سلامت و اتقان میراث گرانبهای علمی، مرهون تبیین اهمیت، نقش و جایگاه تصحیح و نقد متون است؛ از طرفی دیگر عدم دسترسی آسان به منابع، نقد و بررسی اندیشه ها و چگونگی طرح مباحث را به چالش جدی می کشاند و از سرعت و دقت پژوهش در این باب می کاهد. چراکه تحلیل تطبیقی آراء، مسبوق به آشنایی عمیق با متون اصلی است. ازاین رو آرمان بهره گیری از پیشینهٔ تاریخی، در گرو احیای آثار گذشتگان و تصحیح و تحقیق نگاشتههای آنان است و یگانه راه مطمئن تحقیق و پژوهش در میراث علمی اسلام و ایران، شناسایی، تصحیح و نشر متون اصیل است، به گونهای که همگان به آسانی بتوانند به میراث گرانبهای پیشینیان به عنوان سند هویت و شناسنامهٔ شخصیت تاریخی ما مراجعه کرده و بهره ببرند. با اخذ چنین رهیافتی می توان میزان تأثیر پذیری دیدگاههای صاحب یک اثر را از پیشینیان و چگونگی تطور تاریخی آن را در آثار دیدگاههای صاحب یک اثر را از پیشینیان و چگونگی تطور تاریخی آن را در آثار متأخران شناخت. بی گمان دشواری نقد و تصحیح متون بازمانده از گذشتههای دور، کمتر متأخران شناخت. بی گمان دشواری نقد و تصحیح متون بازمانده از گذشتههای دور، کمتر

از مشقت تألیف و تصنیف نیست و مستلزم غواصی در دریای پرتلاطم و جذاب متون خطی و کتب قدیمی است.

متفکران بزرگ با توجه به طرحهای بزرگ فکری که درانداختهاند، با گذشت زمان، به امکاناتی برای متفکران بعد از خود جهت اندیشیدن به مسایل زمانه تبدیل شدهاند. یکی از این متفکران ابن سینا است. ابن سیناپژوهی، پژوهش درباره آراء ابو علی حسین بن عبدالله بن سینا (۴۲۸-۴۷۰ هجری / ۱۰۳۷-۹۸۰ میلادی) بزرگ ترین و تأثیر گذار ترین فیلسوف شرق، ایران و دوران اسلامی است که شامل تصحیح انتقادی مجموعه کامل آثار، تحلیل انتقادی دیدگاههای ابتکاری، مطالعه تطبیقی فلسفهٔ او با دیگر فلسفهها، مطالعات موضوعی، شرح و ترجمه آثار، فرهنگ اصطلاحات، بازنویسی آثار به زبان ساده در سطوح مختلف و ... می باشد.

از شیخ الرئیس ابن سینا، علاوه بر کتابهای معروف و گرانمایهاش، رسالات متعددی نیز به جا مانده است که البته بخش عمده آن تصحیح و چاپ شدهاند؛ اما نکتهٔ درخور تأمل این است که بخشی از آثار منسوب به ابن سینا حتی یک بار هم تصحیح و احیا نشده و به صورت نسخهٔ خطی در کتابخانهها موجود است. به همین دلیل، در راستای ضرورت شناساندن شخصیت بزرگ و بی همتایی هم چون ابن سینا فیلسوف بزرگ اسلامی به جهانیان، به نظر می رسد باید همه آثار بی مانند او با کامل ترین و بهترین صورت، تصحیح و احیا شود.

رسالة فی غریبة الحکمة یا المسائل الحکمیة بر اساس الگوی استخراج ضوابط صحت انتساب یک اثر به ابن سینا و طبقه بندی آثار ابن سینا به پنج طبقه مفقود، مسلّم، محتمل، غیرمحرز و منحول، از جمله رسائلی است که گرچه انتساب آن به ابن سینا مسلم است؛ (مهدوی، ۱۳۳۳، ص ۱۸ و ۱۹ و ۳۰۸) اما متأسفانه تاکنون مورد توجه پژوهشگران درحوزهٔ احیای آثار ابن سینا قرار نگرفته و لذا مغفول مانده است. چراکه پیش از آغاز به کار تصحیح و تحقیق یک اثر، باید مطمئن شد که آیا متن مورد نظر، چاپ شده است یا خیر؟

ازاین رو هدف و غایت تصحیح متون آن است که از روی نسخ خطی موجود، نسخه اصلی یا قریب به اصل یک اثر را احیاء و مرتب و مدون نمایند و آن را به صورتی عرضه دارند که خوانندهٔ اهل تحقیق بتواند یقین و اطمینان حاصل نماید که اگر اصل یک اثر را در دست ندارد، نسخه ای از آن دارد که به صورت اصلی و شکلی که مصنف و مؤلف اصل نوشته است به نهایت درجه نزدیک است.

از این رساله شش نسخه نسبتاً خوانا در دسترس است که دو نسخه متعلق به کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی (با شمارههای ۵۹۹ و ۲۶۱۰۶) بوده و دو نسخه در کتابخانهٔ ایاصوفیه استانبول (با شمارههای ۴۸۲۹ و ۴۸۴۹) و یک نسخه در کتابخانهٔ نور عثمانیه به شماره ۴۸۹۴ و یک نسخه در کتابخانهٔ نور عثمانیه به شماره و یک نسخه هم در کتابخانهٔ دانشگاه تهران به شماره ۱۱۹۰ موجود می باشد. در روند استنساخ و تصحیح رساله پیش رو، مشخص شد از آنجا که نسخههای کتابخانهٔ مجلس بسیار شبیه به هم هستند و علاوه بر این، به نظر می رسد که نسخههای ترکیه نیز رونوشتی از یکدیگر باشند، با لحاظ محدودیت زمانی برای آماده کردن به موقع این کار، نسخهٔ شماره ۱۹۹۵ از کتابخانهٔ مجلس و نسخهٔ کتابخانهٔ نورعثمانیه را در مسیر تصحیح این رساله استفاده کردیم.

رساله فی غریبة الحکمة شامل بیست و پنج مسأله با موضوعات گوناگونی از قبیل وحدت وجود و تبیین چگونگی وحدت در کثرت، احکام علت اولی، بیان انواع فاعل ارادی و غیرارادی، نحوهٔ رابطهٔ علّی بین متضایفین، تبیین عناصر و کیفیات چهارگانه، تضاد بین مواد اجرام و نحوهٔ تلاقی بین آنها، تناهی و عدم تناهی جرم و علت اولی بر اساس تحلیل رابطهٔ تناهی و عدم تناهی قوه و فعل و ... است که از ابن سینا پرسیده شده و او در نهایت اختصار و روشنی پاسخ داده است. متن مصحح این رساله در ادامه تقدیم علاقمندان قرار می گیرد.

# رسالة في غريبة الحكمة أو المسائل الحكمية (وهي خمس وعشرون مسألة) ٢

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

مسألة [١]: لِم كان وجود كلّ شيء الخاص به هو وحدته؟

جوابها: لأنّ كلّ واحد من الموجودات إنّما هو واحد من الموجودات بخاص وجوده المنفرد  $^{7}$  إيّاه من $^{4}$  كافّة الموجودات، وهو صورته و ماهيته الحقيقية، والصورة الخاصة  $^{6}$  بالواحد، والماهية الذاتية له $^{7}$  هي الوحدة. فبيّن أنّ كلّ واحد من الموجودات صورته و ماهيته التي هي $^{7}$  وجوده الخاص  $^{6}$  وحدة فيه.

ثروبشكاه علوم النابي ومطالعات فربخي

١. نو: + للشيخ الرئيس أبي على سينا / مج: - رسالة في غريبة الحكمة للشيخ الرئيس أبي على سينا.

٢. نو: + سئل الشيخ الرئيس عنها وأجاب قدّس الله روحه / مج: + بجوابات الشيخ الرئيس حجّة الحق أبى على الحسين بن عبدالله بن سينا قدّس الله روحه.

٣. مج: المفرد.

۴. مج: عن.

۵. نو: - الخاصة.

۶. نو: – له.

٧. نو: في.

٨. نو: - الخاص.

مسألة [ $\Upsilon$ ]: كيف وجود هذه الوحدة في الكثير؟ فإنّ من المتقرّر أنّ الكثرة لاتكون وحدة البتة، ثمّ الكثير إنّما صورته الخاصة به هي الكثرة، والكثرة ليست بالوحدة. فبيّن أنّه ليس صور جميع الموجودات وماهياتها وحدة ما، وقد فيل نقيض هذا، وذلك خلف.

جوابها: الكثير  $^{V}$  من حيث هو كثير واحد من الموجودات، فله من حيث له انفراد من الموجودات معنى لايشاركه فيه غيره، ولاينقسم فى ذاته؛ لأن من المحال أن ينقسم الكثير من حيث هو كثير و يبقى على حاله؛ لأنّه إن وضعت  $^{A}$  الكثير كثيراً مطلقاً، فليس أحد قسميه بكثير مطلق، بل كثير ما؛ وإن وضعته  $^{A}$  كثيراً ما فليس أحد أقسامه بذلك الكثير، إن كان أقسامه كلّ واحد منها كثيراً. فبيّن  $^{A}$  أنّ الكثير أيضاً معناه الخاص به وحدة ولاكثرة  $^{A}$  يشارك غيره، ولاينقسم. فكان الكثرة  $^{A}$  وحدة للكثير  $^{A}$ ، وليس ذلك بمناقضة. فإنّ الكثرة وإن لم

ثروبشكاه علوم النافي ومطالعات فريح

رتال جامع علوم الثاني

١. نو: الكثير.

۲. نو: صورة.

٣. نو: لاتوصف.

۴. مج: ماهيتها.

۵. نو: - قد.

۶. نو: هو.

٧. مج: + هو.

۸. نو: وصفت.

٩. نو: وصفته.

١٠. نو: - أحد أقسامه بذلك الكثير. ... كثيراً، فبيّن.

١١. مج: لا تذره.

١٢. نو: الكثير.

١٣. نو: الكثير.

تكن في النها وحدة، فمن الجائز أن يعرض لها بالإضافة إلى شيء آخر أن يكون وحدة. الكثير كما أنّ الكثير، وإن لم يكن في ذاته واحداً، فمن الجائز أن يعرض له بالإضافة إلى شيء آخر أن يكون واحداً !؛ كما نقول: إنّ الكثير واحد من الموجودات. فلذلك " الكثرة صورتها الحقيقية وحدة خاصة بها؛ لأنّ الكثرة المطلقة معناها ً الذي ينفرد به من بين ٥ سائر الموجودات حتّى يصير بانفرادها واحداً منها هو وحدتها. والكثرة لا بالإطلاق معناها في مبلغها الذي لاينقسم فيه كالعشرة في عشريتها عمني ووحدة لها.

مسألة [٣]: لِم قيل: إنّ للموجودات علة أولى هي^ معطيها الوجود والوحدة؟ ولم هي في ذاتها غير متكثّرة؟

جوابها: الوحدات الملابسة للأشياء التي بها الأشياء في بما ' هي لما كانت غير قائمة بذواتها مفارقة لقوابلها ١، فمن البيّن أنّ قوامها فيها ليست بانفرادها وبذاتها ١٠؛ لأنّ الشيء كيف يقوم في الشيء بذاته، وليس له قوام بذاته. فإنّ القوام بالذات أوّلاً، ثم القوام بالذات في

١. نو: من.

۱. نو: من. ۲. نو: – الكثير كما أنّ الكثير ... أن يكون واحداً. ۳. مج: فكذلك. ۴. نو: يعنى هذا.

۵. مج: – بين.

۶. مج: عشریته.

٧. نو: - معنى.

۸. نو: و.

٩. نو: - التي بها الأشياء.

۱۰. مج: ما.

١١. نو: لقوامها.

١٢. نو: بذواتها.

الشيء. ولأنّ القوابل منها ما يمكن أن يقوم بذاته مفارقة للصورة والوحدات، وتلك القوابل هي قوابل أذوات صور، وهي من الممكن أن يحفظ بذواتها الوحدات فيها لصورها وطبائعها الخاصية بها التي هي وحداتها مثل الخشب الحافظ لصورة السريرية بصورته الممسكة أيّاه عن التخلخل والتكاثف المؤدّيين ألى فساد صورة السريرية، و كذلك التكائف والسيلان. فإذن إنّما يمسك هذا النوع من القابل وحدته بتوسط وحدة أخرى. ومنها ما لايمكن أن يقوم بذاته مفارقاً للصورة.

والقسم الأوّل قد ينتهى إلى هذا القسم في آخر الأمر أضرورة، فإنّه وإن أمسك وحدة والقسم الأوّل قد ينتهى إلى هذا القسم الوحدات التى فيه، فينتهى إلى وحدة ليس قوامها فيه بوحدة أخرى. (وهذا القسم لمّا لم يكن له قوام بذاته وانفراده (ابالفعل V') بالقوة. وإذا اعتبر الشيء بمعنى الكون بالقوة في وجوده، امتنع إطلاق معنى فعل أوV'

رتال حامع علوم الثاني

١. مج: مفارقاً.

۲. نو: + و.

٣. نو: - الخاصية.

۴. نو: - الممسكة.

۵. نو: المؤدّي.

ع. نو: السائر.

٧. نو: - إلى هذا القسم في.

٨. نو: + إلى هذا القسم.

٩. نو: + ما.

۱۰. مج: + فیه.

١١. نو: بانفراده.

١٢. مج: إلَّا.

۱۳. نو: و.

حالتين '. فإذن ليس هذا القابل بممسك بذاته الوحدات. فبيّن بما تقرّر أنّ الوحدات ليست تقوم أيضاً فيه بذواتها ، فلا بدّ من علة هي مفارقة لهما جميعاً عولّف ما بينهما،  $e^{V}$ وحدة أولى هي علة أولى مفارقة.

مسألة [۴]: ما هذه العلة الأولى المفارقة ٩

جوابها: هي قوة إلهية ملزمة ' للوحدة بالهيولي القابلة، وقوامها في القوابل ليس إلّا بمحض النيل ١١ من العلة المفارقة بسريانها منها في الهيولي.

مسألة [۵]: لِم قيل: إنَّ ١ العلة الأولى وحدة، وإنَّها ١ في ذاتها واحدة غير منقسمة، وإنّ الوحدة فيها ١٤ والواحد بمعنى واحد.

رتال حامع علوم اتاني

١. نو: لا يتلط.

٢. نو: فإنّ.

٣. نو: في ذاته. ۴. نو: الموجودات/ + فيه.

۵. نو: بذاتها.

ع. نو: + و.

٧. نو: - و.

٨. مج: مقارنة.

٩. مج: المقارنة.

۱۰. نو: يلزم.

١١. مج: الليل.

١٢. نو: بأنّ

١٣. نو: ذاتها.

۱۴. نو: - فيها.

جوابها: لأنّ العلة الأولى لمّا لزم أن يكون لها وجود خاص، فلا بدّ أنّها بحسب ذلك واحدة إلّا أنّها إن كانت واحدة، فإنّ لها وحدة وقابلاً للوحدة افلاً يخلوا إمّا أن يكون كلّ واحد من الوحدة والقابل يقومان بذاتهما، فتكون الوحدة قائمة بذاتها، وتكون هي في ذاتها بخاص وجودها واحدة؛ إذ من المحال أن يكون غير ذلك، وتكون واحدة لا بوحدة أخرى، وتكون هي علة أولى؛ إذ بها قوام المجتمع، وإلّا ذهب الكلام إلى ما لايتناهي، ويكون القابل إذن لم قوام بذاته ووجود منفر  $^{4}$  بناته إمّا وحدة وتكون وحدة واحدة على حسب ما تقرّر أو تكون وحدة واحدة واحدة وتكون  $^{6}$  مي علة أولى؛ إذ بها قوام المجتمع، وأمّا ذات وحدة وذلك موجب للذهاب إلى ما لايتناهي، وذلك محال. وإن كانا جميعاً غير قائمين وذلك موجب للذهاب المتحد منهما المنتها علمة أخرى. وقد قيل: إنّه علة أولى، وذلك محال. وإن كان

١. نو: + و.

٢. نو: قابل.

٣. نو: الوحدة.

۴. نو: لا.

۵. نو: + و.

ع. مج: إذ.

٧. مج: مفرد.

٨. مج: و.

٩. مج: - وحدة واحدة وتكون.

۱۰. نو: ذوات.

١١. نو: الذهاب.

١٢. مج: بذاتهما.

۱۳. نو: و.

۱۴. نو: فيها.

أحدهما قائماً بذاته، فالقول فيه ما تقدّم. فبيّن من هذه الأقاويل أنّ الواجب أن تكون العلة الأولى وحدة واحدة. الوحدة فيها والواحد شيء واحد.

مسألة[۶]: نعم، وإن صحّ أنّ العلة الأولى واحدة في ذاتها، فلِم قيل: إنّها واحدة من جهة عدم النظير؟

جوابها: لأنّ كلّ معنى من المعانى اتّفق فيه اثنان أ، فإنّه بالقياس إلى ذاته لاينقسم؛ بل إنّما ينقسم إلى قوابله. فإن كانت وحدته قائمة بذاتها وعلة أولى غير الواحد، فإنّ بينهما اختلافاً ضرورة؛ لأنّها قد اتّفقت في معنى واحد، والمتّفقات في معنى واحد لاتجوز عليها تكثير أ، إلّا بأن تكون ذوات قوابل كثيرة أو تكون مختلفات في معان أغير المعنى الذي اتّفقت فيه، إلّا أنّه ليس الاختلاف هاهنا بالقوابل. فإذن إن كان الاختلاف أنّه الوحدانية في المعانى، فذلك الاختلاف في المعنى إمّا أن المعنى الوحدانية

ثروشكاه علوم النابي ومطالعات فرسخي

رتال حامع علوم ان انی

١. نو: فتبيّن.

٢. نو: - فيها.

٣. نو: + فيها.

۴. نو: اثنين.

۵. مج: في.

ع. مج: وحدة.

٧. مج: فيها.

٨. مج: التكاثر.

٩. نو: + أن.

۱۰. نو: معاني.

١١. مج: اختلاف.

۱۲. نو: وذلک.

١٣. نو: إنّما.

۱۴. نو: – أن.

القائمة بالذات والعلية الأولية أو في مقتضى ذلك؛ فإن كان خارجاً عن ذلك، فإمّا أن يكون في معنى مباين، وذلك محال. فإنّ الاختلاف بين المختلفات معان هي فيها لا مباينة لها، وإمّا أن يكون غير مباينة. فلايكون هذه الوحدات قائمة بذاتها بانفرادها؛ بل ملاصقة لمعان أخر غيرها، والقائم إنّما هو مجموعهما وذلك غير الموضوع. فإذن لا اختلاف بينهما من جهة المعانى. فإذن لا اختلاف اختلاف بينهما أصلاً، فإذن لا تكثّر فيها، فإذن العلة الأولى واحدة.

مسألة [٧]: نعم ما أوضحت هذا القول، إلّا أنّ بناء جميع هذا القياس كان على أنّ القابل الأوّل لا قيام له بذاته، فياليت شعرنا ماء الحجة في ذلك.

جوابها: لأنّها إذا قامت بذاتها موجودة بخاص وجود، فإمّا أن تكون وحدة أو ذات وحدة إلّا أنّه لأنّها إذا قامت بذاتها موجودة، لم يكن بالقابل (١ الأوّل ١٠ وقد قيل: إنّه قابل

ثر وسبشسكاه علوم الشابي ومطالعات فرسخي

رتال جامع علوم ان انی

١. نو: العلة.

۲. نو: معاني.

٣. نو: معاني.

۴. نو: مجموعها.

۵. نو: شعري.

ع. نو: ينال.

٧. نو: - إِلَّا أُنَّه.

٠٠, ٠٠, ١٠,٠٠

٨. نو: فإن.

۹. مج: کان.

۱۰. مج: ذا.

١١. نو: قابلاً.

١٢. نو: أوّلاً.

أول، و ذلك خلف. وإن كانت وحدة فالوحدة المفارقة لا تجوز فيها التكثّر أصلاً والانقسام، وإلّا فليست الوحدة مطلقة؛ بل ذات وحدة، والهيولى الأولى يجوز فيها الانقسام والتكمّم. فإذن ليست بوحدة بذاتها مفارقة، فإذن ليست بموجودة بذاتها على الانفراد لا بالقوة ولا بالفعل.

مسألة[ $\Lambda$ ]: لِم $^{\Lambda}$  بارتفاع العلة الأولى ارتفاع جميع الموجودات؟

جوابها: لأنّ ما خلاها من الموجودات مربوط الوحدة بالمتّحد برباطه على ما أوضعناه، وعند ارتفاعه انحلال الرباط، وعند ' انحلال هذا الرباط ارتفاع الوحدة والقابل؛ إذ ' لا قوام لهما ' بذاتهما ' بذاتهما ' بطلانهما ' بطلان الكلّ.

١. نو: – و.

۲. نو: هذا.

٣. مج: كان.

۴. مج: والوحدة.

۵. نو: المقام به.

۶. نو: التكثر فيها.

٧. نو: - الوحدة مطلقة؛ بل ذات وحدة، ... فإذن ليست.

٨. نو: + كان.

٩. نو: برباط.

١٠. نو: - ارتفاعه انحلال الرباط، وعند.

۱۱. نو: و.

١٢. نو: لها.

١٣. نو: بذاتها.

۱۴. نو: بطلانها.

مسألة [٩]: أيّ فاعل يتغيّر عند استئناف الفعل وأيّ فاعل الايتغيّر؟

جوابها: الفاعلون على قسمين: إمّا فاعل بإرادة أو فاعل بغير إرادة. أمّا الفاعل بالإرادة؛ فلأنّ استئناف الفعل منه من من حيث هو كذلك باستئناف الإرادة، والإرادة معنى فى داخل فاته لا مفارق له، وكلّ موجود يحصل فى داخل ذاته معنى بعد ما لم يكن. فوجود ذلك المعنى منه منه يغيّر. فبيّن أنّ كلّ فاعل مريد مستأنف للفعل فإنّ فعله بعد لا فعله موجب للتغيّر فيه. وأمّا الفاعل بغير إرادة، فإمّا أن يكون فعله بحسب قصد منه لاستئناف فعل، واستئناف فعله فعله يوجب يوجب يوجب تغيّراً فيه. وذلك أنّه إذا كان فعله بحسب قصد مستأنف، وكان وجوده وهو على حالة الأولى من المحال أن يصدر عنه فعل؛ لأنّه لو كان يصدر عنه فعل بانفراد وجوده على حالته الأولى فعل الأولى فعل هو غير مستأنف للفعل؛ بل فاعل قبل أن كان فاعلاً وذلك محال. فلا بدّ أنّها تتغيّر، ولذلك كانت الأجرام التي يفعل فعلاً مبتداً بحسب

ثروبشكاه علوم الشابي ومطالعات فريخي

رتال حاضع علوم الثاني

١. نو: أيّة.

۲. مج: – منه.

٣. نو: - بعد.

۴. نو: فيه.

۵. نو: الفعل.

ع. نو: وإن.

٧. نو: لتغيّر.

٨. نو: لا باستيناف.

٩. نو: - فعله.

١٠. مج: الأوّل.

١١. مج: - فعل.

١٢. نو: حالة.

١٣. نو: كان.

قصد منها ومزاولة للفعل لا يتعدى عن الحركة المكانية لأجل أنّها أوّل التغيّرات فيها. وإمّا أن لا يكون فعله بحسب قصد منه بل بنيل المنفعل عنه فقط، وذلك لا يوجب فيه تغيّراً كالمقناطيس، فإنّه إن كان تحريكه للحديد ليس بقصد مستأنف منه؛ بل لأنّه لا يزال أينبعث القوة فيما حواليه. وإنّ الحديد إذا أتّصل هو به، نال منه تأثيراً هو تحريكه إليه. فلذلك لا يكون تحريك المقناطيس بتحريك منه. وإذا كان تحرّك بلاتحريك مكانى، فهو تحرّك بلاتغيّر البتة؛ إذ التحرّك المكانى المكانى ما لم يوجد لم الم يوجد التغيّرات الأخر.

مسألة[ ١٠]: الفاعل بإرادة غير مستأنفة، بل مطردة في السرمد<sup>١٢</sup>، هل يوجب فعله تغيّراً<sup>١٥</sup> فيه أم لا؟

رتال جامع علوم الثاني

١. مج: لاتعدى.

٢. مج: للمنفعل.

٣. مج: إذ.

۴. نو: - لايزال.

۵. نو: من.

ع. نو: إذ.

٧. مج: بتحرك.

٨. مج: إذ.

۹. نو: تحریک.

١٠. مج: بلاتحرك.

١١. نو: نقل.

١٢. نو: - المكاني.

١٣. نو: لا.

١٤. مج: الشرط (حاشيه: السرمد).

١٥. نو: تغييراً.

جوابها: التغيّر إنّما يكون بتجدّد معنى، وبيّن أنّ فعل هذا الفاعل، إمّا أن يطرد معه فى السرمد، فلايكون هناك من جهة الفعل تغيّر البتة. وإمّا أن يكون الفعل حادثاً، ولايكون ذلك بقصد؛ وإذ ليس ذلك الفعل بقصد مستأنف من الفاعل. فإذن هو بمحض نيل المنفعل منه فقط. وقد تقرّر أنّ هذا لايوجب تغيّراً فى الفاعل. فبيّن أنّ الفاعل الذى فعله بإرادة واحدة مطردة فى السرمد على هيأة واحدة لايوجب شىء من افاعيله \_ قديمة كانت أو حادثة \_ تغيّراً فيه.

مسألة[11]: ما ينكر أن تكون الهيولى تقوم بالصورة، والصورة تقوم بالهيولى من غير اقتضاء معنى ثالث كالحال في المضافات، وكيف رأيك في المتضايفين هل كلّ واحد منهما علة للآخر من حيث هو مضاف أم لا؟

جوابها: المتضايفان يحملهما علتان لوجود المعنى الرابط بينهما، وهو الإضافة، وهما متقدّمان على المعنى الرابط بالطبع، إذ يمكن أن يوجد كلّ واحد من المتضايفين مفارقاً للمعنى، ولا يمكن أن يوجد المعنى إلّا بوجودهما، وليس أحدهما بعلة للآخر من حيث له تلك الإضافة؛ لأنّ تلك الإضافة ليست لأحدهما، بل بينهما. فإذن كلّ واحد منهما وجوده  $^{^{\circ}}$ 

١. نو: إلى.

٢. نو: - ذلك.

٣. نو: وإذن.

۴. مج: كانت قديمة.

۵. نو: - تكون.

۶. نو: – تقوم.

٧. مج: يحمليها.

٨. نو: للأخرى.

٩. نو: - وجوده.

علة لوجود الإضافة، لا له ولا للثانى، بل بينهما. ثم قولنا: إنّ بوجود الابن والبنوّة وجود الأب والأبوّة وبوجود الأب والأبوّة وجود الابن والبنوّة، إنّما يعنى ما أقول: يجب أن يعلم بالقولين جميعاً وجود الإضافة بين الأبوّة والبنوّة، وهو شيء واحد بينهما. فإذن قولنا بوجود البنوّة وجود أللبوّة أن يوجد البنوّة وجود إضافة ورباط ما بينهما وبوجود البنوّة وجود ذلك الرباط بعينه الذي بينهما، فالمعلول في كلى القولين واحد، وإلّا فالشيء الواحد علة ومعلول؛ لأنّ الابن يصير حينئذ، وهو ابن علة للأب ومعلول الله من حيث هو أب، وذلك محال.

فهذا بيان أن ً ( المتضايفين ليسا بمنعكسين " في العلية والمعلولية، وإن المتضايفين علتا الرباط وهو المعلول. فإذا ( هذا، فنقول: إذا ( كانت هذه العلة ( على ما أوضحناه يمكن

۱. نو: يوجد.

٢. ﻧﻮ: ﺑﻮﺟﻮﺩ.

٣. نو: يوجد.

۴. نو: بوجود.

۵. نو: هي.

بنو: – البنوّة وجود.

٧. نو: - إن.

٨. نو: وجود.

٩. نو: - في.

١٠. نو: لكلي.

١١. مج: معلولاً.

١٢. نو: – أنّ.

١٣. نو: - ليسا بمنعكسين.

۱۴. مج: فإذ.

١٥. مج: إذ.

١٤. مج: العلية.

۴۱ حکمت نامهٔ مفاخر

منها تقدّم وجود الذي هي علية له على المعلول إمّا بمقيم آخر لهما أو بذاتهما، ووضعنا بين الهيولي والصورة هذا المعنى. فإذن الهيولي والصورة لايمكن عليهما أن يوجد أدون هذا الرباط الذي بينهما قائمين  $^{3}$  بذاتهما أو بغيرهما، وذلك محال.

فإذن ليس معنى الإضافة فيهما بمتقرّر، فإذن ليس قوامهما بغير اقتضاء معنى أللث كالحال في المضافات التي بذواتها معنى أنّها إن كان الحال بينهما حال التضايف، فلا بدّ وأن يكون ' بينهما معنى رباطياً. وذلك المعنى إمّا أن يقوم بينهما ' بذاته وذلك محال ' على حسب ما تقدّم " في المسائل أ، وإمّا أن يقوم بإقامتهما، وليس لهما قوام بالذات على

رتال حامع علوم الثاني

١. نو: - منها.

۲. نو: هو.

٣. نو: علة.

۴. نو: – له.

۵. مج: يمكن.

ع. نو: فالتي.

٧. نو: - معنى.

٨. نو: + يقوم.

٩. نو: الحال.

١٠. مج: أنّ.

۱۱. مج: فيهما.

١٢. نو: - محال.

١٣. نو: يقوم.

١٤. نو: المائل.

١٥. نو: إنّما.

١٤. نو: الذات.

بانفرادهما. فإذن ليس يمكن أن يصدر عنهما أمثال هذا المعنى بذاتهما أب بل إن كان لا بـ ت فمعنى ما أمفارق.

مسألة [17]: لِم وجب أن يكون عناصر الأشياء المتولّدة أربعة؛ لا زيادة فيها ولا نقصان، ولِم كانت القوى الأولى الطبيعية أربعة لا زيادة فيها ولا نقصان؟

جوابها: لأنّ من الواجب أن يكون الأشياء الكائنة عن المواد والت مواد متضادة، لأنّ موادها إن لم تكن متضادة لم يجز وجود كون ولا فساد، والمضادة لاتكون في واحد. فإذن ليست مواد الأشياء الكائنة جرماً واحداً؛ بل فوق واحد. وإذ كان من المحال أن يكون أجرام فوق واحدة في موضع واحد؛ بل ومع ذلك المتضادة منها. فإذن للأجرام مواضع مختلفة، وإذ كان أقل ما هو فوق واحد اثنين، فإذن لا بدّ أن يكون الأجرام المادية اثنان مضاداًن مختلفا الموضع متفاعلان وغير متلاقيين، لأجل أنّ الضدين المتفاعلين لايتلاقيان، فإذا لم يكونا متلاقيين لا بدّ أنّ بينهما واسطة إمّا خلاً وإمّا جرم ما. لكنّ الخلاً محال، فإذن الواسطة جرم، وإذ كانت الواسطة تجب أن تكون مشابهة لكلّ واحد من الجرمين حتى يصلح بالتوسط بينهما ومخالفة من وجه؛ لأنّ الواحد لايشابه اثنين من جميع الوجوه. فلا بدّ من هذا أنّ لكلّ

رتال حامع علوم الثاني

١. نو: بذواتهما.

۲. مج: فبمعنى.

٣. مج: المتغيّرة.

۴. مج: أربعاً.

۵. نو: الكانية.

٤. نو: المادة.

٧. نو: - لأجل أنّ الضدّين المتفاعلين ... متلاقيين.

واحد من الجرمين المتضادين طبيعة غير ما ضاداً فيه حتى يصح اتصال الواسطة بينهما بمشابهتهما بتلك الطبيعة الزائدة أ، والواسطة تحتاج أن يكون لطبيعتها ضد حتى يصح أن تكون هي أيضاً مادة للكائنات، ولايمكن أن يكون ضد طبيعتها موجوداً فيها ولا في الجرمين الطرفين. فتصير الكيفيات الأولى أربعة؛ فإذا ' ركبتها اثنين اثنين الإعاد التركيبات التركيبات الشركيبات الشركيبات الشركيبات المتناع المتناع الجرام أربعة ثلاثة منها وجودها صرفة أبداً، وليس ثلاثة منها أولى من أخرى بوجودها صرفة أبداً، وليس ثلاثة منها أولى من أخرى بوجودها صرفة أبداً، وليس ثلاثة منها أولى من أخرى بوجودها صرفة أبداً، وليس ثلاثة منها أولى من ذلك وجود الأربعة المسرها.

رتال حامع علوم الثاني

١. نو: - لم يجز وجود كون ولا فساد، ... غير ما ضادّاً فيه.

٢. نو: - الزائدة.

٣. نو: فيحتاج.

۴. نو: لطبيعتهما.

۵. نو: أيضاً هي.

۶. نو: طبيعتهما.

٧. نو: فيهما.

٨. نو: + الجزء.

٩. نو: + من الطرفين.

١٠. نو: وإذا.

۱۱. نو: - اثنين.

١٢. نو: - التركيبات.

١٣. نو: - لامتناع.

١٤. نو: لاجتماع.

۱۵. مج: ضرورة.

١٤. مج: ثلاثة.

١٧. نو: الأربع.

مسألة [١٣]: لِم كانت الكيفيات الأربع عمرارة وبرودة ويبوسة ورطوبة ؟

جوابها: يحتاج الأجرام المادية المتضادة الفاعلة بعضها في بعض إلى قوة من شأنها الجمع، لأنّه لا بدّ في الكون من اجتماع؛ وإلى قوة من شأنها التفريق بين المختلفات أ، لأنّه لا بدّ فيه من تفريق أيضاً؛ لأنّه فساد الشيء في عن الكائن والفساد بافتراق أ. فإذن لا بدّ من حرارة مفرقة وبرودة جامعة، ولا بدّ من قوة بها يتهيّؤ الفاعل من المنفعل لانقياده السريع لفعله في وإذا كان انقيادها للمؤثّر سريعاً، فواجب أن يكون تخليتها للصورة سريعة. فإذن لا بدّ من قوة قابلة سريعاً غير ممسكة لقوة متأثّرة من غيرها السريع غير حافظة في ذاتها للصورة حفظاً قوياً، وتلك الله هي الرطوبة أن ولا بدّ من قوة ممسكة للصورة في الكائن

١. نو: + الأخرى.

۲. نو: رطوبة ويبوسة.

٣. نو: - بين.

۴. نو: للمختلفات.

۵. نو: فساد ما بشيء.

ع. نو: - والفساد بافتراق.

٧. نو: بفعله.

٨. نو: فإذا.

٩. نو: - فإذن لا بدّ من قوة قابلة سريعاً.

١٠. نو: غيرهما.

۱۱. نو: فتلك.

١٢. مج: رطوبة.

إمساكاً قوياً. وإذا كان إمساكها قوياً فانقيادها للتصوير عسر ، وهذه همى اليبوسة. فإذن لا بدّ من أن  $^{\circ}$  يكون الكيفيات الأولى هي هذه الأربعة  $^{\circ}$ .

مسألة [14]: خبّرنا لِم كان له لزم ' أن يكون المواد متضادة ''؟

جوابها: لأنّ المادة مادامت حافظة لصورتها، فهى على حالها ولاتكوّن ١٠ عنها؛ بل إن كانت ١٠ عنها تكوّن، فهى على صورتها. فإذا خلّت صورتها، فإمّا أن تعرّى عن الصورة ١٠ أخرى من شأنها أن يقلب ١٠ تلك ١٧ الصورة.

رتال حامع علوم الثاني

١. نو: - وإذا كان إمساكها قوياً.

٢. نو: وانقيادها.

٣. نو: عسراً.

۴. نو: فهذه.

۵. نو: – من.

ع. نو: أنَّ.

٧. نو: - يكون.

٨. مج: الأربع.

٩. نو: –كان.

۱۰. نو: وجب.

١١. مج: المتضادة.

۱۲. نو: تكون.

۱۳. مج: کان.

١٤. مج: الصور.

۱۵. نو: صورة.

۱۶. مج: تعقب.

۱۷. نو: تارک.

فإمّا أن يكون البينهما وبين تلك الصورة بعد شديد جداً، فيكون ضداً ضرورة. وإمّا أن يكون بعداً دون البعد الشديد ، فيكون واسطة. وإذا كانت واسطة كانت غاية.

فإذن ً لا بدّ أيضاً من وجود الضد، فإذن ً مواد الأجرام الكائنة متضادة.

مسألة [10]: خبّرنا أنّ الأجرام المتضادة لايتلاقي ، ونحن نرى أنّ الأرض والهواء يتلاقيان ٩:

جوابها: قوتًا الهواء '' والأرض'' المتفاعلتان''؛ أعنى '' الحرارة الهوائية والبرودة الأرضية ليستا بقوتين''، فلذلك لايتفاعلان، فلـذلك '' يمكـن'' أن يتلاقيـا. وأمّـا الجرمـان اللـذان وضعتهما، فأوجبت'' فيهما تضاداً '' مقتضياً '' للتفاعل '' وشرطية '' فيهما.

رتال حامع علوم اتاني

١. نو: كان.

۲. مج: بعد.

٣. نو: بعد.

۴. نو: شدید.

۵. نو: فإذا.

ع. نو: فإذاً.

٧. نو: لايتلاقا.

٨. مج: – أنّ.

٩. نو: يتلاقان.

١٠. نو: الأرض.

١١. نو: الهواء.

١٢. نو: المتفاعلان.

١٣. نو: عن.

۱۴. مج: بقويتين.

۱۵. نو: ولذلك.

۱۶. نو: على.

١٧. نو: ووجب.

۱۸. نو: تضاد.

۱۹. نو: مقتضى.

٢٠. نو: التفاعل.

۲۱. نو: شرطه.

مسألة [18]: لِم وجب أن يكون قوتا الهواء والأرض الفاعلتين عير متفاعلتين ولاقوتين؟

جوابها: ليصح انكشاف الأرض للحيوانات الكائنة؛ فإنهما إن كانتا متفاعلتين وتين احتاج أن يكون بينهما واسطة من جميع الجوانب. ونعم الماء جميع الأرض فلم يكن حينئذ للحيوان مستقر.

مسألة [١٧]: لِم كانت النار مماسة للأثير، ولِم كانت أسخن؟

جوابها: لأنّها إن لم تكن مماسة له لما ينته جرم أخر أ، ولسخّنت حركته ذلك الجرم ويتشبّثه ولصار الجوهر النارية أن زائداً على جميع الجواهر وأدّى ذلك إلى فساد العالم بغلبة الجوهر النارى، وذلك محال في أن حكمة مقدّر العالم.

مسألة [۱۸]: لِم لم يكن الحيوان الكريم مستقر $^{1}$  في العلو عند النار أو $^{10}$  الهواء أو $^{21}$  الماء؟

ثروش كاه علوم الشابي ومطالعات فريحي

يرتال حامع علوم اتاني

١. نو: الأرض والهواء.

٢. نو: الفاعلين.

٣. نو: متفاعلين.

۴. مج: كانا.

۵. مج: متفاعلين.

ع. نو: - للحيوان.

٧. نو: لو.

٨. نو: جميع.

٩. نو: الأرض.

۱۰. نو: سخنت.

١١. نو: حركة.

١٢. مج: النار.

----

۱۳. نو: و.

۱۴ مج، نو: مستقرة.

۱۵. نو: و.

۱۶. نو: و.

جوابها: لأنّ الحيوانات لايطلب منها الفساد، فلو كانت عند النار أفسدتها النار بقوتها الفاعلة المفرقة الشديدة، إذ من الضرورة أن يكون قوتها سخينة جداً لما أوضحه. وذلك إنّها إن لم يكن في طباعها أسخن الأجرام، وكان ما هو أسخن الأجرام في طباعه جرماً آخر، لم تخلّ عن سخونة قوية؛ وإن لم يكن طباعه بحركة الفلك والسخونة مفرقة مفسدة. وأمّا الهواء والماء، فلأنّهما رطبان، والرطب لا يجوز أن يكون وجوده في الكائن أكثر من وجود اليابس؛ لأنّ ذلك يؤدّى إلى قبوله للفساد سريعاً. وإذا لم يكن طبيعة الهواء أو الماء أكثر، لم يكن طبيعه الجوانات، وصلحت لذلك.

مسألة [١٩]: خبّرنا هل الماء مستقر للحيوان ١١ المائي أم لا، فإنّه إن كان مستقراً بطل قولك؟

رتال حامع علوم ات بي

١. مج: الحيوان.

۲. نو: جد سخينة.

٣. نو: – إنّها.

۴. نو: طباع.

۵. نو: جرم.

۶. نو: يجد.

٧. نو: الفساد.

۸. نو: و.

٩. نو: - طبعه.

۱۰ مج، نو: مستقر.

١١. نو: الحيوان.

جوابها: ليس الماء مستقراً لها، ولايركن طبيعي إلّا ترى أنّك لو شددت أعضاؤها التي تسنخ بها وتركبها في الماء لرسبت. ولكن إنّما يسكن فيه الحيوان المائي سكوناً في الهواء على أنّ الماء أصلح لذلك من الهواء؛ لأنّه أكيف وأقلّ في طباعه رطوبة.

مسألة [٢٠]: خبرنا لِم لم يكن أن يكون جرم غير متناه؟

جوابها: لامتناع اجتماع طرفي النقيض في شيء واحد، واقتضاء كون جرم غير متناه هو اجتماعهما؛ لأنّ الجرم الغير المتناهي ٥ في طوله، وهو خط؛ فإذن علوله لازيادة عليه، لكن فيه إطوال بالقوة غير متناهية. ولكن <sup>لا</sup>كلّ واحد منهما <sup>^</sup> يتوهّم قدره مضافاً إلى القدر <sup>9</sup> الثاني أزيد من قدره وحدة، وقدره وحدة لا زيادة عليه. فإذن ليس ١٠ الأطول واحد، فليس هو الأطول فقط فلا عرض له ولا عمق، فليس هو بجسم ١١. وقد قيل: إنَّه جسم، وذلك

ثروشكاه علوم النابي ومطالعات فرسخي

مسألة [٢١]: كيف استعمال العلة الأولى لقوتها ١٦ الغير ١٣ المتناهية ١٠٠

۱. مج: مستقر.

۲. مج: يركن.

٣. نو: لرسب.

١. مج: سحوننا.
۵. مج: - هو اجتماعهما؛ لأن الجرم الغير المتناهى.

ع. مج: - فإذن.

٧. مج: - لكن.

٨. مج: منها.

٩. مج: قدر.

١٠. مج: + له.

١١. مج: - فليس هو بجسم.

١٢. نو: بقوتها.

۱۳. نو: غير.

١٤. نو: المتناهي.

جوابها: 'كان محالاً أن يكون استعمالها في الزيادة في الموجودات، لأنّ العالم لايمكن له ' أن يكون واحداً؛ وكان محالاً أن يكون استعمالها في تعظيم العالم والزيادة فيه؛ لأنّ تلك الزيادة إمّا إن " يكون على تام، وذلك محال أو يكون على ناقص، فيكون فعل الله أناقصاً، فيكون لبخل فيه، وذلك محال أو لعجز وذلك أيضاً محال. فإذن هذا القسم من الاستعمال محال وغير صحيح ' فائدة. فإذن ' استعمالها في الإمساك الغير المتناهى والحفظ ' الغير المتناهى ''.

مسألة [٢٢]: هل يمكن أن يصدر عن القوة الغير المتناهية فعل متناه ٍ أم لا؟

جوابها: يمكن ذلك، ويكون ذلك بحسب اعتبار القابل أو  $^{11}$  امتناع الكائن، فإنّه كما أنّه قد  $^{12}$  يصدر عن قوة  $^{13}$  شديدة فعل يساوى بها ما يصدر عن قوة  $^{14}$  أنقص منها لأجل ذلك  $^{12}$ 

ژومشگاه علوم النانی ومطالعات فرسخی رتال جامع علوم النانی

١. مج: + لما.

٢. نو: إلَّا.

٣. نو: إنّه.

۴. نو: + هي.

۵. نو: – وذلک محال.

۶. نو: - أيضاً.

٧. مج: منتجة.

٨. نو: فإذا.

٩. نو: متناهي.

١٠. نو: يحفظ.

۱۱. نو: متناهى.

۱۲. نو: و.

۱۳. نو: – قد.

١٤. مج: القوة.

١٥. نو: - فعل يساوي بها ما يصدر عن قوة.

۱۶. مج: - ذلک.

۵۲ حکمت نامهٔ مفاخر

القابل أو لامتناع الزيادة على الكائن. كذلك إن كانت الزيادة في القوة على ما لا نهاية له، فإذن ذلك لايوجب تناهياً أفيها كما لم يوجب تساوياً أفي الأول.

مسألة  $[\Upsilon\Upsilon]$ : خبّرنا أعزّك الله كيف يسأل السائل المتطرق من المعلول إلى العلة والمتطرق من العلة إلى المعلول؟

مسألة [۲۴]: ما<sup>۱۲</sup> رأى الحكيم أيّده الله في إيضاح ۱۳ كيفية <sup>۱۴</sup> لون<sup>۱۵</sup> النار والهواء والماء مشفات وغير ذوات ۱<sup>۶</sup> ألوان وغير ملوّنة ۱۲٪

رتال جامع علوم اتاني

١. مج: فإن.

٢. نو: التناهي./+ منهما.

٣. نو: فيه.

۴. نو: بادي.

۵. مج: المستطرق.

٤. مج: المستطرق.

٧. نو: + و.

٨. نو: عن.

٩. نو: كانت.

١٠. نو: بالنسبة.

١١. نو: الموجود.

۱۲. مج: – ما.

ب ۱۳. نو: - إيضاح.

۱۴. نو: لمية.

· \

۱۵. مج: کون.

۱۶. نو: ذات.

١٧. مج: +موفق إن شاء الله.

جوابها: اعلموا أنّه لمّا كان لا بدّ في الكائنات التي في الأرض على ما أوضحنا أنّه لا مستقر للكائنات الطبيعية الكريمة إنّا على الأرض من نور الشمس والكواكب العالية؛ لأنّه ليس يصل منها هذه الأفاعيل إنّا من جهة الضياء فقط. فلو كانت هذه الأجرام غير مشفّه لم ينفذ فيها الضوء، و  $^7$ لاينعكس عنها، ولم يصل إلى الأرض وعالم الحيوان والنبات، وذلك ليس محكمة، فأوجبت الحكمة ذلك.

مسألة [٢٥]: جزاك الله عنّا خيراً إِلّا أنّ المأمول من فضلك أن توضح أيضاً، ولم وجب أن لايكون الأرض مشفة؟

جوابها: لأنّه إذا ً لم يكن بدّ من الضوء، فلو كانت الأجرام كلّها مشفة، فلم  $^{V}$  يكن جرم ينعكس عنه الضوء و  $^{^{\Lambda}}$  لم يكن للضوء قوام ولا وجود؛ فاحتج إلى  $^{^{\hat{\Gamma}}}$  أن يكون جرم غير مشف، ولم يصلح له جرم غير الأرض. الحمد لله ربّ العالمين والصلوة والسلام على نبيّه وآله أجمعين.  $^{^{\hat{\Gamma}}}$ 

شروشگاه علوم اننانی ومطالعات فرسخی رتال جامع علوم اننانی

١. نو: أوضحناه.

۲. نو: منها.

٣. نو: - و.

۴. مج: لايعكس.

۵. نو: ليس ذلك.

ع. مج: إذ.

٧. مج: ولم.

٨. مج: - و.

٩. مج: - إلى.

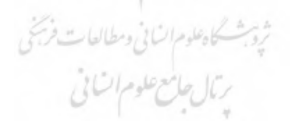
١٠. مج: - الحمد لله ربّ العالمين والصلوة ... أجمعين.

۵۴ حکمت نامهٔ مفاخر

تمّت المسائل وأجوبتها في الحكمة والفراغ من نسخها ظهيرة يوم السبت التاسع والعشرين من شهر صفر سنة سبعين و ثمانين. نسخت من نسخة نسخت من نسخة من خطّ مصنّفها.

### نتيجه

«رساله فی غریبة الحکمة» شامل بیست و پنج مسأله در قالب مباحث گوناگونی از قبیل وحدت وجود و تبیین چگونگی وحدت در کثرت، احکام علت اولی، بیان انواع فاعل ارادی و غیرارادی، نحوهٔ رابطهٔ علّی بین متضایفین، تبیین عناصر و کیفیات چهارگانه، تضاد بین مواد اجرام و نحوهٔ تلاقی بین آنها، تناهی و عدم تناهی جرم و علت اولی بر اساس تحلیل رابطهٔ تناهی و عدم تناهی قوه و فعل و ... است که از ابن سینا پرسیده شده و او در نهایت اختصار و روشنی پاسخ داده است.



## منابع

- مهدوی، یحیی. (۱۳۳۳)، فهرست نسخه های مصنفات ابن سینا، ته ران: انتشارات دانشگاه تهران.

